
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Empiétements du latinisme en Russie

Autor: Volkoff, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


716 —

EMPIETEMENTS DU LATINISME
EN RUSSIE.

Il ne se passe pas de jour ou de semaine, sans qu'il ne

nous tombe sous la main un numéro de journal ou de revue,
sorti des officines ultramontaines, et dans lequel on ne trouve
de graves accusations dirigées contre le gouvernement et

l'Eglise russes, lesquels, au dire des ultramontains, persécutent
les catholiques-romains, enrayent le développement de la
religion catholique, l'empêchent de prendre son essor, etc.

Ces accusations sommaires et générales, le plus souvent
sans indications précises, sont difficiles à réfuter. Il ne faut

pas oublier, non plus, que la lutte religieuse, confessionnelle,
entre l'élément catholique-romain (représenté dans ce cas par
le polonisme) et l'élément orthodoxe-russe, prend souvent une

couleur politique très accentuée, ce qui complique singulièrement

la question. Dans ces conditions, il n'est que juste
d'entendre la voix de la partie adverse; à cet effet, nous publions
ci-après quelques extraits d'un article du « Courrier russe »,

intitulé: Empiétements du latinisme en Russie; article qui

prouve que l'Eglise latine n'est nullement entravée dans ses

mouvements en Russie, tant qu'elle ne s'occupe pas de

politique et ne fait pas de propagande.
L'activité extérieure, avouée, du clergé catholique-romain

s'est concentrée, ces dernières années, sur la construction

d'églises et l'organisation de sociétés de bienfaisance polono-

catholiques. Il n'y a certainement rien à objecter, ni à 1 une

ni à l'autre, tant que les églises ne servent que la religion et

que la bienfaisance ne se transforme pas en politique;
malheureusement, il est à prévoir que, à la première occasion,

cathédrales et sociétés changeront de destination, comme cela

est précisément arrivé en 1863-1864.



— 717 —

Actuellement, dit l'auteur, il est peu probable que l'on
puisse trouver clans tout l'empire cinq ou six chefs-lieux de

gouvernement ou de province où il n'y ait pas d'église
catholique-romaine ; et presque à chaque église est annexée une
société catholique cle bienfaisance ou d'assistance mutuelle. Ces
sociétés ont surgi ces dernières années. Quelques-unes ont déjà
des capitaux considérables à leur disposition, capitaux qui
souvent sont fournis par des banquiers appartenant à la religion
juive (l'auteur cite plusieurs noms connus). Ces sociétés sont,
pour la plupart, dirigées par de hauts fonctionnaires
catholiques-polonais, très nombreux dans l'administration russe. On
ne saurait, certainement, contester à un catholique-polonais le
droit de foncier une société catholique de bienfaisance, mais
le nombre toujours croissant de ces sociétés ne prouve-t-il pas
combien est peu motivée la plainte sans cesse renouvelée des

entraves que l'on met au développement du catholicisme
romain et de l'Eglise romaine en Russie, tant qu'elle ne dépasse

pas les limites de la légalité
Les rapports entre la Russie et Rome remontent très haut,

à l'époque même de St. Vladimir, grand-duc de Kiew, qui devint
chrétien en 988. Rome avait deux moyens d'action: la
persuasion et le glaive. Là où ses légats n'avaient pas réussi,
elle envoyait des généraux, sinon les siens, du moins ceux
des voisins de la Russie. C'est ainsi qu'elle nous envoya le
Suédois Birger-Jarl, qui, excité par les lettres du pape, prit la
croix et attaqua la Russie du Nord; heureusement il avait
à faire à forte partie, et fut complètement défait sur les
bords de la Neva par St. Alexandre Nevski. A l'époque de

Jean IV (le Louis XI cle la Russie), ce fut l'éloquent jésuite
Possevin qui mit tout en jeu pour amener le tsar à se
soumettre au pape. Peu d'années plus tard, on reprit le glaive;
cette fois, c'était le glaive polonais. Il se trouvait entre les
mains de Sigismond III, l'élève soumis des jésuites ; les forces
de la Russie étaient désorganisées; la famille régnante (de la
race de Rurik), s'était éteinte dans la personne du faible
Théodore; on était en plein interrègne, le « Kremlin », citadelle
de Moscou, était entre les mains des Polonais ; Sigismond était
à la veille de s'emparer de sa proie, et il ne fallut rien moins
qu'un soulèvement général de la Russie entière pour faire
lâcher prise au roi et pour nous débarrasser de l'étreinte des

Revue intern, de Théologie. Heft 28,18S9. 47



— 718 —

fils de Loyola. L'épée de nos ennemis dirigée contre nous par
Rome, rentra dans son fourreau, et fit de nouveau place à

l'éloquence et à l'intrigue : entre temps, les provinces occidentales

de la Russie, tombées au pouvoir de la Pologne, furent
soumises à la pression la plus tyrannique des agents de Rome,
surtout des jésuites; malgré les efforts les plus énergiques et

l'opposition la plus désespérée du peuple, le gouvernement
polonais introduisit l'union avec Rome, union qui au fond n'est
qu'une étape vers le romanisme; le haut clergé et l'aristocratie
acceptèrent l'union et bientôt après, sous la pression du
romanisme, se transformèrent en ennemis acharnés cle l'orthodoxie.

A l'époque de Catherine-la-Grande, la Russie reprit
possession des provinces occidentales qui avaient été annexées

par la Pologne et latinisées ; de cette façon, le gouvernement
russe vit parmi ses sujets de nombreux catholiques, avec toute

une Eglise fortement constituée. L'impératrice dut nécessairement

maintenir cette organisation, mais elle observa vis-à-vis
du pape la politique «des mains libres». Elle resta dans de

bons rapports avec la hiérarchie catholique-polonaise (surtout
avec le métropolite Séstrenciévitch-Bogousch), mais elle ne lui
permit pas d'aller s'inspirer au Vatican.

Sous Paul Ier, qui souvent n'avait pas l'usage de ses

facultés mentales, les choses changèrent d'aspect. La propagande

latine fit cle notables progrès ; on fonda des écoles

catholiques-romaines qui furent très à la mode, et qui amenèrent
des conversions parmi le « grand monde » de Pétersbourg. Le

jésuite Gruber étant parvenu à gagner l'oreille impériale, soumit
à Paul Ier un plan pour la «réunion des Eglises». On peut
aisément s'imaginer ce que pouvait être cette « réunion » ; c'était
évidemment la soumission la plus complète de notre Eglise (à

plus ou moins courte échéance) au pape, ou plutôt, c'était dans

l'avenir des troubles sans fin, peut-être une révolution, que le

jésuite tenait au bout de sa plume. La mort de Paul Ier arrêta
le cours de ces projets. Pourtant le P. Gruber resta à Pétersbourg,

eut accès auprès de l'empereur Alexandre Ier et la
propagande latine fut menée sans entraves et non sans succès,

surtout après l'installation à Saint-Pétersbourg du comte de

Maistre, représentant du roi de Sardaigne, cet ultramontain si

dangereux, non certes par sa science, qui n'était pas grande,
mais par la finesse de son esprit sophistique, insinuant et



— 719 —

flexible. La propagande latine se développa de plus en plus;,
elle se fit presque au grand jour et, comme d'habitude, sans
distinction de moyens. Or, les jésuites, du temps de Catherine II,
n'avaient été acceptés en Russie que comme des réfugiés et
à la condition de ne pas faire de propagande. Il est à noter
que ce fut le gouvernement russe, précisément Catherine,
qui, après la suppression de la compagnie de Jésus en 1773,

après son expulsion de partout en Europe, eut la générosité
de leur offrir un asile (1779). On voit comment ils en
profitèrent, ou plutôt en abusèrent. Las de leurs intrigues, le
gouvernement russe les expulsa, d'abord de Pétersbourg (1815),
puis de tout l'empire. La propagande latine s'affaiblit
considérablement, mais trouva un vaste champ d'action dans les

provinces occidentales de la Russie ; elle y jouit de la
protection efficace du prince Czartoryski, ami de jeunesse de

l'empereur Alexandre Ier, et du comte Czacki. L'annexion de la
Pologne à la Russie*), au congrès de Vienne, augmenta
considérablement le nombre des catholiques en Russie et facilita
la propagande latine. Une mesure qui ne resta pas sans
influence sur les succès de cette propagande, fut la conclusion
d'un concordat avec le pape ; c'était, pour ce dernier, un grand
succès, qui liait le gouvernement russe sans imposer d'entraves
efficaces aux agissements de la curie romaine. On s'en ressentit
bientôt: en 1863 éclata la révolution en Pologne; et la part
qu'y prit le clergé latin et la bienveillance que lui témoigna
Pie IX prouvèrent une fois de plus l'inanité des garanties qui
nous étaient offertes par les conventions les plus savantes et
par les concordats les plus solides conclus avec le Saint-Siège.
Après 1863, nos rapports diplomatiques officiels avec le pape
furent interrompus, mais vers 1880 ils furent renoués (déjà avec
Léon XIII). En 1883, une entente avec le Saint-Siège eut pour
résultat l'installation en Russie de plusieurs évêques catholiques-
romains; la politique des «mains libres», introduite par
l'impératrice Catherine, fut définitivement abandonnée, malgré l'avis
de nos hommes d'Etat, comme N. Milutine et le prince Tcher-
kassky, et de nos publicistes les plus distingués, comme Sa-
marine. Il est vrai que le pape Léon XIII fit paraître une en-

') Acte politique d'une sagesse très douteuse de la part de l'empereur Alexandre,
¦qui profita peu à la Russie, et lui créa de sérieux embarras.



— 720 —

cyclique au clergé catholique des provinces polonaises échues
en partage à la Russie, à la Prusse et à l'Autriche ; le pape
exhorte ce clergé à rester fidèle aux gouvernements actuellement

établis, mais il le fait en termes si ambigus que ce n'est
certainement pas une encyclique de ce genre qui engagera
le clergé à une loyale soumission envers l'Etat. Il y est dit,
il est vrai, que les sujets doivent observer les lois, respecter
les gouvernements, ne pas faire de révolutions; mais,
immédiatement après, viennent des explications, des gloses, des

sous-entendus, qui rendent l'encyclique bien peu efficace. Ainsi
le pape dit que, dans les pays où l'Eglise (l'Eglise latine, bien
entendu) est plus libre, là sont aussi plus efficaces l'enseignement

religieux et les lois cle l'Evangile ; on sait ce que signifient
des indications cle ce genre; elles sont d'autant moins de

nature à calmer les esprits, que, plus loin, le pape dit en toutes-

lettres que, s'il y avait une collision entre le clergé et le
gouvernement (russe), le clergé trouverait clans Sa Sainteté un
défenseur zélé ; aussi l'encyclique n'eut-elle aucun effet dans

le sens de l'apaisement des esprits parmi les membres du

clergé romaniste. C'est surtout dans les séminaires, qui sont
du ressort exclusif des évêques catholiques-romains, et
auxquels ne s'étend la juridiction ni du minislere des affaires
étrangères ni de celui de l'instruction publique, que l'on prêche
le plus efficacement la lutte contre la « tyrannie » du gouvernement

: tantôt on constate que les élèves, guidés par leurs
instituteurs, s'exercent à chanter des hymnes révolutionnaires
(comme au séminaire de Keltze), tantôt on découvre dans les

manuels de théologie, approuvés par les évêques, des sorties

haineuses et fanatiques contre la religion orthodoxe orientale.
Le gouvernement russe, lié par le concordat, n'a pas les

moyens d'agir efficacement, tandis que la curie romaine le

tourne; ainsi, l'une des clauses essentielles de ce concordat

est que les rapports entre les évêques catholiques et le Saint-

Siège ne doivent se faire que par l'entremise du gouvernement

russe ; or cette clause, dans les questions importantes, est

toujours tournée. Les évêques communiquent directement avec le

pape ; ils vont à Rome, se mettent en rapports avec la

Propagande, etc.
On entend souvent dire aussi que le culte catholique-romain

extérieur, «extra muros», est rendu impossible, grace



— 721 —

aux mesures vexatoires du gouvernement ; cela n'est pas vrai.
Les processions latines, les cérémonies, les enterrements suivis
du clergé, ont lieu sans le moindre empêchement; or, en
France, par exemple, cela n'est pas toléréx). Il y a plus, en
Allemagne, lors du Kulturkampf, le gouvernement mit l'arrêt
sur les revenus épiscopaux (Temporalien-Sperre). En Russie,
quand un évêque catholique fait de l'opposition illégale, quand
il prêche la désobéissance au gouvernement, on le déplace,
on le prive de sa chaire, mais on lui fait généralement une
pension, égale d'ordinaire aux émoluments épiscopaux : tel fut
le cas, par exemple, de Mgr Félinski, archevêque de Varsovie.

Empêchés, par la censure, d'être trop francs dans leurs
discours et leurs écrits, les ultramontains se rattrapent quand
ils sont hors du pays. Voici, par exemple, ce que disait dans
son sermon le P. Kwitkovski, jésuite, pendant les fêtes des
SS. Cyrille et Methodius, à Cracovie (en 1885): « Il y a deux
mondes: la Pologne et Rome d'une part, le tsar et le schisme
de l'autre; ces deux mondes se distinguent d'une façon
tranchante, ils sont opposés ; dans le premier régnent la lumière,
la vérité, le bien des peuples, la liberté, la pureté spirituelle,
les connaissances; dans le second dominent l'esprit de servitude,
les ténèbres intellectuelles, la dépravation ecclésiastique,
l'absence de toutes les règles morales Choisissez. » Ce discours
donne la note juste de ce que pensent Messieurs les jésuites.
Nous sommes habitués en Russie à des sorties, à des

extravagances de ce genre ; elles ne nous émeuvent que médiocrement,

mais cela ne nous donne-t-il pas le droit de nous défier
« des sociétés de bienfaisance » et de «secours mutuels», quand
elles se forment sous l'égide du clergé ultramontain, qui signerait

des deux mains le discours précité? Les exceptions ne
seraient certes pas nombreuses.

Ces renseignements, quelque incomplets qu'ils puissent être,
pourront servir de réponse à ceux qui parlent des persécutions
auxquelles est soumis le catholicisme romain en Russie.

L. Volkoff.
a) En Bavière, les processions des anciens-catholiques ne sont pas permises;

cet exemple n'est-il pas concluant en faveur de la Russie?


	Empiétements du latinisme en Russie

