
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Zur Lehre von der Urzeugung oder generatio æquivoca

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


685

ZUR LEHRE
VON DER

URZEUGUNG ODER GENERATIO EQUIVOCA.

Die Beilage Nr. 17 zur „Allgemeinen Zeitung" vom 21.
Januar 1891 bringt einen von S.-L. gezeichneten, höchst
interessanten Artikel unter dem Titel: „Die niedrigsten Lebewesen".
In demselben wird das enfant terrible der heutigen
Naturforschung, die Urzeugung oder generatio sequivoca, wieder
beschworen und das in einer Art, welche dieselbe ebenso
entschieden zurückweist, wie sie früher in vielen, nicht unbedeutenden

naturwissenschaftlichen Kreisen enthusiastisch aufgenommen
und eifrig verteidigt wurde, zum Teil auch jetzt noch verteidigt
wird. Brachte und bringt diese Verteidigung gar mancherlei, was
mehr der Phantasie und dem Wunsche der betreffenden Forscher
als einer nüchternen Betrachtung und wissenschaftlichen
Beweisführung entsprungen war und ist, so lässt sich andererseits

doch auch nicht leugnen, dass in der heutzutage vielfach
beliebten strikten Zurückweisung der generatio sequivoca und
ihrer Unmöglichkeits-Erklärung unter allen Umständen ebensoviel

Unklares als Unbegründetes und Unhaltbares mit
unterzulaufen pflegt. Die generatio Eequivoca ist und bleibt eine
Ansicht, an welcher die Wissenschaft des organischen Lebens
das höchste Interesse zu nehmen nicht umhin kann. Es ist vor
allem erforderlich, dass die Forschung über den Begriff derselben
sich vollkommen klar wird, denn die Erfüllung dieser Forderung
ist die erste und notwendigste Bedingung, welche ein
begründetes Urteil über die Berechtigung ihrer Annahme oder
Verwerfung seitens der Wissenschaft ermöglicht. Der oben

angezogene Artikel bietet eine willkommene Veranlassung, den

Revue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. 45



— 686 —

Gegenstand nochmals zur Sprache zu bringen und denselben

von einigen bisher wenig oder selbst gar nicht beachteten
Seiten aufs neue zu beleuchten. Ich lasse zunächst den
Verfasser des erwähnten Artikels in längerer Ausführung zu Worte
kommen. Nachdem derselbe das Unmethodische und
Unwissenschaftliche der Forschung nach dem Ursprünge des organischen
Lebens im Mittelalter scharf hervorgehoben, fährt er wörtlich
so fort:

„Die Vorstellung von dem Hervorgehen des Lebendigen
aus dem Nichts hat... eine Hartnäckigkeit bewiesen, die uns

veranlasst, über die mittelalterlichen Gelehrten milder zu
urteilen. Nicht nur lange Jahrhunderte hindurch, sondern sogar
bis zur allerjüngsten Zeit herauf, wurde an dem grössten
Probleme, an welchem der menschliche Scharfsinn sich zu

erproben hat, in einer Weise herumgedeutelt, die von der

mittelalterlichen Auffassung wohl durch das Aufgebot von scheinbaren

exakten Beweisführungen, nicht aber im Wesen der

Sache sich unterschied. Im besondern waren es die kleinsten
bekannten Lebewesen, die der Wahrnehmung des unbewaffneten
Auges sich entziehen, welche man als geeignetes Beweismaterial
heranzog. Man nahm an, dass die Mikroorganismen sich spontan

aus den faulenden Stoffen entwickeln sollten. Es war dies

gewissermassen die Grundlage der Lehre von der „Urzeugung"
(generatio sequivoca). Die Descendenzlehre setzt bekanntlich
eine Urform des organischen Lebens, beziehungsweise ein

lebendiges Urwesen voraus. Hier hat die Darwinsche Lehre
ihren schwächsten Punkt. Sehr begründet sagt Cotta, dass wir
kein Kecht hätten, „uns Ursachen durch die Einbildungskraft
zu schaffen". Die Urzeugung setzt zugleich den Schöpfer ausser

Betracht. Dieser Klippe geht aber Darwin selber aus dem

Wege, indem er, was vielfach übersehen Avird, die Entstehung
der Urform alles organischen Lebens in erster Linie dem

Schöpfer zuschreibt. Damit wird natürlich die Bedeutung der

Darwinschen Forschungsergebnisse, soweit sie sämtliche
Folgewirkungen in den Lebenserscheinungen betreffen, nicht im

mindesten beeinträchtigt. Der Ursprung des organischen Lebens

entzieht sich dem Forschergeist ebenso wie der Uranfang aller

Dinge überhaupt. Es ist eine Grenze, über die aller menschliche

Scharfsinn nicht hinaus kann. Es liegt also auf der

Hand, dass die Hypothese von der Urzeugung vom Standpunkte



__ 687 —

vernünftiger Erwägung nicht bestehen kann. Mochte diese
Hypothese noch so viel Verlockendes haben, indem sie für
rätselhafte Vorgänge die erwünschte Erklärung darzubieten
schien, von der exakten Forschung der letzten Jahrzehnte
konnte eine solche Auffassung nicht aufrecht erhalten werden
und musste einer andern weichen. Wir wissen zur Zeit, class

ein Lebewesen sich immer nur aus einem andern Lebewesen,
beziehungsweise aus einem Keim, entwickeln kann. Denn auch
in der Natur gilt der Satz: wo nichts ist, ist nichts."

In den vorstehend mitgeteilten Worten wird der generatio
sequivoca oder Urzeugung einfach das Urteil gesprochen. „Es
liegt auf der Hand," heisst es, „class die Hypothese von der
Urzeugung vom Standpunkte vernünftiger Erwägung nicht
bestehen kann." Allein diese kategorische Behauptung wird auf
Gründe gestützt, die vielleicht nichts weniger als in allem
stichhaltig sind, und welche die Wissenschaft mit einem
kritischen Auge anzusehen alle Ursache hat, wofern sie sich die
Grenzen ihrer Forschung nicht unbefugterweise will verkürzen
und ihre Zielpunkte verwirren lassen.

Die glänzenden Entdeckungen Pasteurs haben dargethan,
dass bis zur Stunde eine Urzeugung in keinem einzigen Falle
empirisch nachgewiesen, ja dass eine solche Nachweisung vielleicht

für immer unmöglich ist. „Die erste Entstehung des Lebens",
schreibt der Berliner Physiologe Emil Du Bois-Reymond,
„erscheint durch Pasteurs Versuche jetzt in noch tieferes Dunkel
gehüllt, als da man noch hoffen durfte, Lebendiges aus Totem
im Laboratorium unter dem Mikroskop hervorgehen zu sehen."
Dieses Urteil wird jeder Kundige unterschreiben. Indessen, ist
die Urzeugung deswegen, wreil sie für uns empirisch nicht
nachweisbar ist und vielleicht niemals sein wird oder weil sie bei
dem gegenwärtigen Zustande der Natur und ihres Lebens selbst

unmöglich sein mag, auch unter ganz anderen Verhältnissen
immer und notwendigerweise unmöglich gewesen? Und noch
mehr als das. Hat nicht selbst Du Bois recht mit der Behauptung,

dass, unbeschadet der Entdeckungen Pasteurs, dennoch
ein jeder, der „nicht auf ganz kindlichem Standpunkte
verharrt, logisch gezwungen werden kann, mechanische Entstehung
des Lebens zuzugeben"?

Mein Gegner in der „Allg. Ztg." scheint in erster Linie
von der Urzeugung eine wenig klare Vorstellung zu haben,



wenn er sie „als ein Hervorgehen des Lebendigen aus dem
Nichts" charakterisiert und infolgedessen ihre Unmöglichkeit
auf den Satz stützt: „Wo nichts ist, ist nichts." Gegenüber
dieser Ansicht fragen wir doch billigerweise: Ist denn die
anorganische Natur, aus welcher, falls Urzeugung einst
stattgefunden haben sollte, das organische Leben seinen Anfang
genommen hat, ein „Nichts" Ich denke : Diese Frage
beantwortet sich für jeden von selbst. Aber auch selbst die

Auffassung der Urzeugung, wie Du Bois sie vertritt, nämlich, dass
sie „das Hervorgehen eines Lebendigen aus Totem sei", erweckt
eine ganz verkehrte Vorstellung derselben. Oder ist die
anorganische Hemisphäre der Natur mit dem reichen und
ununterbrochenen Wechsel der in ihr auftretenden Erscheinungen
etwas „Totes", ein Unlebendiges? Sind denn in ihr die Kräfte
der Natur nicht ebenso wirksam wie in ihrer organischen
Hemisphäre, nur mit dem allerdings bedeutenden Unterschiede,
dass jene dort vielfach andere Wirkungen hervorbringen, als

sie in den Organismen zu Tage fördern? Und ist da, wo
Kräfte sich wirksam erweisen, nicht auch Leben? Lebendig
ist also die anorganische Natur nicht weniger als die organische,
und es ist grundverkehrt, wenn eine Menge von Forschern das-

Verhältnis beider Hemisphären der einen Natur immer noch

wie das des Toten zum Lebendigen bestimmt. Einen eigentlichen
Tod giebt es in der ganzen Natur nicht. Was wir so nennen,
ist nur eine andere Form des Lebens als diejenige ist, welche
wir xa-C è'Çoyfiy und schlechtweg als „Leben" bezeichnen.
Löst ein organisches Wesen in seine materiellen Bestandteile
sich auf, so stirbt das Individuum, es ist tot, aber die Stoffe,

welche die Natur zum Aufbau desselben verwertet hatte, sind

auch jetzt nicht tot, denn sie gehen mit anderen Stoffen neue

Verbindungen und Prozesse ein, um neue Lebensformen in die

Erscheinung treten zu lassen. Verwerten wir diese Reflexionen

für den Begriff der generatio sequivoca oder Urzeugung, so kann

und darf dieselbe nicht als ein Hervorgehen eines Lebendigen

aus Totem und noch viel weniger als ein Hervorgehen eines

Lebendigen aus dem Nichts vorgestellt werden, sondern man

hat sie anzusehen als ein Hervorgehen organischen Lebens

ausanorganischem Leben. Und da entsteht nun die Frage: Ist
dieselbe, wenn auch nicht empirisch nachweisbar, ja wenn selbst

unter den jetzigen Verhältnissen vielleicht unmöglich, nicht.



— 689 —

dennoch dereinst, bei dem Beginne des organischen Lebens auf
unserem Planeten, unter ganz anderen Bedingungen möglich
gewesen? Oder, was noch viel mehr sagen will, muss
dieselbe, bei unserer heutigen Einsicht in die Beschaffenheit der
Natur und ihres Lebens, als dereinst stattgefundene
Thatsache nicht wirklich angenommen werden, so dass in der That
jeder Unterrichtete und selbst Denkende gezwungen werden
kann, mechanische Entstehung des (organischen) Lebens
zuzugeben Sicherlich, wie sich leicht und in einleuchtender Weise
darthun lässt.

Die vollkommen gesicherte Grundlage, auf welcher die
Naturwissenschaft unserer Tage ruht, und der sie ihre enormen
Fortschritte in den verschiedensten Gebieten der Forschung
zum grossen Teil zu verdanken hat, ist die Erkenntnis der
atomistischen Konstitution der Materie. Demnach setzt sich die
Materie, der Stoff, aus welchem alle Naturwesen, die organischen
wie die anorganischen, ohne jede Ausnahme bestehen, zusammen
aus kleinsten Teilchen, welche man, weil sie thatsächlich für
das menschliche Können unteilbar sind, seit den Tagen des

Demokritos Atome genannt hat. Die Atome, als die letzten,
minimalsten Bestandteile der Natur und als die Träger alles
Naturlebens sind an sich unveränderlich. Die einzige Veränderung,

welche an und mit ihnen vor sich geht und allein vor
sich gehen kann, ist die, dass sie verschiedene Lagerungen im
Räume einnehmen und zu einander in sehr mannigfaltige
Verbindungen oder Beziehungen treten. Aus diesen A^ordersätzen
ergiebt sich als unvermeidliche Folgerung, dass jedes materielle
oder körperliche Gebilde, es gehöre der anorganischen oder
der organischen Natur an, nichts ist und gar nichts anderes
sein kann als eine Summe materieller Atome, welche in ihm
zu einer so oder so beschaffenen Form sich miteinander
verbunden haben. Jedes Atom bleibt in dieser Verbindung, was
es an sich ist, nur dass keines derselben für sich isoliert
besteht, sondern ein jedes zu allen übrigen, mit denen es den
betreffenden Körper bildet, in eine bestimmte Beziehung gesetzt
ist. Hieraus leuchtet aber auch ein, dass alle und jede Körperbildung

nicht weniger in der organischen Hemisphäre des
Naturlebens als in der anorganischen auf Vorgängen oder
Bewegungen beruht, die ganz unzweideutig den Stempel des reinen
Mechanismus an der Stinte tragen. Die atomistische Konstitution



— 690 —

der Materie macht die ganze, in die unermesslichen Weiten des

Raumes ausgebreitete Natur zu einem ungeheuren Mechanismus.

Und wäre es wahr und beweisbar, class, wie viele, freilich
sehr irrtümlicherweise, behaupten, es ausser der Natur und
ihrem vielgestaltigen Leben in der Welt des Wirklichen nichts
mehr gebe, so wäre auch alles und jedes Geschehen, ohne

irgend eine Ausnahme, einem starren, unabänderlichen Mechanismus

unterworfen, so sehr, dass diesem schlechterdings nichts,
auch kein Ereignis in dem Menschenleben, jemals sich zu
entziehen im stände wäre. Als Naturanschauung, wenn gleich
nicht als Weltanschauung, wie ich sowohl in meinem „Emil
Du Bois-Reymond, eine Kritik seiner Weltansicht", Gotha 1885r
als in meiner „Methaphysik", zwei Bände, Gotha 1888 und 1891,
nachzuweisen versucht habe, ist der Materialismus durchaus Im

Rechte. Die heutige Physik und ihre Grundansicht von der
Beschaffenheit der Materie schliesst die Möglichkeit jeder andern
Auffassung der Natur und ihres Lebens für immer aus.

Sind die zuletzt ausgesprochenen Behauptungen rücksichtlich

der materiellen Grundlage aller Naturerscheinungen richtig
und unanfechtbar, so bieten dieselben auch die erforderliche
Handhabe zur Beurteilung derjenigen Verschiedenheit, durch
welche die anorganischen Naturgebilde von den organischen
getrennt sind. Da jedes wie immer beschaffene Naturprodukt
in letzter Instanz nichts ist als eine Summe in bestimmter
Verbindung miteinander stehender materieller Atome, so kann,
abgesehen von der Verschiedenartigkeit der zu ihrem Aufbau
verwendeten elementaren Stoffe, die Verschiedenheit der
anorganischen und organischen Körper schliesslich nur in die

verschiedene Form derselben hineinfallen. Die Aneinanderlagerung
der Atome in den anorganischen Naturprodukten ist eine andere

als die in den organischen, doch so, dass in beiderlei Körpern
jedes Atom das bleibt, was es als solches ist und was es sein

würde, wenn es zu seinem Körper mit anderen Atomen nicht

verbunden wäre. „Ein Eisenteilchen," sagt Du Bois, „bleibt
zuverlässig ein und dasselbe Ding, gleich viel, ob es im Meteorstein

den Weltkreis durchzieht, im Dampfwagenrade auf den

Schienen dahinschmettert oder in der Blutzelle durch die Schläfe

eines Dichters rinnt." Unterscheiden sich aber die anorganischen
Gebilde der Natur von den organischen zwar durch die Form,

d. i. durch die verschiedene Aneinanderlagerung der zu ihrem



— 691 —

Aufbau verwendeten Atome, so vollzieht sich die Aneinanderlagerung

selbst doch hier wie dort durch die ganz gleichen
Vorgänge, nämlich durch mechanische Bewegungen. Mechanische
Atombewegungen sind das einfache und einzige Mittel, durch
welches die Natur alle und jede Körperbildung zu stände bringt.
Und es ist dieses so sehr der Fall, dass rücksichtlich der Natur
und der in ihr auftretenden Erscheinungen — nicht aber auch
rücksichtlich der Welt, denn Natur und Welt decken einander
nicht — in der That wieder mit Du Bois zu sagen ist: „Es
giebt für uns kein anderes Erkennen als das mechanische und
demgemäss nur eine wahrhaft wissenschaftliche Denkform, die
physikalisch-mathematische."

Die vorherigen Auseinandersetzungen haben uns auf eine
Höhe geführt, von der aus wir die Frage nach der Urzeugung
oder generatio sequivoca klar überschauen und sie nach ihrer
Möglichkeit, beziehungsweise nach ihrer clereinstigen
Wirklichkeit, mit aller nur wünschenswerten Bestimmtheit
beantworten können. Mag Urzeugung empirisch auch nicht
nachgewiesen sein, ja mag sie bei dem jetzigen Zustande der Natur
und ihres Lebens thatsächlich selbst nicht vorkommen, alles
dieses kann den Forscher und konsequenten Denker doch nicht
hindern, die clereinstige Möglichkeit derselben unter ganz
anderen Bedingungen und in ganz anderen Entwickhmgsphasen
der Natur zu behaupten. Denn der richtig gcfasste Begriff der
generatio sequivoca enthält weder einen logischen noch einen
ontologischen Widerspruch in sich. Die Bildung der organischen
wie die der anorganischen Körper ist bedingt durch mechanische
Bewegungen der bei ihrer Entstehung beteiligten Atome. Hier
wie dort ist die Entstehungsioeise der betreffenden Körper im
wesentlichen die gleiche, nämlich mechanische Atombewegung,
nur class diese Bewegung in jedem Falle eine von der jedes
andern Falles verschiedene Form annimmt. Schon zur
Herstellung der unübersehbar zahlreichen Arten ihrer anorganischen
Produkte musste die Natur das Vermögen haben, die materiellen
Atome in die verschiedenartigsten Formen mechanischer
Bewegung hineinzuzwängen. Und als nun die Natur in ihrer
dereinstigen Entwicklung mit der Herausbildung ihrer anorganischen

Hemisphäre fertig war, wie und warum soll ihr da das
Vermögen gefehlt haben, die Atome denjenigen ebenfalls
mechanischen BewTegungsformen zu unterwerfen, von welchen die



— 692 —

Entstehung der einfachsten organischen Lebewesen bedingt war?
Aber angenommen, die Natur wäre bei ihrer Erhebung von
den anorganischen Bildungen zur Herstellung der Organismen
nicht im stände gewesen, den mechanischen Atombewegungen
die dazu erforderliche Formveränderung aus sich oder aus
eigener Kraft zu geben, vielmehr hätte sie sich hierfür, wie
wdr in der That annehmen, auf eine neue fremde Einwirkung,
etwa durch den, der die Natur ursprünglich auch geschaffen,
angewiesen gesehen i Angenommen also mit unserm Gegner in
der „Allg. Ztg.", die Urzeugung dürfe den Schöpfer nicht ausser
Betracht setzen. Würde denn damit, wie jener meint, die
Entstehung der Urform alles organischen Lebens auch in erster
Linie und in einer Art dem Schöpfer zugeschrieben, dass von
einer Urzeugung gar keine Rede mehr sein könne, und dass

der Ursprung des organischen Lebens dem Forschergeiste sich
ebenso entziehe wie der Uranfang aller Dinge überhaupt? Wer,
der mit seinen Worten klare und deutliche Vorstellungen
verbindet, möchte dieses behaupten wollen Denn die Einwirkung
des Schöpfers auf die anorganische Natur könnte in dem zur
Sprache gebrachten Falle keineswegs so gedeutet werden, als

ob jener den anorganischen Stoffen neue Kräfte, die sie als

solche nicht schon besässen, zu dem besagten Zwecke jetzt
erst eingeschaffen hätte. Vielmehr wäre die Einwirkung des

Schöpfers unter allen Umständen so zu verstehen, dass er die

bei der Herstellung der ersten und einfachsten Organismen
beteiligten Atome in eine solche Beziehung zu einander
gebracht hätte, durch welche diese selbst in den Stand gesetzt

wurden, diejenigen mechanischen Bewegungen zu vollziehen,
welche zur Herstellung eben jener Organismen führen mussten.

Die zur Ausführung dieser Leistung nötigen Kräfte waren auch

ohne die Einwirkung des Schöpfers in der anorganischen Natur
schon vorhanden, nur waren sie, die Richtigkeit der vorherigen
Annahme vorausgesetzt, in einer Weise, sozusagen, gebunden,

dass sie aus sich und ohne Eingriff des Schöpfers die erwähnte

Wirkung nicht hätten hervorbringen können. Fand nun aber

die Einwirkung des Schöpfers statt und wurde dadurch, physikalisch

zu reden, die potentielle Energie der beteiligten Atome m

aktuelle Energie umgewandelt, so war es doch nicht jener als

solcher, welcher die Endwirkung, nämlich die Erzeugung von

Organismen, herbeiführte, sondern die Atome selbst waren es,



— 693 —

die sich durch die veränderten, ob zwar immerhin mechanischen
Bewegungen zu den ersten einfachsten Organismen zusammenschlössen

und so diese selber hervorbrachten. Wie immer man
also die Sache fassen mag, die Behauptung einer Entstehung
des organischen Lebens in seinem Anfange aus der
anorganischen Natur durch das Mittel mechanischer Atombewegungen
und somit durch generatio sequivoca, ist bei unserer heutigen
so wohl begründeten Auffassung der Konstitution der Materie
ganz unvermeidlich. Mag in dem grossen Momente ihrer
Entwicklung, als die Natur zur Bildung der ersten und einfachsten
Organismen sich anschickte, eine dazu benötigte Einwirkung
von aussen, etwa eine solche seitens des Schöpfers, auf sie

stattgefunden haben oder mag dieselbe als überflüssig
unterblieben sein, unter allen Umständen sind jene Organismen aus
der anorganischen Natur hervorgegangen, und zwar durch ein
Zusammenwirken von Kräften, die als solche in der anorganischen
Natur vorhanden waren, und deren Wirksamkeit keine andere
Signatur als die des reinen Mechanismus an sich tragen konnte.
Weit entfernt also, dass „die Hypothese von der Urzeugung
vom Standpunkte vernünftiger Erwägung nicht bestehen kann",
wie mein Gegner in der „Allg. Ztg." versichert, ist dieselbe
für den Anfang des organischen Lebens vielmehr eine
Konsequenz, zu der die Entwicklung der Naturwissenschaft seit
John Dalton (1766 bis 1844), dem Begründer der neueren
Atomistik, unvermeidlich hintreibt, und deren Verwerfung
nur aus Vorstellungen der Natur und ihres Lebens erklärlich
wird, die mit den Grundlagen der heutigen Forschung unvereinbar

sind.
Nicht bloss „der Ursprung des organischen Lebens",

sondern auch „der Uranfang aller Dinge überhaupt" entzieht sich
nach der Versicherung meines Gegners in der „Allg. Ztg."
dem Forschergeiste, denn „es ist eine Grenze, über die aller
menschliche Scharfsinn nicht hinaus kann". Soll ich auf diese
letzten Äusserungen auch noch mit einem Worte entgegnen,
so will es mir scheinen, dass es im Interesse der Wissenschaft
nicht gut gethan ist, derartige Grenzbestimmungen festzustellen
und der Forschung als ein noli me tangere vorzuschreiben. An
der Richtigkeit der von meinem Gegner angesetzten lässt sich
aber auch mit gutem Grunde zweifeln. Ich habe dies bereits
dargethan bezüglich „des Ursprunges des organischen Lebens".



— 694 —

Dasselbe dürfte sich auch bezüglich „des Uranfanges der Dinge
überhaupt" ergeben. Der Geist des Menschen ist, trotz des

entgegengesetzten Resultates, welches Kant in seinen kritischen
Untersuchungen des menschlichen Erkenntnisvermögens erzielte,
doch wohl zu voller und gründlicher Selbsterkenntnis befähigt,
wenigstens kann derjenige, welcher diese Ansicht vertritt, nicht
des Leichtsinns beschuldigt werden, wofür ich in meiner
„Metaphysik" den Beweis zu erbringen bemüht gewesen. Ist nun
aber dein Geiste des Menschen endlich einmal die allseitige
Erkenntnis seines Wesens und seiner wahrhaften Beschaffenheit
aufgegangen, so wird sich aus dieser wohl auch eine begründete
Antwort auf das Woher seines Ursprungs, sowie auf das

Verhältnis, in welchem er zur Natur und beide zur Gottheit sich

befinden, mit Sicherheit gewinnen lassen. Eine gründliche und

erschöpfende Selbsterkenntnis seitens des menschlichen Geistes

führt, so darf mit Zuversicht erwartet werden, selbst zur
Erkenntnis „des Uranfanges aller Dinge überhaupt". Wie jene
die unerlässliche Bedingung und das Prinzip aller wahrhaften
Erkenntnis ist, so ist sie auch der Zauberstab, welcher die

Forschung auf ihre höchsten und letzten Ziele hinweist und

ihr die Kraft verleiht, dieselben nach vielen Irrungen und
vergeblichen Versuchen endlich doch zu erreichen.

Bonn, im August 1890.

Das Datum unter der vorstehenden Abhandlung beweist,
dass ich bezüglich ihrer die Mahnung des alten Horatius:

nonum prematur in annum, buchstäblich erfüllt habe. Ich hätte

auch jetzt an ihre Veröffentlichung nicht gedacht, wären mir
nicht in der jüngsten Zeit zwei kleine Schriftchen in die Hände

gefallen, die sich mit demselben Gegenstände in einer von der

meinigen vielfach sehr abweichenden Art zu thun machen, und

die meine Aufmerksamkeit auf denselben wieder hingelenkt
haben. Die eine der beiden Arbeiten ist der durch den

altkatholischen Press- und Schriftenverein an seine Mitglieder
verteilte Vortrag von Emil Meier, christkatholischem Pfarrer von

Ölten: „Unsere Stellung im Kampf um die Weltanschauung",

Ölten 1899; die andere ein am 9. Oktober 1892 auf der

Naturforscher-Versammlung in Altenburg gehaltener Vortrag des

bekannten Professors an der Universität Jena, Ernst Iiaeckel,

unter dem Titel: „Der Monismus als Band zwischen Religion

und Wissenschaft, Glaubensbekenntnis eines Naturforschers



— 695 —

siebente verbesserte Auflage, Bonn, Verlag von Emil Strauss,
1898. Diese beiden Vorträge veranlassen mich, die vorherige
Abhandlung jetzt in Druck zu geben und ihr noch einige Worte
hinzuzufügen.

Nach Meier fehlt es „für die Annahme einer Urzeugung
so lange an jedem Beweise, als es der Naturwissenschaft nicht
gelungen, Eiweiss herzustellen" ; so lange sei aber auch „die
materialistische Welterklärung hinfällig" (S. 19). Meines Erachtens
ist die Annahme der richtig verstandenen Urzeugung
vollkommen begründet, wenngleich die Naturwissenschaft zur
Herstellung von Eiweiss noch unvermögend ist und vielleicht immer
bleiben wird. Wie dem aber auch sein wird, mag ihr die von
Meier geforderte Leistung im Laufe der Zeit gelingen oder
nicht — das ist „für die materialistische Welterklärung" ohne
alle Bedeutung, denn diese hängt mit der richtig verstandenen
Urzeugung gar nicht zusammen; jene kann aus dieser nicht
abgeleitet und durch sie nicht begründet werden. Ebenso
unrichtig ist es aber auch, wenn Haeckel in der Urzeugung, von
ihm „Archigonie" genannt, eine Hauptstütze der durch ihn
gelehrten monistischen, ganz und gar antichristlichen
Weltanschauung erblickt. Zwar beweist die Urzeugung, wenn sie

in der von uns vorgetragenen Art wirklich einmal stattgefunden
hat, „die prinzipielle Einheit der anorganischen und organischen
Natur, sowie ihren genetischen Zusammenhang", aber diese
Einheit und dieser Zusammenhang ist nicht, wie Haeckel weiter
behauptet, „ein fundamentaler Hauptsatz" des von ihm
ausposaunten Monismus (S. 37, Anm. 2). Für diesen beweist die

richtig verstandene Urzeugung schlechterdings nichts; jener
steht mit dieser in gar keinem Zusammenhange. Vielmehr
erweist sich der Haeckelsche Monismus, mit wie grosser
Zuversicht er von seinem Urheber auch verkündet werden mag,
als reine Phantasterei und als eine völlig unbegründete
Behauptung für jeden, der den Menschen, im Gegensatze zu
allen, sei es anorganischen oder organischen, doch immer
monistischen Naturprodukten, als ein dualistisches^esen von Geist
und Natur, Seele und Leib erkannt hat. Verbindet derselbe
mit dieser Erkenntnis zugleich Scharf- und Tiefsinn genug, um
die loahre Beschaffenheit des Geistes in ihm durch eine ebenso

richtig wie allseitig ausgebaute Erkenntnistheorie sich zu vollem
Verständnisse zu bringen, so hat er hiermit auch die lichte



— 696 —

Bergeshöhe erklommen, von der aus er die Weltanschauung
des positiven Christentums als eine nach Länge und Breite,
Höhe und Tiefe vollkommen begründete zu durchschauen
vermag. Das Alpha und Omega zur endlichen Herbeiführung des

Sieges des positiven Christentums im Gebiete der Wissenschaft
liegt in der Erfüllung der Forderung, die der forschende Geist

an sich selber zu richten hat : yvcöd-i osavróv.

Theodor Webee.


	Zur Lehre von der Urzeugung oder generatio æquivoca

