
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


58c

CORRESPONDANCE

I. — L'Eglise orthodoxe orientale et l'Eglise ancienne-
catholique.

A Mr. le Directeur de la «Revue internationale cle Théologie».
Mr. le professeur Gousseff et quelques autres théologiens

russes prenant à partie ceux qui donnent raison aux anciens-
catholiques et les anciens-catholiques eux-mêmes dans leur
manière de comprendre le « filioque » et la transsubstantiation,
ont la prétention de parler non seulement en leur propre nom,
mais encore au nom de tous les théologiens orthodoxes russes
en général, comme s'ils étaient eux-mêmes les représentants
de notre Eglise. C'est là une manière de raisonner contre
laquelle nous protestons.

Personne ne songe à leur contester le droit d'émettre tel
ou tel avis sur n'importe quelle opinion théologique, et d'attaquer
les anciens-catholiques et leurs défenseurs, comme le fait Mr.
le professeur Gousseff dans le Journal « Foi et Raison » ; mais
ils ne devraient le faire qu'en leur propre nom, et moi, par
exemple, en ma qualité de théologien orthodoxe, je leur conteste
absolument le droit de parler au nom de tous, et surtout au
nom de notre Eglise.

Je ne veux pas entrer en discussion avec Mr. Gousseff sur
des questions que nous comprenons différemment ; mais je tiens
a constater, entre autres choses, que je ne partage nullement ses
idées sur l'importance dogmatique qu'il accorde à certains actes
des Eglises autocéphales orthodoxes orientales, par exemple,
l'Encyclique des Patriarches orientaux, ou la Confession orthodoxe.

Bien des théologiens russes, tout en admettant l'importance

historique ou locale de ces actes, ne songent pourtant
Pas à les placer au même niveau que les décisions dogmatiques
des conciles oecuméniques ou les vérités consignées dans PEcri-



— 584 —

ture sainte. L'erreur de Mr. Gousseff et de ses amis est
évidente : car la couleur latine de l'Encyclique des Patriarches
concernant l'essence de l'eucharistie, ou celle encore bien plus
forte et plus accentuée de la Confession orthodoxe de Pierre
Mohila dans cette même question, ne saurait être contestée.

Or, ce fait seul devrait nous mettre en garde contre ces

documents; il leur enlève le caractère d'cecuménicité qu'on leur
attribue avec si peu de raison. L'erreur de M. Gousseff est donc

grave. Il n'y a d'obligatoire, outre l'Ecriture sacrée, que les

documents officiels émanés des organes de toute l'Eglise
chrétienne, c'est-à-dire, des conciles œcuméniques.

Dans sa critique de la doctrine de l'Eglise ancienne-catholique,

Mr. Gousseff, confondant cette doctrine avec les opinions
privées de quelques théologiens anciens-catholiques, affirme que

la dogmatique de l'Eglise ancienne-catholique est incertaine et

vague. Sur quoi se base-t-il pour l'affirmer? Sur les divergences
d'opinions des savants anciens-catholiques, par exemple, dans

leur manière de comprendre l'eucharistie ou les conciles
œcuméniques ; mais c'est là une manière de voir absolument fausse.

Pour juger de la doctrine d'une Eglise, il faut s'arrêter non

pas à l'opinion de tel ou tel membre de cette Eglise, mais bien

à son enseignement officiel. Ces opinions particulières, privées,

surtout quand elles ont le moyen de se manifester avec une

liberté absolue, sans entraves, ne doivent pas être considérées

comme l'exposition de la doctrine officielle de l'ancien-catholicisme,

doctrine qui est consignée dans ses catéchismes et aussi

dans les réponses officielles que donne à la commission synodale

russe la commission des évêques anciens-catholiques. Nous

avons d'autant plus de raisons de nous en tenir à cette manière

cle voir que chez nous aussi, dans nos cours cle théologie, on

peut également trouver des divergences sur des points de

doctrine. A ce titre, les anciens-catholiques pourraient aussi nous

dire que notre doctrine n'est pas stable, ce qui certainement

serait faux.
La doctrine de l'ancien-catholicisme nous est sympathique,

précisément parce qu'elle a pour base la doctrine de l'ancienne

Eglise, doctrine si bien formulée par St. Vincent de Lérins,

(sans toutefois rejeter les arguments de la logique qui peuvent

servir de base supplémentaire, ce qu'admettent aussi les theo

logiens russes). Et Mr. Gousseff n'a certainement pas raison,



— 585 —

quand il affirme que l'Eglise ancienne-catholique n'a pas un
dogme précis et un ; qu'elle risque fortement d'aller à la dérive
et d'arriver à remplacer la religion par une simple doctrine
morale dans le style des Egidy & Cie.

Mais surtout nous n'avons pas l'intention de suivre Mr. Gousseff

dans l'importance qu'il accorde aux documents émanés des
Eglises autocéphales, en les considérant comme exposant des
doctrines absolument obligatoires pour tous les chrétiens orthodoxes.

Mr. Gousseff tâche de prouver cette thèse, qui nous
paraît absolument erronée, en se basant sur le fait que les
auteurs de ces documents et écrits affirmaient leur concordance
avec la doctrine de l'Eglise universelle, avec l'Ecriture sainte
et avec les canons des conciles œcuméniques, comme si cette
affirmation émanée des auteurs mêmes de ces documents, ne
demandait pas à être contrôlée et sanctionnée par l'Eglise
œcuménique. Quelle est l'opinion privée, voire même l'hérésie,
qui n'a pas affirmé qu'elle avait pour base la doctrine de

l'Eglise universelle?
Mr. Gousseff et les théologiens de son école ont le grand

tort non seulement d'identifier leurs idées avec celles de l'Eglise
entière, mais encore d'accuser d'infidélité vis-à-vis de l'Eglise
et de trahison tous ceux qui se permettent d'avoir des idées
différentes des leurs. « Tout ce que nous avons dit et tout ce
que nous disons sur le filioque et la transsubstantiation, affirment
ces Messieurs, doit être affirmé et répété par tous les orthodoxes,

s'ils connaissent la doctrine de leur Eglise et s'ils ne
veulent pas être des traîtres à leur foi.» Non; c'est le
contraire qui est vrai ; ce sont ces Messieurs qui, en voulant, per
fas et nefas, donner raison au particulier, au local et au
temporaire, contre le général, l'universel et l'éternel dans l'Eglise,
ce sont eux, dis-je, qui tombent dans l'erreur et qui sont
infidèles à l'Eglise universelle et à la vérité.

Un Théologien russe.

Note de la Direction. Qu'il nous soit permis d'ajouter à

cette excellente lettre, si claire dans sa simplicité et si loyale
dans son inspiration, que les trois points sur lesquels les amis
de Mr. Gousseff nous attaquent particulièrement sont cependant
très faciles à éclaircir:



— 586 —

1° Ces honorables théologiens prétendent que la doctrine
des anciens-catholiques n'est pas précise. Nous répondons que
le mot « doctrine » prête à l'équivoque.

S'il signifie le dogme, nous répétons pour la centième fois

que notre Eglise professe le dogme même de l'ancienne Eglise
indivisée, et que toute la difficulté sur ce point, s'il y a

difficulté, ne saurait consister que dans la constatation même de

ce dogme ; or nous avons, pour cette constatation, le texte des

Ecritures canoniques, le texte des symboles œcuméniques de

foi, le texte des définitions dogmatiques des sept conciles
œcuméniques, et le critérium orthodoxe, en un mot tout ce que

l'Eglise une et indivisée a professé officiellement.
Si le mot « doctrine » signifie aussi les explications données

par les théologiens ou par les conciles particuliers, il est évident

que ces explications sont de leur nature variables et par
conséquent multiples. Elles l'ont toujours été, même parmi les Pères,

et elles le seront toujours, parce qu'il est inévitable, nécessaire

et extrêmement utile qu'elles le soient. Pour plus amples
informations, voir, clans cette livraison même, les pages 500-502,

508-510.

Il est élémentaire en théologie qu'on ne saurait mettre sur

le même rang les conciles œcuméniques et ceux qui ne sont

que régionaux, ou provinciaux, ou diocésains ; qu'on ne saurait

accorder la même valeur à une profession de foi œcuménique

et à une simple confession de foi reçue seulement dans une ou

plusieurs parties de l'Eglise, mais non sanctionnée par l'Eglise

universelle même ; qu'aucune Eglise particulière n'a le droit

d'imposer aux autres Eglises sa propre exposition de la foi ou

son propre catéchisme, pas plus que son propre rituel ou son

propre cérémonial. Partout et toujours ces importantes distinctions

ont été soigneusement observées et maintenues.
2° En ce qui concerne le « filioque » et la transsubstantiation,

les anciens-catholiques ont cité les textes mêmes de l'Ecriture

sainte et des Pères ; ils ont appliqué objectivement et

impartialement le critérium orthodoxe dans l'examen de ces deux

questions ; ils ont montré clairement ce en quoi l'Eglise une e

indivisée a été unanime, et ce en quoi les Pères et les

théologiens ont varié. Aujourd'hui la confusion n'est plus possible.

Toute la difficulté de la part de Air. Gousseff et de ses amis

vient, non pas des réfutations qu'ils nous opposent (ils ne noi



— 587 —

en opposent aucune, que je sache), mais uniquement de leur
prétention à vouloir nous imposer leur propre explication
théologique, et cela, sous prétexte qu'elle est celle de l'Eglise orthodoxe,

quand il est manifestement constaté que des Pères grecs
et des Pères latins ont donné une explication opposée à la leur,
et qu'aucun document réellement œcuménique n'a condamné
(ce qui d'ailleurs n'est pas possible) l'explication des Pères en
question. Que ces Messieurs cessent donc leur agitation aussi
stérile que dénuée de valeur théologique, et l'orthodoxie triomphera

une fois de plus du romanisme : car leur opinion — qu'ils
le veuillent on non — leur vient du romanisme même ; on leur
a déjà dit quand et comment, et ici non plus ils n'ont rien
réfuté.

Comment ne voient-ils pas le très grave préjudice qu'ils
causent à leur Eglise? Car leurs prétentions inspirent l'argument

suivant: Rome exige la soumission de l'Eglise orientale,
et quelques représentants de l'Eglise orientale exigent la
soumission de l'Occident ; « a thousand years ago the West demanded
submission from the East; now some of the representatives of
the East demand submission from the Westx). » Conclusion :

c'est, dans les deux Eglises, le même esprit de domination.
Pe fait est qu'il n'est pas besoin, pour une Eglise, d'avoir un
pape, pour être ambitieuse et dominatrice : car ce n'est pas le
pape qui a fait l'esprit d'ambition et de domination, mais c'est
au contraire cet esprit qui a fait la papauté. Que ces
Messieurs ne prétextent pas qu'ils veulent imposer la vérité ; Rome
de son côté dit la même chose. Ce qu'ils veulent imposer, ce
n'est pas l'enseignement de J.-C, mais seulement une déplorable
psychologie dans la question du filioque et une chimie plus
déplorable encore dans la question de la transsubstantiation.
Une bonne fois pour toutes, qu'ils laissent donc à Rome le
histe monopole de la transformation de l'erreur en dogme.

A propos de la psychologie que Mr. Gousseff et ses amis
voudraient nous imposer dans la question du filioque, je me
permets de rappeler deux observations importantes que j'ai
déjà faites dans la Revue, mais qui paraissent oubliées. — La
Première, c'est que le dogme trinitaire ne repose pas sur la
Psychologie et qu'il est, comme dogme, absolument indépendant

Anglican Church Magazine, April 1899, p. 54-55.



— 588 —

de la psychologie. Après avoir remarqué (n° 22, avril 1898,

p. 373) que Tertullien, St. Grégoire de Nazianze, St. Grégoire de

Nysse, St. Augustin, etc., ont expliqué le dogme par des
considérations psychologiques, j'ai ajouté : « Il ne faudrait pas en

conclure qu'il ne repose que sur des considérations psychologiques.

Il repose sur la parole même du Christ, sur la notion

même du Père, du Fils et du St-Esprit, indépendamment de

toute psychologie ; et on le trouve énoncé dès la Iondation même

du christianisme. Il n'est pas un produit du temps ni de la

spéculation théologique; il fait partie de la révélation même.»

La gravité de cette assertion n'échappera à personne, j'espère.

— La seconde observation, c'est que les Pères susmentionnés

ont recouru aux connaissances psychologiques de leur temps

avec une très grande liberté, et qu'ils ont attaché une très

grande importance à la psychologie dans cette question de

Iexplication dit dogme. St. Grégoire de Nysse (N. B.) est même

allé jusqu'à dire que le témoignage de la psychologie est plus

ferme et plus digne de foi que tout autre tiré de la Loi ou de

l'Ecriture: «hoc quippe quovis alio ex Lege aut Scriptura

petito firmius est ac fide dignius testimonium». (Cf. p. 378).

Nous ne saurions assez insister sur ce point, pour revendiquer
les droits de la théologie scientifique à en appeler à la psychologie

scientifique actuelle, dans le but de donner du dogme en

question l'explication «la plus ferme et la plus digne de foi».

Nous suivons donc en cela l'esprit même des Pères, loin dêtie

contre eux.
3° Quant aux appréhensions de ces Messieurs au sujet de

la possibilité où seraient les anciens-catholiques d'aller à la

dérive et de sombrer un jour dans le simple moralisme du

Dr. Egidy, qu'ils se rassurent. D'abord, raisonner sur les

possibilités de l'avenir est un terrain glissant et scabreux. Nous

pourrions, avec autant de raison et peut-être même plus, retournei

ce procédé de discussion contre ces Messieurs eux-mêmes, e

leur représenter qu'en les voyant accepter si facilement es

doctrines romaines, nous craignons, nous aussi, qu'ils n ai
^

à la dérive et qu'ils ne sombrent un jour dans les absurdités

et les superstitions du romanisme. Ensuite, nous avons, s
_

à Dieu, le critérium orthodoxe ; et si ces Messieurs en connaissaient

mieux la valeur et la pratique, ils comprendraient qu e

^

lui étant fidèle on ne peut tomber ni dans les erreurs du roma-



— 589 —

nisme, ni clans celles du protestantisme, mais qu'on est assuré,
de par l'histoire, de par la tradition universelle, de par des

textes positifs, assuré, dis-je, sur un terrain fixe, ferme, inébranlable,

le terrain même de l'orthodoxie de l'ancienne Eglise, ce

qui d'ailleurs n'empêche pas l'usage des «arguments de la
logique» dont parle notre honorable correspondant; arguments
qui complètent les explications théologiques, mais qui n'ajoutent
pas un iota au dépôt du dogme même; arguments qui éclairent
notre foi subjective, mais qui ne modifient nullement le fond,
toujours le même, de la foi objective. Où trouver, je le demande,
une garantie plus positive et plus décisive que celle-là Nous
nous déclarons, pour notre part, dans l'impossibilité de parler
plus clairement et d'agir plus loyalement.

II. — Réponse à la conférence de M. Jean Béville
sur „l'Esprit protestant".

A M. le Directeur de la «Revue internationale de théologie ».

Vous avez plusieurs fois précisé les points cle contact et
les points de divergence qui existent entre les anciens-catholiques

et les protestants; et je m'en autorise pour vous prier
de vouloir bien publier dans votre Revue quelques observations
au sujet d'une conférence récente de M. Jean Réville. Comme
il a attaqué plusieurs fois le catholicisme dans cette conférence,
d ne trouvera pas mauvais qu'un catholique français lui
réponde, non certes pour envenimer le débat, mais, au contraire,
pour l'éclaircir, en dissipant quelques-uns des malentendus qui
existent dans beaucoup d'esprits protestants au sujet du
catholicisme.

J'indiquerai d'abord les points sur lesquels je diffère avec
A Jean Réville, puis ceux sur lesquels il pourrait, ce semble, y
avoir accord.

I- M. J. Réville signale comme « une affirmation fondamentale»

de la Bible, que le salut procède de la foi en Dieu et
en Christ, et non des œuvres, et que la Réforme a opposé le
salut par la foi au salut par les œuvres, « préconisé par l'Eglise
traditionnelle». M. J. Réville se trompe. La Bible enseigne et
le salut par la foi et le salut par les œuvres. Si l'Eglise romaine



— 590 —

a plus insisté sur le salut par les oeuvres, elle a eu tort; mais

l'Eglise romaine n'est pas l'Eglise traditionnelle ; elle est plutôt
l'Eglise anti-traditionnelle. Je m'étonne que M. J. Réville en

appelle encore à cette question d'antan, mille fois percée à

jour, pour essayer de caractériser le catholicisme et le
protestantisme. Il y a mieux à faire.

M. J. Réville dit encore : « Autorité de la Bible opposée à

celle de l'Eglise ; salut par la foi opposé au salut par les

œuvres ecclésiastiques ; témoignage du St-Esprit ou de l'Esprit
de Dieu dans la conscience du chrétien, telles sont les trois
colonnes sur lesquelles repose le protestantisme. » La vérité
est que l'autorité de la Bible n'est nullement opposée à celle

de l'Eglise, et que le salut par la foi ne l'est pas davantage
au salut par les œuvres. Là où le protestantisme selon M. Jean

Réville voit de Y opposition, l'ancienne Eglise catholique a vu

de la conciliation. Que M. J. Réville guerroie tant qu'il voudra

contre Rome, et encore pourrait-il bien recevoir de ce côté

plus d'un démenti. Mais il a tort de confondre l'Eglise romaine,

qui a faussé le vrai catholicisme, avec l'Eglise catholique ou

universelle, qui a toujours protesté contre les abus et les erreurs

de Rome. Quant à « l'Esprit de Dieu dans la conscience du

chrétien», M. J. Réville s'abuserait considérablement, s'il croyait

que l'Eglise catholique n'a pas enseigné cette doctrine
longtemps avant le protestantisme ; les écrits des Pères en sont

remplis. Comment peut-il caractériser le protestantisme par

cette troisième doctrine, qui est avant tout catholique?
Je ne saurais non plus approuver M. J. Réville lorsqu au

nom de l'esprit de liberté spirituelle, il dit: Ni prêtre, ni pape;

et lorsqu'il voit dans ces deux mots « le premier article de la

charte protestante». Pas de pape, très bien; l'ancienne Eglise

catholique des huit premiers siècles n'a pas connu la papauté

que Rome représente aujourd'hui. On ne saurait assez la

repousser. Mais faut-il rejeter pour cela tout sacerdoce et tout

prêtre? Que M. J. Réville condamne et réfute les fausses notions

que Rome et ses adhérents ont du sacerdoce et du prêtre, ties

bien encore. Mais, au lieu de faire cette bonne action, il rejette

tout prêtre, ce qui est bien différent. Ici il a tort ; il n'est plus

chrétien, il n'est plus évangélique, je dirais même qu'il nés

plus protestant, car le protestantisme a des ministres ou des

pasteurs, qui quelquefois même font acte d'autorité et d'into



- 591 —

rance non moins que les prêtres romains. C'est un fait que
nombre de prêtres romains sont plus tolérants et moins
autoritaires que nombre de pasteurs protestants. Que M. J. Réville
me permette de le lui faire remarquer, sa polémique sur ce
point est agressive, et de plus elle ne prouve rien, puisque,
sous des mots différents, on peut lui rétorquer très logiquement
son argumentation.

Enfin, M. J. Réville prétend qu'«il n'y a pas dans la Bible
un enseignement uniforme ». S'il veut dire par là que la Bible
se contredit, qu'elle n'a pas de doctrine religieuse une, que le
Christ a enseigné le oui et le non, il se trompe. Il calomnie
le protestantisme, en disant que « les protestants instruits » ne
voient pas dans la Bible un enseignement uniforme, à moins
qu'il ne joue sur le mot «uniforme». Les textes du N. T.
abondent, où il est dit qu'il doit y avoir, dans l'Eglise, l'unité
de la foi et de l'évangile, et que le vrai chrétien est celui qui
ne se laisse pas emporter à tout vent de doctrine.

Ce sont là des lieux communs si rebattus et tant de fois
réfutés que je m'étonne de voir M. J. Réville essayer de leur
attacher encore de l'importance, et de plus, essayer d'en faire le
drapeau du protestantisme. En cela, il a eu la main malheureuse.

II. Je me hâte d'arriver aux points sur lesquels l'accord
semble possible.

D'abord, M. J. Réville avoue que le mot « protestantisme »

n'est pas clair, qu'il cache de grandes confusions, qu'il ne se
trouve plus aujourd'hui dans les formules protestantes du
XVIe siècle, et qu'il y a même actuellement des esprits
protestants marqués à l'empreinte de Rome. Voici ses propres
paroles: «Je connais nombre de nos compatriotes qui ont été
baptisés catholiques, ou qui n'appartiennent officiellement à

aucune confession ecclésiastique, et qui ont beaucoup plus
d'esprit protestant que tels de mes coreligionnaires officiels,
dont la vie religieuse est éteinte, ou dont la foi ecclésiastique
est marquée à l'empreinte de Rome. » Très vrai.

Ensuite, M. J. Réville avoue que « la manière dont les
différentes communautés protestantes vont à l'évangile varie à
1 infini; que leurs interprétations de la Bible ne concordent pas ;
que les systèmes dogmatiques ou théologiques dans lesquels
tis (sic) essaient de formuler leurs doctrines sont multiples;



— 592 —

que l'uniformité de doctrine est la négation du protestantisme-».
Hélas! oui, ce triste état de choses n'est que trop vrai; mais
tant pis pour le protestantisme, car si la variété dans les

opinions humaines est excellente, la contradiction clans les

enseignements du Christ est la négation même du christianisme;
bon gré mal gré, il faudra bien que le protestantisme en prenne un

jour son parti. Divisus est Christus Unus Christus, unafides.
De plus, «les confessions de foi protestantes, dit M.J. Réville,

sont aussi légitimes, aussi autorisées, les unes que les autres;
chacun juge la sienne la meilleure, mais de quel droit
l'imposerait-il aux autres?» C'est très juste; là où il n'y a pas

d'autre critérium de la foi objective que le libre arbitre
individuel, nul ne saurait imposer son propre jugement à qui que

ce soit. Mais tant pis pour le protestantisme d'en être réduit
là : car c'est la condamnation au gâchis perpétuel.

Selon M. J. Réville, les principes fondamentaux du
protestantisme sont les suivants: «Liberté spirituelle, souveraineté
de la conscience indiAdduelle, inspiration religieuse et morale

chrétienne, méthode progressiste réformatrice et non
révolutionnaire, principe ecclésiastique démocratique fondé sur le

consentement des fidèles et de pur droit humain, tels sont les

éléments constitutifs de l'esprit protestant, c'est-à-dire les

principes fondamentaux du protestantisme, ceux qui lui ont donné

naissance clans le passé, qui dominent son évolution historique

et qui sont en quelque sorte la raison d'être du protestantisme
clans le monde. Ces principes, il ne faut pas les isoler les uns

des autres ; il faut les prendre dans leur ensemble et dans leur

unité, ne pas s'en tenir uniquement à la liberté sans retenir le

sens de l'action commune nécessaire dans la société ecclésiastique,

ne pas sacrifier l'inspiration chrétienne à la souveraineté

de la conscience ni la glorieuse liberté cle conscience à 1

inspiration chrétienne sendlement conçue : car ces divers éléments

se font contre-poids ; c'est leur équilibre qui maintient le

véritable esprit protestant. » Cette déclaration, à part quelques

expressions discutables, me paraît excellente. C'est du pur catholicisme,

non du catholicisme romain, mais du catholicisme

universel ou orthodoxe, tel que l'ancienne Eglise l'a professe.

M. J. Réville peut voir par là combien il a tort d'attaquer le

catholicisme et de le confondre avec le romanisme, comme c'est

malheureusement l'habitude chez la plupart des théologiens protestants.



— 593 —

Toutefois, il est un passage de sa conférence, où M. J. Réville
semble n'avoir pas commis cette confusion, et où il n'a jamais
été mieux inspiré. Le voici: «Il n'est pas vrai que, même dans
le passé, ce soit l'esprit catholique romain qui ait fait la grandeur
et la force de la France. Quand elle naît à la vie nationale,
c'est l'Eglise qui brûle l'héroïne en qui la nation française a
pris conscience d'elle-même. Quand elle tend à la liberté dans
les communes d'autrefois ou dans l'unité nationale moderne,
c'est toujours l'Eglise qui lui barre le chemin. Qu'est-ce qui a fait
éclore la civilisation moderne en France Est-ce l'Eglise Non,
c'est le libre esprit de la Renaissance. Qu'est-ce qui a fait la
grandeur politique de la France? C'est la lutte contre l'Espagne
et contre la maison d'Autriche, c'est-à-dire contre les puissances
catholiques par excellence. Qu'est-ce qui a inauguré dans le
monde le régime de la tolérance et l'esprit moderne? C'est
Henri IV, par l'Edit de Nantes. Qu'est-ce qui a donné sous
l'ancien régime le plus grand essor à l'industrie et au
commerce en France? C'est la bourgeoisie protestante. Qui est-ce
qui a ruiné la France et sacrifié à une grandeur d'apparat les
éléments les plus sains et les plus vivaces du pays? C'est
Pouis XIV en persécutant les protestants et en les chassant
de son royaume, c'est la royauté en poursuivant le jansénisme,
cette forme protestante de l'Eglise nationale de France. Qui
est-ce qui a fait la grandeur morale de la France dans le
monde moderne? C'est la littérature du XVIIe siècle dont
assurément l'inspiration n'est pas catholique romaine, ce sont les
philosophes du XVIIIe siècle, c'est la révolution française, cet
évangile de la liberté politique et sociale, que l'Eglise romaine
n'a jamais cessé d'excommunier. Qui est-ce qui a peu à peu
supprimé la forme vraiment nationale et française du catholicisme,

le gallicanisme C'est l'Eglise romaine. Qui, aujourd'hui
encore, se dresse à tous les carrefours de la route pour
bâillonner le libéralisme et pour asservir la nation C'est l'Eglise
romaine. Non, que l'on ne vienne plus nous dire que l'avenir
de la France est indissolublement lié à son alliance avec Rome. Car
toute l'histoire de notre race proteste contre une pareille erreur.»

Je ne puis qu'applaudir encore M. J. Réville, lorsqu'il dit:
«Ils sont légion en France ceux qui ont secoué le joug
sacerdotal1) et qui voudraient néanmoins avoir une vie religieuse,

M. J. Réville aurait dû dire le joug sacerdotal romain.

Revue intern, do Théologie. Heft 27, 1899. 39



— 594 —

un sanctuaire où prier et où célébrer les grandes dates de la
Ade et de la mort, un foyer d'instruction religieuse pour leurs
enfants. » Oui, cela est vrai. Mais M. J. Réville se trompe quand
il croit que c'est là l'esprit protestant. Non; c'est l'esprit
catholique de la vieille France et de l'ancienne Eglise. M. J. Réville

engage les Français « à se rattacher à une des formes libérales
du protestantisme moderne». Je le conçois: il prêche simplement

pour son Eglise. Mais je crois que la France a fait ses

preuves en fait de protestantisme ancien et moderne. Aussi

fait-il bien d'ajouter, avec un sens qui l'honore : « Mais si cette

idée leur répugne, qu'ils fondent des communautés libres, qu'ils
aient leurs réunions régulières, leurs instructions pour la
jeunesse et — pourquoi ne le dirais-je pas? car cela est nécessaire

à la consolidation de la Ade religieuse — qu'ils aient un

culte commun et qu'ils prennent l'habitude d'y participer. Car

autrement nous verrons se renouveler dans l'avenir ce qui se

passe depuis cent cinquante ans et ce que nous voyons
constamment aujourdhui: le père a secoué le joug de l'Eglise
romaine; la mère elle-même peut-être a été émancipée par son

mari, mais les enfants sont demeurés sans instruction religieuse,

la famille ne se rattache à aucune Eglise, et, à la génération

suivante, le prêtre, usant de toutes les ressources que possède

la formidable organisation cléricale, remet la main sur les

enfants. Ils étaient restés suspendus dans le vide, ils rentrent

dans la cage dorée à leur intention, comme ces oiseaux domestiques

qui, après s'être envolés, reviennent à leur volière parce

qu'ils ne savent plus vivre en liberté. » La France peut avoir

«la liberté des enfants de Dieu» sans être protestante; elle

n'a besoin, pour cela, que de revenir à la foi de ses pères, qui

était la foi catholique, universelle et non romaine. Que les

Romains aient leur évêque propre et leur Eglise particulière,

rien de mieux; mais, cle même que la ville de Rome n est pas

l'univers, ainsi l'Eglise de Rome n'est pas l'Eglise universelle.

C'est à l'Eglise universelle que l'Eglise particulière de la

France doit se rattacher, et c'est ainsi qu'elle sera catholique

et chrétienne. Un Catholique français.


	Correspondances

