
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 577

VARIÉTÉS.

Mängel und Gefahren der rein akademischen Ausbildung
der evangelischen Geistlichen.

Unter den beiden Methoden, wrelche zur Ausbildung der
Geistlichen in den christlichen Kirchen befolgt werden, wird
in neuester Zeit immer mehr dem im protestantischen Deutschland

fast ausschliesslich üblichen Gange der freien akademischen
Ausbildung vor der seminaristischen Erziehung, wie sie die
römisch-katholische Kirche liebt, der Vorzug gegeben. Wir sind
weit entfernt, die Gefahren der von der Welt abgeschlossenen
römisch-katholischen Seminarien zu unterschätzen, oder aber
die Vorteile einer freien Universitätsbildung zu verkennen.
Erstere liegen in der Richtung eines künstlichen Zustutzens
des ganzen Menschen, der aus seinem natürlichen Boden
entrissen wird. Letztere kann man kurz mit den Worten
zusammenfassen : Förderung des selbständigen Denkens und
Wollens, beständige Fühlung mit dem Leben und Treiben der
menschlichen Gesellschaft, Eingliederung der Avissenschaftlichen
theologischen Bildung als ein organischer Teil in das allgemeine
Wissen der Menschheit. Aber man würde fehlgehen, wenn man
nicht auch bei dem akademischen Bildungsgänge der Theologen
diejenigen Punkte ins Auge fassen wollte, die denselben für
das Leben der Kirche zu einer mit Gefahren und Mängeln
verbundenen Einrichtung stempeln.

Was will das geistliche Amt? Soll es bloss im Leben der
Gemeinden als ein belehrender, mahnender und erziehender
Paktor dastehen Wir halten dafür, dass ihm eine viel höhere
Aufgabe gestellt ist, Avelche die alte Kirche durch die Schaffung
des Begriffes „Klerus", Avenn auch in etAvas einseitiger Weise
aufgefasst, so doch in ihrem Wesen richtig erkannt hat. Die
Träger des geistlichen Amtes sollen den Herrn der Kirche,

Revue intern, de Theologie. Heft 27, 1899. 38



— 578 —

Christus, vertreten, und in dessen Namen der für die Ausbreitung

seines Reiches streitenden Gemeinde Arorstehen. Daraus
ergiebt sich, worin die Ausbildung der Geistlichen zu bestehen

hat, und welche Mängel und Nachteile die rein akademische
Ausbildung mit sich bringt.

Zunächst sei auf den rein lehrhaften Charakter der letzteren
aufmerksam gemacht. Wohl ist ja jede Erziehungsanstalt, je
nach den Männern, die sie leiten, eine Stätte geistiger,
religiöser und sittlicher Förderung oder nicht. Und es Avird bei

frommen Docenten sich ein Geistlicher in der freien
akademischen Luft besser ausbilden können als in einem Seminar

mit altehrwürcligen Gebräuchen, aber trockenen, an innerem
Leben armen Professoren. Aber Avenn man an den hohen
Beruf des Geistlichen denkt, der in seinem Amte Wort und
Sakrament in den verschiedensten oft so vernickelten und

tragischen Lagen, die das menschliche Leben mit sich führt,
verwalten muss, so wird man zugeben müssen, dass der rein

belehrende Charakter der Universitäten nicht genügt. Es

stehen die grossen staatlichen Fakultäten allzusehr von den

kirchlichen Organismen losgelöst da. Die Verbindungsfäden
ZAAdschen diesen letzteren und den Avissenschaftlichen Anstalten

sind zumeist sehr locker und rein äusserlich. Es fehlt die

Eingliederung der die Diener der Kirche bildenden Schulen

in das Gesamtleben der einzelnen Kirchengemeinschaften. Wir
AAdssen wohl, dass die deutsche theologische Wissenschaft ob

ihrer der Kirche gegenüber selbständigen Stellung stolz ist,

und wir wollen nicht einer Bevormundung der Fakultäten

durch die kirchlichen Behörden das Wort sprechen. Aber wir

möchten aus rein praktischen Gründen das Leben der Kirche

mit seinen für die Erziehung des Menschen so notAvendigen

Einrichtungen und Gebräuchen mehr in die Fakultäten eindringen

sehen. Wenn z. B. die Gemeinde ihren sonntäglichen Gottesdienst

hat, die christliche Familie ihre tägliche Hausandacht, warum

soll die Fakultät, welche doch die späteren Leiter der^

Gemeinden heranbildet, von diesem segensvollen Elemente inch s

wissen? Warum soll die Fakultät nicht auch bei aller Freiheit

der Bewegung ihr eigenes kirchliches Leben haben, das, ohne

die Freiheit des Denkens einzuschränken, die jugendlichen
Gemüter mit ihrer christlichen Wärme umgebe? Es ist traurig,

dass z. B. in einem deutschen theologischen Hörsaale zur

ein Gebet nie gesprochen wird!



— 579 —

Das führt uns zu einem anderen Punkte. Die freie
akademische Ausbildung der evangelischen Geistlichen in Deutschland

kennt weder eine Auswahl noch eine Aufsicht derjenigen,
die später das geistliche Amt bekleiden werden. Es liegt nicht
in unserer Absicht, hier die schwarze Wäsche der evangelischen
Geistlichkeit auszubreiten und zu berechnen, wie Adele atoii den
16,000 deutschen Pastoren ihres hohen Amtes unwürdig sind.
Es giebt in anderen Kirchen auch schwarze Wäsche genug,
und jedenfalls in gewissen Gegenden der römisch-katholischen
unendlich mehr als in protestantischen Ländern. Aber es muss
als eine der schlimmsten Seiten der akademischen Freiheit
bezeichnet werden, class junge Leute, oft ohne irgend welche
Fühlung mit geistlichen Kreisen gehabt zu haben, die
theologische Laufbahn aus rein materieller Berechnung ergreifen,
auf den Universitäten ohne jegliche Aufsicht studieren, oft das
Beben eines herabgekommenen Juristen oder Mediziners führen
und dann doch zu den Examina und schliesslich auf Grund
der letzteren zu einer Anstellung im Pfarramte zugelassen
werden. Welchen Schaden können solche Elemente in die
Kirche tragen! Welchen Schaden bringen auch die andern, die,
ohne gerade so tief zu sinken, eben doch keine lebendige
religiöse Anregung empfinden Unserer Ansicht nach sollte den
Kirchen unter allen Umständen ein nachdrückliches, ernstes
Beaufsichtigungsrecht über den geistlichen Nachwuchs
eingeräumt werden, ein Beaufsichtigungsrecht, dessen natürlicher
Träger die Fakultät sein musste, und das in dem oben
angeführten Eingreifen des kirchlichen Lebens in das Fakultätsleben
sein erzieherisches Seitenstück finden würde. Der spätere
Geistliche darf nicht, wie das jetzt so oft der Fall ist, Avährend
der Studienzeit vergessen, dass er ein Diener der Kirche werden
will, ja, er hat sich sogar mancher für einen anderen
Studenten und späteren Staatsbürger erlaubten Vergnügung und
vielleicht im übrigen unschuldigen Kundgebung im Hinblick
auf seine spätere so tiefernste Thätigkeit zu enthalten. Leider
ist es aber so, dass, oft in den besten Absichten, die evangelischen

Theologen den Ernst des sich vorgesteckten Zieles durch
allseitige, Adelleicht durchaus ehremverte, aber doch rein
bürgerliche, patriotische Bestrebungen verdunkeln lassen. Die
geradezu unbegreifliche Thatsache, dass sich Theologen an
den studentischen Mensuren beteiligen dürfen und sogar sich



_ 580 —

zu ernsten Duellen hinreissen lassen, AArollen wir hier nur zur
Erhärtung des Gesagten anführen.

Noch ein Drittes. Wir sagten eben, dass der rein lehrhafte
Charakter der akademischen Ausbildung eines Korrektives
bedürfe dadurch, dass man ihm auch etwas von dem Leben

der Gemeinde beigesellte. Aber auch inhaltlich können wir
uns mit seiner gegenwärtigen Gestalt nicht zufrieden geben.
Schon darin finden wir einen Mangel, dass es dem unerfahrenen
angehenden Theologen gestattet ist, seinen Studiengang selbst

zu bestimmen. Ein junger Mann von zwanzig Jahren ist absolut

nicht in der Lage, zu übersehen, wie er in richtiger
pädagogischer und methodischer Weise sich durch das Viele, was

ihm die UniArersität bietet, am sichersten und zweckmässigsten
hindurchwinden wird. Wohl schreiben die Examenkommissionen
den durchzunehmenden Stoff vor, wohl sind ja, namentlich in

den kleineren Universitäten die Professoren gerne bereit,
Anleitungen zu geben, aber Avie oft Averden letztere nicht befolgt, und

der Studiengang in einer Weise betrieben, die das Schwerste

zuerst herausholt, das UiiAvesentliche in die Breite tritt und für

die wuchtigsten Fragen kaum noch die nötige Zeit übrig lässt.

Doch sind ja das Dinge, die sich auf administrativem Wege

leicht ordnen Hessen. EtAvas anderes, viel Avichtigeres ist aber

der Inhalt dessen, was die Docenten vertragen. Die
gegenwärtige theologische Arbeit auf den Fakultäten ist eigentlich
ein Forschen nach einer AnPvort auf die Frage: „Was ist

Wahrheit?" Der angehende Theologe Avird in das vielseitige

Gebiet dieser Forschung teils durch die kritisch-geschichlichen,
teils durch die philosophisch-dogmatischen Untersuchungen
eingeführt. Wohl wird dann noch in den sogenannten praktischen
Fächern der junge Mann mit den Anforderungen des Amtes

bekannt gemacht. Aber man fragt sich bei aller Würdigung

der theologischen Arbeit und der durch die deutsche Theologie

errungenen Resultate, ob denn für junge Leute von
durchschnittlicher Begabung dieses rein inquisitorische Verfahren

und Suchen nach der Wahrheit die richtige Vorbereitung zum

Amte ist, und ob es denn nicht besser Aväre, dem Studenten

etwas Fertigeres, das er ohne Aveiteres für den Dienst m < et

Gemeinde verwerten könnte, zu bieten. Paulus sagt im Briefe

an Thimotheus: „a rjxovOaç naq' sfiov olà nollwv {.laqrvQuiv, iff ^
naqâdov ttiOtoTç âvd-Qwnoiç, olïcvsç ixavol sGovcai xal stsçovç 01 «„



— 581 —

In diesen Worten giebt eigentlich der Apostel ein Programm von
dem, was der theologische Professor sein soll. Das, was der christlichen

Kirche von Christus an Heilsmitteln übergeben worden ist,
was in derselben an Erfahrungen gesammelt wurde und was
eine aufrichtige Wissenschaft an Erkenntnissen erarbeitet hat,
das soll er zuverlässigen Menschen (moroig drDqmnoio) zur
Belehrung anderer weiter übermitteln. Man wird nun sagen, dass
es schwer ist, die Grenzen dessen zu bestimmen, Avas der
Apostel anbefohlen wissen will, und behaupten, dass gerade die
Wissenschaft, die in den Universitäten getrieben wird, dies
bestimmt. Das ist insofern richtig, als die Wissenschaft das
Bestreben hat, die Wahrheit zu erkennen. Ob sie aber immer
das Richtige trifft, ist eine andere Frage, und ob dann für den
Dienst an der Gemeinde die Abgrenzung, die sie an dem
religiösen Stoffe vornimmt, die zutreffendste ist, möchten wir doch
dahingestellt sein lassen. Was für die Förderung des Wachstums

des Reiches Gottes in den Gemeinden den Geistlichen
gegeben werden soll, scheint uns viel eher in dem Motto der
„Revue internationale" bezeichnet zu sein: Id teneamus quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus ereditimi est. Es ist
in dieser Beziehung, um ein Beispiel anzuführen, ein grosser
Mangel in der Ausbildung der Geistlichen auf den Universitäten,
dass die Studierenden nicht in höherem Masse bekannt gemacht
Averden mit den geistigen Erzeugnissen der Zeugen christlicher
Wahrheit soAvohl aus dem Altertume und dem Mittelalter als
aus der Reformationszeit und der Gegemvart. Das Lesen
gewisser Kirchenväter und Werke späterer Gottesmänner wäre
für sie gewiss nützlicher, als eine zu ausgedehnte Beschäftigung
mit rein philologischen Fragen und Quellenstudien, in Avelchen
letzteren gar oft die Vorlesungen aufgehen. Die inquisitorische
Arbeit der Theologie, um diesen nicht ganz zutreffenden
Ausdruck nochmals zu gebrauchen, scheint uns mehr Sache einer
Elite von Gelehrten sein zu sollen, als die tägliche Speise für
den innerlich noch nicht gereiften jungen Mann. Es ist nicht
notwendig, einen jeden mit GeAvalt in die ZAveifel hineinzuziehen,

welche von jeher die Denker in der Kirche befielen,
und die sie dann durch ihr Forschen zu beseitigen suchten.
Die römisch-katholische Kirche hat Unrecht, wenn sie dem
angehenden Geistlichen auch nur die Berechtigung des Zweifels
an einer Glaubenswahrheit abspricht; die evangelischen theo-



— 582 —

logischen Lehrer irren aber auch, wenn sie meinen, dass es

notwendig ist, einen jeden einzelnen mit dem ganzen Gebiete
des Zweifels bekannt zu machen.

Man wird vielleicht den in obigen Bemerkungen gezeichneten

Weg zur Besserung der vorhandenen Mängel in der

theologischen Ausbildung der Geistlichen einigermassen in den

kleineren Fakultäten der freien Kirchen der französischen
SchAveiz und der Gegenden englischer Zunge verwirklicht finden.
Uns liegt ferne, die Avissenschaftlichen Leistungen der letzteren
denjenigen der grossen staatlichen Fakultäten gleichstellen
zu wollen. Aber für den praktischen Dienst liefern diese

kleineren Schulen, in Avelchen Kirche und Wissenschaft sich

begegnen, freies Studium und seminaristische Einrichtung bis

zu einem geAvissen Grade sich A^ereinigen, tüchtigere Elemente
als die grossen staatlichen Anstalten. In der Zukunft wird man

wohl nach dieser Richtung hin den zu befolgenden Weg suchen

müssen. Jedenfalls Avurden Avir es als einen Fehler ansehen,

wenn der Altkatholizismus, der gewissermassen berufen ist,

aus der römisch-katholischen Kirche, die im Papismus und

Ultramontanismus ihre religiöse Kraft vergräbt, das zu retten,

was noch lebensvoll und der Erhaltung Avert ist, bei der

Ausbildung seiner Geistlichen allein dem Vorbilde der
deutschevangelischen Fakultäten folgen wollte. Er hat dem
Protestantismus gegenüber die Forderung der Gesamtkirche
hochzuhalten, dass der Geistliche nicht in dem Gelehrten aufgehen

darf, sondern dass sein Amt vor allem in der Verwaltung der

göttlichen Heilsmittel bestehen muss.

Fkitz Hoffet, evang. Pfarrer.


	Variétés

