
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


544

ETUDES
SUR LE

MOUVEMENT NÉO-THOMISTE.
(Sicile.l)

II. — Résumé de la vie et des œuvres de Thomas d'Aquin.

Encore que la biographie et la bibliographie de Thomas

d'Aquin se trouvent un peu partout, il nous est impossible pourtant

de ne point donner ici quelques détails sur la vie et les

œuvres du Docteur cher entre tous à Léon XIII. Le néo-thomisme,

nous l'avons dit déjà dans notre première étude, n'est

guère que la reproduction pure et simple des doctrines du

maître dans un langage moderne, avec toutes les adaptations
modernes et à l'occasion toutes les réponses possibles aux
doctrines philosophiques modernes. Il importe donc que nous
embrassions d'un rapide coup d'œil, autant que faire se peut en

quelques pages, l'œuvre de Thomas d'Aquin.
Il naquit, en 1227, au château de Rocca-Secca, près de la

ville d'Aquino, dans le royaume de Naples. Il appartenait à

l'importante famille des comtes d'Aquino, et était petit-neveu
de l'empereur Frédéric Barberousse. On dit qu'il dut résister

à l'ambition de sa famille, qui rêvait pour lui une brillante

carrière dans le monde, pour entrer tout jeune dans l'ordì e

des dominicains, où il prononça ses vœux dès l'année U

Il étudia sous Albert-le-Grancl à Cologne et suivit ensuite son

maître à Paris. C'est là qu'il prit le grade de docteur en 1257.

A partir de cette époque, son autorité est universellement re-

v) Voir la précédente livraison, p. 348-359-



— 545 —

connue et sa renommée s'étend par toute l'Europe. Il professe
à Paris et une foule de disciples se pressent dans l'école de la
rue St-Jacques. Louis IX vient souvent le consulter et l'invite
à sa table. En 1261, le pape Urbain IV appelle Thomas en
Italie. Celui-ci vient à Rome, où il enseigne la théologie; il
accompagne le pape dans ses voyages et porte à sa suite son
enseignement à Orvieto, Viterbe, Anagni, Pérouse ; Clément IV,
élu pape en 1265, lui offre l'archevêché de Naples, mais il
refuse toute dignité et ne veut être que le frère Thomas, pour
pouvoir préparer à loisir dans le silence de sa cellule la
doctrine qu'il transmet à ses auditeurs et dépose dans ses
manuscrits. Il enseigne encore la théologie à Bologne, à Paris,
où il retourne en 1269 pour assister au Chapitre général de
son ordre, dont il était cléfiniteur, à Rome et enfin à Naples.
C'est au cours des neuf dernières années de sa vie qu'il composa

le grand ouvrage qui a immortalisé son nom, la Somme
de Théologie. Sur l'ordre du pape Grégoire X, il se rendit
en 1273 à Lyon, où un concile devait être tenu l'année
suivante pour obtenir la réunion des Eglises grecque et latine.
Chemin faisant il tomba graArement malade et fut obligé de
s'arrêter à Fossa-Nuova, près de Terracine, dans un couvent
de l'ordre de Cîteaux. Il y mourut le 2 mars 1274, à l'âge de
49 ans. Il fut canonisé sous le pontificat de Jean XXII, le 18

juillet 1323. Thomas d'Aquin a été surnommé le Docteur an-
gélique; on l'appelle aussi communément l'Ange de l'Ecole. Si
nous y sommes forcés, nous ne nous ferons pas scrupule
d'employer ces dénominations traditionnelles, encore que nous
pensions que Thomas d'Aquin n'est ni un ange, ni même un saint
(du moins Dieu seul le sait), mais simplement un homme, nous
ajouterons volontiers un grand homme par sa puissance
intellectuelle et ses vertus morales.

Nous venons de résumer brièvement la Ane du célèbre
dominicain ; mais comme il doit surtout sa gloire tant ancienne
que contemporaine à ses écrits, c'est de ces derniers que sans
Plus tarder nous allons nous occuper. Thomas a laissé beaucoup

d'ouvrages, mais comme ses frères en religion semblent
en avoir encore augmenté le nombre, nous ne parlerons ici
que de ceux dont l'authenticité est incontestable. Ce fut le pape
Pie V, un dominicain, qui ordonna la première édition complète

de ses œuvres. Elle comprend 17 volumes in-folio et est
Revue intern, de Théologie. Heft 27,1899. 36



— 546 —

datée de Rome en 1570. Cette édition fut réimprimée à

Venise en 1592, à Anvers en 1612, et à Paris en 1660. Cette

dernière édition comprend 23 volumes in-folio, six de plus que
la première. Enfin au siècle dernier, Bernard Rubeis, également
dominicain, publia à Venise une édition en 28 volumes in-4°,

où l'on ne trouve ni les commentaires sur Aristote, ni les

opuscules de pure philosophie. — Quant à la Somme
théologique, la grande œuvre de Thomas d'Aquin, qui résume presque
toute sa doctrine, elle se trouve dans la collection Migne, quatre
volumes grand in-8°, texte latin. L'abbé Drioux en a publié
une traduction française avec des notes, huit volumes in-8°

(1851 à 1854). Le même ouvrage, texte latin, traduction
française et notes, a été publié par M. Lachat en 16 volumes in-8°

(1863 à 1865).
En parlant des œuvres de Thomas d'Aquin, nous suivrons

l'ordre chronologique :

La première en date est le commentaire sur le Maître des

Sentences, in IV Sententiarum P. Lombardi libros. C'est un

résumé des leçons que le jeune dominicain avait données à

Paris, de 1253 à 1254. Les candidats aux grades théologiques
devaient passer deux années sous la direction d'un maître,

pour expliquer l'Ecriture sainte et ensuite Pierre Lombard, qui

était comme un résumé de la tradition. On sait qu'au VIIe siècle,

Isidore de Seville avait dans ses trois livres des Sentences

compilé les doctrines des anciens Pères. Au XIIe, Abélard,
clans son traité Sic et non, avait fait de même, recueillant les

opinions souvent divergentes et contradictoires des Pères sur

les questions les plus difficiles du christianisme. Pierre
Lombard, venu quelque temps après Abélard, s'inspira de la
méthode de ses prédécesseurs et écrivit ses Quatre Livres de

Sentences, qui devinrent dès lors le manuel classique de la

scolastique. Thomas, dans son explication des Sentences, est

clair, mais n'ajoute rien au maître.
Ses commentaires furent suivis, à peu de distance, des

Questions disputées ou controverses sur la vérité, Qucesliones

disputata: de Veritate, au nombre de vingt-neuf. Ces questions

sont relatives à la puissance de Dieu, au mal, aux créatures

spirituelles, à l'âme, à l'incarnation du Verbe, aux vertus,

la vérité. Thomas partage chaque sujet en un certain nombre

de questions; il expose ensuite les raisons en sens contraile,



— 547 —

donne sa solution et examine ensuite les objections. C'est du
reste la méthode dont il ne se départit jamais.

Vers la même date paraissent les premières Questions
quodlibétiques, Qucestiones Quodlibetales, au nombre de cinq.
Comme le nom l'indique, les questions traitées n'ont aucune
connexité entre elles, mais on y trouve déjà le Docteur an-
gélique tout entier avec sa méthode et ses opinions.

A cette époque se place son Commentaire sur l'Evangile
cle Si. Mathieu. L'Ange de l'école ne se contente pas d'une
exégèse purement littérale ; il essaie, comme les Pères de la
primitive Eglise, de découvrir le sens caché sous la lettre et
il signale chemin faisant tous les grands problèmes de
philosophie et cle théologie qui surgissent du texte. Cette remarque
est applicable à tous ses commentaires sur l'Ecriture sainte.
Nous ne la renouvellerons pas.

C'est vers ce temps qu'il fait paraître deux opuscules
purement philosophiques : de l'Être et de l'Essence, de Ente et

Essentia, traité très métaphysique ; et des Principes de la
nature, de Principiis naturce, où l'on trouve résumée fort
clairement la doctrine d'Aristote sur la puissance et l'acte et sur
les quatre grands principes, la matière, la forme, la cause
efficiente et la cause finale.

A ces premiers ouvrages, dont la plupart sont métaphysiques,

Thomas mêle des écrits polémiques, comme son traité
contre les adversaires du culte de Dieu et de la religion, contra
impugnantes Dei cultum et religionem, qu'il écrivit en réponse
au livre de Guillaume de Saint-Amour : Des Périls des derniers
temps, dirigé contre les ordres mendiants.

Il compose ensuite, à la demande du pape Urbain IV, sa
Chaîne d'or, Catena aurea in Mathceum, Marcum, Lucam et
foannem: c'est un commentaire des Evangiles fait d'un simple
enchaînement de passages tirés des Pères. On a dit que c'était
le mieux écrit de ses ouvrages et peut-être l'un des plus étonnants

par l'ordre et l'unité, quoiqu'il soit puisé dans plus de
quarante auteurs différents.

Vient ensuite son traité contre les erreurs des Grecs, Contra
errores Grcecorum, où il essaie d'opposer aux apparentes
contradictions de langage entre les Pères de l'Eglise grecque et
ceux de l'Eglise latine, l'analogie de la pensée. Evidemment il



— 548 —

essaie de justitifier en tout point l'Eglise latine dans sa doctrine
et dans ses pratiques.

Il compose aussi vers cette époque l'Office du
Saint-Sacrement, Officium cle festo Corporis Christi, où se trouvent la

prose «Lauda Sion» et l'hymne «Adoro te», dont on a beaucoup

admiré l'inspiration. Cette admiration, qui s'explique pour
tous au point de vue littéraire, ne peut être partagée au point
de vue fondamental que par ceux qui admettent la
transsubstantiation matérielle dans le sacrement eucharistique. Ce

n'est point nous.
Nous ne ferons que citer à cette époque encore les

commentaires sur le livre de Job, sur Isaie et Jérémie, sur les

cinquante premiers Psaumes, les nouvelles Questions quodli-

bétiques au nombre de cinq, et l'Abrégé de Théologie,
Compendium Fheologiœ ad Fratrem Reginaldum. Le titre même de

ces ouvrages nous dispense de nous étendre sur les sujets qui

y sont traités.
Vers 1262, Thomas met la dernière main au premier de

ses deux ombrages magistraux, la Somme contre les gentils,
Stimma contra Gentiles. Il i'aA^ait écrite à la demande du

dominicain Raymond de Pennafort, pour aider à la conversion
des Maures d'Espagne. La Somme contre les gentils contient

quatre livres. Dans le premier, Thomas démontre l'existence
de Dieu et ses attributs. Dans le second, il explique comment

toutes choses procèdent de Dieu quant à leur être et quant à

leurs caractères distinctifs. Il s'étend dans ce même livre sur

les différentes sortes de substances, particulièrement sur les

substances intellectuelles, étudiées soit en elles-mêmes, soit dans

leur rapport avec le corps, soit dans leurs opérations. C est

aussi dans ce livre qu'il démontre la nature spirituelle de 1 âme

humaine et sa personnalité et qu'il expose la théorie de 1

entendement. Dans le troisième livre, il prouve que Dieu est la

fin cle toutes choses, que l'homme trouve en lui seul son

bonheur, et que la ProAddence s'étend à toutes les créatures. C est

là qu'il expose en particulier sa fameuse théorie de l'action de

Dieu sur les créatures intelligentes, et qu'il s'efforce d'étabm

que, sans détruire la liberté de ces dernières, la volonté de

Dieu règle toute leur conduite. Dans le quatrième livre enfin,

Thomas, quittant quelque peu le pur domaine philosophique,

expose les vérités révélées; et sans vouloir les démontiei



— 549 —

rectement, il établit qu'elles ne sont pas contraires à la raison
naturelle, qui peut dès lors les défendre contre les attaques des

Mahometans, des hérétiques et des philosophes. Ici trouvent
place les Commentaires sur la métaphysique et la morale
d'Aristote, qui devaient contribuer puissamment à réconcilier
le Stagynte, naguère condamné (du moins dans ses traductions
arabes) par le concile de Paris en 1209 et par Grégoire IX en
1231, avec l'Eglise romaine mieux informée ou mieux avisée.
Ces commentaires sur les ouvrages d'Aristote n'en sont guère
que la paraphrase textuelle. Thomas analyse le texte, le divise,
l'explique, ajoute quelquefois de courts éclaircissements, mais
la plupart du temps ne se permet ni une critique ni une
approbation. C'est presque de la glose purement littérale. Aussi
cette partie de ses ouvrages est-elle d'un médiocre secours pour
l'exposition des doctrines du Docteur angélique, qui parle
toujours d'après Aristote et rarement d'après lui-même. Voici la
liste de ces commentaires : in librum Perihermenias — in
primum et secundum libros Posleriorum Analyticorum — in
octo libros Physicorum — in libros quatuor de cœlo et mundo
— in libros de generatione et corruptione — in quatuor libros
Meteororum — in libros cle anima — in librum de sensu et

sensato — in librum de memoria et reminiscentia — in librum
de somno et vigilia — in XII libros Metaphysicorum — in X
libros Ethicorum — in VIII libros Politicorum. Les ouvrages
d'Aristote qui manquent à cette liste sont: les Catégories —
les Premiers Analytiques — les Topiques — les Réfutations
sophistiques — les grandes Morales — la Morale à Eudème

la Poétique — la Rhétorique et l'Histoire des animaux, sans
parler de quelques ouvrages de moindre importance concernant

les sciences naturelles.
Sous le pontificat de Clément IV, qui succède à Urbain

en 1265, Thomas continue à séjourner dans diverses villes
d Italie. Là, il jette les premières assises du monument qui doit
surpasser aux yeux de la postérité tous ses autres écrits, la
oomme de Théologie, pendant qu'aux adversaires des ordres
mendiants il oppose de nouvelles apologies de la vie spirituelle :

De perfectione vitœ spiritualis contra pestiferam doctrinam
ietrahentmni homines a religionis ingressu.

Après la mort de Clément IV, Thomas revient à Paris et
y demeure de l'année 1269 à l'année 1271. C'est alors qu'il



— 550 —

publie contre les partisans d'Averrhoës à l'Université de Paris,
son célèbre traité de l'unité de l'entendement, De imitate in-
tellectus contra Averroïstas. Ce livre est un de ses titres de

gloire. Il y signale le panthéisme arabe comme un écueil
menaçant et y fait des allusions fort claires à certaines écoles de

Paris, qui passaient pour être l'asile de toutes les résistances
à l'autorité ecclésiastique.

Vers 1270, il écrit plusieurs opuscules de controverse sur
les créatures spirituelles, en particulier un traité qui nous
révèle à lui seul les exagérations et les fantaisies de la
philosophie et de la théologie scolastiques. On en jugera. Le livre
a pour titre De Angelorum natura. Thomas s'y pose les
questions suivantes: 1° L'entendement de l'ange est-il tantôt en

puissance et tantôt en acte? 2° L'ange peut-il connaître
plusieurs choses à la fois? 3° La connaissance de l'ange est-elle

discursive? 4° Les anges comprennent-ils en composant et en

divisant? 5° L'intelligence de l'ange est-elle capable d'errer?
6° Y a-t-il dans les anges une connaissance matutinale et une

connaissance vespertinale 7° Ces deux connaissances matutinale

et vespertinale forment-elles une seule et même connaissance?

Et le Docteur angélique résout sans sourciller ces

diverses questions.
C'est Arers la même époque qu'il écrit son traité de Vitus

et Virtutibus, puis il entreprend de nouveaux commentaires sur

l'Ecriture sainte, en particulier sur XEvangile de Jean et les

Epîtres cle Paul. Il est surtout remarquable dans l'Epître aux

Romains. Erasme avait sous les yeux le commentaire sur cette

Epître lorsqu'il déclarait « que parmi les modernes de son

temps nul n'égalait l'exactitude et ne surpassait la solide
érudition et îa sagacité judicieuse de St. Thomas». L'étude de ces

commentaires n'est pas sans utilité pour l'intelligence de sa

philosophie.
De nombreux opuscules sont aussi tombés à diverses

époques de la plume de Thomas. Nous n'avons pas jugé à

propos de les mentionner tous, soit parce qu'ils ne nous ton

pas entrer plus avant dans la pensée philosophique ou théologique

de leur auteur, soit surtout parce qu'il est bien dittici e

de se prononcer sur l'authenticité de beaucoup d'entre eux.

Comme nous l'avons déjà dit, les dominicains, ses frères, en

éditant et en rééditant ses œuvres, ont fait preuve d'une cri-



— 551 —

tique plus qu'indulgente, dont le but et le résultat ont été de

grossir la liste des productions de l'Ange de l'Ecole. Sans doute,
les circonstances ont souvent amené le célèbre théologien à

prendre la plume pour répondre aux questions qui lui étaient
adressées de toutes parts ; c'est ainsi que Bernard Guidonis et
Pierre Roger évaluent à 40 environ le nombre de ces opuscules

occasionnels, mais déjà les éditeurs de 1570 en avaient
majoré le chiffre à 73 et la liste s'en est encore accrue dans
les éditions subséquentes. Outre ceux dont nous avons déjà
parlé incidemment, nous ne signalerons ici que deux de ces

opuscules comme traitant de matières sur lesquelles nous aurons
probablement à revenir dans le cours de ces études : le
premier, le traité du Principe de Vindividuation, qui a pour objet
la recherche des conditions de l'existence individuelle; le
second, le traité du Gouvernement des Princes, qui n'est guère
qu'une répétition du commentaire sur la politique d'Aristote.
Phomas s'y déclare monarchiste. Il établit que les hommes
vivant ensemble ont besoin d'un chef pour les gouverner; qu'il
est plus avantageux et plus sûr d'être gouverné par un seul
chef que par plusieurs ; que la république romaine a prospéré
il est vrai et s'est agrandie sous le gouvernement populaire,
mais que la domination de la multitude engendre facilement la
tyrannie, et que la monarchie est préférable, pourvu qu'elle
soit tempérée. Les deux derniers livres de ce traité ne sont
pas éAddemment de Thomas d'Aquin, puisqu'il y est question
d'événements qui ne se sont accomplis qu'après sa mort. On
s'accorde à les attribuer à Tholomée, dominicain, ardent
thomiste, mort vers 1321.

Nous abordons maintenant l'œuvre principale et jusqu'à
un certain point gigantesque de Thomas d'Aquin, la Somme
théologique, Summa Theologies. Déjà dès 1265, lors de son
séjour en Italie, il avait jeté les premières assises de ce monument

qui devait surpasser aux yeux de la postérité tous ses
autres écrits ; mais ce ne fut que sous Grégoire X qu'il en
rédigea la dernière partie, dans laquelle il traite des Sacrements
et qui pour cette raison est quelquefois appelée Sacramentelle:

les événements ne lui permirent pas de la conduire au
delà de la 72me question, qui a pour objet la Pénitence. Une
méthode uniforme règne d'un bout à l'autre de la Somme.
L'auteur propose d'abord le problème philosophique ou théolo-



— 552 —

gique qu'il veut résoudre, il présente ensuite les objections qui

peuvent être opposées à sa doctrine, il les résout, puis il donne

la solution du problème dans une proposition succincte qu'il
prouve par des arguments tirés de l'Ecriture sainte, de la
tradition et de la raison. C'est dans cet ordre invariable qu'il
aborde plus de dix mille objections et qu'il établit les milliers
d'articles dont se compose son œuvre.

C'est dans la Somme de Théologie que le néo-thomisme
moderne va chercher surtout ses inspirations. C'est en effet

dans ce livre composé sur la fin de sa vie que Thomas a

résumé toute sa philosophie et toute sa foi. C'est le livre où

tous les maîtres de l'Eglise romaine sont venus, de tout temps,

après le Docteur angélique, puiser leur science. N'avait-il pas

été au cours de sa vie favorisé d'une vision où le Christ lui

était apparu et lui avait dit: «Bene scripsisti de me, Thoma»?

L'Eglise romaine, qui croyait à cette vision et qui avait
canonisé Thomas d'Aquin, n'avait donc pas à chercher la vérité

philosophique ou théologique en dehors de la Somme; aussi la

plaça-t-on au Concile de Trente à côté des Livres saints comme

contenant la solution finale de tous les problèmes discutés.

La Somme se divise en trois parties :

Dans la première, l'auteur donne une idée générale de la

doctrine romaine, puis il traite de Dieu, de son essence, de ses

attributs et de ses opérations, cle la béatitude des trois
personnes divines, de leurs processions et relations, puis il parle

de Dieu considéré par rapport aux créatures ; il est leur créateur

et leur conservateur. Dans la première partie de la

seconde, il parle du mouvement de la créature raisonnable vers

Dieu, de sa dernière fin, des actions par lesquelles on peut y

parvenir, du principe même de ces actions, des vertus et des

vices en général, des lois et de la grâce. C'est là que 1 on

trouve la fameuse théorie de la grâce, où Thomas donne comme

fondement au bien non point la volonté de Dieu, mais la

nature divine elle-même. Cette théorie devait engendrer la lutte

restée célèbre entre les thomistes et les scotistes. Dans la

seconde partie de la seconde, Thomas traite plus spécialement

des vertus théologales et morales et de tout ce qui peut y

avoir quelque rapport. Dans la troisième partie, il examine les

moyens par lesquels on parvient à Dieu, et qui sont 1 lnc

nation, la Rédemption et les Sacrements établis par Jésus-Christ.



— 553 —

Il aborde la théorie de ces derniers, mais, comme nous l'avons
dit, il est interrompu au quatrième et il meurt sans achever
son œuvre. On a bien tenté clans la suite de compléter cette
partie inachevée, à l'aide de matériaux tirés de ses autres
écrits, mais on sent que la main du maître est absente.

Enfin, pour clore la liste de ses œuvres, à l'abbaye de

Fossa-Nuova où la maladie mortelle le terrasse, il dicte encore
d'une voix affaiblie une explication du Cantique des Cantiques,
qui n'est point parvenue jusqu'à nous. Ce fut sa dernière œuvre,
son chant du cygne.

Nous ne terminerons point cette sèche mais nécessaire
nomenclature des œuvres de Thomas d'Aquin, sans porter sur
elles le jugement général suivant. Elles témoignent toutes
évidemment d'un esprit solide, quoi qu'il en soit de certains
principes, logique et exact dans les raisonnements, clair dans
l'expression, mais qui s'est égaré, même quand on se place à son
point de vue, dans une foule de questions inutiles et qui n'a
pas toujours été assez difficile dans le choix des preuves : il y
en a de réellement faibles. Quant au style de l'auteur, on
s'accorde généralement à trouver qu'il manque d'élégance et
souvent de pureté: ce n'est certes point par ce côté qu'il a
dû séduire le pape et poète latin Léon XIII.

Genève. A. Chrétien, lie. en th.
(A suivre.)


	Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

