Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Etudes sur le mouvement néo-thomiste [suite]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES

SUR LE

MOUVEMENT NEO-THOMISTE.

(Seige. 1)

II. — Résumé de la vie et des ceuvres de Thomas d'Aquin.

Encore que la biographie et la bibliographie de Thomas
d’Aquin se trouvent un peu partout, il nous est impossible pour-
tant de ne point donner ici quelques détails sur la vie et les
ceuvres du Docteur cher entre tous & Léon XIII. Le néo-tho-
misme, nous l'avons dit déja dans notre premiere étude, n'est
guere que la reproduction pure et simple des doctrines du
maitre dans un langage moderne, avec toutes les adaptations
modernes et 4 P'occasion toutes les réponses possibles aux doc-
trines philosophiques modernes. 11 importe donc que nous em-
brassions d'un rapide coup d'eeil, autant que faire se peut e
quelgues pages, l'ccuvre de Thomas d’Aquin.

[1 naquit, en 1227, au chateau de Rocca-Secca, pres dela
ville d’Aquino, dans le royaume de Naples. Il appartenait a
l'importante famille des comtes d’Aquino, et était petit-nevel
de 'empereur Frédéric Barberousse. On dit qu'il dut résister
a l'ambition de sa famille, qui révait pour lui une prillante
carrizre dans le monde, pour entrer tout jeune dans 1'ordre
des dominicains, ol il prononca ses veeux dés l'annece 1243.
I1 étudia sous Albert-le-Grand & Cologne et suivit ensuite SfOﬂ
maitre a Paris. Clest 1a qu’il prit le grade de docteur en 1257.
A partir de cette époque, son autorité est universellement ¢

1) Voir la précédente livraison, p. 348-359.



connue et sa renommeée s’étend par toute I'Europe. Il professe
a Paris et une foule de disciples se pressent dans 1'école de la
rue St-Jacques. Louis IX vient souvent le consulter et l'invite
a sa table. En 1261, le pape Urbain IV appelle Thomas en
Italie. Celui-ci vient & Rome, ol il enseigne la théologie; il
accompagne le pape dans ses voyages et porte a sa suite son
enseignement a Orvieto, Viterbe, Anagni, Pérouse; Clément IV,
élu pape en 1265, lui offre 'archevéché de Naples, mais il re-
fuse toute dignité et ne veut étre que le frere Thomas, pour
pouvoir préparer & loisir dans le silence de sa cellule la doc-
trine qu’il transmet a ses auditeurs et dépose dans ses ma-
nuscrits. Il enseigne encore la théologie a Bologne, a Paris,
ou il retourne en 1269 pour assister au Chapitre général de
son ordre, dont il était définiteur, & Rome et enfin & Naples.
Clest au cours des neuf dernidres années de sa vie qu'il com-
posa le grand ouvrage qui a immortalisé son nom, la Somme
de Théologie. Sur l'ordre du pape Grégoire X, il se rendit
en 1273 a4 Lyomn, ou un concile devait étre tenu Vannée sui-
vante pour obtenir la réunion des Eglises grecque et latine.
Chemin faisant il tomba gravement malade et fut obligé de
sarréter 4 Fossa-Nuova, prés de Terracine, dans un couvent
de Tordre de Citeaux. Il y mourut le 2 mars 1274, a l'age de
49 ans. 1l fut canonisé¢ sous le pontificat de Jean XXII, le 18
juillet 1323, Thomas d'Aquin a été surnommé le Docteur an-
gelique; on Vappelle aussi communément I’Ange de I'Ecole. Si
nous y sommes forcés, nous ne nous ferons pas scrupule d'em-
ployer ces dénominations traditionnelles, encore que nous pen-
sions que Thomas d'Aquin n’est ni un ange, ni méme un saint
(du moins Dieu seul le sait), mais simplement un homme, nous
ajouterons volontiers un grand homme par sa puissance in-
tellectuelle et ses vertus morales.

Nous venons de résumer brievement la vie du célebre do-
minicain; mais comme il doit surtout sa gloire tant ancienne
que contemporaine a ses écrits, c’est de ces derniers que sans
Plus tarder nous allons nous occuper. Thomas a laissé beau-
Coup d'ouvrages, mais comme ses fréres en religion semblent
¢ avoir encore augmenté le nombre, nous ne parlerons ici
'Q‘}e de ceux dont I'authenticité est incontestable. Ce fut le pape
Pie V, un dominicain, qui ordonna la premiere édition com-
Plete de seg ceuvres. Elle comprend 17 volumes in-folio et est

Revue intern, de Théologie, Heft 27, 1899, 36



— 546

datée de Rome en 1570. Cette édition fut réimprimée a Ve-
nise en 1592, a Anvers en 1612, et a Paris en 1660. Cette
derniére ¢dition comprend 23 volumes in-folio, six de plus que
la premiére. Enfin au siécle dernier, Bernard Rubeis, également
dominicain, publia & Venise une édition en 28 volumes in-4°,
ol l'on ne trouve ni les commentaires sur Aristote, ni les
opuscules de pure philosophie. — Quant a la Somme théolo-
gique, la grande ceuvre de Thomas d’Aquin, qui résume presque
toute sa doctrine, elle se trouve dans la collection Migne, quatre
volumes grand in-8°, texte latin. L’abbé Drioux en a publié
une traduction francaise avec des notes, huit volumes in-8°
(1851 a 1854). Le méme ouvrage, texte latin, traduction fran-
caise et notes, a été publié par M. Lachat en 16 volumes in-8°
(1863 a 1865).

En parlant des ceuvres de Thomas d’Aquin, nous suivrons
I'ordre chronologique:

La premiere en date est le commentaire sur le Maitre des
Sentences, i IV Sententiarum P. Lombardi libros. Clest un
résumé des legcons que le jeune dominicain avait données a
Paris, de 1253 a 12564. Les candidats aux grades théologiques
devaient passer deux années sous la direction d'un maitre,
pour expliquer I'Ecriture sainte et ensuite Pierre Lombard, qui
était comme un résumé de la tradition. On sait qu'au VII® siecle,
Isidore de Séville avait dans ses trois livres des Sentences
compilé les doctrines des anciens Peres. Au XIIe, Abélard,
dans son traité Sic et mon, avait fait de méme, recueillant les
opinions souvent divergentes et contradictoires des Péeres suf
les questions les plus difficiles du christianisme, Pierre Lom-
bard, venu quelque temps aprés Abélard, s'inspira de la mé
thode de ses prédécesseurs et écrivit ses Quatre Livres de
Sentences, qui devinrent des lors le manuel classique de la
scolastique. Thomas, dans son explication des Sentences, est
clair, mais n’ajoute rien au maitre.

Ses commentaires furent suivis, a peu de distance, des
Questions disputées ou controverses sur la vérité, Quwsno’%%
disputate de Veritate, au nombre de vingt-neuf. Ces questions
sont relatives a la puissance de Dieu, au mal, aux créatures
spirituelles, & 1'ame, & lincarnation du Verbe, aux vertus, &
la vérité. Thomas partage chaque sujet en un certain nombre
de questions; il expose ensuite les raisons en Se€ns contraire,



— 547 —

donne sa solution et examine ensuite les objections. Clest du
reste la méthode dont il ne se départit jamais.

Vers la méme date paraissent les premiéres Questions
quodlibétiques, Qucestiones Quodlibetales, au nombre de cing.
Comme le nom lindique, les questions traitées n’ont aucune
connexité entre elles, mais on y trouve déja le Docteur an-
gélique tout entier avec sa méthode et ses opinions.

A cette époque se place son Commeniaire sur ['FEvangile
de Si. Mathien. 1Ange de 1’école ne se contente pas d'une
exégese purement littérale; il essaie, comme les Péres de la
primitive Eglise, de découvrir le sens caché sous la lettre et
1l signale chemin faisant tous les grands probléemes de philo-
sophie et de théologie qui surgissent du texte. Cette remarque
est applicable a tous ses commentaires sur ['Ecriture sainte.
Nous ne la renouvellerons pas.

Cest vers ce temps qu’il fait paraitre deux opuscules pu-
rement philosophiques: de I'Etre et de I'Essence, de Ente et
Essentia, traité trés métaphysique; et des Principes de la na-
ture, de Principiis nalure, ol l'on trouve résumée fort clai-
rement la doctrine d’Aristote sur la puissance et 1'acte et sur
les quatre grands principes, la matiere, la forme, la cause
efficiente et la cause finale.

A ces premiers ouvrages, dont la plupart sont métaphy-
siques, Thomas méle des écrits polémiques, comme son traité
contre les adversaires du culte de Dieu et de la religion, conira
impugnantes Dei cultum el religionem, qu'il écrivit en réponse
au livre de Guillaume de Saint-Amour: Des Périls des derniers
lemps, dirigé contre les ordres mendiants.

Il compose ensuite, & la demande du pape Urbain IV, sa
Chaine d'or, Catena aurea in Matheum, Marcum, Lucam et
Joannem : c’est un commentaire des Evangiles fait d’'un simple
enchainement de passages tirés des Peres. On a dit que c’était
le mieux écrit de ses ouvrages et peut-étre 'un des plus éton-
nants par l'ordre et l'unité, quoiqu’il soit puisé dans plus de
quarante auteurs différents.

Vient ensuite son traité contre les erreurs des Grecs, Contra
érrorves Grecorum, oil il essaie d’opposer aux apparentes con-
tradictions de langage entre les Peres de 1'Eglise grecque et
teux de I'Eglise latine, 'analogie de la pensée. Evidemment il



348 —

essaie de justitifier en tout point I'Eglise latine dans sa doctrine
et dans ses pratiques.

Il compose aussi vers cette époque 1'Office du Saint-Sa-
crement, Officium de festo Corporis Chrisli, oll se trouvent la
prose «Lauda Sion» et 'hnymne «Adoro te», dont on a beau-
coup admiré l'inspiration. Cette admiration, qui s’explique pour
tous au point de vue littéraire, ne peut étre partagée au point
de wvue fondamental que par ceux qui admettent la trans-
substantiation matérielle dans le sacrement eucharistique. Ce
n'est point nous.

Nous ne ferons que citer & cette époque encore les com-
mentaires sur le livre de Job, sur [saie et Jérémie, sur les
cinguante premiers Psawmes, les nouvelles Questions quodli-
béliques au nombre de cing, et 'Abrégé de Théologie, Com-
pendinm Theologie ad Fratrem Reginaldum. e titre méme de
ces ouvrages nous dispense de nous étendre sur les sujets qui
¥ sont traités.

Vers 1262, Thomas met la derniere main au premier de
ses deux ouvrages magistraux, la Somme contre les gentils,
Summa contra Geniiles. Il Pavait écrite a la demande du do-
minicain Raymond de Pennafort, pour aider a la conversion

es Maures d'Espagne. La Somme contre les. gentils contient
quatre livres. Dans le premier, Thomas démontre I'existence
de Dieu et ses attributs. Dans le second, il explique comment
toutes choses procédent de Dieu quant a leur étre et quanta
leurs caracteres distinctifs, Il s'étend dans ce méme livre suf
les différentes sortes de substances, particulierement sur les
substances intellectuelles, étudiées soit en elles-mémes, soit dans
leur rapport avec le corps, soit dans leurs opérations. Clest
aussi dans ce livre qu'il démontre la nature spirituelle de l'ame
humaine et sa personnalité et qu'il expose la théorie de Fen-
tendement. Dans le troisieme livre, il prouve que Dieu est la
fin de toutes choses, que 'homme trouve en lui seul son bon-
heur, et que la Providence s’étend a toutes les créatures. Clest
1a qu'il expose en particulier sa fameuse théorie de l'action d?
Dieu sur les créatures intelligentes, et qu’il s’efforce d’établir
que, sans détruire la liberté de ces dernitres, la volonté de
Dieu regle toute leur conduite. Dans le quatrieme livre e.nﬁn,
Thomas, quittant quelque peu le pur domaine philosophiqué,
expose les vérités révélées; et sans vouloir les démontrer dr-



— 349 —

rectement, il établit qu’elles ne sont pas contraires a la raison
naturelle, qui peut des lors les défendre contre les attaques des
Mahométans, des hérétiques et des philosophes. Ici trouvent
place les Commentaires suyr la metaphysique el la morale
d’ Aristote, qui devaient contribuer puissamment a réconcilier
le Stagyrite, naguére condamné (du moins dans ses traductions
arabes) par le concile de Paris en 1209 et par Grégoire IX en
1231, avec I'Eglise romaine mieux informée ou mieux avisée.
Ces commentaires sur les ouvrages d'Aristote n’en sont guére
que la paraphrase textuelle. Thomas analyse le texte, le divise,
I'explique, ajoute quelquefois de courts éclaircissements, mais
la plupart du temps ne se permet ni une critique ni une ap-
probation. C'est presque de la glose purement littérale. Aussi
cette partie de ses ouvrages est-elle d'un médiocre secours pour
I'exposition des doctrines du Docteur angélique, qui parle tou-
jours d'apres Aristote et rarement d'apres lui-méme. Voici la
liste de ces commentaires: iz lbrum Perihermenias — in
primum et secundum libros Posteriovum Analylicorum — in
octo libros Physicorum — in libros quatuor de coelo el nundo
— in libros de gemeratione et corvuptione — in quatuor libros
Meteororum — in libros de anima — in librum de sensu ef
sensato — in librum de memoria et veminiscentia — in librum
de sommno et vigilia — in XI1I libvos Metaphysicorum — in X
libros Ethicormm — in VIIT libvos Politicorum. Les ouvrages
d’Aristote qui manquent a cette liste sont: les Catégories —
les Premiers Analytiques — les Topiques — les Réfutations
sophistiques — les grandes Morales — la Morale & Eudeme
— la Poétique — 1a Rhétorique et I'Histoire des animaux, sans
parler de quelques ouvrages de moindre importance concet-
nant les sciences naturelles.

Sous le pontificat de Clément IV, qui succéde a Urbain
€n 1265, Thomas continue 2 séjourner dans diverses villes
dTtalie. La, il jette les premieres assises du monument qui doit
surpasser aux yeux de la postérité tous ses autres écrits, la
Somme de Théologie, pendant qu'aux adversaires des ordres
Mendiants il oppose de nouvelles apologies de la vie spirituelle:
De perfectione vite spiritualis contva pestiferam doctvinam
Telrahentium homines a veligionis ingressu.

Apres la mort de Clément 1V, Thomas revient a4 Paris et
Y demeure de P'annce 1269 a Pannée 1271. Clest alors qu'il



— 950 —

publie contre les partisans d’Averrhoés a I'Université de Paris,
son célebre traité de l'unité de U'entendement, De wunitate in-
tellectus comtra Averroistas. Ce livre est un de ses titres de
gloire. Il y signale le panthéisme arabe comme un écueil me-
nacant et y fait des allusions fort claires a certaines écoles de
Paris, qui passaient pour étre l'asile de toutes les résistances
a lautorité ecclésiastique.

Vers 1270, il ¢crit plusieurs opuscules de controverse sur
les créatures spirituelles, en particulier un traité qui nous ré-
vele & lui seul les exagérations et les fantaisies de la philo-
sophie et de la théologie scolastiques. On en jugera. Le livre
a pour titre De Angelorum natura. Thomas s'y pose les ques-
tions suivantes: 1° L’entendement de l'ange est-il tantot en
puissance et tantdot en acte? 2° [’ange peut-il connaitre plu-
sieurs choses a la fois? 3° La connaissance de l'ange est-elle
discursive? 4° [Les anges comprennent-ils en composant et en
divisant? 5° L’intelligence de l'ange est-elle capable d'errer?
6° Y a-t-il dans les anges une connaissance matutinale et une
connaissance vespertinale? 7° Ces deux connaissances matuti-
nale et vespertinale forment-elles une seule et méme connais-
sance? Et le Docteur angélique résout sans sourciller ces dir
verses questions.

Clest vers la méme époque qu'il écrit son traité de Viliis
et Virtutibus, puis il entreprend de nouveaux commentaires sur
I'Ecriture sainte, en particulier sur I'Evangile de Jean et les
Epitres de Pawul. 11 est surtout remarquable dans I'Epitre aux
Romains. Erasme avait sous les yeux le commentaire sur cette
Epitre lorsqu'il déclarait «que parmi les modernes de son
temps nul n’égalait U'exactitude et ne surpassait la solide €ru-
dition et la sagacité judicieuse de St. Thomas». L'étude de ces
commentaires n’est pas sans utilit¢ pour lintelligence de sa
philosophie.

De nombreux opuscules sont aussi tombés a diverses
époques de la plume de Thomas. Nous n'avons pas jugé &
propos de les mentionner tous, soit parce qu'ils ne nous font

pas entrer plus avant dans la pensée philosophique ou tf'lé‘ﬂ.(;‘
gique de leur auteur, soit surtout parce qu'il est bien difficile
e eux.

de se prononcer sur l'authenticité de beaucoup d’entr
Comme nous l'avons déja dit, les dominicains, ses freres, ©
1 s . ’ ri-
¢ditant et en rééditant ses ceuvres, ont fait preuve d'une C

€1l



— 551 —

tiqgue plus qu'indulgente, dont le but et le résultat ont été de
grossir la liste des productions de ’Ange de 'Ecole. Sans doute,
les circonstances ont souvent amené le célebre théologien a
prendre la plume pour répondre aux questions qui lui étaient
adressées de toutes parts; c'est ainsi que Bernard Guidonis et
Pierre Roger évaluent & 40 environ le nombre de ces opus-
cules occasionnels, mais déja les éditeurs de 1570 en avaient
majoré le chiffre & 73 et la liste s’en est encore accrue dans
les éditions subséquentes. Outre ceux dont nous avons déja
parlé incidemment, nous ne signalerons ici que deux de ces
opuscules comme traitant de matieres sur lesquelles nous aurons
probablement & revenir dans le cours de ces études: le pre-
mier, le traité du Principe de l'individuation, qui a pour objet
la recherche des conditions de Vexistence individuelle; le
second, le traité du Gowvermnement des Princes, qui n'est guere
qu'une répétition du commentaire sur la politique d’Aristote.
Thomas s'y déclare monarchiste. 11 établit que les hommes
vivant ensemble ont besoin d'un chef pour les gouverner; qu'il
est plus avantageux et plus sir d'étre gouverné par un seul
chef que par plusieurs; que la république romaine a prospéré
il est vrai et s’est agrandie sous le gouvernement populaire,
mais que la domination de la multitude engendre facilement la
tyrannie, et que la monarchie est préférable, pourvu qu'elle
soit tempérée. Les deux derniers livres de ce traité ne sont
pas évidemment de Thomas d’Aquin, puisqu’il y est question
d’événements qui ne se sont accomplis qu'aprés sa mort. On
s'accorde a les attribuer a Tholomée, dominicain, ardent tho-
miste, mort vers 1321,

Nous abordons maintenant 'ceuvre principale et jusqu'a
un certain point gigantesque de Thomas d’Aquin, la Sownume
théologique, Summa Theologie. Déja des 1265, lors de son sé-
jour en Ttalie, il avait jeté les premitres assises de ce monu-
ment qui devait surpasser aux yeux de la postérité tous ses
autres écrits; mais ce ne fut que sous Grégoire X qu'il en ré-
digea la derniere partie, dans laquelle il traite des Sacrements
€l qui pour cette raison est quelquefois appelée Sacramen-
felle: les événements ne lui permirent pas de la conduire au
dela de 1q 79me question, qui a pour objet la Pénitence. Une
méthode uniforme regne d'un bout & lautre de la Somme.
L'auteur propose d'abord le probleme philosophique ou théolo-



gique qu’il veut résoudre, il présente ensuite les objections qui
peuvent étre opposées a4 sa doctrine, il les résout, puis il donne
la solution du probleme dans une proposition succincte qu'il
prouve par des arguments tirés de I'Ecriture sainte, de Ia
tradition et de la raison. C'est dans cet ordre invariable qu'il
aborde plus de dix mille objections et qu’il établit les milliers
d’articles dont se compose son ceuvre.

C’est dans la Somme de Théologie que le néo-thomisme
moderne va chercher surtout ses inspirations. Clest en effet
dans ce livre composé sur la fin de sa vie que Thomas a ré-
sumé toute sa philosophie et toute sa foi. Clest le livre ol
tous les maitres de I'Eglise romaine sont venus, de tout temps,
apres le Docteur angélique, puiser leur science. N'avait-il pas
¢té au cours de sa vie favorisé d'une vision ol le Christ lui
était apparu et lui avait dit: «Bene scripsisti de me, Thoma»?
I’Eglise romaine, qui croyait a cette vision et qui avait ca-
nonisé Thomas d’Aquin, n’avait donc pas a chercher la vérite
philosophique ou théologique en dehors de la Somme; aussila
placa-t-on au Concile de Trente & coté des Livres saints comme
contenant la solution finale de tous les problemes discutes.

La Somme se divise en trois parties:

Dans la premiere, 'auteur donne une idée générale dela
doctrine romaine, puis il traite de Dieu, de son essence, de ses
attributs et de ses opérations, de la béatitude des trois per-
sonnes divines, de leurs processions et relations, puis il parle
de Dieu considéré par rapport aux créatures; il est leur créa-
teur et leur conservateur. Dans la premitre partie de la se
conde, il parle du mouvement de la créature raisonnable vers
Dieu, de sa derni¢re fin, des actions par lesquelles on peuty
parvenir, du principe méme de ces actions, des vertus et des
vices en général, des lois et de la grace. Clest la que l'on
trouve la fameuse théorie de la grace, oli Thomas donne comme
fondement au bien non point la volonté de Dieu, mais la na-
ture divine elleméme. Cette théorie devait engendrer la Jutte
restée célebre entre les thomistes et les scotistes. Dans la sé
conde partie de la seconde, Thomas traite plus spécialemeﬂt
des vertus théologales et morales et de tout ce qui peuty

avoir quelque rapport. Dans la troisieme partie, il exam}ﬂe les
moyens par lesquels on parvient & Dieu, et qui sont IInC'af
us-Christ.

nation, la Rédemption et les Sacrements établis par Jés



—=  Bbp ==

Il aborde la théorie de ces derniers, mais, comme nous l'avons
dit, il est interrompu au quatriéme et il meurt sans achever
son ceuvre. On a bien tenté dans la suite de compléter cette
partie inachevée, a l'aide de matériaux tirés de ses autres
écrits, mais on sent que la main du maitre est absente.

Enfin, pour clore la liste de ses ceuvres, a Vabbaye de
Fossa-Nuova ol la maladie mortelle le terrasse, il dicte encore
d'une voix affaiblie une explication du Cantique des Cantiques,
qui n’est point parvenue jusqu’'a nous. Ce fut sa derniére ceuvre,
son chant du cygne.

Nous ne terminerons point cette séche mais nécessaire
nomenclature des ceuvres de Thomas d'Aquin, sans porter sur
elles le jugement général suivant. Elles témoignent toutes évi-
demment d'un esprit solide, quoi qu'il en soit de certains prin-
cipes, logique et exact dans les raisonnements, clair dans 1'ex-
pression, mais qui s’est égaré, méme quand on se place & son
point de vue, dans une foule de questions inutiles et qui n’a
pas toujours été assez difficile dans le choix des preuves: il y
en a de réellement faibles. Quant au style de l'auteur, on
s'accorde généralement 2 trouver qu'il manque d’élégance et
souvent de pureté: ce n'est certes point par ce coté qu’il a
dt séduire le pape et poete latin Léon XIII.

Genéve. A. CHRETIEN, lic. en th.
(A suivre.)




	Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

