
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: La nouvelle apologétique dans l'Église romaine

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


511

LA

NOUVELPE APOPOGÉTIQUE
DANS L'ÉGLISE ROMAINE.

Depuis quelques années, il est beaucoup question, dans
l'Eglise romaine, d'Apologétique ancienne et d'Apologétique
nouvelle, celle-là attaquée par les partisans de celle-ci, celle-ci
attaquée par les partisans de celle-là, les uns et les autres se
discréditant réciproquement, au grand plaisir des incrédules
qui croient que le christianisme est atteint par ceux qui le
défendent mal.

Je voudrais, dans cette étude, non pas faire l'historique de
ces discussions, mais essayer simplement de donner une idée
de ce qu'est l'Apologétique nouvelle, telle du moins que la
représente M. l'abbé Denis, directeur des Annales cle philosophie
chrétienne, dans son ouvrage intitulé : Esquisse d'une Apologie
philosophique du christianisme dans les limites cle la nature et
de la Révélation1). J'ai déjà fait connaître aux lecteurs de la
Revue le but et les intentions de l'auteur, quelques-unes de ses
hardiesses et quelques-uns de ses aveux2). Aujourd'hui il ne
sagit plus du livre, mais de la méthode même de l'auteur, de
ses principes et de son esprit, ainsi que du jugement qu'on
peut déjà, équitablement, porter sur elle.

1. Déblayons le terrain en commençant par certaines
assertions qui semblent ne pas tenir au fond même du sujet,
et que l'auteur a comme jetées en passant, mais qui doivent
Pourtant être relevées.

D'abord, des négligences de style. Par exemple, après avoir
mis en scène «les incrédules perfides ou ignorants», il dit:

') Paris, F. Alcan, in-18", 1898.
Voir la Revue d'avril 1899, n° 26, p. 386-393.



— 512 —

« Si ma croyance, ma réceptivité religieuses et mon cœur sont

puissamment orientés vers le surnaturel, que ma raison de son

côté conçoit en ses raisons d'être et qvéeux autres postulent
comme la seule réalité susceptible de les perfectionner,
néanmoins rien, absolument rien ne m'autorise à conclure que cette

parfaite finalité impliquée dans ma nature aboutisse à la vraie
et unique surnature» (p. 300-301). Il suffit de souligner pour
faire apprécier.

Ensuite, des mots à effet ou forcés, qui sentent
l'affectation; et en théologie il en faut moins qu'ailleurs. Par exemple:
au lieu de surnaturel, il dit la surnature. Il abuse du mot

transsubstantier : « la croj^ance transsubstantiée par la grâce

et la foi» (p. 217); «l'esprit de l'homme doit vivre du Verbe

éternel, il doit le transsubstantier en lui-même » (p. 364) ; « le

Verbe éternel et le sang humain se sont transsubstantiés dans

le Christ » (p. 380) Ne pourrait-on pas se demander si M. Denis

n'est pas monophysite? Mais il ne parle sans doute que par à

peu près : « la grâce surnaturelle transsubstantie en quelque

sorte la croyance naturelle » (p. 205). Ailleurs, c'est le mot

impérer: «ce que la méthode d'immanence nous fait simplement

postuler ou n'impère que comme préparation intérieure»
(p. 210). Plus loin, c'est le mot primat dans le sens de

supériorité (je crois) : « la foi domine toutes nos facultés par le

primat du meilleur qui est la réalisation de toute finalité
surnaturelle » (p. 225) ; « le primat du mieux comprendre et du

mieux savoir dans les sciences» (p. 244). Plus loin, c'est «la

Révélation qui doit être une vertu inhibitive » (p. 364).

Outre les mots à effet, il y a les mots qui manquent
simplement de précision. L'auteur, par exemple, dit fait divin

pour fait religieux (p. 264): «un fait divin doit être divin par

sa qualité intrinsèque autant que par son origine constatarne».

Qu'est-ce qu'un fait qui est intrinsèquement divin?
Il y a plus, il y a des phrases compliquées, obscures,

confuses, dont il serait facile d'abuser. Par exemple: il semble

confondre la parole de Dieu avec l'autorité de l'Eglise: «Dans

l'Eglise, dit-il, c'est l'autorité qui impose, et c'est parce que

Dieu a parlé que le fidèle admet qu'il doit obéir; la parole

de Dieu, Vautorité de l'Eglise, tels sont les motifs raisonnables

de la foi » (p. 17). En vérité, est-il besoin de l'autorité
^

e

l'Eglise là où Dieu a parlé? L'auteur semble croire que ces



— 513 —

l'autorité ou la définition de l'Eglise qui fait la vérité des
objets de la foi : « les sacrements de l'Eglise, objet de la foi du
fidèle, ne sont pas seulement vrais parce que l'Eglise a défini
qu'ils sont d'institution divine, mais encore, etc. » (p. 36). Donc
ils sont vrais déjà parce que l'Eglise a défini qu'ils sont
d'institution divine. On doit dire, au contraire, qu'ils sont vrais
parce qu'ils sont d'institution divine ; et ils ne sont pas
d'institution divine parce que l'Eglise les a définis, mais l'Eglise
les a définis parce qu'ils sont vrais et d'institution divine. Et
encore, lorsque l'auteur dit: «L'adhésion du fidèle à l'autorité
de VEglise est raisonnable, il obéit parce que Dieu a parlé»
(p. 49), ne semble-t-il pas confondre ces deux choses, et ne
donne-t-il pas à penser que lorsque l'Eglise enseigne avec
autorité, son enseignement est par le fait la parole même de
Dieu?

Quelle confusion aussi, au sujet du surnaturel, dans cette
phrase : « Nous donnons ici le sens de surnaturel à tout
phénomène religieux » (p. 38)

A propos des croyances religieuses, M. Denis dit : « Les
formules sont une matière sans vie, sans réalité ; elles ne
contiennent que ce qu'on y met par définition» (p. 167). Ne
pourrait-on pas en conclure que les formules dites de foi sont
«sans réalité?» Et, d'autre part, M. Denis dit expressément:
«La croyance suppose l'être». Savez-vous pourquoi? C'est
que « ens sequitur esse » Et cette maxime des scolastiques,
M. Denis l'attribue à Spinoza (p. 158)! Et dans cette même
page, M. Denis enseigne que « la croyance implique quelque
chose d'irrationnel». N'est-ce pas étrange?

Et p. 302 : « Le surnaturel est indéterminable et inconcevable

en toute hypothèse »! — Et p. 357 : « La Révélation doit
être lettre définie et esprit indéfini!» — Et p. 382: «L'Eglise
est le Verbe éternel continué » « Les évangiles sont la lettre
morte émanant du Verbe fait chair » N'est-ce pas de plus en
Plus étrange?

En histoire, M. Denis n'est pas moins étrange qu'en dogme.
Certains de ses rapprochements sont même plus que bizarres.
Par exemple : «Durant plus de trois siècles le dogme de la Tri-
mté a été exclusivement l'objet de subtiles et profondes
polémiques dans toute l'Eglise. Puis il n'en est plus question; la
divinité de Jésus-Christ, la maternité divine de Marie surgissent

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1899. 34



— 514 —

et sont bientôt épuisées par les décrets des conciles. Avec
Luther et Calvin le naturalisme se présente sous la forme
du libre arbitre opposé à la vertu de Foi: le Concile de Trente
rétablit l'équilibre et la part de chacun en déterminant leur
domaine propre. Les jansénistes nient que les oeuvres humaines

en général soient bonnes, les papes du XVIIe et du XVIIIe
siècles les condamnent, et ils distinguent les actes humains
des actes faits sous l'empire de la grâce sanctifiante » (p. 55).

— « Le cardinal Newman et le Dr Mœlher (sic) sont les
premiers théologiens catholiques qui ont introduit l'idée de

l'évolution dans l'étude du dogme chrétien» (p. 55). — «Dans le

domaine des phénomènes psychologiques, la croyance, étudiée

déjà par Biran, le cardinal Newman, Max Müller, Vabbé de

Broglie, Balfour et Brunetière, est en continuité de rapports
libres et d'objet avec ce que l'idée religieuse a de plus profond
dans l'âme humaine» (p. 149)! — Et p. 376: «La continuité
dans l'unité cle développements est manifestement sensible dans

la trame des événements qui constituent le judéo-christianisme,
depuis la vocation d'Abraham jusqu'au pape régnant. » Et quand

le pape régnant était Alexandre VI ou l'un de ses semblables,

quel rapprochement étrange avec la vocation d'Abraham!
Ne peut-on pas se demander si l'auteur a une notion exacte

de la théologie, lorsqu'il dit : « La théologie est fondée, non pas

a posteriori, sur l'observation de la vie en nous, mais elle est

constituée sur les données divines de la Révélation» (p. 74).

En sorte que, d'après M. Denis, il n'y aurait pas eu de

théologie en ce monde s'il n'y avait pas eu de Révélation
surnaturelle Que devient alors la théologie naturelle, philosophique,
fondée sur la notion simplement rationnelle de Dieu? Nestelte

rien? Faut-il tenir pour nuls les enseignements des Platon,

des Aristote et de tant d'autres philosophes non chrétiens, sur

Dieu et sur la religion?
Sa notion de l'orthodoxie n'est pas plus exacte, lorsqun

dit : « L'orthodoxie est le travail déjà immense des esprits
chrétiens — papes, docteurs, théologiens, conciles — opéré par e

dix-neuf siècles de générations fidèles qui nous séparent de

l'avènement de J.-C. » (p. 262). Hélas! que d'hétérodoxie dans ce

travail des papes, des théologiens, etc.! M. Denis ignore-M

que l'orthodoxie est le dogme vrai et que le dogme vrai es

la doctrine même de J.-C, crue et attestée partout, toujours



— 515 —

et par tous? M. Denis doit connaître le critérium de l'ancienne
Eglise catholique, si heureusement formulé par Vincent de Lérins.

Enfin, M. Denis trahit un esprit de parti injustifiable, lorsqu'il

ose dire d'une manière absolue : « La libre pensée, surtout
quand elle revêt l'hypocrisie que tout politicien recèle clans son
cœur, est le fanatisme de l'irréligion » (p. 177). Oui, certes, il
y a des politiciens hypocrites, fanatiques et irréligieux ; mais
M. Denis déclare que tout politicien recèle l'hypocrisie dans
son cœur! Hé quoi! lit-il clans les cœurs? Ne sait-il pas que
«le pape régnant», très oublieux de la «vocation d'Abraham»,
n'est qu'un politicien, et quel politicien?

Le parti pris de l'auteur n'est pas moins injustifiable envers
ceux qui quittent «l'Eglise». «C'est une plaisanterie, dit-il, de

proclamer qu'on n'a quitté l'Eglise que pour des motifs scientifiques;

les apostasies dépendent plus souvent, pour ne pas dire
toujours, d'exigences morales et politiques où le cœur et les
passions, l'intérêt et l'orgueil jouent le rôle principal » (p. 229).
D'abord, de quelle Eglise M. Denis veut-il parler? De l'Eglise
universelle ou seulement d'une Eglise particulière? De l'Eglise
universelle ou seulement de l'Eglise romaine? Il ne s'explique
pas, et semble croire qu'en quittant l'Eglise romaine on quitte
par le fait l'Eglise catholique ou universelle. Il se trompe. De
plus, si M. Denis voulait jeter un coup d'œil impartial sur l'histoire

de l'Eglise romaine, il verrait la quantité effrayante des
falsifications commises dans cette Eglise, ses altérations du
dogme catholique et de la morale catholique. Dira-t-il qu'en
quittant cette Eglise pour rester fidèle à la vérité, on ne la
quitte pas pour des motifs scientifiques? Dira-t-il que cet amour
de la vérité, de la justice, de la sainteté chrétienne, vient des
passions du cœur et de l'orgueil? Ne peut-on pas, ne doit-on
pas se retourner contre lui et lui montrer combien de
prétendus catholiques restent dans l'Eglise romaine par intérêt,
pour ne pas perdre leur clientèle, pour arriver à tel poste, à
tel titre, à tel mariage, à tel héritage? Que M. Denis relise
1 histoire des papes, des chefs infaillibles de son Eglise; et
alors, s'il est sincère, il sera très humble en présence de n'im-
Porte quelle autre Eglise et peut-être même se demandera-t-il
tout bas, dans le secret de sa conscience, si ce n'est pas une
horrible «plaisanterie» de dire qu'on reste dans l'Eglise
romaine pour des motifs scientifiques et moraux.



— 516 —

2. Voyons maintenant les idées les plus essentielles de son

système.
Avant tout, il insiste sur la distinction à faire entre la

théologie et l'apologétique. Cette distinction n'est pas nouvelle:
car toujours on a distingué la théologie en général et
l'apologétique en particulier; la théologie, qui implique toutes les

connaissances relatives à Dieu et à la religion, et l'apologétique,

qui n'est qu'une partie de la théologie, la partie
spéciale où l'on défend la vérité religieuse contre les attaques
dont elle est l'objet, et où l'on établit la supériorité de la vraie

religion et cle la véritable Eglise sur les religions et les Eglises
rivales.

Mais ce qui est nouveau dans le système de M. Denis,
c'est l'exagération qu'il introduit dans cette distinction : car il
semble condamner la théologie à l'immobilité et ne permettre
le progrès qu'à l'apologétique, comme si la théologie était le

dogme même et non la science du dogme et de tous les
éléments de la religion. Que le dogme doive être fixe ou immuable,
rien de mieux ; que la défense du dogme doive varier suivant
les attaques, rien de mieux. Mais, encore une fois, la théologie
n'est pas le dogme, elle n'est pas la foi objectiAre, elle n'est

pas « ce qui a été cru partout, toujours et par tous » ; elle est

une science, et comme telle, elle doit progresser, non moins

que l'apologétique, qui n'est qu'une partie de cette science.

Sur ce premier point déjà, je ne saurais être de l'avis de

l'auteur. Précisons. Quand il dit: «Les docteurs de l'Eglise et

les théologiens ont organisé les vérités de foi en une science

très homogène, très forte, c'est la théologie » (p. 88), il n'est

pas tout à fait exact: car ce n'est là que la théologie dogmatique;

mais la théologie, dans son ensemble, étudie non
seulement les vérités de foi, elle étudie aussi la morale, le culte,

la discipline, et, dans ces domaines, beaucoup de choses qui

ne sont pas de foi. Le mot «organiser» employé par l'auteui

pour caractériser l'œuvre de la théologie est très mal choisi-

car la théologie constate, explique, défend, applique les Abrités

religieuses, et si l'on peut appeler « organisation » l'ordre qu'elle

met dans ses propres explications, cette organisation ne porte

pas sur autre chose. — A la page 91, M. Denis fait «rentrei

la métaphysique dans l'apologétique » ; mais la métaphysique

« rentre » avant tout dans la théologie dogmatique, qui, je e



— 517 —

répète, n'est pas le dogme même. — A la page 92 : « Le principe

de la théologie est la Révélation, dit-il. Son moyen d'action

est l'autorité de l'Eglise... Pour les premiers siècles de

l'Eglise l'apologétique n'exista pas». Trois assertions, trois
erreurs: 1° la théologie est la science de Dieu et de la
religion; or cette science se puise d'abord dans des sources
naturelles (la nature extérieure, l'âme, la raison, les sciences),
ensuite dans la révélation chrétienne ; donc la théologie naturelle

peut exister sans la Révélation ; donc il est faux cle dire
que le principe de la théologie est la Révélation. La révélation
chrétienne a fourni des matériaux ou des données à la théologie

chrétienne, dans sa partie surnaturelle ; mais la théologie,
comme telle, a existé avant elle. — 2° Le moyen d'action de
la théologie, même de la théologie chrétienne, n'est nullement
l'autorité de l'Eglise: car la théologie étant une science, relève
des principes mêmes et des règles de la science ; l'autorité de

l'Eglise consiste à affirmer et à transmettre le dépôt qui lui a
été confié par J.-C, sans qu'elle puisse ni l'augmenter ni le
diminuer; elle le prêche, elle le défend contre ceux qui l'attaquent,

mais elle ne saurait se substituer elle-même à la science
des théologiens. Ne confondons pas d'ailleurs l'autorité de

l'Eglise avec la hiérarchie, et n'attribuons pas à la hiérarchie
le droit d'étouffer les progrès de la science en général et de
la théologie en particulier. — 3° Comment M. Denis peut-il dire
que l'apologétique n'a pas existé clans les premiers siècles de
l'Eglise? Qu'est-ce que les discussions des premiers docteurs
et des premiers Pères contre les juifs et les payens, sinon des
apologies? M. Denis ignore-1-il les deux apologies de Saint-Justin?
Ignore-t-il les noms de Quadrat, d'Aristide, d'Ariston, de Mé-
liton, d'Apollinaire, de Tatien, d'Athénagore, de Théophile,
d'Hermias, de Tertullien, de Minucius Félix, etc. Voir le Corpus
Apologetarum (5 vol. in-8°).

M. Denis veut que la sphère cle la théologie soit «

rigoureusement fermée aux innovations qui ne viennent pas de
l'Eglise » (p. 93). C'est une erreur : car l'Eglise n'est pas chargée
de fournir des innovations à la théologie. — M. Denis veut
enfermer la théologie dans l'argumentation suivante: « Dieu a parlé;
Uieu ne peut être trompé ni trompeur, donc je dois obéir à sa
Parole » (p. 93), Pauvre théologie que celle qui se borne à ce
syllogisme! — Et c'est de cette théologie misérablement cir-



— 518 —

conscrite que M. Denis fait naître l'apologétique Il dit
expressément (p. 110): «Notre conviction personnelle est que
l'apologétique est à refaire complètement ; par rapport à la théologie,
elle est encore une toute petite fille, incapable de jouir et de

profiter des trésors de sa mère». Etrange théologie et étrange
apologétique

Continuons. M. Denis distingue deux apologétiques:
l'ancienne, qu'il appelle traditionnelle, et la nouvelle. S'il se

bornait à cela, il n'y aurait rien à redire ; mais il Am beaucoup

plus loin, et il a une façon de traiter l'ancienne, qui me semble

non fondée et même injuste, et une façon de poser la nouvelle,

qui me semble erronnée en plus d'un point. Il dit: «Naguère
le problème du surnaturel se posait seulement sur le
terrain de l'accord de la raison et cle la foi... Aujourd'hui, ce ré est

pas seulement la raison qu'il s'agit d'harmoniser avec la foi,

c'est surtout notre nature conçue avec ses exigences intérieures

qu'il faut accorder avec le naturel en soi. Nous faisons donc

un pas de plus» (p. 286). Si c'est en cela que doit consister

l'apologétique nouvelle, disons tout d'abord qu'elle est fort
ancienne ; car elle existe, et avec une incroyable surabondance
de détails, déjà chez les Pères, qui se sont occupés, eux aussi,

de l'harmonie de notre nature avec la grâce, plus peut-être

encore que de l'accord de la raison avec la foi. M. Denis
n'aurait-il rien lu de Saint-Augustin sur ces matières? A propos de

Thomas d'Aquin, il dit: «Aujourd'hui ce sont Dieu révélateur,

la Création et la Révélation eux-mêmes qu'il s'agit de prouver

non comme articles de foi, mais comme articles de raison; et

preuve ici ne signifie plus simple constatation, mais doit, en

outre, signifier crédibilité en soi par rapport à la Révélation»

(p. 270). Or Thomas d'Aquin a précisément expliqué cette

crédibilité en soi et ces articles de raison, soit dans sa Somme

contre les Gentils, soit dans sa Somme théologique.
Si M. Denis lit aussi les ouvrages de Duns Scot et des

Scotistes, il verra qu'ils revendiquaient, contre les théologiens

qui exagéraient le péché originel, la dignité de la nature

humaine, et qu'ils affirmaient que, pour que l'homme reçoive une

assistance divine, il faut qu'il subsiste entre celui qui reçoit e

ce qui est reçu une affinité qui est incompatible avec une

déchéance complète. Il semble, en outre, que M. Denis ne co

naisse pas assez l'ancienne apologétique des Pères, poui poi



_ 519 —

voir la différencier avec clarté d'avec la nouvelle. Que l'on
puisse aujourd'hui faire ressortir l'accord et l'harmonie en

question, par des arguments nouveaux et des considérations
qui nous frappent davantage, nul ne saurait en douter. Mais
si nous pouvons et si nous devons mieux faire, il n'en résulte
pas que les anciens n'aient pas tenté déjà de faire ce que nous
voulons mieux faire. La différence entre eux et nous est une
différence de qualité, peut-être de méthode, mais non de genre
ni même d'espèce. C'est pourquoi les deux apologétiques dont
parle M. Denis ne sont pas aussi différentes qu'il l'affirme. Ne
semble-t-il pas l'avouer lui-même dans le passage suivant : « En
ce siècle de remuements profonds et de chocs qui n'admettent
pas de retour en arrière et où les régressions deviennent rares,
on partagera la défense du christianisme en deux périodes :

celle où a particulièrement prédominé la raison, la métaphysique,

Va priori, et celle où l'immanence du moi, mettant en
évidence ses modes de vie, ses prédispositions, ses besoins, les
formes préordonnées de son activité, impère et fixe dans l'ordre
naturel les conditions libres cle tout surnaturel transcendant et
vrai intimement. Ah! sans doute, il serait bien téméraire et bien
ignorant celui qui prétendrait que l'Eglise a méconnu jusqu'ici
cette manière de voir. En réalité, il est possible de trouver les
éléments de cette apologie notamment dans Saint-Augustin, dans
Saint-Bonaventure, dans Saint-Thomas d'Aquin, dans le livre de
YImitation et dans Saint-François de Sales» (p. 192). Après cet
aveu, M. Denis limite et restreint singulièrement la portée de
sa nouvelle apologie : non seulement il affirme « l'efficacité
incontestable » de l'ancienne, mais il dit encore: «Notre étude
ne visant qu'une certaine catégorie d'incrédules, ne s'appuie
nécessairement que sur une catégorie d'arguments ; elle ne
préjuge donc pas de l'inutilité des arguments métaphysiques
et moraux traditionnels; loin de nous donc la pensée de

décourager toute apologétique qui n'aurait pas la psychologie
pour base exclusive» (p. 194). Très bien; mais alors pourquoi
mener si grand bruit, dans d'autres pages, contre cette même
apologie? Pourquoi accuser celle-ci, quelques lignes plus loin
(P- 195), de marcher dans «une voie trop simpliste, laquelle ne
distingue pas suffisamment la part nécessaire de l'humanité
dans l'acte de foi», et de «donner habituellement à la foi une
définition exclusivement intellectualiste?» Pourquoi chercher à



— 520 —

faire croire (p. 196) que les anciens apologistes n'ont tenu
aucun compte des conditions humaines de la pénétration de la

grâce dans l'âme? Ce que M. Denis propose comme neuf est

donc fort ancien. Je le répète, faisons mieux, si nous pouvons,
ce que les anciens ont déjà fait, mais ne croyons pas que nous

ayons découvert la nature et la psychologie; ne croyons pas

surtout qu'il s'agisse pour l'apologiste, comme l'affirme M. Denis,
de « renouveler la théorie de la connaissance relativement aux
choses divines» (p. 193). Renouveler la théorie de la connaissance!

Qu'est-ce que cela peut bien signifier? Quelles prétentions

en tout cas Quels gros mots, vides de sens, je crois, si

l'on considère que M. Denis lui-même avoue à la même page

que « la connaissance physique ou historique des faits divins

surnaturels» nous est «donnée par les sens et la raison». Que

de mauvais apologistes aient « morcelé et divisé l'activité
interne » et «démembré le moi» (p. 213); qu'ils aient placé le

surnaturel «en l'air», le considérant «comme une pyramide
posée sur le sable» (p. 387); que le P. Coconnier, dans la

«Revue thomiste», janvier 1898, ait mérité les reproches que

M. Denis lui adresse, c'est possible, je n'ai pas à l'examiner

ici; mais n'en rendons pas responsable toute l'ancienne
apologétique, pas plus que nous ne faisons retomber sur un instrument

ou sur une méthode la maladresse de l'ouvrier qui s'en sert mal,

Enfin, pour en finir avec cette question, je me permets
d'adresser à M. Denis un dernier reproche: celui d'intervertir
le vrai rôle de la philosophie et de la science, lorsqu'il dit:

«Il n'y a en droit qu'une seule apologétique qui qualifie,
résume et justifie toutes les autres, c'est l'apologétique
philosophique... Toute science doit être d'abord philosophique avant

d'être vraiment scientifique» (p. 277). La vérité n'est-elle pas,

au contraire, que toute science doit d'abord être vraiment scientifique,

solidement établie comme telle, dans la connaissance
ordonnée des faits? et n'est-ce pas alors seulement qu'elle peut

donner lieu à des conclusions philosophiques? Que serait la

philosophie si elle n'était pas fondée avant tout sur les sciences

ou sur la connaissance scientifique des choses? La philosophie

ne précède donc pas les sciences; elle doit les suivre. Donc

l'apologie chrétienne doit être d'abord scientifique, c'est-à-due

fondée sur la connaissance scientifique des sciences et de 1

histoire, et ensuite philosophique.



— 521 —

3. M. Denis n'est pas seulement injuste envers l'ancienne
apologie en la rendant responsable des torts des mauvais
théologiens qui l'ont mal pratiquée, il est encore injuste envers
l'intellectualisme. Cette seconde injustice n'est d'ailleurs que la
conséquence de la première, ou même simplement la première
sous une autre forme : car la méthode « intellectualiste » attaquée

par M. Denis, n'est, au fond, que la méthode traditionnelle

même. A l'en croire, la méthode intellectualiste «ne postule

pas les conditions psychologiques de la ATraie religion et
elle n'indique pas celles du surnaturel proprement dit » (p. 38).
Or, rien de plus gratuit. — A l'en croire, les intellectualistes
«font abstraction de la réalité et placent l'esprit dans le
domaine de la raison pure sans se préoccuper de l'expérience »

(p. 40). Nouvelle assertion gratuite. — A l'en croire, « les
arguments de raison sont objectifs et impersonnels ; par là même
qu'ils sont objectifs, ils ne peuvent me prendre par l'autonomie
et l'immanence ; et par là même qu'ils sont impersonnels, leur
hétérogénéité les écarte de moi» ; donc il faut «tenter l'épreuve
par l'immanence et non par la raison » (p. 62). M. Denis semble
croire, dans ces lignes, que la raison n'est pas immanente à

l'homme, qu'elle vient du dehors, qu'elle ne nous est ni
subjective ni personnelle. Il se trompe : notre raison fait partie
de notre moi, de notre intérieur, de notre essence ; elle est
aussi immanente en notre âme que n'importe quelle autre
faculté de l'âme.

«Il faut me présenter les vérités de foi, dit M. Denis, non
pas d'une façon impersonnelle, mais me montrer combien j'en
ai soif, et, analysant mon être moral, me les faire désirer, me
les faire vouloir par Vévidente conviction que je ne serai complet,

heureux, vivant selon ma destinée qu'avec elles » (p. 63).
Très bien. Mais M. Denis a tort de sembler croire que la raison
ne puisse pas faire cette démonstration et donner 1'« évidente
conviction» dont il s'agit. Certes, la raison n'est pas le cœur,
mais elle ne l'exclut nullement, et on aurait tort de l'exclure
elle-même pour ne plus écouter que le sentiment; c'est pour
le coup qu'il y aurait division et mutilation dans l'immanence
même et dans le moi.

M. Denis calomnie l'intellectualisme, quand il dit:
«L'apologétique traditionnelle, en restant dans l'isolement de
l'intellectualisme, n'a pas profité de la psychologie ; l'intellectualisme



— 522 —

sonne creux parce qu'il ne résonne (sic) que d'après les
formules que la raison isolée de l'expérience se donne seule à

elle-même» (p. 310). Que des théologiens aient isolé leur raison
de l'expérience, cela est certain ; mais qu'il faille, pour cela,

accuser la raison d'être isolée cle l'expérience, cle repousser
les faits de l'expérience, et déclarer que quiconque en appelle
à la raison pratique un intellectualisme isolé, exclusif et creux,
ceci est erroné. Les partisans cle la raison protestent contre

ce procédé et contre ce raisonnement. Tel n'est point le
véritable intellectualisme. Les Pères, qui ont été des intellectuels
et des intellectualistes, ont associé la raison à toutes les autres

facultés cle l'âme et aussi les autres facultés de l'âme à la

raison. Le divorce et le séparatisme dont parle M. Denis leur

étaient étrangers, et il n'est nul besoin de crier à la nécessité

d'une apologétique nouvelle pour revendiquer les droits de la

psychologie et du sentiment. Les vrais intellectualistes ont assez

de raison pour savoir que la raison cherche ses arguments non

seulement en elle-même, mais encore dans tous les plis et

replis de la nature humaine, de l'expérience et de la psychologie,
vieilles choses que les anciens et les traditionnels ont aussi

connues en même temps que la raison.
M. Denis calomnie encore l'intellectualisme, quand il le

réduit à « la raison raisonnante, passive et réceptive, tournant
dans sa sphère et tendant à éliminer ce qu'elle ne contient

pas en elle-même» (p. 86); quand il ose affirmer que c'est «la

raison qui établit une lutte entre connaître et croire » ; quand

il la sépare de la raison métaphysique, et la réduit à n'être

qu'une logique vide, une dialectique creuse. Où a-t-il vu des

apologistes se contenter d'une telle raison? Nous serions curieux

de les connaître. Il Ara même jusqu'à écrire, p. 105: «Il s'agit

simplement de raison logique et dialectique, à l'exclusion —

c'est l'hypothèse de l'apologie traditionnelle — des autres moyens

de connaissance et de certitude que la philosophie moderne admet.

réflexion, conscience, immanence, intuition, perception».
Vraiment, ne dirait-on pas que la philosophie des anciens clocteuis

n'admettait ni la réflexion, ni la conscience, ni l'immanence,

ni l'intuition, ni la perception? L'« hypothèse » que M. Denis

attribue gratuitement et injustement à l'apologie traditionnelle,

est par trop naïve. M. Denis se moque. Qu'il veuille bien se

relire lui-même. Quelques pages plus haut (p 86), il a ec



— 523 —

«que la raison peut organiser l'ensemble des vérités révélées,
les constituer en une science particulière qui est la théologie »

Peut-on organiser une science sans réflexion, sans conscience,
sans perception, etc., et la théologie est-elle si misérable qu'elle
ne soit que de la logique vide et de la dialectique creuse?

Evidemment, M. Denis est arbitraire et injuste, quand il
confond la critique intellectualiste et la critique négative (p. 178).
Rien ne l'autorise à commettre une telle confusion. Lui-même
a reconnu (p. 106) que la raison est capable de démontrer
l'existence de Dieu, le libre arbitre, la spiritualité et l'immortalité

cle l'âme, etc. Ce qu'il semble lui reprocher, c'est de ne
pas démontrer Dieu comme « objet cle croyance, de prière, de

crainte, d'adoration et d'amour», c'est de ne pas défendre «la
raison religieuse elle-même», c'est de «rester en deçà des

exigences de la raison elle-même». Si telle est bien la pensée de
M. Denis (p. 106), si tels sont réellement les griefs qu'il adresse
à l'apologie traditionnelle, il donne la preuve péremptoire qu'il
n'a pas lu les Pères, qu'il n'a même lu ni Bossuet, ni Fénelon,
etc. Non que je veuille prétendre que tout soit exact, complet,
parfait, dans les apologies qui ont été faites jusqu'à présent.
Certes, il y a encore beaucoup à dire. Mais les choses qui sont
à dire ne sont ni contre la raison, ni contre la logique, ni
contre l'intellectualisme; elles doivent même être aussi intellectuelles

et aussi rationnelles que morales et mystiques; elles
ne sauraient, par conséquent, fonder une apologétique d'une
espèce nouvelle, essentiellement différente de la traditionnelle.
Qu'elle soit plus claire, plus solide, plus scientifique, plus
philosophique, rien de mieux; depuis quarante ans j'y traA^aille
pour mon humble part, mais avec un profond respect pour
ceux des anciens qui ont respecté la raison, la conscience, le
cœur et la nature entière de l'homme.

4. Si j'ai bien compris les griefs de M. Denis contre
l'apologétique traditionnelle et contre l'intellectualisme, ils prouvent
que, dans le fond, M. Denis n'est guère qu'un sentimentaliste
exclusif.

On peut le conclure d'abord de ses efforts pour déprécier
la raison, et de ses attaques contre les arguments de raison
sous prétexte qu'ils sont «objectifs et impersonnels» (p. 62).
«Le rôle de la raison dans l'ordre des phénomènes religieux,



— 524 —

est, dit-il, négatif» (p. 68); et la raison qu'il en donne est que
«la raison ne peut servir de base propre à aucune religion».
Et pourquoi? Parce que «la raison n'a pas de contenu réel et

vivant qui lui soit propre» (p. 69); parce que la raison «n'a

que des conditions cle réceptivité» (p. 71). Autant d'assertions,
autant d'erreurs. L'auteur cherche en vain à s'esquiver en

disant dans une note (p. 70) qu'il ne parle que « cle la raison

raisonnante, et non de la raison métaphysique, qui a un
contenu réel au point de vue religieux». De quel droit, lui
demanderons-nous, distingue-t-il une raison raisonnante et une

raison métaphysique? De quel droit surtout les sépare-til? De

quel droit fait-il le procès à la raison en matière de religion,
comme si, en raisonnant, elle raisonnait forcément dans le

vide, et comme si elle n'avait «aucun contenu réel et vivant?»
Cette thèse de M. Denis est plus qu'arbitraire, elle est erronée.

Mais son sentimentalisme apparaît plus encore dans sa

psychologie. Il paraît qu'il y a une psychologie moderne, près de

laquelle celle des Aristote, des Augustin, des Thomas d'Aquin,
des Bossuet, etc., n'est rien. « La psychologie moderne, dit-il,

faite de méthode rigoureuse et de données immédiates de la

conscience, offre des garanties équivalentes à celles que
donnent les constatations de la science expérimentale. C'est
incontestablement la partie forte et originale cle notre entreprise»
(p. 210). Voyons donc cette «partie forte et originale». Quelques

textes nous édifieront vite sur la pensée de l'auteur:
« Le premier caractère émergeant pour ainsi dire de 1

activité religieuse est Xamour (p. 142)... On peut définir la

religion une activité indépendante de la raison métaphysique et

de la raison morale» (p. 144). — Donc, raison métaphysique

et raison morale, disparaissez! L'amour suffit! — «La religion

appréhende l'inconnaissable et l'irrationnel (Dieu, le mystère,

le surnaturel) sans aucun secours de raisonnement. C'est par

voie d'amour, de spontanéité, d'action qu'elle en prend
conscience (p. 145)... Les phénomènes de la prière, de l'adoration,

de l'amour de Dieu constituent par leur synthèse une aspiration

d'un ordre supra-rationnel» (p. 146).

Il paraît que les intellectualistes avaient mal compris les

choses de l'âme, lorsqu'ils avaient discerné l'entendement

d'abord, la volonté ensuite ; lorsqu'après les phénomènes de

sensations corporelles ils avaient observé des phénomènes



— 525 —

connaissance auxquels faisaient suite des phénomènes de
sentiment et d'amour spirituel. M. Denis ne veut pas qu'il en soit
ainsi. Il veut que la volonté précède l'intelligence. Les maximes
anciennes : nil voliium nisi praecognitum, ignoti nulla cupido,
ne sont plus que des erreurs. On veut maintenant ce dont on
n'a aucune idée. « L'entendement est un achèvement, un
couronnement » (p. 153), « la raison termine l'édifice humain » (p. 288).
« C'est ce que n'avaient pas vu les doctrines intellectualistes »

(p. 153) Si M. Denis se bornait à dire qu'il faut partir de
l'activité, notion antérieure à celle de l'entendement et de la raison,
il faudrait l'applaudir; mais c'est là une vérité fort ancienne
que les intellectualistes ont proclamée bien avant lui. Seulement

les intellectualistes ne confondaient pas cette activité
première avec la volonté et le sentiment; entre cette activité, cette
force, et la Arolonté et le sentiment de l'amour, ils plaçaient
l'intelligence, l'entendement, la perception rationnelle, ce qui
permettait cle concevoir le caractère moral de la volonté, du
sentiment et de l'amour, et ce qui était d'ailleurs parfaitement
conforme à la nature exactement observée et à la Aœritable
expérience interne. Telle était l'immanence des anciens, immanence

dont ils avaient parfaitement conscience, et qui vaut, je
crois, celle à laquelle M. Denis en appelle constamment comme
à une chose nouvelle et fondamentale.

Ce n'est pas tout. M. Denis distingue la croyance et infoi:
la foi, qui est surnaturelle (adhésion ferme de l'esprit à tout ce
que Dieu a révélé, p. 211); la croyance, qui est naturelle, qui
trouve sa place dans l'énergie initiale du moi, et qui est «une
puissance (sic) de l'âme émanant de l'activité et cherchant un
objet extérieur» (p. 154). Et cette puissance, «par sa tendance
à appréhender des objets extérieurs, est supérieure à la raison! »

Toutefois, l'auteur veut bien reconnaître que cette même
puissance, la simple croyance, est aussi inférieure à la raison, en
tant qu'«elle peut recevoir indifféremment un objet irrationnel,
contradictoire, superstitieux et indéterminé » (p. 154).

Selon M. Denis, cette croyance « émane de la liberté et
va plus vite que la raison» (p. 154). «Elle a l'avantage sur
toutes les autres facultés de nous persuader d'emblée que ce
que nous croyons est vrai» (p. 158). Etrange avantage, que
celui qui nous induit si facilement et si gravement en erreur!
M. Denis lui-même l'avoue, quand il reconnaît que « la croyance



— 526 —

implique quelque chose déirrationnel par cela même qu'elle
supprime l'expérience, la raison et le jugement» (p. 158). Cette

croyance, M. Denis la réduit à n'être qu'un « élément
dynamique et non un élément intellectuel » (p. 204). Aussi distingue-t-
11 la croyance scientifique, qui procède exclusivement de

l'entendement, et la croyance religieuse, qui procède « plus
particulièrement de l'activité volontaire et affective » (p. 47). Et cette

croyance religieuse, qui n'est nullement scientifique, est
représentée plus loin (p. 163) par l'auteur comme un principe de

connaissance et comme « plus élevée qu'aucune catégorie de

la logique!» Pourquoi? Parce qu'«elle ne passe pas par la

progression du jugement», parce qu'elle est «affranchie des

exigences de la dialectique», et parce qu'«elle a clans l'ordre

pratique la puissance que Vintuition a dans la spéculation».
Le sentimentalisme cle M. Denis est donc manifeste. Selon

lui, « nous arrivons à croire fermement, non point par un simple

assentiment de l'esprit, mais par le fait de la volonté délibérée

et claire» (p. 165). Mais on peut se demander ce que peuvent

signifier dans son système les deux mots « délibérée et « claire »

appliqués à la volonté, quand il ne s'agit pas d'un assentiment
de l'esprit, et quand, faute d'évidence, «nous pouvons choisir

le parti que nous voulons» (p. 165).
M. Denis va jusqu'à vouloir rendre l'idée religieuse

«indépendante psychologiquement de la morale, de la métaphysique

et de la science » (p. 128). Il ne voit pas combien l'idée

religieuse, ainsi isolée et ainsi réduite, est exposée à l'erreur,
à la superstition et à l'immoralité. Il croit que cette idée

religieuse, dans les conditions qu'il énumère, peut « se donner a

elle-même, par sa propre autonomie, un objet suffisant» (p. 128).

Sa théorie est celle-ci : « Le moi réfléchi et immanent est à lui-

même sa seule évidence, et par là il est aussi son propre sujet

de science et de certitude. Tout ce qui se présente comme

fonction cle lui-même en lui-même est donc vrai comme

tendance, comme capacité, comme besoin, comme désir et comme

amour. C'est ainsi que la croyance religieuse, émanant de ce

moi profond et tout spontané, postule une réalité d'autant plus

immédiatement saisie que cette réalité surpasse toute la

nature » (p. 170). De cette théorie peuvent découler directement

toutes les folies religieuses. Du moment que la croyance re i-

gieuse est à elle-même son propre critérium et qu elle



— 527 —

sensée saisir réellement ce qu'elle postule, on ne voit pas comment

on pourrait l'arrêter sur la pente de l'exaltation et de
la folie. Ecoutons encore l'auteur : « Où la raison saisit simplement

des analogies, des convenances rationnelles, des
non-contradictions, des possibilités, la conscience religieuse perçoit des

postulats, des objets impérés, en un mot la vérité et l'être »

(p. 172). Et encore: «Il nous semble que l'on peut dire que la
croyance est homogène au sentiment, à l'amour, aux facultés
affectives, à l'action, à la volonté, à la liberté (ibid.)... La
croyance religieuse a une dialectique propre, ultra-logique ou
extra-scientifique (p. 174)... En résumé, la croyance, procédé de
connaissance et principe de certitude, doit être acceptée au même
titre que la raison; elle fait partie de nos moyens dialectiques
susceptibles d'atteindre l'être et la vérité. C'est là une théorie
rigoureusement démontrée et qui s'imposera de plus en plus(!)
aux penseurs » (p. 176)!

Rien de plus dangereux, je le répète, que d'isoler la croyance
religieuse et l'idée religieuse de la raison et de la morale, sous
prétexte que « l'idée religieuse vit dans les âmes par sa propre
évidence » (p. 85). M, Denis a lui-même ruiné scientifiquement
et moralement son système, quand il a écrit: «Qu'on ne perde
jamais de vue ce principe primordial: la religion en elle-même
ne dépend ni de la métaphysique ni de la morale; elle se suffit
à elle-même. En elle, elle doit trouver ses principes..., ses moyens
d'action..., sa fin» (p. 100). Que certains individus soient
religieux sans connaître la métaphysique, qu'il y ait même des

papes violant publiquement la morale, nul ne le nie ; mais
qu'une telle religion « se suffise à elle-même », nul théologien
ne saurait le concéder. Disons hautement avec tous les grands
théologiens que la religion a besoin de la métaphysique et de
la morale; que l'apologétique et la théologie ne sauraient se
passer ni des sciences, ni de la dialectique, ni de la raison;
bien plus, que leur progrès sera toujours en raison directe de
leur accord avec les sciences, avec la dialectique et avec la
raison.

5. Lorsqu'on altère à ce point les notions de l'apologétique
et de la théologie, il est impossible qu'on n'altère pas en même
temps les notions du surnaturel et du dogme. C'est ce qui est
malheureusement arrivé à l'auteur.



— 528 —

M. Denis, il est vrai, a écrit des pages fort justes sur
l'accord du naturel et du surnaturel (p. 89-90) ; il n'a qu'un tort,
celui de s'imaginer que l'intellectualisme n'a pas enseigné cet

accord, sous le ridicule prétexte que « la raison est statique et

limitatile et qu'elle ne peut impérer rien qui la dépasse».
Mais, à côté de ces pages, il en est d'autres où il prête

à la méprise, par exemple, quand il « distingue le surnaturel
seul philosophiquement définissable du surnaturel donné par la

théologie conséquemment à la Révélation» (p. 148). Il enseigne

que « les définitions, même celles du surnaturel et du mystère,
sont relativement récentes et que, par conséquent, elles ne

sont ni absolues, ni définitives, ni intangibles» (p. 153). Il
enseigne encore que le surnaturel est «l'objet propre de la croyance,
son aliment ordinaire» (p. 163), comme si la croyance ne
pouvait pas avoir aussi pour objet propre les mystères de l'ordre

• naturel. Selon M. Denis, « par hypothèse, le surnaturel ne peut

exister pour nous que s'il se réalise en nous» (p. 128); d'où

l'on pourrait conclure, ce semble, que le surnaturel n'existe

pas pour nous objectivement, en dehors de nous; et alors

qu'est-ce qu'un surnaturel qui n'existe qu'en nous et non en

dehors de nous? Dieu n'existe-t-il pas aussi en dehors de nous,

et ne nous apparaît-il pas admirable et surnaturel dans

l'univers non moins qu'en nous-mêmes? Selon M. Denis, le surnaturel

proprement dit est « ce que nous n'aurions jamais
soupçonné dans l'ordre de l'intelligence, ni désiré dans l'ordre du

progrès moral, ni conçu en aucune manière sans le don de

la Révélation et de la grâce» (p. 131); doctrine inacceptable,

car c'est un fait que l'âme humaine, avec ses seules forces

naturelles, avec sa raison, son cœur, sa conscience morale et

idéale, peut soupçonner, concevoir et désirer un ordre cle

choses supérieur, une véritable surnature, une union avec Lieu

plus intime et plus parfaite que celle qu'elle peut réaliser

elle seule.
Sur le dogme, sur son unité et son immuabilité, M. Denis

a aussi écrit des pages d'une orthodoxie irréprochable, que je

regrette de ne pouvoir reproduire ici. Mais voici, d'autre pai

des assertions injustifiables.
M. Denis semble confondre le dogme avec les formules

dogmatiques : le dogme, qui est un et immuable, et qui a o

jours été cru dans l'Eglise chrétienne, dès le principe, q



— 529 —

audistis ab initio (II. S. Jean, II, 24); les formules dogmatiques,
qui varient et évoluent avec les siècles, sans être elles-mêmes
des dogmes, mais sans enseigner autre chose que le dogme.
M. Denis enseigne que « l'idée dogmatique apparut avec la
critique naturaliste » (p. 52) ; or la vérité est que l'idée dogmatique

a apparu avec le dogme même, c'est-à-dire avec
l'enseignement même de J.-C. M. Denis semble croire que le dogme
trinitaire et le dogme christologique sont des produits de la
critique chrétienne et de la critique payenne. Voici ses propres
paroles : « Durant les deux premiers siècles de l'Eglise, on crut
à J.-C. comme individu, comme au Maître, au Sauveur, au
Messie... ; plus tard, la critique chrétienne aiguillonnée par le
platonisme alexandrin et le scepticisme de Celse, de Lucien,
de Julien, etc., a établi en J.-C. les distinctions théologiques
d'origine, de natures, de personne ; il en a été cle même pour
le dogme de la Frinite; enfin, beaucoup plus tard, s'est
dégagée la notion de mystère inaccessible, dans le sens actuel »

(p. 52).

Donc, selon M. Denis, la notion du mystère inaccessible
telle que nous l'avons, ne serait pas la notion chrétienne
primitive, mais elle se serait dégagée, et beaucoup plus tard!
Donc notre mystère actuel de l'incarnation, de Vorigine de J.-C,
de ses natures, de sa personne, de même notre mystère actuel
de la Trinité, « le dogme de la Trinité », dit expressément
M. Denis, seraient des produits très tardifs de la critique
chrétienne aiguillonnée par le platonisme alexandrin et par le
scepticisme payen Pendant les deux premiers siècles, il n'en aurait
pas été question, le dogme aurait été alors beaucoup plus
simple, on se serait borné aux mots «Maître, Sauveur, Messie».
Donc ce n'est pas seulement la formule dogmatique des conciles

œcuméniques de Nicée, de Constantinople, d'Ephèse, de
Chalcédoine, qui est un produit humain, c'est le fond, le contenu

de cette formule, « l'idée dogmatique » Comment M. Denis
Peut-il, avec de pareilles doctrines, soutenir l'immutabilité du
dogme chrétien? Cela est parfaitement impossible. Voilà à quels
résultats conduit la fameuse doctrine de l'explicité et de l'évo-
lutionisme du dogme, telle qu'elle est enseignée dans l'Eglise
romaine actuelle; doctrine historiquement et théologiquement
tausse, qui confond le vrai dogme, parole même de J.-C, avec
es spéculations auxquelles les théologiens se sont livrés dans

Kevue intern, de Théologie. Heft 27, 1899. 35



— 530 —

le but de l'expliquer et de le défendre. Ce qui me surprendrait
plus encore que l'erreur de M. Denis, ce serait que la papauté
la sanctionnât. Car la papauté, qui considère comme des dogmes
toutes les prétendues explications qu'elle en a données dans le

cours des siècles, ne veut pas qu'il soit dit que ces explications
soient nouvelles ; elle veut qu'elles soient aussi anciennes que

la Révélation même de J.-C, qu'elles soient déjà contenues dans

les Ecritures et déjà enseignées par les Pères; et elle veut si

bien qu'il en soit ainsi, qu'elle ne craint pas de dénaturer le

sens des textes et même d'en fabriquer, pour démontrer qu'en
effet il en a été ainsi! Et voilà M. Denis qui avoue qu'«on
crut à J.-C. » durant les deux premiers siècles d'une certaine

manière, puis d'une autre plus tard, et enfin d'une autre
beaucoup plus tard. Comment Rome, je le répète, va-t-elle tolérer

cet enseignement qui sape par la base l'immutabilité de ses

dogmes?
Dans l'ancienne Eglise catholique on considérait les dogmes

comme étant le dépôt même de la Révélation : depositimi custodì

(I. Tim. VI, 20). Selon M. Denis, au contraire, ils sont
«dégagés du dépôt révélé » (p. 56). Il paraîtrait que, dans le dépôt

même de la Révélation, ils n'étaient pas « précisés » ; et que,

pour les préciser, il a fallu les «dégager du dépôt révélé!»

C'est ce «dégagement» que M. Denis appelle l'explicité du

dogme et l'évolution de l'idée chrétienne, lorsqu'il enseigne

que «l'idée chrétienne est essentiellement évolutive» (p. 118),

et que « l'Eglise garde, expose et rend explicite cette
Révélation par l'organe des conciles, des décrets des papes et par

le travail de ses docteurs » (p. 58). Conciles (sans explication),

décrets des papes, travail des docteurs, tout cela est sur le

même pied et tout cela concourt à l'explicité et au dégagement

du dogme, qui, d'autre part, est toujours censé immuable

(même quand il est cru autrement, après le dégagement,

qu'avant)! A la page 268, M. Denis enseigne que le dogme

« vient de Dieu » ; mais comment en vient-il, si ce que l'Eglise

romaine présente actuellement comme dogme est le proemi

tardif et successif de la critique chrétienne, du platonisme

alexandrin et du scepticisme payen, et si nos mystères m

cessibles d'aujourd'hui nous sont venus « beaucoup plus tard. »

Que le dogme doive avoir en soi une constitution stabe,

rien cle mieux; mais comment M. Denis en conclut-il que



— 531 —

dogme révélé doive être en soi «un corps organique» (p. 267)?
Quelle analogie y a-t-il entre la parole stable de J.-C. et un
corps organique? M. Denis avouera que cette comparaison, qui
d'ailleurs ne fait pas partie du dépôt révélé, peut prêter à la
méprise et même à l'erreur: car on peut introduire beaucoup
de choses dans un corps organique, on peut aussi l'estropier,
l'atrophier, le rendre monstrueux.

M. Denis semble le comprendre et en conséquence vouloir
prendre ses précautions, lorsqu'il dit: «L'évolution du dogme
chrétien suppose des limites : elle doit rester une et continue,
c'est-à-dire traditionnelle. La tradition ne peut être en droit
que le développement des principes révélés en fait. Elle ne
peut être ni la substitution, ni le bouleversement, ni l'exagération.

Ceci signifie qu'elle ne peut faire dire à Dieu ni plus
ni moins qu'il n'a réArélé » (p. 271). Excellent, mais insuffisant:
car sans être apparemment ni une substitution, ni un
bouleversement, ni une exagération, le développement en question
peut être une addition; or une addition humaine à un dépôt
divin, ne saurait être divine, ni par conséquent objet de foi
divine. De fait, la plupart des dogmes romains ne sont pas
autre chose que des additions humaines, souvent mensongères,
qu'on a voulu faire passer pour des dogmes sous le couvert de
1 explicité et par le moyen du dégagement. Comment M. Denis
ne voit-il pas que ce que la raison est censée tirer du dogme
en raisonnant sur le dogme est chose humaine et non divine?
M. Denis attaque, et avec raison, les «frères séparés» qui
coupent et taillent dans le vif du dogme (p. 272); mais pourquoi

n'attaque-t-il pas aussi les frères romains qui ajoutent au
dépôt et qui fabriquent des dogmes nouveaux sous prétexte
de rendre les anciens plus explicites?

M. Denis ose écrire ceci : « Au moyen âge, on célébrait
déjà, dans certains ordres religieux, la fête cle l'immaculée-
conception; on célébrait donc pieusement ce que l'on croyait
dogmatiquement : modus oraneli, modus credendi. De même en
Pspagne, en Italie et dans le sein de notre ancienne Sorbonne,
la thèse de l'infaillibilité du pape était couramment soutenue »

IP' 272). M. Denis sait certainement que, si quelques religieux
ont célébré la fête de l'immaculée-conception, cette fête a été
repoussée par d'autres ; que l'immaculée-conception, admise par
es uns, repoussée par les autres, ne pouvait pas, par consé-



— 532 —

qiient, être «crue dogmatiquement», le dogme étant ce qui est

« cru partout, toujours et par tous » ; que ceux qui célébraient
cette fête, ne la célébraient donc que comme une pieuse
doctrine, mais nullement comme un dogme. M. Denis sait aussi

que, si l'opinion de l'infaillibilité du pape a été admise par les

uns, elle a été repoussée comme une erreur positive par les

autres, même dans l'ancienne Sorbonne. M. Denis a dû
entendre parler, en son temps, d'un certain Bossuet, de certains
articles de 1682, et peut-être même des débats auxquels le

quatrième a donné lieu avant son acceptation et après, etc., etc.

Dès lors, ce « dégagement » de l'infaillibilité papale ne serait-

il pas une substitution, ou un bouleversement, ou une
exagération Comment M. Denis pourrait-il prouver que sur ce point
la tradition est restée « une et continue »

M. Denis est très embarrassé et très comique. Il recourt
à une comparaison qui est exquise comme spécimen de truc

et d'escamotage. «Le dogme chrétien, dit-il, a été nécessairement

comme les astres qui capturent d'autres plus petits, les

attirent à eux, suppriment leur propre rotation et les ravissent
à un système planétaire voisin. C'est ainsi que le christianisme
a peut-être accueilli inévitablement plus d'une

philosophie, plus d'un système scientifique, plus d'une méthode

qui, s'ils étaient restés isolés de lui, et par conséquent
prédominants, auraient sans doute porté des fruits pernicieux»
(p. 273). N'est-ce pas charmant? M. Denis ne nous dit pas si

ce procédé de discussion, cette façon de capturer et cXaccueillir,

fait partie de l'apologétique nouvelle.
On ne saurait avouer plus explicitement et avec plus de

dégagement que des opinions humaines ont « pénétré dans le

trésor des croj^ances de l'Eglise», croyances d'abord non

définies, puis définies par Rome (p. 274). Il suffit: habemus con-

fitentem reum. M. Denis est même généreux dans son aveu,

car il ajoute: «Au moyen âge, quand l'esprit chrétien était

extrêmement absorbant, rien ne résistait à son assimilation,

aux risques de nécessiter plus tard une régression. Avouons-

le, la régression se fait maintenant (p. 274)... Cette régression

ne peut scandaliser que les faibles » (p. 275).

L'ancien-catholicisme n'est pas autre chose que la régression

catholique, faite d'après le critérium catholique, contre

l'introduction des opinions humaines dans le dépôt de la i



— 533 --

lation, c'est-à-dire contre les faux dogmes de Rome. Cette
régression ne scandalise que les faibles, mais le nombre des

faibles, même chez ceux qui savent, est immense.
M. Denis a essayé de justifier le nouveau dogme de

l'infaillibilité du pape. Voici son plaidoyer : « C'est une grave
erreur de croire que l'Eglise romaine est arrivée à la prétention

à l'infaillibilité par calcul ou par ambition politique »

(p. 282). Première phrase maladroite : car elle concède que
l'Eglise romaine est arrivée à cette prétention ; que, par
conséquent, cette Eglise n'avait pas tout d'abord cette prétention ;

et que, par conséquent, elle a changé dans une chose qu'elle
tient aujourd'hui pour un dogme! Continuons. — «L'infaillibilité

est un dogme d'expérience, résultant d'un long usage de
l'autorité spirituelle, mais c'est de plus la nécessité intrinsèque
d'un gouvernement autonome. Ce dogme devait nécessairement
se dégager de lui-même et être proclamé après de longs siècles.
Il achève, en quelque sorte, l'œuvre unitaire et forte du dogme
chrétien; il lui donne la suprême sanction que le dogme seul
vrai se doit à lui-même: l'inerrance. Les diatribes que la
proclamation du dogme a provoquées en 1870 sont sujettes à une
critique qui les annihile toutes : oui ou non, la vérité chrétienne
est-elle vraie en soi? si oui, elle n'implique aucune erreur ni
de fait ni virtuellement. Or, ceci suppose l'inerrance et
l'infaillibilité. L'inerrance dans le passé et l'infaillibilité dans
1 avenir s'affirment chaque fois que XEglise se prononce et
prend une décision qui intéresse le salut des fidèles. L'Eglise
ne prétend pas à autre chose, et ce serait pour les fidèles un
grand malheur, une source perpétuelle de doutes et d'erreurs
si cette infaillibilité ne pouvait se manifester, s'affirmer, dire
oui ou non, c'est-à-dire parler à des hommes en tant qu'hommes
comme il convient de leur parler. Telle est la haute justification

de l'infaillibilité personnelle du chef suprême de la
hiérarchie catholique » (p. 282-283). M. Denis paraît ignorer que
le chef suprême de l'Eglise est J.-C, et J.-C. seul; que c'est
lui qui est infaillible, et que l'Eglise, qui vit de sa vie, est
ipso facto infaillible toutes les fois qu'elle enseigne la doctrine
et les préceptes qu'il a enseignés lui-même. M. Denis paraît
!gnorer que l'Eglise n'a pas cVimperium, et qu'elle ne saurait
revendiquer l'infaillibilité à titre AUmpérium; que l'Eglise
romaine n'est pas XEglise, mais seulement une Eglise particu-



— 534 —

Hère, faillible comme toutes les Eglises particulières. Oui, certes,
la vérité chrétienne est vraie en soi; mais ce n'est pas parce
qu'elle passe par la bouche du pape, fût-il Honorius, qu'elle
est vraie ; elle est vraie en soi, parce qu'elle sort de la bouche
de J.-C. même. L'Eglise n'a nullement la mission de se

prononcer sur toutes les questions qui surgissent ; elle n'a qu'une

mission, celle de transmettre intégralement la doctrine et les

préceptes que le Christ, son Maître, lui a confiés; rien de plus
et rien de moins. Le dogme n'est pas le dogme parce que

l'Eglise infaillible l'enseigne ; le dogme est le dogme parce que

J.-C. l'a enseigné, et l'Eglise n'est infaillible que lorsqu'elle
l'enseigne fidèlement et exactement. Le dogme ne tire donc

pas son origine de l'infaillibilité de l'Eglise ; mais, au contraire,
c'est l'Eglise qui, dans son enseignement, tire son infaillibilité
de l'infaillibilité même du dogme reçu de J.-C. et transmis par
elle. M. Denis lui-même avoue (p. 266) : «Je dirai donc avec

raison de l'Eglise qui me présente le dogme, qu'elle est infaillible

nécessairement». Le dogme n'est pas dogme parce qu'il
est présenté par l'Eglise, mais l'Eglise, quand elle le présente
tel que J.-C. le lui a confié, est alors infaillible, et alors
seulement.

Je ne résiste pas au plaisir de citer encore quelques
excellents aveux de l'honorable apologiste. Après avoir dit que

l'idée chrétienne s'est assimilé temporairement des éléments

étrangers, il ajoute: «Il n'en est pas moins vrai que ces

éléments lui sont étrangers et qu'ils peuvent, par la force de

regression égale à la force première de progression, créer un

danger pour la vérité. Les chocs en retour sont aussi
redoutables que les élans démesurés» (p. 281). Très Aerai; mais ceux

qui ont commis « les élans démesurés » et qui ont rendu les

chocs en retour nécessaires, ne sont-ils pas les premiers
coupables Quant à nous, anciens-catholiques, nous opérons la

regression avec toute la prudence possible, puisque, dans chaque

question dogmatique, nous appliquons avec la plus stricte
exactitude le critérium de l'ancienne Eglise catholique.

Très pauvre est l'essai de justification de l'Eglise romaine

à propos de la condamnation de Galilée (p. 276), mais très juste

est la page suivante sur le danger qu'il y a à confondre

vrai dogme divin avec les explications humaines des theo o

giens : « Les considérations précédentes nous mettent aussi

&



— 535 —

garde contre les tendances exclusivement logiques et dialectiques

de la raison raisonnante. Ces tendances consistent à

revêtir la Révélation et les Vérités de foi de nos propres
conceptions. Souvent il arrive qu'après nous en être pénétrés,
après nous les avoir exposées et démontrées à nous-mêmes,
nous nous illusionnons au point de croire qu'on ne pourra faire
mieux ni autrement que nous. C'est un danger très grave. Il
Aient de ce que nous prêtons à nos procédés et à nos méthodes,
à notre dialectique et à notre raison l'immutabilité que le
dogme seul possède. Nous oublions qu'il n'est pas seulement
immuable, mais qu'il est en outre continu et progressif. En cela
il est nécessairement supérieur et plus compréhensif que notre
jugement et nos méthodes, lesquels passeront comme nous. Le
costume que tout esprit, si grand soit-il, apporte au dogme en
le faisant passer par lui-même, est sujet à la ruine, il ne saurait

avoir les attributs divins de la Révélation. L'intransigeance
de certains défenseurs de la vérité chrétienne ne vient-elle pas
de cette confusion, et leurs insuccès ou leurs succès trop
éphémères n'en sont-ils pas la conséquence? Il comvient d'avoir
une conception de la Révélation et de l'idée chrétienne beaucoup

plus haute » (p. 278). — Et encore : « Nous estimons même
qu'il faut à tout prix éAdter une sorte de pharisaïsme intellectuel

extrêmement dangereux. Ce pharisaïsme consisterait à

agir avec l'élite des philosophes dont nous parlons, comme si
tout le monde deAmit penser le dogme, aimer le christianisme,
aller à Jésus-Christ et servir son Eglise de la façon exclusive
qu'on les aime et les sert soi-même! La lettre que nous
suivons doit-elle être l'esprit de tout le monde? N'élevons jamais
nos habitudes, nos procédés et nos méthodes à la hauteur du
dogme lui-même : surtout ne leur attribuons pas de notre propre
autorité l'immutabilité, l'infaillibilité et la pérennité qui
n'appartiennent qu'à lui » (p. 295).

Bref, la nouvelle Apologétique de M. Denis contient de
bonnes choses et de mauvaises. Les bonnes ne sont pas de
lui; ce sont des restes des anciennes doctrines qui avaient cours
dans l'ancienne Eglise. Mais les choses propres à M. Denis ne
peuvent que compromettre gravement la nouvelle Apologétique
et l'Eglise même. Quand M. Denis dit: «C'est un véritable
renversement de méthode que nous pratiquons» (p. 152), il dit
plus vrai qu'il ne pense, mais à son détriment. Ce qui frappe



— 536 —

dans sa méthode, c'est d'abord l'absence de l'Ecriture sainte
et de l'exégèse ; chose incroyable dans une apologie du
christianisme C'est ensuite l'absence presque totale de l'histoire
du christianisme et de l'Eglise ; et, dans les quelques passages
où quelques détails sont mentionnés, c'est l'arbitraire, la
fantaisie et l'erreur. De plus, la raison est repoussée et amoindrie
le plus possible sous prétexte que la dialectique est creuse;
et par quoi la remplace-t-on? par le sentiment tel quel, source
de contradictions d'autant plus profondes que les sentiments

ne se discutent pas. Et pendant qu'on ôte à la raison et à la

science leur valeur apologétique, on cherche à ériger en science

une prétendue psychologie, qui n'est que le sentiment, isolé de

la raison et de la science, l'amour sans autre lumière que ses

propres ténèbres, sans autre critérium que ses propres caprices.
Selon M. Denis, c'est le salut; selon nous, c'est la consécration
de la déraison, en attendant la folie mystique à courte échéance.

Dieu veuille que nous nous trompions E. Michaud.


	La nouvelle apologétique dans l'Église romaine

