Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: La nouvelle apologétique dans I'Eglise romaine
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403450

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

NOUVELLE APOLOGETIQUE

DANS L’EGLISE ROMAINE.

Depuis quelques années, il est beaucoup question, dans
I'Eglise romaine, d'Apologétique ancienne et d’Apologétique
nouvelle, celle-1a attaquée par les partisans de celle-ci, celle-ci
attaquée par les partisans de celle-1a, les uns et les autres se
discréditant réciproquement, au grand plaisir des incrédules
qui croient que le christianisme est atteint par ceux qui le
défendent mal.

Je voudrais, dans cette étude, non pas faire historique de
ces discussions, mais essayer simplement de donner une idée
de ce qu'est "Apologétique nouvelle, telle du moins que la re-
présente M. I'abbé Denis, directeur des Aunales de philosophie
chrétienne, dans son ouvrage intitulé: Esquisse d'une Apologtie
Philosophique du chvistianisme dans les limiles de la nature et
de la Révélation®). J'ai déja fait connaitre aux lecteurs de la
Revue le but et les intentions de lauteur, quelques-unes de ses
hardiesses et quelques-uns de ses aveux?. Aujourd’hui il ne
s'agit plus du livre, mais de la méthode méme de l'auteur, de
S€s principes et de son esprit, ainsi que du jugement qu'on
peut déja, équitablement, porter sur elle.

1. Déblayons le terrain en commencant par certaines as-
Sertions qui semblent ne pas tenir au fond méme du sujet,
€t que auteur a comme jetées en passant, mais qui doivent
bourtant étre relevées.

D'abord, des négligences de style. Par exemple, apres avoir
Mis en sceéne «les incrédules perfides ou ignorants», il dit:

—

9 Paris, F. Alcan, in-18v, 1898,
2 .
) Voir la Revue davril 1899, n° 26, p. 386-393.



«S1 ma croyance, ma réceptivité religicuses et mon cceur sont
puissamment orientés vers le surnaturel, que ma raison de son
coté congoit en ses raisons d'étre et qu'emx awutres postulent
comme la seule réalité susceptible de les perfectionner, néan-
moins rien, absolument rien ne m’autorise a conclure que cette
parfaite finalité impliquée dans ma nature aboutisse a la vraie
et unique surnature» (p. 300-301). Il suffit de souligner pour
faire apprécier.

Ensuite, des wmofs & effet ou forcés, qui sentent laffec-
tation; et en théologie il en faut moins qu'ailleurs. Par exemple:
au lieu de swurnaturel, il dit la surmnaturve. Il abuse du mot
transsubstantier : «la croyance transsubstantiée par la grace
et la foi» (p. 217); «l'esprit de 'homme doit vivre du Verbe
éternel, il doit le transsubstantier en lui-mémes (p. 364); «le
Verbe éternel et le sang humain se sont transsubstantiés dans
le Christ» (p. 380)! Ne pourrait-on pas se demander si M. Denis
n’est pas monophysite? Mais il ne parle sans doute que para
peu prés: «la grace surnaturelle transsubstantie em quelque
sorte la croyance naturelle» (p. 205). Ailleurs, c’est le mot
impérer.: «ce que la méthode d’immanence nous fait simple-
ment postuler ou n'impére que comme préparation intérieure»
(p. 210). Plus loin, c’est le mot primal dans le sens de supé-
riorité (je crois): «la foi domine toutes nos facultés par /¢
primat du meillenr qui est la réalisation de toute finalité sur-
naturelle» (p. 2253); «le primat du mieux comprendre et du
mieux savoir dans les sciences» (p. 244). Plus loin, c’est «la
Révélation qui doit étre une vertu nhibitive » (p. 364).

Outre les mots a effet, il y a les mots qui manquent SiII}'
plement de précision. L’auteur, par exemple, dit fait droi
pour fait religieux (p. 264): «un fait divin doit étre divin par
sa qualité intrinséque autant que par son origine constatable ».
Qu'est-ce qu'un fait qui est intrinséquement divin?

Il y a plus, il y a des phrases compliquées, obscures, con-
fuses, dont il serait facile d’abuser. Par exemple: il semble
confondre la parole de Dieu avec l'autorité de I'Eglise: «Dans
I'Eglise, dit-il, c’est l'autorité qui impose, et c'est parce gue
Dieu a parlé que le fidele admet qu’il doit obé€ir; la parole
de Dieu, I'autorité de IEglise, tels sont les motifs 1‘&150111.1?%19165
de la foi» (p. 17). En vérité, estil besoin de l'autorite ’de
I’Eglise 1a oli Dieu a parlé? L’auteur semble croire que Ce€S



— 513 —

Pautorité ou la définition de 1'Eglise qui fait la vérité des ob-
jets de la foi: «les sacrements de 1'Eglise, objet de la foi du
fidele, ne sont pas seulement vrais parce que I'Eglise a défini
qu'ils sont d'institution divine, mais encore, etc.» (p. 36). Donc
ils sont vrais déja parce que 'Eglise a défini qu'ils sont d’ins-
titution divine. On doit dire, au contraire, qu'ils sont vrais
parce qu'ils sont d’institution divine; et ils ne sont pas d'ins-
titution divine parce que U'Eglise les a définis, mais I'Eglise
les a définis parce qu'ils sont vrais et d’'institution divine. Et
encore, lorsque Pauteur dit: «L’adhésion du fidele a ["awutorité
de I'Eglise est raisonnable, il obéit parce que Diew a parlé»
(p. 49), ne semble-t-il pas confondre ces deux choses, et ne
donne-t-il pas a penser que lorsque U'Eglise enseigne avec
autorité, son enseignement est par le fait la parole méme de
Dieu?

Quelle confusion aussi, au sujet du surnaturel, dans cette
phrase: « Nous donnons ici le sens de surnaturel a fout phé-
nomene religienx » (p. 38)!

A propos des croyances religieuses, M. Denis dit: «Les
formules sont une matiere sans vie, sans réalité; elles ne con-
tiennent que ce quon y met par définition» (p. 167). Ne pour-
rait-on pas en conclure que les formules dites de foi sont
«sans realité?» Et, d'autre part, M. Denis dit expressément:
«La croyance suppose l'étre». Savez-vous pourquoi? Clest
que «ens sequitur esse»! Et cette maxime des scolastiques,
M. Denis Tattribue a Spinoza (p. 158)! Et dans cette méme
page, M. Denis enseigne que «la croyance implique quelque
chose d’irrationnel». N'est-ce pas étrange?

Et p. 302: «Le surnaturel est indéterminable et inconce-
vable en toute hypothese»! — Et p. 357: «La Révélation doit
ttre lettre définie et esprit indéfini!» — Et p. 382: «L’Eglise
est le Verbe éternel continué!» «Les évangiles sont la lettre
Morte é¢manant du Verbe fait chair!» N'est-ce pas de plus en
blus étrange? -

En histoire, M. Denis n’est pas moins étrange qu'en dogme.
Certains de ses rapprochements sont méme plus que bizarres.
p -ar exemple : «Durant plus de trois siecles le dogme de la Tri-
NtE a été exclusivement I'objet de subtiles et profondes polé-
miques dans foute 1'Eglise. Puis il n’en est plus question; la
divinité de Jésus-Christ, la maternité divine de Marie surgissent

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1899. 34



— 514 —

et sont bientdt dpuisées par les décrets des conciles. Avec
Luther et Calvin le naturalisme se présente sous la forme
du libre arbitre opposé¢ a la vertu de Foi: le Concile de Trente
rétablit Péquilibre et la part de chacun en déterminant leur
domaine propre. Les jansénistes nient que les ceuvres humaines
en général soient bonnes, les papes du XVII® et du XVIII®
siecles les condamnent, et ils distinguent les actes humains
des actes faits sous l'empire de la grace sanctifiante» (p. 55).
— «Le cardinal Newman et le DT Mcelher (sic) sont les pre-
miers théologiens catholiques qui ont introduit 'idée de 1'évo-
lution dans I'étude du dogme chrétien» (p. 55). — «Dans le
domaine des phénomenes psychologiques, la croyance, éludide
déia par Bivan, le cardinal Newwman, Max Miiller, I'abbé de
Broglie, Balfour et Brunctiere, est en continuilé de rapports
libres et d'objet avec ce que 'idée religieuse a de plus profond
dans 'ame humaine » (p. 149)! — FEt p. 376: «La continuité
dans Punité de développements est manifestement sensible dans
la trame des événements qui constituent le judéo-christianisme,
depuis la vocation d Abrakam jusqw aw pape régnant. » Et quand
le pape régnant était Alexandre VI ou I'un de ses semblables,
quel rapprochement étrange avec la vocation d’Abraham!
Ne peut-on pas se demander si I'auteur a une notion exacte
de la théologie, lorsqu'il dit: « La théologie est fondée, non pas
a posteriori, sur Pobservation de la vie en nous, mais elle est
constituée sur les données divines de la Révélation» (p. 74
En sorte que, d’aprés M. Denis, il n'y aurait pas eu de théo-
logie en ce monde ¢'il n'y avait pas eu de Révélation surna-
turelle! Que devient alors la théologie naturelle, philosophique,
fondée sur la notion simplement rationnelle de Dieu? N’est-
elle rien? Faut-il tenir pour nuls les enseignements des Platon,
des Aristote et de tant d’autres philosophes non chrétiens, sur
Dieu et sur la religion? ’
Sa notion de T'orthodoxie n'est pas plus exacte, lOI’SCILU’f1
dit: «L’orthodoxie est le travail déja immense des esprits chre-
tiens — papes, docteurs, théologiens, conciles — opéré par les
dix-neuf siecles de générations fideles qui nous séparent e
I'avenement de J.-C.» (p. 262). Hélas! que d’hétérodoxie dans €€
travail des papes, des théologiens, etc.! M. Denis igﬂOI:e’t‘ﬂ
que l'orthodoxie est le dogme vrai et que le dogme Ve est
la doctrine méme de J.-C., crue et attestée partout, toujours



et par tous? M. Denis doit connaitre le critérium de 'ancienne
Eglise catholique, si heureusement formulé par Vincent de Lérins.

Enfin, M. Denis trahit un esprit de parti injustifiable, lors-
qu'il ose dire d'une maniere absolue: «La libre pensée, surtout
quand elle reveét I'hypocrisie que tout politicien vecéle dans son
ceur, est le fanatisme de l'irréligion» (p. 177). Oui, certes, il
y a des politiciens hypocrites, fanatiques et irréligieux; mais
M. Denis déclare que foui politicien recele T'hypocrisie dans
son ceeur! Hé quoil! lit-il dans les cceurs? Ne sait-il pas que
«le pape régnant», trés oublieux de la «vocation d’Abraham »,
n'est qu'un politicien, et quel politicien?

Le parti pris de 'auteur n’est pas moins injustifiable envers
ceux qui quittent «1'Eglise ». « Clest une plaisanterie, dit-il, de
proclamer qu'on n'a quitté "Eglise que pour des motifs scienti-
fiques; les apostasies dépendent plus souvent, pour ne pas dire
toujours, d’exigences morales et politiques oll le cceur et les
passions, l'intérét et l'orgueil jouent le rodle principal» (p. 229).
D’abord, de quelle Eglise M. Denis veut-il parler? De I'Eglise
universelle ou seulement d'une Eglise particuliere? De I'Eglise
universelle ou seulement de I'Eglise romaine? Il ne s’explique
pas, et semble croire qu'en quittant 'Eglise romaine on quitte
par le fait 'Eglise catholique ou universelle. 11 se trompe. De
plus, si M. Denis voulait jeter un coup d’ceil impartial sur U'his-
toire de PEglise romaine, il verrait la quantité effrayante des
falsifications commises dans cette Eglise, ses altérations du
dogme catholique et de la morale catholiqgue. Dira-t-il qu'en
quittant cette Eglise pour rester fidéle & la vérité, on ne la
quitte pas pour des motifs scientifiques? Dira-t-il que cet amour
de la vérite, de la justice, de la sainteté chrétienne, vient des
passions du ceeur et de l'orgueil? Ne peut-on pas, ne doit-on
Pas se retourner contre lui et lui montrer combien de pré-
tendus catholiques restent dans 1'Eglise romaine par intérét,
Pour ne pas perdre leur clientele, pour arriver a tel poste, a
tel titre, a tel mariage, a tel héritage? Que M. Denis relise
1h18t01re des papes, des chefs infaillibles de son Eglise,; et
alors, 'l est sincere, il sera trés humble en présence de n’im-
borte quelle autre Eglise et peut-étre méme se demandera-t-il
tout bas, dans le secret de sa conscience, si ce n'est pas une
horrible « plaisanterie » de dire qu'on reste dans I'Eglise ro-
Maine pour des motifs scientifiques et moraux.



— G

2. Voyons maintenant les idé€es les plus essentielles de son
systeme.

Avant tout, il insiste sur la distinction a faire entre la
théologie et l'apologétique. Cette distinction n’est pas nouvelle:
car toujours on a distingué la théologie en général et l'apolo-
gétique en particulier; la théologie, qui implique toutes les
connaissances relatives a Dieu et a la religion, et 'apologé-
tique, qui n’est qu'une partie de la théologie, la partie spé-
ciale ott l'on défend la vérité religieuse contre les attaques
dont elle est I'objet, et ou 'on établit la supériorité de la vraie
religion et de la véritable Eglise sur les religions et les Eglises
rivales.

Mais ce qui est nouveau dans le systéme de M. Denis,
c’est l'exagération qu’'il introduit dans cette distinction: car il
semble condamner la théologie & 'immoDbilité et ne permettre
le progres qu'a l'apologétique, comme si la théologie était le
dogme méme et non la science du dogme et de tous les élé-
ments de la religion. Que le dogme doive étre fixe ou immuable,
rien de mieux; que la défense du dogme doive varier suivant
les attaques, rien de mieux. Mais, encore une fois, la théologie
n'est pas le dogme, elle n'est pas la foi objective, elle n'est
pas «ce qui a été cru partout, toujours et par tous»; elle est
une science, et comme telle, elle doit progresser, non moins
que l'apologétique, qui n'est qu'une partie de cette science.

Sur ce premier point déja, je ne saurais étre de l'avis de
l'auteur. Précisons. Quand il dit: «Les docteurs de I'Eglise et
les théologiens ont organisé les vérilds de foi en une science
trés homogene, trés forte, c’est la théologie» (p. 88), il n’est
pas tout & fait exact: car ce n'est la que la théologie dogma
tigne,; mais la théologie, dans son ensemble, étudie non seule-
ment les vérités de foi, elle étudie aussi la morale, le culte{
la. discipline, et, dans ces domaines, beaucoup de choses qu
ne sont pas de foi. Le mot «organiser» employé par l’autélil%l'
pour caractériser I'ceuvre de la théologie est trés mal choist:
car la théologie constate, explique, défend, applique les vérites
religieuses, et si 'on peut appeler « organisation » I'ordre qu'elle
met dans ses propres explications, cette organisation ne porte
pas sur autre chose. — A Ila page 91, M. Denis fait « I'eﬂltfef
la métaphysique dans l'apologétique »; mais la métaphys'lque
«rentre» avant tout dans la théologie dogmatique, qui, Je le



répéte, n'est pas le dogme méme., — A la page 92: «Le prin-
cipe de la théologie est la Révélation, dit-il. Son moyen d'ac-
tion est l'autorité de 1'Eglise... Pour les premiers siecles de
I'Eglise l'apologétique n'exista pas». Trois assertions, trois
erreurs: 1° la théologie est la science de Dieu et de la reli-
gion; or cette science se puise d’abord dans des sources na-
turelles (la nature extérieure, I'ame, la raison, les sciences),
ensuite dans la révélation chrétienne; donc la théologie natu-
relle peut exister sans la Révélation; donc il est faux de dire
que le principe de la théologie est la Révélation. La révélation
chrétienne a fourni des matériaux ou des données a la théo-
logie chrétienne, dans sa partie surnaturelle; mais la théologie,
comme telle, a existé avant elle. — 2° Le moyen d'action de
la théologie, méme de la théologie chrétienne, n'est nullement
Pautorité de 1'Eglise: car la théologie étant une science, releve
des principes mémes et des regles de la science; Pautorité de
I'Eglise consiste A affirmer et a4 transmettre le dépot qui lui a
€t¢ confié par J.-C., sans qu'elle puisse ni l'augmenter ni le
diminuer; elle le préche, elle le défend contre ceux qui l'atta-
quent, mais elle ne saurait se substituer elle-méme a la science
des théologiens. Ne confondons pas dailleurs l'autorité de
I'Eglise avec la hiérarchie, et n’attribuons pas a la hiérarchie
le droit d’étouffer les progres de la science en général et de
la théologie en particulier. — 3° Comment M. Denis peut-il dire
que Papologétique n’a pas existé dans les premiers siecles de
I'Eglise? Qu'est-ce que les discussions des premiers docteurs
et des premiers Peres contre les juifs et les payens, sinon des
apologies? M. Denis ignore-t-il les deux apologies de Saint-Justin ?
Ignore-t-il les noms de Quadrat, d'Aristide, d’Ariston, de Mé¢-
liton, d’Apollinaire, de Tatien, d’Athénagore, de Théophile,
d'Hermias, de Tertullien, de Minucius Félix, etc.? Voir le Corpus
Apologetarum (5 vol. in-89).

M. Denis veut que la sphere de la théologie soit «rigou-
reusement fermée aux innovations qui ne viennent pas de
UEglise » (p. 93). C'est une erreur: car 'Eglise n'est pas chargée
€ fournir des innovations a Ia théologie. — M. Denis veut en-
fermerig théologie dans 'argumentation suivante: « Dieu a parl¢,
Dieu ne peut étre trompé ni trompeur, donc je dois obéir a sa
Parole» (p. 93). Pauvre théologie que celle qui se borne a ce
Syllogisme! — Et c’est de cette théologie misérablement cir-



conscrite que M. Denis fait naitre 'apologétique! Il dit expres-
sément (p. 110): «Notre conviction personnelle est que l'apo-
logétique est a refairve completement,; par rapport a la théologie,
elle est encore wme loule petite fille, incapable de jouir et de
profiter des trésors de sa mere ». Etrange théologie et étrange
apologétique!

Continuons. M. Denis distingue deux apologétiques: lan-
clenne, qu'il appelle traditionnelle, et la nowuwvelle. S'il se bor-
nait a cela, il n'y aurait rien a redire; mais il va beaucoup
plus loin, et il a une fagon de traiter 'ancienne, qui me semble
non fondée et méme injuste, et une facon de poser la nouvelle,
qui me semble erronnée en plus d'un point. Il dit: «Naguere
le probléeme du surnaturel se posait sewlement (?1) sur le ter-
rain de laccord de la raison et de la foi... Aujourd’hui, ce n'est
pas seulement la raison qu'il s'agit d’harmoniser avec la foi,
c’est surtout notre mafure congue avec ses exigences intérieures
qu'il faut accorder avec le naturel en soi. Nous faisons donc
un pas de plus» (p. 286). Si c'est en cela que doit consister
I'apologétique nouvelle, disons tout dabord qu’elle est fort an-
cienne; car elle existe, et avec une incroyable surabondance
de détails, déja chez les Peres, qui se sont occupés, eux aussi,
de 'harmonie de notre nature avec la grace, plus peut-étre
encore que de 'accord de la 7aison avec la foi. M. Denis n'aur
rait-il rien lu de Saint-Augustin sur ces matieres? A propos de
Thomas d’Aquin, il dit: « Aujourd’hui ce sont Dieu révélateur,
la Création et la Révélation eux-mémes qu’il s’agit de prouver
non comme articles de foi, mais comme articles de raison; et
prewve ici ne signifie plus simple comstatation, mais doit, en
outre, signifier crédibilité en soi par rapport a la Révélation»
(p. 270). Or Thomas d'Aquin a précisément expliqué cette
cvédibilité en soi et ces articles de raisom, soit dans sa Somine
contre les Gentils, soit dans sa Somme théologique.

Si M. Denis lit aussi les ouvrages de Duns Scot et .des
Scotistes, il verra qu'ils revendiquaient, contre les théologiens
qui exagéraient le péché originel, la dignité de la nature hu-
maine, et qu'ils affirmaient que, pour que 'homme recoive }me
assistance divine, il faut qu'il subsiste ewnfre celut qui regorl gf
ce qui est recu wumne ajfinité qui est fncompatible avec une de-
chéance complete. 11 semble, en outre, que M. Denis n¢ con-
naisse pas assez l'ancienne apologétique des Peres, pout et



= s BAD e

voir la différencier avec clarté d’avec la nouvelle, Que 1'on
puisse aujourd’hui faire ressortir I'accord et l'harmonie en
question, par des arguments nouveaux et des considérations
qui nous frappent davantage, nul ne saurait en douter. Mais
si nous pouvons et si nous devons mieux faire, il n'en résulte
pas que les anciens n’aient pas tenté déja de faire ce que nous
voulons mieux faire. La différence entre eux et nous est une
différence de qualité, peut-&tre de méthode, mais non de genre
ni méme d'espece. C'est pourquoi les deux apologétiques dont
parle M. Denis ne sont pas aussi différentes qu'il 'affirme. Ne
semble-t-il pas 'avouer lui-méme dans le passage suivant: «FEn
ce siécle de remuements profonds et de chocs qui n'admettent
pas de retour en arriére et olt les régressions deviennent rares,
on partagera la défense du christianisme en deux périodes:
celle ot a particulierement prédominé la raison, la métaphy-
sique, U'a priori, et celle olt 'immanence du moi, mettant en
¢vidence ses modes de vie, ses prédispositions, ses besoins, les
formes préordonnées de son activité, impere et fixe dans 'ordre
naturel les conditions libres de tout surnaturel transcendant et
vral intimement. Ah! sans doute, il serait bien téméraive et bien
ignorant celui qui prétendrait que 'Eglise a méconnu jusqu'ici
cette mani¢re de voir. En réalité, il est possible de trouver les
¢léments de cette apologie notamment dans Saint-Augustin, dans
Saint-Bonaventure, dans Saint-Thomas d’Aquin, dans le livre de
Ulmitation et dans Saint-Francois de Sales» (p. 192). Apres cet
aveu, M. Denis limite et restreint singulierement la portée de
sa nouvelle apologie: non seulement il affirme «l'efficacité in-
Contestable » de l'ancienne, mais il dit encore: «Notre étude
we visant qu'ume certaine catégorie d’incrédules, ne s'appuie
nécessairement que sur une catégorie d'arguments; elle ne
Préjuge donc pas de linutilité des arguments métaphysiques
€l moraux traditionnels; loin de nous donc la pensée de dé-
COurager toute apologétique qui n'aurait pas la psychologie
pour base exclusive» (p. 194). Trés bien; mais alors pourquoi
mener si grand bruit, dans d’autres pages, contre cette méme
apologie? Pourquoi accuser celle-ci, quelques lignes plus loin
(p. 193), de marcher dans «une voie trop simpliste, laquelle ne
distingue pas suffisamment la part nécessaire de I'humanité
dans T'acte de foi», et de «donner habituellement & la foi une

£ . - , 0 ht
définition exclusivement intellectualiste ? » Pourquoi chercher a



— B2 =

faire croire (p. 196) que les anciens apologistes n'ont tenu au-
cun compte des conditions humaines de la pénétration de la
grace dans 'ame? Ce que M. Denis propose comme neuf est
donc fort ancien. Je le répeéte, faisons mieux, si nous pouvons,
ce que les anciens ont déja fait, mais ne croyons pas que nous
ayons découvert la nature et la psychologie; ne croyons pas
surtout qu'il s'agisse pour 'apologiste, comme 'affirme M. Denis,
de «renouveler la théorie de la connaissance relativement aux
choses divines» (p. 193). Renouveler la théorie de la connais-
sance! Qu'est-ce que cela peut bien signifier? Quelles préten-
tions en tout cas! Quels gros mots, vides de sens, je crois, si
'on considere que M. Denis lui-méme avoue a la méme page
que «la connaissance physique ou historique des faits divins
surnaturels » nous est « donnée par les sens et la raison». Que
de mauvais apologistes aient «morcelé et divisé l'activité in-
terne» et «démembré le moi» (p.213); qu’ils aient placé le
surnaturel «en lair», le considérant «comme une pyramide
posée sur le sable» (p. 387); que le P. Coconnier, dans la
«Revue thomiste», janvier 1898, ait mérité les reproches que
M. Denis lui adresse, c'est possible, je n’ai pas a l'examiner
ici; mais n’en rendons pas responsable toute l’ancienne apo-
logétique, pas plus que nous ne faisons retomber sur un instrument
ou sur une méthode la maladresse de I'ouvrier qui s’en sert mal,

Enfin, pour en finir avec cette question, je me permets
d’adresser & M. Denis un dernier reproche: celui d’'intervertir
le vrai role de la philosophie et de la science, lorsquil dit:
«Il n'y a en droit qu'une seule apologétique qui qualifie, r¢-
sume et justifie toutes les autres, c’est I'apologétique philoso-
phique... Toute science doit étre d’abord philosophique avant
d’étre vraiment scientifique» (p. 277). La vérité n'est-elle pas,
au contraire, que toute science doit d'abord étre vraiment scienti-
fique, solidement établie comme telle, dans la connaissance O
donnée des faits? et n'est-ce pas alors seulement qu'elle peut
donner lieu & des conclusions philosophiques? Que serait la
philosophie si elle n’était pas fondée avant tout sur les sciences
ou sur la connaissance scientifique des choses? La phﬂOSOPhIe
ne précede donc pas les sciences; elle doit les suivre. DO_ﬂC
l'apologie chrétienne doit étre d’abord scientifique, c’est—a-dl}'e
fondée sur la connaissance scientifique des sciences et de I'his-
toire, et ensuite philosophique.



3. M. Denis n'est pas seulement injuste envers l'ancienne
apologie en la rendant responsable des torts des mauvais théo-
logiens qui l'ont mal pratiquée, il est encore injuste envers
l'intellectualisme. Cette seconde injustice n’est d’ailleurs que la
conséquence de la premiére, ou méme simplement la premiére
sous une autre forme: car la méthode «intellectualiste» atta-
quée par M. Denis, n’est, au fond, que la méthode tradition-
nelle méme. A l'en croire, la méthode intellectualiste «ne pos-
tule pas les conditions psychologiques de la vraie religion et
elle n'indique pas celles du surnaturel proprement dit» (p. 38).
Or, rien de plus gratuit. — A l'en croire, les intellectualistes
«font abstraction de la réalité et placent l'esprit dans le do-
maine de la raison pure sans se préoccuper de l'expérience »
(p. 40). Nouvelle assertion gratuite. — A l'en croire, «les ar-
guments de raison sont objectifs et impersonnels; par 1a méme
quils sont objectifs, ils ne peuvent me prendre par 'autonomie
et 'immanence; et par 1a méme qu'ils sont impersonnels, leur
hétérogénéité les écarte de moi»; donc il faut « tenter I'épreuve
par 'immanence et non par la raison» (p. 62). M. Denis semble
croire, dans ces lignes, que la raison n'est pas immanente &
Ihomme, qu'elle vient du dehors, qu'elle ne nous est ni sub-
jective ni personnelle. Il se trompe: notre raison fait partie
de notre moi, de notre intérieur, de notre essence; elle est
aussi immanente en notre ame que n'importe quelle autre fa-
culté de l'ame.

«Il faut me présenter les vérités de foi, dit M. Denis, non
Pas d'une fagcon impersonnelle, mais me montrer combien jen
ai soif, et, analysant mon étre moral, me les faire désirer, me
les faire vouloir par U'évidente conviclion que je ne serai com-
plet, heureux, vivant selon ma destinée qu'avec elles» (p. 63).
Tres bien. Mais M. Denis a tort de sembler croire que la raison
e puisse pas faire cette démonstration et donner '« évidente
conviction » dont il s'agit. Certes, la raison n’est pas le cceur,
Mmais elle ne I'exclut nullement, et on aurait tort de I'exclure
elle-méme pour ne plus écouter que le sentiment; c'est pour
le coup qu'il v aurait division et mutilation dans l'immanence
méme et dans le moi.

M. Denis calomnie lintellectualisme, quand il dit: «L’apo-
10gétique traditionnelle, en restant dans l'isolement de [l'intel-
lecmalz'sme, n'a pas profité de la psychologie; l'intellectualisme



— B -

sonne creux parce qu'il ne rédsonme (sic) que d'aprés les for-
mules que la raison isoléde de expérience se donne seule a
elle-méme » (p. 310). Que des théologiens aient isolé¢ leur raison
de lexpérience, cela est certain; mais qu'il faille, pour cela,
accuser la raison d'étre isolée de P'expérience, de repousser
les faits de l'expérience, et déclarer que quiconque en appelle
a la raison pratique un intellectualisme isolé, exclusif et creux,
ceci est erroné. les partisans de la raison protestent contre
ce procédé et contre ce raisonnement. Tel n'est point le véri-
table intellectualisme. Les Peres, qui ont été des intellectuels
et des intellectualistes, ont associé la raison a toutes les autres
facultés de 'ame et aussi les autres facultés de 'ame 2 la
raison. Le divorce et le séparatisme dont parle M. Denis leur
étaient étrangers, et il n'est nul besoin de crier & la nécessité
d'une apologétique nouvelle pour revendiquer les droits de la
psychologie et du sentiment. Les vrais intellectualistes ont assez
de raison pour savoir que la raison cherche ses arguments non
seulement en elle-méme, mais encore dans tous les plis et re-
plis de la nature humaine, de I'expérience et de la psychologie,
vieilles choses que les anciens et les traditionnels ont aussi
connues en méme temps que la raison.

M. Denis calomnie encore lintellectualisme, quand il le
réduit & «la raison raisonnante, passive et réceptive, tournant
dans sa sphere et tendant a éliminer ce qu'elle ne contient
pas en elleméme» (p. 86); quand il ose affirmer que c'est «1a
raison qui établit une lutte entre connaitre et croire»; quand
il la sépare de la raison métaphysique, et la réduit & n'étre
qu'une logique vide, une dialectique creuse. Ot a-t-il vu des
apologistes se contenter d’une telle raison? Nous serions curieu'X
de les connaitre. 11 va méme jusqu'a écrire, p. 105: «Il s'aglt
simplement de raison logique et dialectique, a I'exclusion —
c'est Uhypothése de Uapologie traditionnelle — des aulres moyens
de conmaissance et de certitude que la philosophie moderie admel‘. ;
réflexion, conscience, immanence, intuition, perception ». Vral-
ment, ne dirait-on pas que la philosophie des anciens docteurs
n'admettait ni la réflexion, ni la conscience, ni I'immanence
ni intuition, ni la perception? L'«hypotheése» que M. Denis
attribue gratuitement et injustement & 'apologie traditionnelle,
est par trop naive. M. Denis se moque. Qu'il veuille biefll s¢
relire lui-méme. Quelques pages plus haut (p 80), il a eorit



— 523 —

«que la raison peut organiser 'ensemble des vérités révélées,
les constituer en une science particuliere qui est la théologie »
Peut-on organiser une science sans réflexion, sans conscience,
sans perception, etc., et la théologie est-elle si misérable qu’elle
ne soit que de la logique vide. et de la dialectique creuse?

Evidemment, M. Denis est arbitraire et injuste, quand il
confond la critique intellectualiste et la critique négative (p. 178).
Rien ne Vautorise & commettre une telle confusion. Lui-méme
a reconnu (p. 106) que la raison est capable de démontrer
I'existence de Dieu, le libre arbitre, la spiritualité et 'immor-
talit¢ de 'ame, etc. Ce qu'il semble lui reprocher, c'est de ne
pas démontrer Dieu comme «objet de croyance, de priere, de
crainte, d’adoration et d’amour», c'est de ne pas défendre «la
raison religieuse elle-mé&me », c’est de «rester en deca des exi-
gences de la raison elleeméme». Si telle est bien la pensée de
M. Denis (p. 106), si tels sont réellement les griefs qu’il adresse
a l'apologie traditionnelle, il donne la preuve péremptoire qu'il
n'a pas lu les Peres, qu'il n’a méme lu ni Bossuet, ni Fénelon,
etc. Non que je veuille prétendre que tout soit exact, complet,
parfait, dans les apologies qui ont été faites jusqu'a présent.
Certes, il y a encore beaucoup a dire. Mais les choses qui sont
a dire ne sont ni contre la raison, ni contre la logique, ni
contre l'intellectualisme; elles doivent méme étre aussi intellec-
tuelles et aussi rationnelles que morales et mystiques; elles
ne sauraient, par conséquent, fonder une apologétique d'une
espéce nouvelle, essentiellement différente de la traditionnelle,
Qu'elle soit plus claire, plus solide, plus scientifique, plus phi-
losophique, rien de mieux; depuis quarante ans j'y travaille
bour mon humble part, mais avec un profond respect pour
Ceux des anciens qui ont respecté la raison, la conscience, le
C&eur et la nature entiere de 'homme.

4. Si jai bien compris les griefs de M. Denis contre I'apo-
logétique traditionnelle et contre lintellectualisme, ils prouvent
que, dans le fond, M. Denis n’est gudre qu'un seutimentaliste
exclusty.

On peut le conclure d’abord de ses efforts pour déprécier
la raison, et de ses attaques contre les arguments de raison
S0US prétexte qu'ils sont «objectifs et impersonnels» (p. 62).
«Le role de 1a raison dans l'ordre des phénomenes religieux,



est, dit-il, négalif» (p. 68); et la raison qu'il en donne est que
«la raison ne peut servir de base propre & aucune religion»,
Et pourquoi? Parce que «la raison n’a pas de contenu réel et
vivant qui lui soit propre» (p. 69); parce que la raison «n'a
que des conditions de réceptivité» (p. 71). Autant d’assertions,
autant d’erreurs. L'auteur cherche en wvain & s'esquiver en
disant dans une note (p. 70) qu'il ne parle que «de la raison
raisonnante, et non de la raison métaphysique, qui a un con-
tenu réel au point de wvue religieux». De quel droit, lui de-
manderons-nous, distingue-t-il une raison raisonnante et une
raison métaphysique? De quel droit surtout les sépare-t-il? De
quel droit fait-il le proces a la raison en matiere de religion,
comme si, en raisonnant, elle raisonnait forcément dans le
vide, et comme si elle n'avait «aucun contenu réel et vivant?»
Cette theése de M. Denis est plus qu’arbitraire, elle est erronée.

Mais son sentimentalisme apparait plus encore dans sa psy-
chologie. Il parait qu'il y a une psychologie moderne, pres de
laquelle celle des Aristote, des Augustin, des Thomas d'Aquin,
des Bossuet, etc., n’est rien. «La psychologie moderne, ditl,
faite de méthode rigoureuse et de données immédiates de la
conscience, offre des garanties équivalentes a4 celles que don-
nent les constatations de la science expérimentale. Clest i#con-
testablement la partie forle el oviginale de notre entreprise»
(p. 210). Voyons donc cette «partie forte et originale ». Quel-
ques textes nous édifieront vite sur la pensée de l'auteur:

«Le premier caractére émergeant pour ainsi dire de l'ac
tivité religieuse est Vamzour (p. 142)... On peut définir 1a reli-
gion une activité indépendante de la raison métaphysique €t
de la raison morale» (p. 144). — Donc, raison métaphysique
et raison morale, disparaissez! L’amour suffit! — «La religion
appréhende l'inconnaissable et lirrationnel (Dieu, le mystere
le surnaturel) sans aucun secours de raisomnement. Clest par
voie d'amour, de spontandité, d’action qu'elle en prend C(_ms'
cience (p. 145)... Les phénomenes de la priere, de 1’ad0rat1f)ﬂ;
de I'amour de Dieu constituent par leur synthése une aspiri-
tion d'un ovdre supra-rationnel» (p. 146).

Il parait que les intellectualistes avaient mal compris les
choses de I'ame, lorsqu'ils avaient discerné 'entendement
d’abord, la volonté ensuite; lorsqu’aprées les phénomenes de
sensations corporelles ils avaient observé des phénomenes de



— 525 —

connaissance auxquels faisaient suite des phénomeénes de sen-
timent et d'amour spirituel. M. Denis ne veut pas qu'il en soit
ainsi. Il veut que la volonté précede l'intelligence. Les maximes
anciennes: #wil volilum nisi praecognitum, ignoti nulla cupido,
ne sont plus que des erreurs. On veut maintenant ce dont on
n'a aucune idée. «L’entendement est un achévement, un cou-
ronnement » (p. 1H3), « la raison termine I'édifice humain » (p. 288).
«Clest ce que n’avaient pas vu les doctrines intellectualistes »
(p. 153)! Si M. Denis se bornait & dire qu'il faut partir de 'ac-
tivité, notion antéricure & celle de 'entendement et de la raison,
il faudrait Vapplaudir; mais c’'est 12 une vérité fort ancienne
que les intellectualistes ont proclamée bien avant lui. Seule-
ment les intellectualistes ne confondaient pas cette activité pre-
miere avec la volonté et le sentiment; entre cette activité, cette
force, et la volonté et le sentiment de Tl'amour, ils plagaient
lintelligence, l'entendement, la perception rationnelle, ce qui
permettait de concevoir le caractére moral de la volonté, du
sentiment et de 'amour, et ce qui était d’ailleurs parfaitement
conforme & la nature exactement observée et a la véritable
expérience interne. Telle était I'immanence des anciens, imma-
nence dont ils avaient parfaitement conscience, et qui vaut, je
crois, celle a laquelle M. Denis en appelle constamment comme
4 une chose nouvelle et fondamentale.

Ce n’est pas tout. M. Denis distingue la crovance et la foi:
la foi, qui est surnaturelle (adhésion ferme de 'esprit & tout ce
que Dieu a révéld, p. 211); la croyance, qui est naturelle, qui
trouve sa place dans I’énergie initiale du moi, et qui est « une
Puissance (sic) de 'ame émanant de Pactivité et cherchant un
objet extérieur » (p. 154). Et cette puissance, «par sa tendance
4 appréhender des objets extérieurs, est supéricure 2 la raison!»
Toutefois, lauteur veut bien reconnaitre que cette méme puis-
sance, la simple croyance, est aussi inférieure a la raison, en
tant qu'«elle peut recevoir indifféremment un objet irrationnel,
Contradictoire, superstitieux et indéterminé» (p. 154).

Selon M. Denis, cette croyance «émane de la liberté et
Va plus vite que la raison» (p. 164). «Elle a l'avantage sur
toutes les autres facultés de nous persuader d’emblée que ce
que nous croyons est vrai» (p. 158). Etrange avantage, que
Celui qui nous induit si facilement et si gravement en erreur!
M. Denis ui-méme lavoue, quand il reconnait que «la croyance



— 526 —

implique quelque chose d'zrrafionmel par cela méme qu'elle
supprime I'expérience, la raison et le jugement» (p. 158). Cette
croyance, M. Denis la réduit a4 n’étre qu'un «élément dyna-
mique et non un ¢élément intellectuel » (p. 204). Aussi distingue-t-
il la croyance scieniifique, qui procéde exclusivement de l'en-
tendement, et la croyance religiense, qui procéde «plus parti-
culierement de l'activité volontaire et affective » (p. 47). Et cette
croyance religieuse, qui n’est nullement scientifique, est repré-
sentée plus loin (p. 163) par l'auteur comme un principe de
connaissance et comme «plus ¢levée qu’aucune catégorie de
la logique!» Pourquoi? Parce qu’'«elle ne passe pas par la
progression du jugement», parce qu'elle est <«affranchie des
exigences de la dialectique», et parce qu'«elle a dans l'ordre
pratique la puissance que Vinfuition a dans la spéculation».

Le sentimentalisme de M. Denis est donc manifeste. Selon
lui, «nous arrivons a croire fermement, non point par un simple
assentiment de 'esprit, mais par le fait de la volonté délibérce
et claire» (p. 165). Mais on peut se demander ce que peuvent
signifier dans son systéme les deux mots « délibérée et « claire»
appliqués 2 la volonté, quand il ne s'agit pas d’un assentiment
de l'esprit, et quand, faute d’évidence, «nous pouvons choisir
le parti gque nous voulons» (p. 165).

M. Denis va jusqu'a vouloir rendre l'idée religieuse «In-
dépendante psychologiquement de la morale, de la métaphy-
sique et de la science» (p. 128). 1l ne voit pas combien lidée
religieuse, ainsi isolée et ainsi réduite, est exposée a lerreut,
a la superstition et a l'immoralité. Il croit que celfe idée reli-
gieuse, dans les conditions qu'il énumere, peut «se donner a
elle-méme, par sa propre attonomie, un objet suffisant» (p. 128)-
Sa théorie est celle-ci: «Le moi réfléchi et immanent est @ l@"
méme sa seule évidence, et par 13 il est aussi son propre sujet
de science et de certitude. Tout ce qui se présente comme
fonction de lui-méme en lui-méme est donc vrai (1) comme (€1
dance, comme capacité, comme besoin, comme désir et comme
amour. C'est ainsi que la croyance religieuse, ¢manant de ce
moi profond et tout spontané, postule une réalité A’ autant phis
immédiatement saisie (1) que cette réalité surpasse touteé la na-
ture» (p. 170). De cette théorie peuvent découler directement
toutes les folies religieuses. Du moment que la croyance reli-
gieuse est a elleeméme son propre critérium et qu'elle est



sensée saisir réellement ce qu’elle postule, on ne voit pas com-
ment on pourrait 'arréter sur la pente de l'exaltation et de
la folie. Ecoutons encore l'auteur: «Ou la raison saisit simple-
ment des analogies, des convenances rationnelles, des non-con-
tradictions, des possibilités, 1a conscience religieuse pergoit des
postulats, des objets impérés, en un mot la véritd et I'étre»
(p. 172). Et encore: «Il nous semble que 'on peut dire que la
croyance est homogéne au sentiment, & 'amour, aux facultés
affectives, a l'action, a la volonté, a la liberté (zbid.)... La
croyance religieuse a une dialectique propre, ultra-logique ou
extra-scientifique (p. 174)... En résumé, la croyvance, procédé de
connaissance et principe de certitude, doil étre accepide au méme
titre que la raison, elle fait partie de nos moyens dialectiques (1)
susceptibles d’atteindre 1'étre et la vérité., Clest 12 une théorie
rigoureusement démontrée (1) et qui s'imposera de plus en plus ()
aux penseurs» (p. 176)!

Rien de plus dangereux, je le répete, que d'isoler la croyance
religieuse et l'idée religieuse de la raison et de la morale, sous
prétexte que «1'idée religieuse vit dans les Ames par sa propre
¢vidence » (p. 85). M. Denis a lui-méme ruiné scientifiquement
et moralement son systeme, quand il a écrit: « Qu'on ne perde
Jamais de vae ce principe primordial: la religion en elle-méme
ne dépend ni de la mélaphysique ni de la morale, elle se suffit
4 elle-méme. En clle, elle doit trouver ses principes..., ses moyens
daction..., sa fin» (p. 100). Que certains individus soient reli-
gleux sans connaitre la métaphysique, qu'il y ait méme des
papes violant publiquement la morale, nul ne le nie; mais
qu'une telle religion «se suffise & elle-méme», nul théologien
e saurait le concéder. Disons hautement avec tous les grands
théologiens que la religion a besoin de la métaphysique et de
la morale que Papologétique et la théologie ne sauraient se
P.asser ni des sciences, ni de la dialectique, ni de la raison;
bien plus, que leur progrés sera toujours en raison directe de

leur accord avec les sciences, avec la dialectique et avec la
raison.

5. Lorsqu’on altere a ce point les notions de 'apologétique
et de 1a théologie, il est impossible qu’on n’altere pas en méme
temps les notions du surnaturel et du dogme. C'est ce qui est
malheureusement arrive a 'auteur.



— 528 —

M. Denis, il est vrai, a écrit des pages fort justes sur l'ac-
cord du naturel et du surnaturel (p. 89-90); il n'a qu'un tort,
celui de s'imaginer que lintellectualisme n’a pas enseigné cet
accord, sous le ridicule prétexte que «la raison est statique et
limitative et qu’elle ne peut impérer rien qui la dépasse».

Mais, a coté de ces pages, il en est d'autres ol il préte
a la méprise, par exemple, quand il «distingue le surnaturel
seul philosophiquement définissable du surnaturel domnné par la
théologie conséquemment a la Révélation» (p. 148). 11 enseigne
que «les définitions, méme celles du surnaturel et du mystere,
sont relativement récentes (1), et que, par conséquent, elles ne
sont ni absolues, ni définitives, ni intangibles» (p. 153). 1l en-
seigne encore que le surnaturel est «I'objet propre de la croyance,
son aliment ordinaire» (p. 163), comme si la croyance ne pou-
vait pas avoir aussi pour objet propre les mysteres de l'ordre
“naturel. Selon M. Denis, «par hypothese, le surnaturel ne peut
exister pour nous que s'il se réalise en nous» (p. 128); d'ott
I'on pourrait conclure, ce semble, que le surnaturel n’existe
pas pour nous objectivement, en dehors de nous; et alors
qu'est-ce qu'un surnaturel qui n’existe qu’'en nous et non €n
dehors de nous? Dieu n’existe-t-il pas aussi en dehors de nous,
et ne nous apparait-il pas admirable et surnaturel dans l'uni
vers non moins qu'en nous-mémes? Selon M. Denis, le surna-
turel proprement dit est «ce que nous n'aurions jamais soup-
conné dans l'ordre de lintelligence, ni désiré dans l'ordre du
progrés moral, ni congu en aucune manieére sans le don de
la Révélation et de la grace» (p. 131); doctrine inacceptable,
car c'est un fait que I'ame humaine, avec ses seules forces
naturelles, avec sa raison, son cceur, sa conscience morale €t
idéale, peut soupconner, concevoir et désirer un ordre .de
choses supérieur, une véritable surnature, une union avec Dieu
plus intime et plus parfaite que celle qu'elle peut réaliser 4
elle seule. _

Sur le dogme, sur son unité et son immuabilité, M. Deﬂ?s
a aussi écrit des pages d'une orthodoxie irréprochable, que J®
regrette de ne pouvoir reproduire ici. Mais voici, d'autre part,
des assertions injustifiables.

M. Denis semble confondre le dogme avec les 10
dogmatiques: le dogme, qui est un et immuable, et quI a toua;
jours été cru dans 1'Eglise chrétienne, dés le principe: quo

formules



— 529 —

andistis ab initio (IL. S. Jean, i, 24); les formules dogmatiques,
qui varient et évoluent avec les siecles, sans étre elles-mémes
des dogmes, mais sans enseigner autre chose que le dogme,
M. Denis enseigne que «l'idée dogmatique apparut avec la
critique naturaliste» (p. 52); or la vérité est que l'idée dogma-
tique a apparu avec le dogme méme, c’est-d-dire avec 1'ensei-
gnement méme de J.-C. M. Denis semble croire que le dogme
trinitaire et le dogme christologique sont des produits de la
critique chrétienne et de la critique payenne. Voici ses propres
paroles: « Durant les deux premiers siécles de VEglise, on crut
a J-C. comme individu, comme au Maitre, au Sauveur, au
Messie...; plus tard, la critique chrvétienne aiguillonnée par le
platonisme alexandrin et le scepticisme de Celse, de Lucien,
de Julien, etc., @ établi en J.-C. les distinctions théologiques
d'origine, de natures, de personne; il en a été de méme pour
le dogme de la Trimité; enfin, beaucoup plus tard, s’est dé-
gagée la notion de mystére inaccessible, dans le sens actuel»
{p. 52).

Donc, selon M. Denis, la notion du mystere inaccessible
telle que nous l'avons, ne serait pas la notion chrétienne pri-
mitive, mais elle se serait déeagéde, et beaucoup plus tard!
Donc notre mystere actuel de I'incarnation, de 'origine de J.-C.,
de ses natures, de sa personmne, de méme notre mystere actuel
de la Trinité, «le dogme de la Trinité », dit expressément
M. Denis, seraient des produits trés tardifs de la critique chré-
tienne aiguillonnée par le platonisme alexandrin et par le scep-
ticisme payen! Pendant les deux premiers siécles, il n’en aurait
pas €té question; le dogme aurait été alors beaucoup plus
simple, on se serait borné aux mots « Maitre, Sauveur, Messie ».
Donc ce n'est pas seulement la formule dogmatique des con-
ciles cecuméniques de Nicée, de Constantinople, d’Ephese, de
Chalcédoine, qui est un produit humain, c’est le fond, le con-
tenu de cette formule, «Pidée dogmatique!» Comment M. Denis
peut-l, avec de pareilles doctrines, soutenir l'immutabilité¢ du
dogme chrétien? Cela est parfaitement impossible. Voila a quels
resultats conduit 1a fameuse doctrine de Iexplicité et de 1'évo-
lutionisme du dogme, telle qu'elle est enseignée dans 1'Eglise
romaine actuelle; doctrine historiquement et théologiquement
fausse, qui confond le vrai dogme, parole méme de J.-C., avec
les spéculations auxquelles les théologiens se sont livrés dans

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1899. 35



— 330 —

le but de l'expliquer et de le défendre. Ce qui me surprendrait
plus encore que l'erreur de M. Denis, ce serait que la papauté
la sanctionnat. Car la papauté, qui considere comme des dogmes
toutes les prétendues explications qu’elle en a données dans le
cours des siécles, ne veut pas qu'il soit dit que ces explications
soient nouvelles; elle veut qu’elles soient aussi anciennes que
la Révélation méme de J.-C., qu’elles soient déja contenues dans
les Ecritures et déja enseignées par les Peres; et elle veut si
bien qu'il en soit ainsi, qu'elle ne craint pas de dénaturer le
sens des textes et méme d'en fabriquer, pour démontrer qu'en
effet il en a été ainsi! Et voila M. Denis qui avoue qu'«on
crut a J.-C.» durant les deux premiers si¢cles d’'une certaine
maniére, puis d'une autre plus ifard, et enfin d'une autre beau-
coup plus lard. Comment Rome, je le répete, va-t-elle tolérer
cet enseignement qui sape par la base Uimmutabilité de ses
dogmes?

Dans 'ancienne Eglise catholique on considérait les dogmes
comme étant le dépot méme de la Révélation : depositum custodi
(I. Tim. VI, 20). Selon M. Denis, au contraire, ils sont «dé-
gagés du dépdt révélé» (p. 56). 1l paraitrait que, dans le dépot
méme de la Révélation, ils n’étaient pas « précisés»; et que,
pour les préciser, il a fallu les «dégager du dépdt révélél»
C'est ce «dégagement» que M. Denis appelle lexplicit¢ du
dogme et I'évolution de l'idée chrétienne, lorsqu’il enseigne
que «lidée chrétienne est essentiellement évolutive» (p. 118),
et que «1'Eglise garde, expose et rend explicite cette REvE
lation par l'organe des conciles, des décrets des papes et par
le travail de ses docteurs» (p. 58). Conciles (sans explication),
décrets des papes, travail des docteurs, tout cela est sur le
méme pied et tout cela concourt a l'explicité et au dégage:
ment du dogme, qui, d’autre part, est toujours censé immuable
(méme quand il est cru autrement, apres le degagement,
quavant)! A la page 268, M. Denis enseigne que le dogme
«vient de Dieu»; mais comment en vient-il, si ce que 'Eglise
romaine présente actuellement comme dogme est le Pf?dmt
tardif et successif de la critique chrétienne, du platonisme
alexandrin et du scepticisme payen, et si nos mystéres 1nac-
cessibles d’aujourd’hui nous sont venus « beaucoup plus tard?»

Que le dogme doive avoir en soi une constitution stablé,
rien de mieux; mais comment M. Denis en conclut-il que le



— 531 —

dogme révélé doive étre en soi «un corps organique» (p. 267)?
Quelle analogie y a-t-il entre la parole stable de J.-C. et un
corps organique? M. Denis avouera que cette comparaison, qui
d'aiileurs ne fait pas partie du dépodt révélé, peut préter a la
méprise et méme a lerreur: car on peut introduire beaucoup
de choses dans un corps organique, on peut aussi U'estropier,
l'atrophier, le rendre monstrueux.

M. Denis semble le comprendre et en conséquence vouloir
prendre ses précautions, lorsqu'il dit: «L’évolution du dogme
chrétien suppose des limites: elle doit rester une et continue,
c'est-a-dire traditionnelle. La tradition ne peut étre en droit
que le développement des principes révélés en fait. Elle ne
peut étre ni la substitution, ni le bouleversement, ni 'exagé-
ration. Ceci signifie qu’elle ne peut faire dire & Dieu ni plus
ni moins qu’il n'a révélé» (p. 271). Excellent, mais insuffisant:
car sans étre apparemment ni une substitution, ni un boule-
versement, ni une exagération, le développement en question
peut étre une addition,; or une addition humaine & un dépodt
divin, ne saurait étre divine, ni par conséquent objet de foi
divine. De fait, la plupart des dogmes romains ne sont pas
autre chose que des additions humaines, souvent mensongeres,
qu'on a voulu faire passer pour des dogmes sous le couvert de
lexplicité et par le moyen du dégagement. Comment M. Denis
ne voit-il pas que ce que la raison est censée tirer du dogme
€n raisonnant sur le dogme est chose humaine et non divine?
M. Denis attaque, et avec raison, les «fréres séparés» qui
coupent et taillent dans le vif du dogme (p. 272); mais pour-
quoi n’attague-t-il pas aussi les fréres romains qui ajoutent au
dépot et qui fabriquent des dogmes nouveaux sous prétexte
de rendre les anciens plus explicites?

‘ M. Denis ose écrire ceci: «Au moyen age, on célébrait
d¢ja, dans certains ordres religieux, la féte de l'immaculée-
conception; on célébrait donc pieusement ce que l'on croyait
dogmatiquement: modus ovandi, modus credendi. De méme en
Espagne, en Italie et dans le sein de notre ancienne Sorbonne,
la these de Pinfaillibilité du pape était couramment soutenue »
(P- 272). M. Denis sait certainement que, si quelques religieux
ont ceélébré la fete de limmaculée-conception, cette féte a ¢té
Fepoussée par d’autres; que immaculée-conception, admise par
les Uns, repoussée par les autres, ne pouvait pas, par consé-



— 532 —

quent, étre «crue dogmatiquement», le dogme €tant ce qui est
«cru partout, toujours et par tous»; que ceux qui célébraient
cette féte, ne la célébraient donc que comme une pieuse doc-
trine, mais nullement comme un dogme. M. Denis sait aussi
que, si 'opinion de linfaillibilité du pape a été admise par les
uns, elle a été repoussée comme une erreur positive par les
autres, méme dans l'ancienne Sorbonne. M. Denis a da en-
tendre parler, en son temps, d’un certain Bossuet, de certains
articles de 1682, et peut-étre méme des débats auxquels le
quatrieme a donné lieu avant son acceptation ct apres, etc., etc.
Des lors, ce «dégagement» de linfaillibilité papale ne serait-
il pas une substitution, ou un bouleversemeni, ou une exagé-
ration 7 Comment M. Denis pourrait-il prouver que sur ce point
la tradition est restée «une et continue»?

M. Denis est trés embarrassé et treés comique. I1 recourt
4 une comparaison qui est exquise comme spécimen de truc
et d’escamotage. «Le dogme chrétien, dit-il, a été nécessaire-
ment comme les astres qui capturent d autrves plus petits, les
attirent a eux, suppriment leur propre rotation et les ravissent
a un systéme planétaire voisin. C’est ainsi que le christianisme (?)
a peut-dtre (1) accueilli (1) inévitablement (I) plus d'une phi-
losophie, plus d'un systéme scientifique, plus d'une méthode
qui, s'ils étaient restés isolés de lui, et par conséquent prédo-
minants, auraient sans doute (!) porté des fruits pernicieux»
(p. 273). N'est-ce pas charmant? M. Denis ne nous dit pas si
ce procédé de discussion, cette facon de capiurer et d’ accuedllir,
fait partie de 1'apologétique nouvelle.

On ne saurait avouer plus explicitement et avec plus de
dégagement que des opinions humaines ont «pénétré dans le
trésor des croyances de I'Eglise », croyances d'abord non ¢
finies, puis définies par Rome (p. 274). 11 suffit: habemus COW
fitentemn veum. M. Denis est méme généreux dans son aved,
car il ajoute: «Au moyen age, quand l'esprit chrétien é_tﬂlt
extrémement absorbant, rien ne résistait a son assimilation,
aux visques de nécessiler plus lard une régression. Afuouo.%s‘
le, la régression se fuit maintenant (p. 274)... Cette r€gr ession
ne peut scandaliser que les faibles» (p. 275).

: " o res-
L'’ancien-catholicisme n'est pas autre chose que la regrfre

sion catholique, faite d’aprés le critérium catholique, cont
t de la réve

'introduction des opinions humaines dans le dépo



— 533 -

lation, c'est-a-dire contre les faux dogmes de Rome. Cette
régression ne scandalise que les faibles, mais le nombre des
faibles, méme chez ceux qui savent, est immense.

M. Denis a essayé de justifier le nouveau dogme de lin-
faillibilité du pape. Voici son plaidoyer: «C'est une grave
erreur de croire que I'Eglise romaine est arrivée & la préten-
tion a linfaillibilité par calcul ou par ambition politique »
(p. 282). Premiére phrase maladroite: car elle conceéde que
I'Eglise romaine est arrivée A cette prétention; que, par con-
séquent, cette Eglise n’avait pas tout d’abord cette prétention ;
et que, par conséquent, elle a changé dans wune chose qu’elle
tient aujourd hui pour wumn dogme! Continuons. — «L'infailli-
bilité est un dogme d’expérience, résultant d'un long usage de
lautorité spirituelle, mais c’est de plus la nécessité intrinseque
d'un gouvernement autonome, Ce dogme devait nécessairement
se dégager de lui-méme et étre proclamé aprés de longs siécles.
Il acheve, en quelque sorte, I'ceuvre unitaire et forte du dogme
chrétien; il lui donne la supréme sanction que le dogme seul
vrai se doit 4 lui-méme: l'inerrance. Les diatribes que la pro-
clamation du dogme a provoquées en 1870 sont sujettes & une
critique qui les annihile toutes: oui ou non, la vérité chrétienne
est-elle vraie en soi? si oui, elle n’implique aucune erreur ni
de fait ni virtuellement. Or, ceci suppose linerrance et l'in-
faillibilité. L’inerrance dans le passé et linfaillibilité dans
Pavenir s'affirment chaque fois que 1'Eglise se prononce et
prend une décision qui intéresse le salut des fideles. L'Eglise
ne prétend pas a autre chose, et ce serait pour les fideles un
grand malheur, une source perpétuelle de doutes et d'erreurs
Si cette infaillibilité ne pouvait se manifester, s'affirmer, dire
oui ou non, c'est-a-dire parler a des hommes en tant qwhommes
comme il convient de leur parler. Telle est la haute justifica-
tion de Plinfaillibilite personnelle du chef supréme de la hié-
rarchie catholique » (p. 282-283). M. Denis parait ignorer que
le chef supreme de I'Eglise est J.-C., et J.-C. seul; que C’est
lui qui est infaillible, et que lEorhse qui vit de sa vie, est
S0 facto infaillible toutes les fois qu’elle enseigne la doctrine
¢t les préceptes qu'il a enseignés lui-méme. M. Denis parait
ignorer que I'Eglise n'a pas d'émperium, et qu'elle ne saurait
Ievendiquer l'infaillibilité 2 titre d'smpérium,; que I'Eglise 7o-
Mane n'est pas ' Eglise, mais seulement #une Eglise particu-



— B —

lieve, faillible comme toutes les Eglises particulieres. Oui, certes,
la vérité chrétienne est vraie en soi; mais ce n’est pas parce
qu'elle passe par la bouche du pape, fat-il Honorius, qu'elle
est vraie; elle est vraie en soi, parce qu’elle sort de la bouche
de J.-C. méme. L'Eglise n’a nullement la mission de se pro-
noncer sur toutes les questions qui surgissent; elle n'a qu'une
mission, celle de transmettre intégralement la doctrine et les
préceptes que le Christ, son Maitre, lui a confiés; rien de plus
et rien de moins. Le dogme n’est pas le dogme parce que
I'Eglise infaillible I'enseigne; le dogme est le dogme parce que
J-C. T’a enseigné, et 1'Eglise n’est infaillible que lorsqu'elle
I'enseigne fidelement et exactement. Le dogme ne tire donc
pas son origine de I'infaillibilité de I’'Eglise ; mais, au contraire,
c’est 'Eglise qui, dans son enseignement, tire son infaillibilité
de linfaillibilit¢ méme du dogme regu de J.-C. et transmis par
elle. M. Denis lui-méme avoue (p. 266): «Je dirai donc avec
raison de I'Eglise qui me présente le dogme, qu'elle est infail
lible nécessairement». Le dogme n'est pas dogme parce qu'il
est présenté par I'Eglise, mais 1'Eglise, quand elle le présente
tel que J.-C. le lui a confi¢, est alors infaillible, et alors seu-
lement. |

Je ne résiste pas au plaisir de citer encore quelques €X-
cellents aveux de l'honorable apologiste. Apres avoir dit que
lidée chrétienne s'est assimilé temporairement des éléments
¢trangers, il ajoute: «Il n'en est pas moins vrai que ces glé-
ments lui sont dtrangers et qu'ils peuvent, par la force de ré
gression égale & la force premiere de progression, créer un
danger pour la vérité. Les chocs en retour sont aussi redou-
tables que les élans démesurés» (p. 281). Tres vrai; mais ceux
qui ont commis «les élans démesurés» et qui ont rendu les
chocs en retour nécessaires, ne sont-ils pas les premiers cot}-
pables? Quant & nous, anciens-catholiques, nous operons la ré-
gression avec toute la prudence possible, puisque, dans chaque
question dogmatique, nous appliquons avec la plus stricte exac-
titude le critérium de l'ancienne Eglise catholique. '

Tres pauvre est I'essai de justification de I'Eglise 1‘om'alﬂe
a propos de la condamnation de Galilée (p. 276), mais tres juste
est la page suivante sur le danger quil y a a confondr'e le
vrai dogme divin avec les explications humaines des the_OIO'
giens: «Les considérations précédentes nous mettent aussi en



— 3835 —

garde contre les tendances exclusivement logiques et dialec-
tiques de la raison raisonnante. Ces tendances consistent a
revétir la Révélation et les Vérités de foi de nos propres con-
ceptions. Souvent il arrive qu'aprés nous en étre pénétrés,
aprés nous les avoir exposées et démontrées & nous-mémes,
nous nous illusionnons au point de croire qu'on ne pourra faire
mieux ni awutrement que nous. Clest un danger trés grave., Il
vient de ce que nous prétons & nos procédés et a nos méthodes,
a4 mnotre dialectique et a notre raison TUimmutabilité que le
dogme seul posseéde. Nous oublions qu’il n'est pas seulement
immuable, mais qu'il est en outre continu et progressif. En cela
il est nécessairement supérieur et plus compréhensif que notre
jugement et nos méthodes, lesquels passeront comme nous. Le
costume que tout esprit, si grand soit-il, apporte au dogme en
le faisant passer par lui-méme, est sujet a la ruine, il ne sau-
rait avoir les attributs divins de la Révélation. L'intransigeance
de certains défenseurs de la vérité chrétienne ne vient-elle pas
de cette confusion, et leurs insucceés ou leurs succes trop
€phémeres n'en sont-ils pas la conséquence? 1l convient d’avoir
une conception de la Révélation et de l'idée chrétienne beau-
coup plus haute » (p. 278). — Et encore: «Nous estimons méme
quil faut a tout prix éviter une sorte de pharisaisme intellec-
tuel extrémement dangereux. Ce pharisaisme consisterait a
agir avec 1'élite des philosophes dont nous parlons, comme si
tout le monde devait penser le dogme, aimer le christianisme,
aller & Jésus-Christ et servir son Eglise de la fagon exclusive
qu'on les aime et les sert soi-méme! La lettre que nous sui-
vons doit-elle étre l'esprit de tout le monde? N'élevons jamais
nos habitudes, nos procédés et nos méthodes a la hauteur du
dogme lui-méme: surtout ne leur attribuons pas de notre propre
autorité 'immutabilité, I'infaillibilité et la pérennité qui n’ap-
partiennent qu'a lui» (p. 295).

Bref, la nouvelle Apologétique de M. Denis contient de
bonnes choses et de mauvaises. Les bonnes ne sont pas de
lui; ce sont des restes des anciennes doctrines qui avaient cours
dans Pancienne Eglise, Mais les choses propres & M. Denis ne
Peuvent que compromettre gravement la nouvelle Apologétique
et 'Eglise méme. Quand M. Denis dit: «C'est un véritable ren-
versement de méthode que nous pratiquons » (p. 152), il dit
Plus vrai qu'il ne pense, mais a4 son détriment. Ce qui frappe



— 536 -—

dans sa méthode, c’est d’abord l'absence de U'Ecriture sainte
et de I'exégeése; chose incroyable dans une apologie du chris-
tianisme! C’est ensuite l'absence presque totale de [’histoire
du christianisme et de I'Eglise; et, dans les quelques passages
ol quelques détails sont mentionnés, c’'est arbitraire, la fan-
taisie et 'erreur. De plus, la raison est repoussée et amoindrie
le plus possible sous prétexte que la dialectique est creuse;
et par quoi la remplace-t-on? par le sentiment tel quel, source
de contradictions d’autant plus profondes que les sentiments
ne se discutent pas. Et pendant qu'on 6te a4 la raison et a la
science leur valeur apologétique, on cherche a ériger en science
une prétendue psychologie, qui n’est que le sentiment, isolé de
la raison et de la science, 'amour sans autre lumigre que ses
propres ténebres, sans autre critérium que ses propres caprices.
Selon M. Denis, c’est le salut; selon nous, c’est la consécration
de la déraison, en attendant la folie mystique & courte échéance.
Dieu veuille que nous nous trompions! E. Micuaub.




	La nouvelle apologétique dans l'Église romaine

