Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Quelgues sophismes théologiques [suite]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403449

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 494 —

QUELQUES SOPHISMES THEOLOGIQUES.

(Suite ).

IV. — Le dogme et l'autorité de I'Eglise.

C'est un lieu commun, chez les protestants et en général
chez tous les écrivains qui ne connaissent pas exactement le
catholicisme, de croire que, dans le catholicisme, c’est I'Eglisc
qui fait les dogmes; que le pape n'a qu'a définir telle doctrine
qui lui plait, relative a la foi et aux moeurs, pour qu'elle devienne
ipso facto un dogme de foi et qu'elle fasse partie du dépdt des
vérités réveélées par le Christ. On lit, par exemple, dans la
Semaine religieuse (protestante), de Geneve, du 2 avril 1898,
que, chez les catholiques, le pouvoir ¢labore la croyance.

Il faut avouer que la théologie romaine n'a que trop con-
tribué a faire naitre et a répandre cette erreur. En enseignant
quon peut nier une doctrine sans étre hérétique, tant gu'elle
n'a pas été définie par I'Eglise, mais qu'une fois la définition
formulée, toute attaque contre elle est hérétique, les théologiens
romains ont donné & croire que le dogme dépend entieérement
de la définition de I'Eglise; que clest elle qui fait qu'une doc
trine est de foi catholique; que la dogmatisation d'une veérité
est completement au pouvoir des évéques, et méme maintenant
au pouvoir du pape seul; que c’est en cela que consiste 'infail-
libilit¢ de I'Eglise et du pape. Ce sont la des idées courantes
dans le monde catholique-romain; et les théologiens des autres
Eglises qui se nourrissent des livres romains, sont naturelle-
ment disposés a professer ces idées.

Pour montrer combien elles sont erronées, rappelons les
enseignements de l'ancienne Eglise catholique. D’apres ?es
enseignements, il faut distinguer: 1° I'objet de la foi subjective

Y Voir la Rewue davril 1899, n® 26, p. 310-326.



495 —

et son motif; 2° les sources de la foi objective et son critérium.
— La vertu de foi, ou foi subjective, a pour objet tout ce qui est
révelé par Dieu et cela seulement. Donc ce qui fait qu'une
vérité est un dogme, c’est qu’elle est révélée par Dieu: qu'elle
soit en elle-méme de 'ordre naturel, comme l'existence de Dieu,
ou de l'ordre surnaturel, comme la présence de J.-C. dans
l'eucharistie, peu importe; c'est en tant qu'elle est révélée,
quelle est crue, et non en tant qu'elle appartient a tel ou tel
ordre de vérité. — On voit des lors le motif de la foi, motif
pour lequel la raison et la volonté adhérent & telle vérité révélée :
ce motif est la véracité de Dieu révélateur. Voila pourquoi la
foi implique la certitude. Son motif ou son fondement est inébran-
lable, Dieu ne pouvant ni se tromper ni nous tromper. — Les
sources de la foi objective ou du dogme sont I'Eglise et 'Ecri-
ture. Je prends ici le mot «source» non dans le sens de source
premidre: car la source premigre et unique du dogme est Dieu
seul. Je prends ce mot dans le sens de source seconde ou canal.
Les canaux par lesquels la vérité révélée ou le dogme découle
de Dieu jusqu'a nous, sont 'Eglise et 'Ecriture: d’abord 'Eglisc,
société des apotres et des disciples; car c'est a elle que J.-C.,
Dieu incarné, a confié directement sa doctrine, ses préceptes,
s¢s moyens de salut; ensuite 'Ecriture, car I'Ecriture (qui ne
vient pas de J.-C. méme, mais de ses disciples) a été sanctionnée
tomme canonique par 1'Eglise méme, qui y a reconnu les en-
seignements de J-C. On le voit, il est impossible de séparer
le N. T. soit de I'Eglise, qui en est non pas lauteur, mais
linterprete et la gardienne; soit de la tradition universelle, oil
S¢ trouvent consignées les croyances primitives de I'Eglise,
celles que 1'Eglise a professé¢es unanimement, toujours et par-
tout. C'est dans ces deux sources qu'est contenue la révélation
chrétienne intégrale. — Comment cette révélation est-elle connue
¢t d'apres quel critérium ? Sans doute chacun peut étudier 2
S0n gré cette révélation, et méme ne suivre dans cette étude
que son propre arbitre, sa propre direction, et ne s’en rap-
Porter qu'a son examen individuel. Clest & ses risques et périls:
chacun peut réussir, chacun peut échouer. Les divisions et
les contradictions des libres-penseurs et des protestants, méme
Cfoyants, sont 1a pour montrer les résultats de cette méthode
et de ce critérium. Les catholiques de l'ancienne Eglise, tout
®0 pratiquant aussi les libres recherches (certes, les Peres en



496 —

ont donné des preuves), ne se sont pas bornés a ce procédé;
ils en ont encore appelé par dessus tout & «ce qui a été cru
partout, toujours et par tous ». Quine voit que cette universalité,
cette constance, cette unanimité de la croyance offrait et offre
encore plus de garanties d'exactitude, pour la connaissance
objective du fait de la révélation chrétienne, que le simple
arbitre de chacun? Un individu isolé peut se tromper aisément;
tandis que toutes les Eglises particulieres, attestant le fait de
leur croyvance constante et unanime, ne peuvent pas, humaine-
ment, se tromper. Donc le critérium catholique bien appliqué
est manifestement infaillible ; et quand il est appliqué par I'Eglise
méme, dans un concile cccuménique, cette définition du concile,
ratifiée ensuite par toutes les Eglises particulieres orthodoxes,
est évidemment, lui aussi, infaillible, indépendamment de 'assis-
tance promise par J.-C. & ses fideles disciples. Quoique tres
incompletes, ces notions sur le critérium catholique peuvent
suffire ici, pour en faire ressortir non seulement la logique,
mais encore la supériorité sur le critérium protestant et sur le
critérium papiste.

Dong, il faut bien distinguer ce qui fazt un dogme, et ce
qui fait connaitre un dogme. Ce qui fait un dogme, c'est
Pautorité méme de J.-C., et non 'autorité de 'Eglise. L'Eglise,
en effet, n'a pas pour mission de faire des dogmes, mais seule-
ment de les faire connaitre, en préchant ce que J.-C. lui a
enseigné. L'autorité, en vertu de laquelle le dogme s'impose
aux fideles, n’est donc pas l'autorité de 'Eglise, mais seulement
Pautorité de J.-C. révélateur et docteur.

Un dogme n'est donc pas un dogme parce qu'il est déﬁ_ﬂi
par I'Eglise; il est dogme parce qu'il vient de J.-C. L'Eglise
I'a defini parce quil est déja dogme avant la définition; elle
n'aurait pas pu le définir comme dogme s'il ne venait pa.S.de
J.-C. méme; sa provenance divine est antérieure a sa définition
par 'Eglise. La définition de 1'Eglise le fait comnailre comme
dogme a ceux qui ne le connaissaient pas encore COmme tel,
mais elle ne le fait pas.

L’Eglise n'a donc pas le droit de définir comme dorgm'(’j
tout ce qui peut plaire & ses théologiens; elle ne peut defint!
que ce qui a été enseigné par J.-C., et par conséquent (_:ela
seulement qui a été cru des le principe par toutes les Eglises



— 497 —

apostoliques et par toutes les Eglises issues de ces dernieres,
restées fideles a la foi primitive une et universelle,

Mais, dit-on quelquefois, telle question relative & un dogme
ou & un précepte divin est trés intéressante en elle-méme; les
chrétiens ont le droit de vouloir la résoudre, et s’ils sont divisés
entre eux a son sujet, pourquoi I'Eglise n'aurait-elle pas le
droit de faire cesser ces divisions, peut-étre dangereuses, par
une définition stricte, vraiment dogmatique et obligatoire pour
tous? — Non, I'Eglise n’a pas ce droit; on ne voit nulle part,
ni dans UEcriture, ni dans la tradition universelle, que J.-C.
le lui ait donné et que les apdtres l'aient jamais revendiqué
et pratiqué. On y voit, au contraire, que I'Eglise n'est que la
gardienne des enseignements de J.-C. et qu’elle ne doit enseigner
que ce que J.-C. lui a enseigné: docentes eos servare ownia
quecumque mandavi vobis. Du moment que J.-C. a jugé & propos
de ne pas révéler cette question, I'Eglise n’a pas le droit de
le suppléer et de le corriger. Elle n'est pas une révélatrice,
mais, je le répete, une gardienne. Que les fideles cherchent a
pénétrer les mysteres révélés, ils sont libres de le faire; mais
leur devoir est de se résigner A leur impuissance s'ils sont
impuissants, et 4 se tolérer les uns les autres s'ils sont divisés.
La question non révélée est secondaire: car, si elle importait
au salut, J.-C. l'aurait révélée. S’il ne I'a pas fait, c’est qu'on
peut se sauver sans elle. Ne soyons pas plus «sages» que
Wi oportet sapere ad sobrietatemn. Résignons-nous aux condi-
tions et aux obscurités de la vie terrestre. Usons de notre
sagesse chrétienne pour rester unis dans la foi une, libres dans
les opinions discutables et douteuses, charitables partout et
toujours. Tel est le véritable esprit chrétien: solliciti servare
unitatem Spiritus in vinculo pacis (Ephes. IV, 3).

On ne saurait assez le méditer et le redire: non, I'Eglise
N'a pas pour mission de définir ce que le Christ n’a pas révélg,
ni de satisfaire la curiosité de I'esprit humain en face de tous
les mysteres religieux. Elle peut expliquer la foi toujours crue,
Mais elle ne peut pas l'allonger; elle peut 'expliquer dans la
Mmesure des lumieres positives de la révélation et de la science,
mais non au dela de cette mesure, ni au gré des ardeurs des
partis et des écoles.

Cette doctrine de I'ancienne Eglise était encore enseignée
en France au XVIIe siecle. Effectivement, Pavillon, évéque

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1899, 33



— 498 —

d’Aleth, s’élevant contre les prétentions du pape Alexandre VII
et du parti ultramontain, s'est exprimé ainsi dans son mande-
ment du 1® juin 1665: «Que la soumission qu'on rend aux
décisions de V'Eglise se remferme dans les vérités réuvélées, et
que c'est a celles-la seulement qu’elle assujettit entierement la
raison. [Les auilres vérités n'étant point absolument nécessaires.
Dien w'a point laissé d’awulovilté infaillible pour les comnailre.
Quand TI'Eglise juge si des propositions ou des sens hérétiques
sont contenus dans un livre, et si un auteur a eu tel ou tel
sens, elle w'agit que par unc lumicre humaine: en quoi fous
les théologiens conviennent qu'elle peut étre surprise. Partant,
sa seule autorité ne peut captiver notre entendement, quoiqu'il
soit vrai de dire qu'il n’est point permis de s'élever téméraire-
ment contre ses jugements, vers lesquels on doit témoigner son
respect, en restant dans le silence.» Et cette doctrine fut sous-
crite par les évéques de Beauvais, d'’Angers et de Pamiers,
Evidemment le silence que recommande 1'évéque d'Aleth dans
sa derniére proposition, comme preuve de respect, n'est de sa
part qu'une opinion particuliere. [’histoire de I'Eglise est
remplie, au contraire et heureusement, de ruptures de silence
contre les papes et contre les conciles, quand ils ont attaqué
la vérité.

On voit donc combien sont peu fondés les reproches d'autori-
tarisme qui nous sont adressés par ceux qui nous accusent de
soumettre J.-C. & I'Eglise, de livrer les enseignements du Christ
a la hiérarchie, d'imposer aux fideles le joug d'une unité théo-
logique fausse et tyrannique, de ne pas précher la grande
liberté réclamée par l'esprit humain contre tout dogmatisme.
Ce sont des accusations banales et vides. Loin de soumettre
J.-C. a I'Eglise, nous soumettons I'Eglise a J.-C. ILoin de livret
les dogmes a l'arbitraire de la hiérarchie et de qui que ce 01,
nous les déclarons obligatoires pour tous les membres de I'Eglise,
quels qu'ils soient. L'union que nous désirons rétablir entre
les Eglises chrétiennes n'est nullement I'union #kéologigue, qui
n'est pas possible, mais 'union dogmatique, qui seule est pos
sible: car autant la théologie, comme science, doit étre variée
dans ses opinions, autant le dogme, comme doctrine divine,
doit étre un et le méme pour tous les chrétiens. Aucun théo-
logien n’a le droit de s'imposer & d’autres théologiens, mais
le Christ s'impose de lui-méme, lui et ses enseignements, a tous



— 499 —

ses disciples. Telle est la vraie liberté des enfants de Dieu:
elle ne se trouve que dans la vérité, veritas liberabit.

C'est en vain que certains protestants font de temps en
temps '¢loge des contradictions dogmatiques qui troublent leurs
Eglises, parlent des bienfaits de ces divisions, montrent comme
désastreuse et mortelle toute unité dogmatique, etc, Il faudrait
pourtant en finir avec ces banalités. Tout le monde est d’accord
qu'en matiere de théologie, la théologie étant une science, les
discussions sont inévitables et peuvent étre éminemment utiles.
Mais, si nous donnons raison aux protestants sur ce point
contre la tyrannie des congrégations romaines et des conciles
papistes, nous maintenons énergiquement, d'autre part, la
nécessité d'un dogme un et universel, d'une base dogmatique
divine et inattaquable. Bien plus, nous disons que cette base
a toujours existé dans I'Eglise du Christ, bien avant les con-
ciles cecuméniques; qu'on la voit clairement dans les épitres
de St. Paul, ot les fideles sont représentés comme un seul corps,
et ot I'Eglise apparait comme un seul édifice, un seul bercail,
un seul peuple, le peuple de Dieu, ayant un seul Esprit, une
meéme foi, une méme espérance, un méme baptéme et une seule
tete,le Christ. Cette description, par St. Paul, d'une Eglise une et
universelle, professant une méme foi une et universelle, est le
contraire méme des Eglises divisées que glorifient les pro-
testants en question. Heureusement, beaucoup de protestants
commencent 4 se scandaliser de ces contradictions sur 'essence
méme du christianisme, et 4 comprendre la nécessité et la
beauté de 1'unité de la foi objective: avec ces derniers, il y
aura entente tot ou tard.

Quon veuille bien le remarquer, cette unité de la foi objec-
tive, telle que nous l'avons expliquée, n'est nullement le pro-
duit de 1a contrainte, mais seulement de la libre conviction,
€clairée par la raison: car la raison, lorsqu’elle pratique exacte-
ment le critérium catholique, constate, avec toutes les garan-
tl_es historiques possibles, quelle a été la foi de 'Eglise primi-
tive et par conséquent quelle a été la doctrine enseignée par
J"'C_- Je n’ai point a réfuter ici les futiles objections tirées de
Lorigine et de 1a composition des évangiles, etc.; grace a Dieu
® 4 la science, elles sont réfutables et réfutées. J'ai seulement
& démontrer que 'union des Eglises, telle que nous la désirons,
4 savoir dans la profession de la foi de ancienne Eglise, n’est



— 500 —

nullement autoritaire et impossible, mais parfaitement sensée,
offrant toutes les garanties désirables de raison, de foi chrétienne
et de vraie liberté,

V. — Le dogme, la tradition et les conciles.

On voit déja par ce qui précéde combien se trompent ceux
quinous reprochent de maintenir «les absurdités de la tradition »
et «l'autoritarisme des conciles cecuméniques ». Ces griefs sont
des phrases retentissantes et rien de plus. Voyons en effet les
choses de pres.

Il ne s'agit pas ici de la tradition en général, ni des tra-
ditions chrétiennes ou plutdt ecclésiastiques, particulieres a tel
lieu et a telle époque, mais uniquement de la tradition ecclé-
siastique wuniverselle.

Les anciens-catholiques n'ont pas a défendre la tradition
en général: elle se défend suffisamment par elle-méme, en ce
sens que l'individualisme absolu et sans traditions est toujours
incomplet, faible, anormal par quelque endroit, souvent excen-
trique et déséquilibré. Dans la vie privée, dans les sciences,
dans les lettres, dans les arts, le manque de traditions se fait
toujours sentir, et a son désavantage. Jamais les bonnes tra-
ditions n’ont nui au génie; au contraire, elles l'ont dirigé et
préservé du mauvais gofit, pour ne rien dire de plus. 1l en est
de meéme en religion, et c'est avec un parfait bon sens quil
est dit dans UEcriture: Judicium patris audite, filit. Et encore:
State et tenete traditiones quas didicistis sive per Sermonent,
sive per epistolam nostram (II Thess. I, 14). Les saines tra-
ditions n'empéchent pas linitiative; elles la réglent seulement
et la rendent plus efficace et plus puissante. Méme dans le
protestantisme, qui passe pour représenter l'individualisme ab-
solu, les individualités les plus puissantes sont précisément celles
qui savent utiliser les forces de la tradition.

Quant aux traditions ecclésiastiques particulieres & un pa
ou & une €poque, elles peuvent renfermer des choses fort I'GSPGF'
tables comme aussi des choses erronées et regrettables. jamals
les anciens-catholiques ne s'en sont portés garants d'une mal}lléfe
aveugle. Lorsqu'ils défendent la tradition, c'est dela tra(.ilfflOﬂ
universelle seule quil s'agit, et non de telles ou telles traditions
locales particulieres. Tout le monde sait que celles-ci peuveﬂt

ys



n'etre que des légendes, des superstitions, des abus. Méme dans
I'Eglise romaine, si le clergé les a souvent exploitées, il est,
d'autre part, des historiens qui n’ont pas hésité a les combattre;
rendons justice, en passant, & M. 'abbé Duchesne sur ce point 1).
Les protestants qui prétextent ces traditions particulieres pour
attaquer le principe de la tradition en général et les traditions
universelles de I'Eglise, manquent manifestement de logique.
Il est étrange, vraiment, qu’ils attaquent les Péres en bloc et
qu'ils se refusent a distinguer dans la patristique les passages
olt les Péres parlent comme docteurs privés, et ceux ol ils
parlent comme témoins de la foi universelle de I'Eglise. Rien
de plus simple, cependant, que cette distinction; rien de plus
facile a4 constater. 11 va de soi qu'aucun Peére ne saurait étre
défendu quand il émet des opinions particulieres erronées; mais
ne va-t-il pas de soi également qu'il mérite créance lorsqu’il
affirme ce que I'Eglise de son temps croit et ce qu'elle a tou-
jours cru? Cette affirmation est purement historique; ce n'est
ni de la métaphysique ni de I'abstraction, et des dissertations
a4 perte de vue ne sont nullement nécessaires pour s'assurer
de 'exactitude d’'une affirmation aussi simple. Le théologien
anglican qui écrivait derniérement: «Patristic tradition is to
real Christianity just what astrology is to astronomry ®)», n'a
¢vidlemment jamais étudié la patrologie au point de vue que
nous indiquons. Clest ainsi que les préjugés les plus erronés
et les plus injustes s'entretiennent et se répandent.

Ainsi donc, d'une part, nous reconnaissons que certaines
traditions spéciales des Eglises d’Afrique, d’Espagne, des Gaules,
etc., ne sauraient faire ni loi ni foi; que certaines opinions
barticulizres de Tertullien, de Cyprien, d'Origene, d’Augustin,
¢, comme aussi de tous les autres Peéres, peuvent étre
taxées d'exagération et méme d’erreur. Mais, d’autre part, nous
Maintenons qu'il v a des traditions universelles admises par
toutes leg Eglises orthodoxes particulieres, et nous disons que
Ces traditions doivent étre traitées avec tout le respect qu'elles
méritent, e principe de la tradition ainsi comprise a d’autant
Plus de valeur dans I'Eglise chrétienne, qu’il se trouve déja
E}pp_li%é & l'origine méme de I'Eglise et que la canonicité des
tCrits du N. T. repose sur lui.

—

') Voir la Revue de janvier 1899, p. 16I-165.

Y} Church Gaszeite, 14 janvier 1899.



— 502 —

Tel est 'enseignement de I'histoire vraie. Les protestants
impartiaux que l'esprit de parti ne fait pas dévier le recon-
naissent. Ainsi s’exprime M. E.-H. Vollet, au sujet de la régle
de foi et de la tradition, dans I'Eglise primitive: «Cette régle,
destinée a assurer l"uwnilé dogmatique, consistait, non dans un
formulaire officiellement rédigé, mais dans toute une série
d'articles que chacun était libre d’exprimer comme il I entendait,
@ la condition de ne point altérer le fomd. Il ne faut point la
confondre avec le Symbole, courte confession de foi qui devait
étre faite par ceux que 'on baptisait. Le symbole était une
formule, mais cette formule différait dans les diverses com-
munautés, chacune y ajoutant les articles qu’elle croyait devoir
faire ressortir, a cause des conditions particulieres dans les-
quelles elle était placée, surtout a cause du voisinage de cer-
tains partis hérétiques. La régle de la jfoi w'était point tirée
de Uinterprétation des saintes Ecritures, car les livres du N. T.
n’'étant point encore rassemblés, n'étaient répandus qu'isolé-
ment. Elle était empruniée it la tradition apostolique, c'est-a-dire
a ce qui s'était propagé, sous ce nom, dans les communautes
chrétiennes. En cas de doute ou de contestation, on s'adressait
ordinairement aux Lglises apostoliques, c'est-a-dire aux Eglises
dont le siege avait été ou était censé avoir été occupé par les
apotres (Jérusalem, Antioche, Alexandrie, Rome, Ephése), et qui,
pour cette raison, semblaient avoir été constituées dépositaires
et gardiennes de leur doctrine 1)».

M. Ménegoz a aussi avoué que 'autorité de 'Ecriture repose
sur celle de I'Eglise ?), et méme que les évéques anciens ont
eu un réel sentiment de 1'histoire en recueillant les livres cano-
niques %. Or, s'il en a été ainsi, pourquoi les évéques de tout
le monde orthodoxe, unis a leurs prétres et a leurs ﬁdéle?s,
n'auraient-ils pas ce méme sentiment de lhistoire, lorsqu'ils
constatent la foi constante, universelle et unanime de t'Oute’S
les Eglises particulieres orthodoxes? Les protestants qul _Pl'e'
ferent a de telles garanties historiques l'arbitraire de la crithu'e
individuelle, ne semblent-ils pas a leur tour manquer de flair
historique?

" La Grande Encyclopédie, art. Lglise; Paris, rue de Rennes, 61.
%) Revue chrétienne, février 1899, p. 98.
%) 7bid., p. 100 et 102.



-— 503 —

On voit par cet exposé combien les défenseurs de 1'uni-
versalisme chrétien, c'est-d-dire du vrai catholicisme, sont éloi-
gnés de la théorie romaniste d'apres laquelle le dogme prime
I'histoire. Des théologiens romanistes, en effet, ont 0sé enseigner
que ce n’est pas a l'histoire & controler les dogmes définis par
leur Eglise, mais que ce sont leurs dogmes qui doivent servir
a corriger l'histoire et & la plier a leurs exigences: «Das Dogma
iberwindet die Geschichte 1)!»

Les griefs des protestants contre les conciles cecuméniques
ne sont pas plus fondés que leurs griefs contre le principe de
la tradition. Ils se figurent que, d'aprés U'enseignement catho-
lique, un concile décoré du qualificatif d'cecuménique est mé-
caniquement infaillible, dés qu'il se met a discuter et & définir
avec 'approbation du pape; que tout ce qui est affirmé et pro-
duit dans ce concile est de foi; que toutes les questions reli-
gieuses possibles peuvent lui étre proposées; qu'il a le droit
de s’en saisir et de les résoudre a son gré; et que ses déci-
sions, quelles qu’elles soient, sont d'elles-mémes irrévocables,
dogmatiques et infaillibles.

Or, ce sont 1a de grossieres erreurs. Il n'y a pas plus de
meécanique ni d’ex opere operato dans les conciles cecuméniques
que dans les sacrements. Il n’y a pas plus d'infaillibilité ex
Opere operato qu'il n'y a de grace produite ex opere operato.
Un concile cecuménique n'est cecuménique qu'a des conditions
positives et précises; de plus, un concile cecuménique n'est
infaillible qu'a des conditions également positives et précises.

Pour étre réellement ecuménique, il doit réellement repré-
senter I'Eglise universelle, c'est-a-dire: 1° il faut que tous les
Teprésentants des Eglises particulieres (non officiellement héré-
tiques) soient convoqués et (autant que possible) représentés;
2° il faut que ses délibérations et ses décisions soient libres;
3° il faut que ses définitions soient controlées et ratifiées par
UEglise universelle, Pourquoi ce contrdle et cette ratification?
Parce qu'un concile n’est jamais, quelle que soit sa composition,
Une représentation adéquate de I'Eglise, et que c’est a I'Eglise
Méme et non & une partie de 'Eglise que le dépot de la réve-
%ation chrétienne a été confié. En outre, aucun €évéque n’est
faillible, et il est nécessaire de voir, aprés le concile, si chaque

—

——

Y CL. Dewtscher Merkuy, 4 mars 1893.



— b04 —

évéque a témoigné exactement de la foi de son Eglise et s'il
n'a pas failli sur quelques points.

Pour étre réellement 7nfaillible, le concile doit, de plus, ne
définir que ce qui a été cru partout, toujours et par toutes les
Eglises particulieres orthodoxes: car une vérité n'est pas de
foi parce qu'elle a été définie par un concile méme cecuménique;
mais le concile n'a le droit de la définir que lorsqu’il a d’abord
constaté historiquement qu’elle vient de J.-C. et qu'elle a été
crue comme telle constamment, universellement et unanimement.
Du moment qu’il enseigne ce que J.-C. méme a enseigné, il est
infaillible. On voit que son infaillibilité, loin de le dispenser de
chercher dans la tradition universelle et dans les Ecritures ce
que le Christ a confié a son Eglise, lui impose le devoir de
faire cette recherche, et de la faire a la lumiere infaillible du
critérium catholique. On voit, é¢galement, qu’'une définition, pour
étre cecuménique, ne saurait étre prise & la majorité des Eglises
seulement, mais qu'elle doit I'étre a I'unanimité, toutes les Eglises
orthodoxes ayant le droit et le devoir de témoigner de leur
foi traditionnelle. Une Eglise particuliére qui a été tenue pour
orthodoxe depuis son origine, ne saurait un beau jour e&tre
déclarée hérétique, si elle ne fait que persévérer dans sa foi
primitive. La foi qui a été orthodoxe des le principe et qui
ne change pas, reste évidemment orthodoxe; ceux-la, au con-
traire, seraient hérétiques, qui la taxeraient d’hérésie,

Il est donc évident, d’apres la doctrine catholique, que Ie
concile cecuménique ne doit pas étre séparé de IEglise uni-
verselle, et que ni le concile ni 'Eglise ne peuvent se dispenser
de suivre la regle de la foi catholique : guod ubique, quod Semper,
quod ab ommnibus creditum est. 11 est évident qu'au fond lfi
concile se borne A étudier les questions, & recueillir les temor
gnages des Eglises et de leurs représentants et a rédiger les
canons, soit doctrinaux, soit disciplinaires, qui lui paraissent
les plus utiles a I'Eglise. Mais s¢ la rédaction des articles 'dé
foi et des formules de foi est I'ceuvre du concile, la définition
méme des vérités de foi apparvtient & toute ! Eglise, qui a tow
jours le droit, aprés le concile, de se prononcer sur 'exactitude
ou linexactitude des articles et des formules, c'est-a-dire sur
le fait de leur conformité ou de leur non-conformité avec la
foi constante, universelle et unanime de I'Eglise. Que de COI}’
ciles plus nombreux, par exemple, que le II° concile cecume-



— 5056 —

nique (381), ont erré dans la foi et ont été heureusement dés-
approuvés et cassés ensuite par 1'Eglise méme! Le concile
wcuménique n'est donc infaillible que de linfaillibilité méme
de 'Eglise, et 'Eglise ne peut jamais se dessaisir ni de ses
droits ni de ses devoirs.

Mais, dit-on, les conciles cecuméniques ont prodigué les
anathémes contre les pérsonnes; étrange maniére d’avoir raison!
— Qui ne sait que des anathémes contre les personnes ne sont
pas des dogmes? Chaque pays, chaque époque a sa maniere
de s’exprimer. Nul n’est obligé aujourd’hui de recourir a ce
procédé.

Mais des théologiens, dans ces conciles, ont émis des appré-
ciations inexactes soit sur des personnes, soit sur des faits. —
Qui ignore que ces appréciations inexactes ne sont pas des
dogmes, et que, loin de nous en déclarer solidaires, nous les
repoussons?

Mais ces conciles sont remplis de compromis; or les com-
promis des siecles passés ne sont plus soutenables aujourd’hui.
— Sans doute il v a eu, dans tous les conciles, des compromis
inévitables, pour concilier autant que possible les intéréts reli-
gieux de toutes les Eglises particulieres; mais ces compromis
ne portaient que sur les matieres de discipline, de cérémonies
liturgiques, d’administration, de hiérarchie, sur les mots a em-
ployer pour exprimer le plus opportunément les idées, etc., en
un mot sur des choses purement humaines et de soi changeantes.
Tous ces compromis, qui sont la partie faible des conciles, n'ont
de valeur que pour le temps pendant lequel les motifs qui les
ont inspirés sont admis. On peut toujours mieux faire dans Ia
suite. Mais, d’autre part, c’est un fait & constater que, lorsqu'il
a4 €t¢ question de définir un dogme, on a commencé, dans tous
les conciles cecuméniques, par attester sans aucun compromis
la foi de toutes les Eglises particulieres sur le point en question:
la vérité¢ définie n’a donc pas été elleeméme un compromis, mais
une vérité crue toujours et partout; les termes employés pour
Cette définition, les formules préférces par la majorité, sont, il
&t vrai, des choses humaines que l'on ne saurait confondre
avec la vérité meme qui y est exprimée. Tel est le point de
Ve catholique auquel il faut se placer pour apprécier exacte-
Ment Phistoire et la vraie portée des conciles cecuméniques.



— 506 —

VI. — Le dogme, le sentiment et I'expérience.

Py

Lorsque les protestants ont commencé a s'élever contre
les dogmes comme tels, ils ont cherché a les remplacer par le
sentiment: de 14 est né le sentimentalisme dit théologique, par
lequel on a essayé de combattre le dogmatisme et 'intellectua-
lisme. Puis, le sentimentalisme n'ayant pas réussi a mettre
d'accord les combattants, et n'ayant produit, en somme, que
des résultats peu efficaces, on lui a substitué Uexpérimenialisne.
C'est le systeme aujourd’hui en vue. On ne parle plus gueére
du christianisme sentimental, mais du christianisme wvéczz. On
ne dit plus guére que le Christ est une lumiére, mais on répete
qu'il est une vie et une expérience. De méme que le Christ
a expérimenté, pour son propre compte, son sentiment de filia-
tion par rapport a Dieu son Pere, et qu'il en a tiré comme
conséquences les enseignements qu 'il a préchés a ses disciples;
ainsi, puisqu’il est notre modele, devons-nous expérimenter, en
chacun de nous, dans notre conscience, ce méme sentiment de
filiation par rapport 4 Dieu notre Pere; et c'est de ce senti-
ment, de cette expérience personnelle, de cette vie de notre
conscience individuelle que nous tirerons nos lumiéres, nos
croyances, notre foi. Tel est le systeme théologique aujourd’hui
a la mode.

« La foi entierement subjective, dit M. Ch. Grosclaude, n¢
peut étre produite que par des expériences personnelles, libre-
ment faites, et que personne ne saurait contester ou nier; elle
se résume dans le don du ceceur Y).» Et d’apres le Progrés relt-
grenx, de Geneve, du 28 janvier 1899, le programme de la nou-
velle école (dite expérimentale) consiste «a fiver les données
de la dogmatique de I'expérience de la conscience chrétienne».

Certes, nous admettons tous le sentiment, I'expérience, la
conscience, la vie; nous en proclamons tous la nécessité indis-
pensable: car une religion, sans ces choses, n'est pas une reli-
gion. Reconnaissons méme que les intellectualistes d’autrefois
ne les ont pas niées, mais seulement laissées dans une ombre
trop grande: car on ne serait pas «intellectuel», si 'on mé-
connaissait l'intelligence au point de ne pas comprendre que
rien n'est rationnel comme le vrai sentiment et la vraie vie.

s e , T . . : 0.
Y Exposition et critigue de I Ecclésiologie de Calvin, p. 80; Genéve, 189



— 507 —

Donc 1a4 n'est pas la question. Mais la question est de savoir
si le sentiment est tout, et s'il remplace 'idée; si 'expérience
est tout, et si elle rend inutile la doctrine; si la vie est tout,
et si elle est exclusive de tout dogme. En outre, la question
est de savoir si le sentimentalisme est une regle et un crité-
rium, sil'expérience est, comme on le dit, la source des données
dogmatiques. Telles sont les deux questions véritables qu'il
faut regarder en face et serrer de pres.

A la premieére nous répondons: Non, le sentiment, I'expé-
rience et la vie ne sont pas tout. En saine psychologie, le
sentiment consciencieux présuppose la pensée et U'idée, nikil
amatum nisi precognitume, sans idées claires, pas de sentiments
préecis et fermes; sans principes positifs, pas de vie droite et
féconde. Donc il faut une doctrine, des principes, en un mot
des dogmes. Autant on doit repousser le faux dogmatisme, autant
on doit admettre le vrai: car le vrai dogme est aussi nécessaire
que le vrai sentiment.

Mais c’est surtout & la seconde question qu'il faut répondre ;
car elle est plus grave. Qui ne sait que les choses de senti-
ment ne se discutent pas, et que, si I'on n’a pas d'autre regle
et d'autre critérium pour connaitre la vérité religicuse et la
distinguer de I'erreur, c’en est fait de la bonne direction de
notre vie? Etre a la merci du sentiment, c'est étre livré a tout
vent de doctrine et & toutes les aberrations mystiques possibles.
Proclamer Pexpérience individuelle source des données dog-
matiques, me semble, disons le mot, incroyable et effrayant, si
Pon veut réfléchir un instant & tout ce que renferme cette con-
ception. Que de gens de parfaite bonne foi n’ont d’autres expé-
riences que le doute, Iincertitude, l'incrédulité méme, ou encore
les visions, les superstitions, les folies mystiques! Quels dogmes
Ces gens-1a tireront-ils de leurs expériences de conscience? Je
le répete, Cest effrayant. Voila pourtant a4 quels abimes on
aboutit, lorsqu'on veut & tout prix écarter les dogmes et les
confessions de foi, et se contenter, dans la question de I'union
des Eglises, de la simple confraternité de sentiment.

‘ En présence de ce désarroi des sentimentalistes et des expé-
fimentalistes, nous affirmons plus hautement que jamais, nous
anciens~catholiques, I'absolue nécessité de 1'unité des ceeurs et
des Consciences, non pas dans l'abdication des droits de l'intelli-
sénce, ni dans l'adhésion aux meémes opinions théologiques,



— 308 —

mais dans la profession de la méme foi objective, c’est-a-dire
dans la profession des enseignements mémes de J.-C., crus tou-
jours et partout par 1'Eglise universelle.

VII. — L’'union dans la liberté et la liberté dans 'union.

En ce qui concerne 'union des Eglises dans la foi une et
universelle, quelques esprits s'imaginent volontiers que cette
profession des mémes dogmzes devra mettre fin 4 toutes les
discussions théologiques qu'on a vues jusqu'ici, et que désor-
mais les théologiens devront, sinon s'endormir sur leur pro-
fession de foi, du moins ne plus se permettre aucun débat sur
les matiéres théologiques.

Ces esprits par trop pacifiques caressent une idylle qui
n'est pas de ce monde. En dehors des paroles de la vie éternelle
que nous a enseignées le Christ, le reste a été livré aux dis-
putes des hommes. Ce champ ouvert a tous ne saurait étre
fermé par personne.

D’ailleurs, autant I'union et la paix sont nécessaires dans
la foi objective, c’est-a-dire dans la profession méme de la
doctrine du Christ, une et identique pour tous les vrais chré-
tiens, autant 1'uniformité dans les choses humaines serait fatale
a Tesprit humain, qui a besoin d'étre toujours tenu en éveil
par des opposants, de renouveler sans cesse ses points de vue,
de passer ainsi continucllement en revue les innombrables et
inépuisables aspects des choses et des questions. Cette variét
des opinions, cette multiplicité des efforts, cette mise en lumiere
vraie d’une quantité de choses oubliées, ou encore inconnues,
ou mal connues, sont, avec l'union dans la foi, la vraie vie
spirituelle, qui est un résultat de l'un et du multiple, et qui par
conséquent ne saurait se passer ni de I'un ni du multiple.

En outre, il en est des dogmes comme de toutes les vérites
certaines: ceux-la méme qui en admettent la certitude, Peuv_ent
en donner des explications différentes et en faire des applica-
tions différentes. Tous les jours ne voit-on pas des individus
treés sincéres s’'appuyer sur les mémes principes, mettre €n avant
les mémes maximes, tendre au méme but final, quelquefois Tfiéme
au méme but prochain, et cependant faire des propositions
opposées et émettre des projets contraires? Donc on peut &
pliquer et appliquer les dogmes dans des esprits différents, de



— 509 —

méme qu’en politique, en philosophie, en histoire, on voit des
hommes de parfaite bonne foi partir du méme point de départ,
avoir les mémes bonnes intentions, invoquer les mémes maximes
de gouvernement, les mémes axiomes métaphysiques ou moraux,
les mémes faits, et cependant se servir de tout cela dans un
esprit différent, les uns dans un sens conservateur, les autres
dans un sens progressiste; ce qui prouve que tout dépend de
l'esprit dans lequel on explique et on applique les vérités de
droit commun. Et la religion ne fait pas exception a cette con-
dition des choses humaines; et par conséquent, méme les dogmes,
si uns et si universels qu'ils soient, si sincérement qu'ils soient
admis, ne pourront jamais empécher, et heureusement, les va-
riantes des esprits, des tendances et des opinions.

Clest a ces variantes inévitables qu'il faudrait songer a
s’habituer; c'est & ces tendances opposées qu’il faudrait chercher
a rendre justice au lieu de chercher & les étouffer et de traiter
en hérétiques ceux qui les suivent et les défendent. Hérétiques,
ceux-la seulement qui attaquent les vérités divines; mais les
vérités humaines peuvent étre discutées. Pourquoi cette liberté
ferait-elle peur des qu'elle respecte tout le divin, toute la révéla-
tion du Christ, tous les dogmes confiés par lui & son Eglise?
O hommes de peu foi, laissez les flots du lac s'agiter; des que
le Christ est 12 en personne, dans votre barque, vous n’'avez
rien & craindre. Dites que vous aimeriez mieux un lac sans
tempéte, c'est possible; mais si la vie est autre que vos réves,
si Dieu I'a faite autrement que vous la concevez, vous n'avez
pas le droit d’imposer vos utopies. Le monde réel, tel que Dieu
'a cré¢, est livré aux disputes des hommes; voila la vérité.
Soyez heureux que dans ces disputes il y ait des vérités cer-
taines, des phares que rien ne peut éteindre, les paroles du
Christ; soyez heureux que ceux qui sont exposés a la tempéte
les contemplent tous et que tous veuillent s’en servir pour se
guider et se diriger au port, les uns en ramant a gauche, les
autres 4 droite, ceux-la au nord, ceux-ci au sud. De grace,
lé?issez & chacun la liberté de ses mouvements. Les étoiles du
Ciel sont les mémes pour tous, le phare brille des mémes feux
pour tous; tous ont le méme but, la méme conscience; tous
veulent glorifier le méme Dieu, le méme Christ, la méme Eglise,
la meme foi. N'est-ce pas suffisant? Le méme livre divin qui
A dit: Una fides, a dit aussi: Militia est vita hominis super



— 510 —

terram ( Job, VII, 1). Et encore: Unusquisque in suo sensu abundet
(Rom. XIV, 5).

Telle est la vraie liberté des enfants de Dieu: in libertatem
gloriae filiorum Dei (Rom. VIII, 21). Que ceux qui n’en veulent
pas, n’en usent pas, c’est leur affaire; ils sont libres. Mais, de
griace, qu'ils n'empéchent pas les autres d’'en user, qu'ils aient
la sagesse de laisser autrui se servir des dons que Dieu a
octroyés a tous, et qu'ils n’aient pas la prétention, eux misé-
rables mortels, de remplacer les lois divines du monde par les
fantaisies de leur esprit borné. Peut-étre prennent-ils leur ardeur
a imposer leur wefo, pour du zele chrétien; ils se trompent
évidemment, puisque Dieu a voulu que les choses fussent autre-
ment. Au fond leur zeéle impérieux n’est que naiveté enfantine
ou haineux orgueil; dans 'un et 'autre cas, les vrais chrétiens
ne sauraient en tenir compte. La vérité et 1'Eglise auraient
pu marcher avec eux; mais s'ils essaient de faire obstacle, elles
marcheront contre eux. A eux de choisir, et de bien considérer,
auparavant, que les ennemis du Christ et de I'Eglise ne sont
pas seulement ceux qui brisent 'unité de la foi objective, mais
encore ceux qui s‘opposent a la variété et a la liberté des
opinions: i certis unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas’).

1) Les lecteurs auxquels cette étude paraitrait insuffisante et qui désireraient de
plus amples détails sur certains points touchés trop rapidement, peuvent consulter les
articles suivants, parus dans le Catholigue national:

Le dogme, n° du 3o juillet 1892, p. 121-122; — Za crise profestante, 22 0C-
tobre 1892; —— Dogme, théologic et vie, 24 juin 1893 ; — ZL'unité dogmatique, 14 0C
tobre 1893; — ZL’Zglise ¢t le dogme, 23 juin 1894; — Deux ennemis de Z’zmz’on;,
17 septembre 1894; — Zes mots ef le dogme, 18 novembre 1894; — Jdée ot senti-
ment, 23 mars 1895, p. 35-363 — ZL'union des Eglises, 13 juillet 1895, p. 73-745 —
Littéralisme et matévialisme, 7 septembre 1895, p. 89-g0; — Individualisme & ecele-
siasticisme, 19 octobre 1895, p. 101-103; — Les sacrements, 18 janvier 1896, p. 6’75
— Non nova sed nove, 4 avril 1896, p. 31; — Sentimentalisme et gackis, 16 aa
1896, p. 41-42; — Un cliché protestant, 8 aolit 1896, p. 66, — Four la parx,
5 septembre 1896, p. 74-75; — A chacun son bien, 6 février 1897, P- 13'{‘” -
Doctrine et formule, 14 aofit 1897, p. 69-70; — L'unité de la foi ef de ' Eglise,
15 janvier 1898, p. 5-6; — Nécessité de la doctrine, 26 féyrier 1898, D. 17-18; —
Le protestantisme expérimental, 23 avril 1898, p. 34-35; — Lglise et religion; 21 mai
1898, p. 41-42; — Réponse & un théologien profestant, 19 novembre 1898, p- 9395+
— A propos de la rigle de la foi, 17 décembre 1898, p. ICI-102. — Etc.

E. MicHAUD.
(A suivre.)




	Quelques sophismes théologiques [suite]

