
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Quelques sophismes théologiques [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


494

QUELQUES SOPHISMES THÉOLOGIQUES.

(Suite

IV. — Le dogme et l'autorité de l'Eglise.

C'est un lieu commun, chez les protestants et en général
chez tous les écrivains qui ne connaissent pas exactement le

catholicisme, de croire que, dans le catholicisme, c'est l'Eglise
qui fait les dogmes; que le pape n'a qu'à définir telle doctrine

qui lui plaît, relative à la foi et aux mœurs, pour qu'elle devienne

ipso facto un dogme de foi et qu'elle fasse partie du dépôt des

vérités révélées par le Christ. On lit, par exemple, dans la

Semaine religieuse (protestante), de Genève, du 2 avril 1898,

que, chez les catholiques, le pouvoir élabore la croyance.
Il faut avouer que la théologie romaine n'a que trop

contribué à faire naître et à répandre cette erreur. En enseignant

qu'on peut nier une doctrine sans être hérétique, tant qu'elle

n'a pas été définie par l'Eglise, mais qu'une fois la définition

formulée, toute attaque contre elle est hérétique, les théologiens

romains ont donné à croire que le dogme dépend entièrement

de la définition de l'Eglise; que c'est elle qui fait qu'une
doctrine est de foi catholique; que la dogmatisation d'une vérité

est complètement au pouvoir des évêques, et même maintenant

au pouvoir du pape seul; que c'est en cela que consiste
l'infaillibilité de l'Eglise et du pape. Ce sont là des idées courantes

dans le monde catholique-romain; et les théologiens des autres

Eglises qui se nourrissent des livres romains, sont naturel e-

ment disposés à professer ces idées.
Pour montrer combien elles sont erronées, rappelons les

enseignements de l'ancienne Eglise catholique. D'après ce

enseignements, il faut distinguer: 1° l'objet de la foi subjective

x) Voir la Revue d'avril 1899, n° 26, p. 310-326.



— 495 -
et son motif; 2° les sources de la foi objective et son critérium.
— La vertu de foi, ou foi subjective, a pour objet tout ce qui est
révélé par Dieu et cela seulement. Donc ce qui fait qu'une
vérité est un dogme, c'est qu'elle est révélée par Dieu: qu'elle
soit en elle-même de l'ordre naturel, comme l'existence de Dieu,
ou de l'ordre surnaturel, comme la présence de J.-C. dans
l'eucharistie, peu importe; c'est en tant qu'elle est révélée,
qu'elle est crue, et non en tant qu'elle appartient à tel ou tel
ordre de vérité. — On voit dès lors le motif de la foi, motif
pour lequel la raison et la volonté adhèrent à telle vérité révélée :

ce motif est la véracité de Dieu réArélateur. Voilà pourquoi la
foi implique la certitude. Son motif ou son fondement est inébranlable,

Dieu ne pouvant ni se tromper ni nous tromper. — Les
sources de la foi objective ou du dogme sont l'Eglise et l'Ecriture.

Je prends ici le mot « source » non dans le sens de source
première : car la source première et unique du dogme est Dieu
seul. Je prends ce mot dans le sens de source seconde ou canal.
Les canaux par lesquels la vérité révélée ou le dogme découle
de Dieu jusqu'à nous, sont l'Eglise et l'Ecriture : d'abord l'Eglise,
société des apôtres et des disciples; car c'est à elle que J.-C,
Dieu incarné, a confié directement sa doctrine, ses préceptes,
ses moyens de salut; ensuite l'Ecriture, car l'Ecriture (qui ne
vient pas de J.-C. même, mais de ses disciples) a été sanctionnée
comme canonique par l'Eglise même, qui y a reconnu les
enseignements de J.-C. On le voit, il est impossible de séparer
le N. T. soit de l'Eglise, qui en est non pas l'auteur, mais
l'interprète et la gardienne ; soit de la tradition universelle, où
se trouvent consignées les croyances primitives de l'Eglise,
celles que l'Eglise a professées unanimement, toujours et partout.

C'est dans ces deux sources qu'est contenue la révélation
chrétienne intégrale. — Comment cette révélation est-elle connue
et d'après quel critérium? Sans doute chacun peut étudier à
s°n gré cette révélation, et même ne suivre dans cette étude
que son propre arbitre, sa propre direction, et ne s'en
rapporter qu'à son examen individuel. C'est à ses risques et périls:
chacun peut réussir, chacun peut échouer. Les divisions et
les contradictions des libres-penseurs et des protestants, même
croyants, sont là pour montrer les résultats de cette méthode
et de ce critérium. Les catholiques de l'ancienne Eglise, tout
en pratiquant aussi les libres recherches (certes, les Pères en



— 496 —

ont donné des preuves), ne se sont pas bornés à ce procédé;
ils en ont encore appelé par dessus tout à « ce qui a été cru

partout, toujours et par tous ». Qui ne voit que cette universalité,
cette constance, cette unanimité de la croyance offrait et offre

encore plus de garanties d'exactitude, pour la connaissance

objective du fait de la révélation chrétienne, que le simple
arbitre de chacun? Un individu isolé peut se tromper aisément;
tandis que toutes les Eglises particulières, attestant le fait de

leur croyance constante et unanime, ne peuvent pas, humainement,

se tromper. Donc le critérium catholique bien appliqué
est manifestement infaillible ; et quand il est appliqué par l'Eglise
même, clans un concile œcuménique, cette définition du concile,

ratifiée ensuite par toutes les Eglises particulières orthodoxes,
est évidemment, lui aussi, infaillible, indépendamment de l'assistance

promise par J.-C. à ses fidèles disciples. Quoique très

incomplètes, ces notions sur le critérium catholique peuvent
suffire ici, pour en faire ressortir non seulement la logique,
mais encore la supériorité sur le critérium protestant et sur le

critérium papiste.

Donc, il faut bien distinguer ce qui fait un dogme, et ce

qui fait connaître un dogme. Ce qui fait un dogme, c'est

l'autorité même de J.-C, et non l'autorité de l'Eglise. L'Eglise,

en effet, n'a pas pour mission de faire des dogmes, mais
seulement cle les faire connaître, en prêchant ce que J.-C. lui a

enseigné. L'autorité, en vertu de laquelle le dogme s'impose

aux fidèles, n'est donc pas l'autorité de l'Eglise, mais seulement

l'autorité de J.-C. révélateur et docteur.

Un dogme n'est donc pas un dogme parce qu'il est défini

par l'Eglise ; il est dogme parce qu'il vient de J.-C. L'Eglise

l'a défini parce qu'il est déjà dogme avant la définition; elle

n'aurait pas pu le définir comme dogme s'il ne venait pas de

J.-C. même ; sa provenance divine est antérieure à sa définition

par l'Eglise. La définition de l'Eglise le fait connaître comme

dogme à ceux qui ne le connaissaient pas encore comme te,

mais elle ne le fait pas.

L'Eglise n'a donc pas le droit de définir comme dogme

tout ce qui peut plaire à ses théologiens; elle ne peut definii

que ce qui a été enseigné par J.-C, et par conséquent ce a

seulement qui a été cru dès le principe par toutes les Eglises



— 497 —

apostoliques et par toutes les Eglises issues de ces dernières,
restées fidèles à la foi primitive une et universelle.

Mais, dit-on quelquefois, telle question relative à un dogme
ou à un précepte divin est très intéressante en elle-même ; les
chrétiens ont le droit de vouloir la résoudre, et s'ils sont divisés
entre eux à son sujet, pourquoi l'Eglise n'aurait-elle pas le
droit de faire cesser ces divisions, peut-être dangereuses, par
une définition stricte, vraiment dogmatique et obligatoire pour
tous? — Non, l'Eglise n'a pas ce droit; on ne voit nulle part,
ni dans l'Ecriture, ni dans la tradition universelle, que J.-C.
le lui ait donné et que les apôtres l'aient jamais revendiqué
et pratiqué. On y voit, au contraire, que l'Eglise n'est que la
gardienne des enseignements de J.-C. et qu'elle ne doit enseigner
que ce que J.-C. lui a enseigné : docentes eos servare omnia
qucecumque mandavi vobis. Du moment que J.-C. a jugé à propos
de ne pas révéler cette question, l'Eglise n'a pas le droit de
le suppléer et de le corriger. Elle n'est pas une révélatrice,
mais, je le répète, une gardienne. Que les fidèles cherchent à

pénétrer les mystères révélés, ils sont libres de le faire ; mais
leur devoir est de se résigner à leur impuissance s'ils sont
impuissants, et à se tolérer les uns les autres s'ils sont divisés.
La question non révélée est secondaire: car, si elle importait
au salut, J.-C. l'aurait révélée. S'il ne l'a pas fait, c'est qu'on
peut se sauver sans elle. Ne soyons pas plus « sages » que
lui: oportet sapere ad sobrietatem. Résignons-nous aux conditions

et aux obscurités de la Ade terrestre. Usons de notre
sagesse chrétienne pour rester unis dans la foi une, libres dans
les opinions discutables et douteuses, charitables partout et
toujours. Tel est le véritable esprit chrétien : solliciti servare
unitatem Spiritus in vinculo pacis (Ephes. IV, 3).

On ne saurait assez le méditer et le redire : non, l'Eglise
n a pas pour mission de définir ce que le Christ n'a pas révélé,
ni de satisfaire la curiosité de l'esprit humain en face de tous
les mystères religieux. Elle peut expliquer la foi toujours crue,
mais elle ne peut pas l'allonger; elle peut l'expliquer dans la
mesure des lumières positives de la révélation et de la science,
mais non au delà de cette mesure, ni au gré des ardeurs des
Partis et des écoles.

Cette doctrine de l'ancienne Eglise était encore enseignée
en France au XVIIe siècle. Effectivement, Pavillon, évêque

Revue intern, de Théologie, Heft 27, 1899, 33



— 498 —

d'Aleth, s'élevant contre les prétentions du pape Alexandre VII
et du parti ultramontain, s'est exprimé ainsi dans son mandement

du 1er juin 1665: «Que la soumission qu'on rend aux
décisions de l'Eglise se renferme dans les vérités révélées, et

que c'est à celles-là seulement qu'elle assujettit entièrement la
raison. Les attires vérités n'étant point absolument nécessaires.

Dieu n'a point laissé déautorité infaillible pour les connaître.

Quand l'Eglise juge si des propositions ou des sens hérétiques
sont contenus dans un livre, et si un auteur a eu tel ou tel

sens, elle n'agit que par une lumière humaine: en quoi tous

les théologiens conviennent qu'elle peut être surprise. Partant,
sa seule autorité ne peut captiver notre entendement, quoiqu'il
soit vrai de dire qu'il n'est point permis de s'élever témérairement

contre ses jugements, vers lesquels on doit témoigner son

respect, en restant dans le silence. » Et cette doctrine fut
souscrite par les évêques de Beauvais, d'Angers et de Pamiers,

Evidemment le silence que recommande l'évêque d'Aleth dans

sa dernière proposition, comme preuve cle respect, n'est de sa

part qu'une opinion particulière. L'histoire de l'Eglise est

remplie, au contraire et heureusement, de ruptures de silence

contre les papes et contre les conciles, quand ils ont attaqué

la vérité.
On voit donc combien sont peu fondés les reproches

d'autoritarisme qui nous sont adressés par ceux qui nous accusent de

soumettre J.-C à l'Eglise, de livrer les enseignements du Christ

à la hiérarchie, d'imposer aux fidèles le joug d'une unité
théologique fausse et tyrannique, de ne pas prêcher la grande

liberté réclamée par l'esprit humain contre tout dogmatisme.
Ce sont des accusations banales et vides. Loin de soumettre

J.-C à l'Eglise, nous soumettons l'Eglise à J.-C. Loin de livrer

les dogmes à l'arbitraire de la hiérarchie et de qui que ce soit,

nous les déclarons obligatoires pour tous les membres de l'Eglise,

quels qu'ils soient. L'union que nous désirons rétablir entre

les Eglises chrétiennes n'est nullement l'union théologique, qui

n'est pas possible, mais l'union dogmatique, qui seule est

possible: car autant la théologie, comme science, doit être variée

dans ses opinions, autant le dogme, comme doctrine divine,

doit être un et le même pour tous les chrétiens. Aucun
théologien n'a le droit de s'imposer à d'autres théologiens, mais

le Christ s'impose de lui-même, lui et ses enseignements, à tous



— 499 —

ses disciples. Telle est la vraie liberté des enfants de Dieu:
elle ne se trouve que clans la vérité, Veritas liberabit.

C'est en vain que certains protestants font de temps en

temps l'éloge des contradictions dogmatiques qui troublent leurs
Eglises, parlent des bienfaits de ces divisions, montrent comme
désastreuse et mortelle toute unité dogmatique, etc. Il faudrait
pourtant en finir avec ces banalités. Tout le monde est d'accord
qu'en matière de théologie, la théologie étant une science, les
discussions sont inévitables et peuvent être éminemment utiles.
Mais, si nous donnons raison aux protestants sur ce point
contre la tyrannie des congrégations romaines et des conciles
papistes, nous maintenons énergiquement, d'autre part, la
nécessité d'un dogme un et universel, d'une base dogmatique
divine et inattaquable. Bien plus, nous disons que cette base
a toujours existé dans l'Eglise du Christ, bien avant les conciles

œcuméniques ; qu'on la voit clairement dans les épîtres
de St. Paul, où les fidèles sont représentés comme un seul corps,
et où l'Eglise apparaît comme un seul édifice, un seul bercail,
un seul peuple, le peuple de Dieu, ayant un seul Esprit, une
même foi, une même espérance, un même baptême et une seule
tête, le Christ. Cette description, par St. Paul, d'une Eglise une et
universelle, professant une même foi une et universelle, est le
contraire même des Eglises divisées que glorifient les
protestants en question. Heureusement, beaucoup de protestants
commencent à se scandaliser de ces contradictions sur l'essence
même du christianisme, et à comprendre la nécessité et la
beauté de l'unité de la foi objective : avec ces derniers, il y
aura entente tôt ou tard.

Qu'on veuille bien le remarquer, cette unité de la foi objective,

telle que nous l'avons expliquée, n'est nullement le produit

de la contrainte, mais seulement de la libre conviction,
éclairée par la raison : car la raison, lorsqu'elle pratique exacte-
ment le critérium catholique, constate, avec toutes les garanties

historiques possibles, quelle a été la foi de l'Eglise primi-
uve et par conséquent quelle a été la doctrine enseignée par
AC Je n'ai point à réfuter ici les futiles objections tirées de

origine et de la composition des évangiles, etc. ; grâce à Dieu
et à la science, elles sont réfutables et réfutées. J'ai seulement
à démontrer que l'union des Eglises, telle que nous la désirons,

savoir dans la profession de la foi de l'ancienne Eglise, n'est



— 500 —

nullement autoritaire et impossible, mais parfaitement sensée,
offrant toutes les garanties désirables cle raison, de foi chrétienne
et de ATaie liberté.

V. — Le dogme, la tradition et les conciles.

On A^oit déjà par ce qui précède combien se trompent ceux

qui nous reprochent de maintenir « les absurdités de la tradition»
et «l'autoritarisme des conciles œcuméniques». Ces griefs sont
des phrases retentissantes et rien de plus. Voyons en effet les

choses de près.

Il ne s'agit pas ici de la tradition en général, ni des

traditions chrétiennes ou plutôt ecclésiastiques, particulières à tel

lieu et à telle époque, mais uniquement de la tradition
ecclésiastique universelle.

Les anciens-catholiques n'ont pas à défendre la tradition
en général : elle se défend suffisamment par elle-même, en ce

sens que l'individualisme absolu et sans traditions est toujours

incomplet, faible, anormal par quelque endroit, souvent
excentrique et déséquilibré. Dans la vie privée, dans les sciences,

dans les lettres, dans les arts, le manque de traditions se fait

toujours sentir, et à son désavantage. Jamais les bonnes
traditions n'ont nui au génie ; au contraire, elles l'ont dirigé et

préservé du mauvais goût, pour ne rien dire de plus. Il en est

de même en religion, et c'est avec un parfait bon sens quii
est dit dans l'Ecriture : Judicium patris audite, filii. Et encore :

State et tenete traditiones quas diclicistis sive per sermonem,

sive per epistolam nostram (II Thess. II, 14). Les saines

traditions n'empêchent pas l'initiative; elles la règlent seulement

et la rendent plus efficace et plus puissante. Même dans le

protestantisme, qui passe pour représenter l'individualisme
absolu, les indiAddualités les plus puissantes sont précisément celles

qui savent utiliser les forces de la tradition.

Quant aux traditions ecclésiastiques particulières à un pays

ou à une époque, elles peuvent renfermer des choses fort respectables

comme aussi des choses erronées et regrettables. Jamais

les anciens-catholiques ne s'en sont portés garants d'une manièie

aveugle. Lorsqu'ils défendent la tradition, c'est de la tradition

universelle seule qu'il s'agit, et non de telles ou telles traditions

locales particulières. Tout le monde sait que celles-ci peuven



— 501 —

n'être que des légendes, des superstitions, des abus. Même dans
l'Eglise romaine, si le clergé les a souvent exploitées, il est,
d'autre part, des historiens qui n'ont pas hésité à les combattre ;

rendons justice, en passant, à M. l'abbé Duchesne sur ce point l).
Les protestants qui prétextent ces traditions particulières pour
attaquer le principe de la tradition en général et les traditions
universelles de l'Eglise, manquent manifestement de logique.
Il est étrange, vraiment, qu'ils attaquent les Pères en bloc et
qu'ils se refusent à distinguer dans la patristique les passages
où les Pères parlent comme docteurs privés, et ceux où ils
parlent comme témoins de la foi universelle de l'Eglise. Rien
de plus simple, cependant, que cette distinction ; rien de plus
facile à constater. Il va de soi qu'aucun Père ne saurait être
défendu quand il émet des opinions particulières erronées ; mais
ne va-t-il pas de soi également qu'il mérite créance lorsqu'il
affirme ce que l'Eglise de son temps croit et ce qu'elle a
toujours cru? Cette affirmation est purement historique; ce n'est
ni de la métaphysique ni de l'abstraction, et des dissertations
à perte de vue ne sont nullement nécessaires pour s'assurer
de l'exactitude d'une affirmation aussi simple. Le théologien
anglican qui écrivait dernièrement: «Patristic tradition is to
real Christianity just what astrology is to astronomy2) », n'a
évidemment jamais étudié la patrologie au point de vue que
nous indiquons. C'est ainsi que les préjugés les plus erronés
et les plus injustes s'entretiennent et se répandent.

Ainsi donc, d'une part, nous reconnaissons que certaines
traditions spéciales des Eglises d'Afrique, d'Espagne, des Gaules,
etc., ne sauraient faire ni loi ni foi; que certaines opinions
particulières de Tertullien, de Cyprien, d'Origène, d'Augustin,
etc., comme aussi de tous les autres Pères, peuvent être
taxées d'exagération et même d'erreur. Mais, d'autre part, nous
maintenons qu'il y a des traditions universelles admises par
toutes les Eglises orthodoxes particulières, et nous disons que
ces traditions doivent être traitées avec tout le respect qu'elles
méritent. Le principe de la tradition ainsi comprise a d'autant
Plus de valeur dans l'Eglise chrétienne, qu'il se trouve déjà
appliqué à l'origine même de l'Eglise et que la canonicité des

fcritejiujï. T. repose sur lui.
Voir la Revue de janvier 1899, p. 161-165.
Church Gazette, 14 janvier 1899.



— 502 —

Tel est l'enseignement de l'histoire vraie. Les protestants
impartiaux que l'esprit de parti ne fait pas dévier le
reconnaissent. Ainsi s'exprime M. E.-H. Vollet, au sujet de la règle
de foi et de la tradition, dans l'Eglise primitive : « Cette règle,
destinée à assurer l'unité dogmatique, consistait, non dans un

formulaire officiellement rédigé, mais dans toute une série

d'articles que chacun était libre d'exprimer comme il l'entendait,
à la condition de ne point altérer le fond. Il ne faut point la

confondre avec le Symbole, courte confession de foi qui devait
être faite par ceux que l'on baptisait. Le symbole était une

formule, mais cette formule différait dans les diverses
communautés, chacune y ajoutant les articles qu'elle croyait devoir
faire ressortir, à cause des conditions particulières dans

lesquelles elle était placée, surtout à cause du voisinage de

certains partis hérétiques. La règle de la foi n'était point tirée

de l'interprétation des saintes Ecritures, car les livres du K P.

n'étant point encore rassemblés, n'étaient répandus qu'isolément.

Elle était empruntée à la tradition apostolique, c'est-à-dire

à ce qui s'était propagé, sous ce nom, dans les communautés

chrétiennes. En cas de doute ou de contestation, on s'adressait

ordinairement aux Eglises apostoliques, c'est-à-dire aux Eglises

dont le siège avait été ou était censé avoir été occupé par les

apôtres (Jérusalem, Antioche, Alexandrie, Rome, Ephèse), et qui,

pour cette raison, semblaient avoir été constituées dépositaires
et gardiennes de leur doctrine1)».

M. Ménégoz a aussi avoué que l'autorité de l'Ecriture repose

sur celle cle l'Eglise 2), et même que les évêques anciens ont

eu un réel sentiment de l'histoire en recueillant les livres
canoniques 3j. Or, s'il en a été ainsi, pourquoi les évêques de tout

le monde orthodoxe, unis à leurs prêtres et à leurs fidèles,

n'auraient-ils pas ce même sentiment de l'histoire, lorsquils

constatent la foi constante, universelle et unanime de toutes

les Eglises particulières orthodoxes? Les protestants qui

préfèrent à de telles garanties historiques l'arbitraire de la critique

individuelle, ne semblent-ils pas à leur tour manquer de flair

historique

>) La Grande Encyclopédie, art. Eglise; Paris, rue de Rennes, 61.

2) Revue chrétienne, février 1899, p. 98.

3) Ibid., p. 100 et 102.



— 503 —

On voit par cet exposé combien les défenseurs de
l'universalisme chrétien, c'est-à-dire du vrai catholicisme, sont
éloignés de la théorie romaniste d'après laquelle le dogme prime
l'histoire. Des théologiens romanistes, en effet, ont osé enseigner
que ce n'est pas à l'histoire à contrôler les dogmes définis par
leur Eglise, mais que ce sont leurs dogmes qui doivent servir
à corriger l'histoire et à la plier à leurs exigences : « Das Dogma
überwindet die Geschichte 1) »

Les griefs des protestants contre les conciles œcuméniques
ne sont pas plus fondés que leurs griefs contre le principe de
la tradition. Ils se figurent que, d'après l'enseignement catholique,

un concile décoré du qualificatif d'œcuménique est
mécaniquement infaillible, dès qu'il se met à discuter et à définir
avec l'approbation du pape ; que tout ce qui est affirmé et produit

dans ce concile est de foi; que toutes les questions
religieuses possibles peuvent lui être proposées ; qu'il a le droit
de s'en saisir et de les résoudre à son gré ; et que ses
décisions, quelles qu'elles soient, sont d'elles-mêmes irrévocables,
dogmatiques et infaillibles.

Or, ce sont là de grossières erreurs. Il n'y a pas plus de

mécanique ni d'ex opere operato dans les conciles œcuméniques
que dans les sacrements. Il n'y a pas plus d'infaillibilité ex
opere operato qu'il n'y a de grâce produite ex opere operato.
Un concile œcuménique n'est œcuménique qu'à des conditions
positives et précises ; de plus, un concile œcuménique n'est
infaillible qu'à des conditions également positives et précises.

Pour être réellement œcuménique, il doit réellement représenter

l'Eglise universelle, c'est-à-dire: 1° il faut que tous les
représentants des Eglises particulières (non officiellement
hérétiques) soient convoqués et (autant que possible) représentés;
2° il faut que ses délibérations et ses décisions soient libres;
3° il faut que ses définitions soient contrôlées et ratifiées par
l'Eglise universelle. Pourquoi ce contrôle et cette ratification?
Parce qu'un concile n'est jamais, quelle que soit sa composition,
une représentation adéquate de l'Eglise, et que c'est à l'Eglise
même et non à une partie de l'Eglise que le dépôt de la
révélation chrétienne a été confié. En outre, aucun évêque n'est
infaillible, et il est nécessaire de voir, après le concile, si chaque

Cf. Deutscher Merkur, 4 mars 1893.



—- 504 —

évêque a témoigné exactement de la foi de son Eglise et s'il
n'a pas failli sur quelques points.

Pour être réellement infaillible, le concile doit, de plus, ne

définir que ce qui a été cru partout, toujours et par toutes les

Eglises particulières orthodoxes : car une vérité n'est pas de

foi parce qu'elle a été définie par un concile même œcuménique;
mais le concile n'a le droit de la définir que lorsqu'il a d'abord

constaté historiquement qu'elle vient de J.-C. et qu'elle a été

crue comme telle constamment, universellement et unanimement.
Du moment qu'il enseigne ce que J.-C. même a enseigné, il est

infaillible. On voit que son infaillibilité, loin de le dispenser de

chercher dans la tradition universelle et dans les Ecritures ce

que le Christ a confié à son Eglise, lui impose le devoir de

faire cette recherche, et de la faire à la lumière infaillible du

critérium catholique. On voit, également, qu'une définition, pour
être œcuménique, ne saurait être prise à la majorité des Eglises

seulement, mais qu'elle doit l'être à l'unanimité, toutes les Eglises

orthodoxes ayant le droit et le devoir de témoigner de leur

foi traditionnelle. Une Eglise particulière qui a été tenue pour
orthodoxe depuis son origine, ne saurait un beau jour être

déclarée hérétique, si elle ne fait que persévérer dans sa foi

primitive. La foi qui a été orthodoxe dès le principe et qui

ne change pas, reste évidemment orthodoxe ; ceux-là, au

contraire, seraient hérétiques, qui la taxeraient d'hérésie.
Il est donc évident, d'après la doctrine catholique, que le

concile œcuménique ne doit pas être séparé de l'Eglise
universelle, et que ni le concile ni l'Eglise ne peuvent se dispenser
de suivre la règle de la foi catholique : quod ubique, quod semper,

quod ab omnibus creditum est. Il est évident qu'au fond le

concile se borne à étudier les questions, à recueillir les

témoignages des Eglises et de leurs représentants et à rédiger les

canons, soit doctrinaux, soit disciplinaires, qui lui paraissent

les plus utiles à l'Eglise. Mais si la rédaction des articles de

foi et des formules de foi est l'œuvre du concile, la définition

même des vérités cle foi appartient à toute VEglise, qui a

toujours le droit, après le concile, de se prononcer sur l'exactitude

ou l'inexactitude des articles et des formules, c'est-à-dire sur

le fait de leur conformité ou de leur non-conformité avec la

foi constante, universelle et unanime de l'Eglise. Que de

conciles plus nombreux, par exemple, que le IIe concile cecume



— 505 —

nique (381), ont erré dans la foi et ont été heureusement
désapprouvés et cassés ensuite par l'Eglise même Le concile
œcuménique n'est donc infaillible que de l'infaillibilité même
de l'Eglise, et l'Eglise ne peut jamais se dessaisir ni de ses
droits ni de ses devoirs.

Mais, dit-on, les conciles œcuméniques ont prodigué les
anathèmes contre les personnes; étrange manière d'avoir raison
— Qui ne sait que des anathèmes contre les personnes ne sont
pas des dogmes? Chaque pays, chaque époque a sa manière
de s'exprimer. Nul n'est obligé aujourd'hui de recourir à ce
procédé.

Mais des théologiens, dans ces conciles, ont émis des
appréciations inexactes soit sur des personnes, soit sur des faits. —
Qui ignore que ces appréciations inexactes ne sont pas des
dogmes, et que, loin de nous en déclarer solidaires, nous les
repoussons?

Mais ces conciles sont remplis de compromis; or les
compromis des siècles passés ne sont plus soutenables aujourd'hui.
— Sans doute il y a eu, dans tous les conciles, des compromis
inévitables, pour concilier autant que possible les intérêts
religieux de toutes les Eglises particulières ; mais ces compromis
ne portaient que sur les matières de discipline, de cérémonies
liturgiques, d'administration, de hiérarchie, sur les mots à
employer pour exprimer le plus opportunément les idées, etc., en
un mot sur des choses purement humaines et de soi changeantes.
Pous ces compromis, qui sont la partie faible des conciles, n'ont
de valeur que pour le temps pendant lequel les motifs qui les
ont inspirés sont admis. On peut toujours mieux faire dans la
suite. Mais, d'autre part, c'est un fait à constater que, lorsqu'il
a été question de définir un dogme, on a commencé, dans tous
les conciles œcuméniques, par attester sans aucun compromis
la foi de toutes les Eglises particulières sur le point en question:
la vérité définie n'a donc pas été elle-même un compromis, mais
une vérité crue toujours et partout; les termes employés pour
cette définition, les formules préférées par la majorité, sont, il
est vrai, des choses humaines que l'on ne saurait confondre
avec la vérité même qui y est exprimée. Tel est le point de
vue catholique auquel il faut se placer pour apprécier exacte-
ment l'histoire et la vraie portée des conciles œcuméniques.



506

Vï. — Le dogme, le sentiment et l'expérience.

Lorsque les protestants ont commencé à s'élever contre
les dogmes comme tels, ils ont cherché à les remplacer par le

sentiment : de là est né le sentimentalisme dit théologique, par
lequel on a essayé de combattre le dogmatisme et l'intellectualisme.

Puis, le sentimentalisme n'ayant pas réussi à mettre
d'accord les combattants, et n'ayant produit, en somme, que
des résultats peu efficaces, on lui a substitué Y experimentalising
C'est le système aujourd'hui en vue. On ne parle plus guère
du christianisme sentimental, mais du christianisme vécu. On

ne dit plus guère que le Christ est une lumière, mais on répète

qu'il est une vie et une expérience. De même que le Christ

a expérimenté, pour son propre compte, son sentiment de

filiation par rapport à Dieu son Père, et qu'il en a tiré comme

conséquences les enseignements qu'il a prêches à ses disciples;

ainsi, puisqu'il est notre modèle, devons-nous expérimenter, en

chacun de nous, dans notre conscience, ce même sentiment de

filiation par rapport à Dieu notre Père; et c'est de ce

sentiment, de cette expérience personnelle, de cette vie de notre

conscience individuelle que nous tirerons nos lumières, nos

croyances, notre foi. Tel est le système théologique aujourd'hui
à la mode.

«La foi entièrement subjective, dit M. Ch. Grosclaude, ne

peut être produite qvie par des expériences personnelles,
librement faites, et que personne ne saurait contester ou nier; elle

se résume dans le don du cœur l). » Et d'après le Progrès
religieux, de Genève, du 28 janvier 1899, le programme de la
nouvelle école (dite expérimentale) consiste « à tirer les données

de la dogmatique de Vexpérience de la conscience chrétienne».

Certes, nous admettons tous le sentiment, l'expérience, la

conscience, la vie ; nous en proclamons tous la nécessité

indispensable : car une religion, sans ces choses, n'est pas une

religion. Reconnaissons même que les intellectualistes d'autrefois

ne les ont pas niées, mais seulement laissées dans une ombre

trop grande : car on ne serait pas « intellectuel », si 1 on

méconnaissait l'intelligence au point de ne pas comprendre que

rien n'est rationnel comme le vrai sentiment et la vraie vie.

') Exposition et critique de ïEcclésiologie de Calvin, p. 80; Geneve,



— 507 —

Donc là n'est pas la question. Mais la question est de savoir
si le sentiment est tout, et s'il remplace l'idée; si l'expérience
est tout, et si elle rend inutile la doctrine ; si la vie est tout,
et si elle est exclusive de tout dogme. En outre, la question
est de savoir si le sentimentalisme est une règle et un critérium,

si l'expérience est, comme on le dit, la source des données
dogmatiques. Telles sont les deux questions véritables qu'il
faut regarder en face et serrer de près.

A la première nous répondons: Non, le sentiment, l'expérience

et la Ade ne sont pas tout. En saine psychologie, le
sentiment consciencieux présuppose la pensée et l'idée, nihil
amatum nisi prœcognitum; sans idées claires, pas de sentiments
précis et fermes; sans principes positifs, pas de vie droite et
féconde. Donc il faut une doctrine, des principes, en un mot
des dogmes. Autant on doit repousser le faux dogmatisme, autant
on doit admettre le vrai : car le vrai dogme est aussi nécessaire
que le vrai sentiment.

Mais c'est surtout à la seconde question qu'il faut répondre ;

car elle est plus grave. Qui ne sait que les choses de sentiment

ne se discutent pas, et que, si l'on n'a pas d'autre règle
et d'autre critérium pour connaître la vérité religieuse et la
distinguer de l'erreur, c'en est fait de la bonne direction de
notre vie? Etre à la merci du sentiment, c'est être livré à tout
vent de doctrine et à toutes les aberrations mystiques possibles.
Proclamer l'expérience individuelle source des données
dogmatiques, me semble, disons le mot, incroyable et effrayant, si
l'on veut réfléchir un instant à tout ce que renferme cette
conception. Que de gens de parfaite bonne foi n'ont d'autres
expériences que le doute, l'incertitude, l'incrédulité même, ou encore
les visions, les superstitions, les folies mystiques Quels dogmes
ces gens-là tireront-ils de leurs expériences de conscience? Je
le répète, c'est effrayant. Voilà pourtant à quels abîmes on
aboutit, lorsqu'on veut à tout prix écarter les dogmes et les
confessions de foi, et se contenter, dans la question de l'union
des Eglises, de la simple confraternité de sentiment.

En présence de ce désarroi des sentimentalistes et des expé-
"mentalistes, nous affirmons plus hautement que jamais, nous
anciens-catholiques, l'absolue nécessité de l'unité des cœurs et
des consciences, non pas dans l'abdication des droits de l'intelligence,

ni dans l'adhésion aux mêmes opinions théologiques,



-- 508 —

mais dans la profession de la même foi objective, c'est-à-dire
dans la profession des enseignements mêmes de J.-C, crus
toujours et partout par l'Eglise universelle.

VII. — L'union dans la liberté et la liberté dans l'union.

En ce qui concerne l'union des Eglises dans la foi une et

universelle, quelques esprits s'imaginent volontiers que cette

profession des mêmes dogmes devra mettre fin à toutes les

discussions théologiques qu'on a vues jusqu'ici, et que désormais

les théologiens devront, sinon s'endormir sur leur
profession de foi, du moins ne plus se permettre aucun débat sur
les matières théologiques.

Ces esprits par trop pacifiques caressent une idylle qui
n'est pas de ce monde. En dehors des paroles de la vie éternelle

que nous a enseignées le Christ, le reste a été livré aux
disputes des hommes. Ce champ ouvert à tous ne saurait être

fermé par personne.
D'ailleurs, autant l'union et la paix sont nécessaires dans

la foi objective, c'est-à-dire dans la profession même de la

doctrine du Christ, une et identique pour tous les vrais
chrétiens, autant l'uniformité dans les choses humaines serait fatale

à l'esprit humain, qui a besoin d'être toujours tenu en éveil

par des opposants, de renouveler sans cesse ses points de vue,

de passer ainsi continuellement en revue les innombrables et

inépuisables aspects des choses et des questions. Cette variété

des opinions, cette multiplicité des efforts, cette mise en lumière

vraie d'une quantité de choses oubliées, ou encore inconnues,

ou mal connues, sont, avec l'union dans la foi, la vraie vie

spirituelle, qui est un résultat de l'un et du multiple, et qui par

conséquent ne saurait se passer ni de l'un ni du multiple.

En outre, il en est des dogmes comme de toutes les vérités

certaines: ceux-là même qui en admettent la certitude, peuvent

en donner des explications différentes et en faire des applications

différentes. Tous les jours ne voit-on pas des individus

très sincères s'appuyer sur les mêmes principes, mettre en avan

les mêmes maximes, tendre au même but final, quelquefois mem

au même but prochain, et cependant faire des propositions

opposées et émettre des projets contraires Donc on peut

expliquer et appliquer les dogmes clans des esprits différents,



— 509 —

même qu'en politique, en philosophie, en histoire, on voit des

hommes de parfaite bonne foi partir du même point de départ,
avoir les mêmes bonnes intentions, invoquer les mêmes maximes
de gouvernement, les mêmes axiomes métaphysiques ou moraux,
les mêmes faits, et cependant se servir de tout cela dans un
esprit différent, les uns dans un sens conservateur, les autres
dans un sens progressiste; ce qui prouve que tout dépend de

l'esprit dans lequel on explique et on applique les vérités de

droit commun. Et la religion ne fait pas exception à cette
condition des choses humaines ; et par conséquent, même les dogmes,
si uns et si universels qu'ils soient, si sincèrement qu'ils soient
admis, ne pourront jamais empêcher, et heureusement, les
variantes des esprits, des tendances et des opinions.

C'est à ces variantes inévitables qu'il faudrait songer à

s'habituer ; c'est à ces tendances opposées qu'il faudrait chercher
à rendre justice au lieu de chercher à les étouffer et de traiter
en hérétiques ceux qui les suivent et les défendent. Hérétiques,
ceux-là seulement qui attaquent les vérités divines; mais les
vérités humaines peuvent être discutées. Pourquoi cette liberté
ferait-elle peur dès qu'elle respecte tout le divin, toute la révélation

du Christ, tous les dogmes confiés par lui à son Eglise?
O hommes de peu foi, laissez les flots du lac s'agiter; dès que
le Christ est là en personne, dans votre barque, Arous n'avez
rien à craindre. Dites que vous aimeriez mieux un lac sans
tempête, c'est possible ; mais si la vie est autre que vos rêves,
si Dieu l'a faite autrement que vous la concevez, vous n'avez
pas le droit d'imposer vos utopies. Le monde réel, tel que Dieu
l'a créé, est livré aux disputes des hommes ; voilà la vérité.
Soyez heureux que dans ces disputes il y ait des vérités
certaines, des phares que rien ne peut éteindre, les paroles du
Christ ; soyez heureux que ceux qui sont exposés à la tempête
les contemplent tous et que tous veuillent s'en servir pour se
guider et se diriger au port, les uns en ramant à gauche, les
autres à droite, ceux-là au nord, ceux-ci au sud. De grâce,
laissez à chacun la liberté de ses mouvements. Les étoiles du
ciel sont les mêmes pour tous, le phare brille des mêmes feux
P°ur tous; tous ont le même but, la même conscience; tous
veulent glorifier le même Dieu, le même Christ, la même Eglise,
la même foi. N'est-ce pas suffisant? Le même livre divin qui
a dit : Una fides, a dit aussi : Militia est vita hominis super



— 510 —

terram {Job, VII, 1). Et encore : Unusquisque in suo sensu abundet
[Rom. XIV, 5).

Telle est la vraie liberté des enfants de Dieu : in libertatem
gloriae filiorum Dei {Rom. VIII, 21). Que ceux qui n'en veulent
pas, n'en usent pas, c'est leur affaire; ils sont libres. Mais, de

grâce, qu'ils n'empêchent pas les autres d'en user, qu'ils aient
la sagesse de laisser autrui se servir des dons que Dieu a

octroyés à tous, et qu'ils n'aient pas la prétention, eux
misérables mortels, de remplacer les lois divines du monde par les

fantaisies de leur esprit borné. Peut-être prennent-ils leur ardeur
à imposer leur veto, pour du zèle chrétien ; ils se trompent
évidemment, puisque Dieu a voulu que les choses fussent
autrement. Au fond leur zèle impérieux n'est que naïveté enfantine

ou haineux orgueil ; dans l'un et l'autre cas, les vrais chrétiens

ne sauraient en tenir compte. La vérité et l'Eglise auraient

pu marcher avec eux ; mais s'ils essaient de faire obstacle, elles

marcheront contre eux. A eux de choisir, et de bien considérer,

auparavant, que les ennemis du Christ et de l'Eglise ne sont

pas seulement ceux qui brisent l'unité de la foi objective, mais

encore ceux qui s'opposent à la variété et à la liberté des

opinions : in certis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas l).

*) Les lecteurs auxquels cette étude paraîtrait insuffisante et qui désireraient de

plus amples détails sur certains points touchés trop rapidement, peuvent consulter les

articles suivants, parus dans le Catholique national:
Le dogme, n° du 30 juillet 1892, p. 121-122; — La crise protestante, 22

octobre 1892; — Dogme, théologie et vie, 24 juin 1893; — L'unité dogmatique, 14

octobre 1893; — L'Eglise et le dogme, 23 juin 1894; — Deux ennemis de (union,

Ier septembre 1894; — Les mots et le dogme, 18 novembre 1894; — Idée et

sentiment, 23 mars 1895, p. 35-36; — L'union des Eglises, 13 juillet 1895, p. 73-74Ì "y
Littéralisme et matérialisme, 7 septembre 1895, p. 89-90; — Individualisme et eccle-

siasticisme, 19 octobre 1895, p. 101-103; — Les sacrements, 18 janvier 1896, p. "-y,

— Non uova sed nove, 4 avril 1896, p. 31; — Sentimentalisme et gâchis, 10 ma

1896, p. 41-42; — Un cliché protestant, 8 août 1896, p. 66; — Pour la faix,
5 septembre 1896, p. 74-75; — A chacun son bien, 6 février 1897, p. I3"^4> fDoctrine et formule, 14 août 1897, p. 69-70; — L'unité de la foi et de lEgus',

15 janvier 1898, p. 5-6; — Nécessité de la doctrine, 26 février 1898, p. l7-lS> U
Le protestantisme expérimental, 23 avril 1898, p. 34-35; — Eglise et religion, 21 ma

1898, p. 41-42; — Réponse a un théologien protestant, 19 novembre 1898, p. 93"95r

— A propos de la regle de la foi, 17 décembre 1898, p. 101-102. — Etc.

E. Michaud.

(A suivre.)


	Quelques sophismes théologiques [suite]

