
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Zu J.J. von Döllingers hundertjähriger Geburtstagsfeier (1799-1899)

Autor: Woker, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


449

ZU

J. j. VON DÖLLINGERS
HUNDERTJÄHRIGER GEBURTSTAGSFEIER

(1799—1899).

Festrede von Prof. Dr. PH. WOKER in Bern.

Denen von uns, die Döllinger kannten, will es schwer in
den Sinn, dass er nicht mehr unter den Lebenden weilt. Bis
vor wenigen Jahren, bis am Abend des 10. Januar 1890 ihn
unversehens, mit linder Hand der Tod hinwegnahm, wussten
wir ihn am emsigen Tagewerk. Seine geistlichen Funktionen
als Stiftspropst von St. Cajetan und seine kirchenhistorischen
Vorlesungen an der Münchener Universität, diese im Jahre
1826 begonnene Lehrthätigkeit, hatte er allerdings seit 1870
eingestellt, nur Vorlesungen über neueste Geschichte setzte
er noch einige Jahre fort, aber mit musterhafter Pünktlichkeit

erfüllte er jahraus jahrein seine Obliegenheiten als
Präsident der Akademie der Wissenschaften, als oberster
Konservator der wissenschaftlichen Sammlungen des bayerischen
Staates, als Mitglied der Kammer der Reichsräte — und
vor allem wir konnten ihn uns nicht anders denken als
unter seinen Büchern, wie ihn das Morgengrauen eines jeden
Tages ohne Ausnahme in seiner Bibliothek sah, angethan mit
kurzem Wams, die grosse Brille auf der Nase, auf Leitern
unter seinen riesigen Bücherschätzen umherkletternd,
zusammensuchend, was er für die Arbeit des Tages gebrauchte;
wie ihn, den heitern Asketen, zur ganzen Tagesarbeit zwei
massige Mahlzeiten, am Morgen und Mittag, stärkten, und wie
seine Feierabende belohnt waren mit einem grossen, grossen
Glas Wasser auf dem Arbeitstisch, ohne jegliche feste Zuthat.

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1899. 30



— 450 —

Das war zwei Menschenalter hindurch so gewesen, Tagfür

Tag; — der Gedanke war uns nicht vertraut, dass es

einmal anders sein werde, und dabei hatten wir das Gefühl,
das Hermann Grimm einmal in seinem Vortrag über Gcethe

im Dienst unserer Zeit in die Worte gekleidet hat: „Es liegt
etwas Beruhigendes in der Gewissheit, dass Männer, deren
Grösse jede Probe bestanden hat, noch am Leben sind. Wie

ungeheure Bergspitzen, die die Gewitter anziehen und die

Blitze allein aufsaugen, erfüllen sie die mit Sicherheit, die in

der Ebene wohnen."
Jawohl, wir fühlten, dass wir unter der Hut dieses geistigen

Grossen standen, wir orientierten uns an ihm in Fragen
der Wissenschaft, in politischen und religiösen Tagesfragen,
wie oft gab er uns die Parole Wir meinen sie noch heute zu

hören.
Und doch sagt uns die heutige Feier, dass uns ein volles

Jahrhundert von der Stunde seiner Geburt trennt, dass von

der Welt, die Döllinger als Kind sah, bereits vergilbte Blätter
der Geschichte reden.

Am 28. Februar 1799 wurde Döllinger in Bamberg geboren,

dreiviertel Jahr vor Bonapartes Staatsstreich, mitten in

dem Zusammenbruch einer alten Welt.
Das Jahr zuvor war die alte Eidgenossenschaft

untergegangen, war der Kirchenstaat ersetzt durch eine römische

Republik, in Deutschland war die ganze äussere Herrlichkei
des katholischen Kirchentums, der letzte Flitterglanz des

römischen Reiches deutscher Nation, die Herrschaft der Feu-

dalität, des Privilegienwesens, der konfessionellen Ausschliesslichkeit,

war alles, alles Alte im Zergehen, die alten Fesseln

und Bande lösten sich, die alten Autoritäten schwanden, die

alten Stützen brachen.
Was in Süddeutschland begonnen hatte, als im Jahre

1796 beim Nahen französischer Heere gefürstete Bischöfe und

Äbte und Pröpste das Weite suchten, was sich fortgesetzt

hatte in den Bestimmungen des Friedens von Campo Formio

und in den Verhandlungen des Rastatter Kongresses über

Deutschland als einer grossen Entschädigungsmasse für Leute,

die anderswo Verluste erlitten, das vollendete sich in den

nächsten Jahren nach Döllingers Geburt. Noch ein paar kräftige

Stösse mit dem Frieden von Luneville 1801, mit dem



- 451 —

Reichsdeputationshauptschluss von 1803, mit dem Pressburger
Frieden von 1805 — und Süddeutschland hatte ein anderes
Gesicht bekommen: die geistlichen Fürstentümer und Stifte
und Klöster säkularisiert, das Land verteilt an verhältnismässig

wenige Fürsten von Bonapartes Gnaden: die Könige
von Bayern und Württemberg, die Grossherzöge von Baden
und Hessen - Darmstadt ; diese neuen Staaten zum Rheinbund
vereinigt, unter Bonapartes Protektorat gestellt, eng
angeschlossen an das grosse, vorwärts schreitende Frankreich,
eröffnet dem Eindringen französischer Gecken und Ausbeuter,
aber auch jenen unvergänglichen Grundsätzen geistiger und
socialer Befreiung, die der Despot Bonaparte als Erbe der
grossen Revolution den Fremden vermitteln musste.

Döllingers Geburtsstadt, das altbischöfliche Bamberg, war an
Bayern gekommen, wo, wie Schlosser einmal sagt,1) des Königs
Maximilian allmächtiger Minister Montgelas „ das Ministerium des

Innern, der auswärtigen Angelegenheiten und der Finanzen
alle gleich leichtfertig verwaltete und doch in ein Land voll
kimmerischer Finsternis wohlthätiges Licht brachte. Die
Jesuiten und sogar der Jesuitismus und der Glaube an
Prozessionen, Heiligenbilder und heilige Röcke und Nägel verlor
allen Kredit; es ward nicht bloss in Würzburg, Bamberg und
Landshut auf neue Art gelehrt, sondern es dämmerte sogar in
Tirol, wo bis heute noch nicht Tag ist."

Inmitten dieser gewaltigen Umwälzungen wuchs Döllinger
heran, frühzeitig von seinem Vater, einem Mann der exakten
Forschung, einem der Begründer der heutigen physiologischen
Wissenschaft, zum scharfen Beobachten und klaren Beurteilen
angeleitet.

Diese Zeit hat ihn geformt und ihre geistigen Merkmale
ihm aufgedrückt fürs Leben.

Welches waren diese Merkmale?
Die Ereignisse des allgemeinen Zusammenbruchs, da nichts,

aas war, die Probe zu bestehen schien, zwangen zum
Nachdenken über die Ursachen, weckten den historischen Sinn,
schärften das geschichtliche Gewissen in der Art, dass man
sich Rechenschaft gebe über Wahrheit und Irrtum, Beständiges
und Unbeständiges, Gutes und Verderbliches in der Geschichte.

') Gesch. des 18. Jahrh., VII, 35 f.



— 452 —

Die Zeit, da die Völker durcheinandergewürfelt, die

Staaten des europäischen Westens zu einem Weltreich
zusammengeschmolzen wurden, da ein Zug einer einheitlichen
Civilisation von jenseits der Pyrenäen bis über Warschau hinausging,

die Zeit drängte aufs Universelle, warf überall die Schranken

der Kleinlichkeit und Engherzigkeit nieder, lehrte auch

den Fremden verstehen und menschheitlich denken und fühlen.
Dieselbe Zeit aber mit ihrer brutalen Vergewaltigung der

Nationalitäten unter Bonapartes Despotie weckte das Schmerzgefühl

der Nationen, zwang zum Widerstand, erzeugte den

national-patriotischen Sinn, der in der Völkererhebung am

Ende obsiegte.
Die Zeit endlich, welche die alte Organisation der Unfreiheit

im staatlichen, gesellschaftlichen, kirchlichen Leben zu

Boden warf, dem Einzelmenschen Luft und Licht schaffte, sie

erzog ihr Geschlecht zur treuen Schätzung der Freiheit.
Nur die bei der alten Weltordnung Bevorzugten und die

Verstockten und die Dummen haben sich diesen Lehren
entzogen. Döllinger gehörte zu keiner dieser Klassen.

Und wenn sie auch wieder die Mächtigen wurden in der

nächsten Ära der Restauration, sie haben Döllinger nicht vor

ihren Siegeswagen spannen können, nicht der wiedererstandene
vorrevolutionäre Absolutismus, nicht die Romantik, nicht die

Schar der Feinde der Geistesfrciheit.
In Döllingers Natur lag es allerdings nicht, sich mit

Heftigkeit aufzulehnen, aber gelassen abzulehnen und ruhig seine

eigenen Wege zu gehen. Es waren und blieben die Wege,

zu denen er den Zutritt unter den Eindrücken der frühen

Jugend gefunden hatte.
Innerer Drang, ein tief religiöser Sinn führten ihn, man

kann nicht recht sagen zum geistlichen Beruf, aber zum
theologischen Studium. Die Entbehrungen, die das Leben eines

katholischen Geistlichen auferlegte, hat er auch deshalb weniger

gefühlt, weil er zu Hause blieb, beim Vater, der noch
fünfzehn Jahre laug sein Kollege an der Münchener Universität

war. Als er sie zu fühlen begann, war er an die Einsamkeit

schon zu sehr gewöhnt; doch hat er mir einmal gesagt,

oft und lange habe er sich mit dem Wunsche getragen, ein

Kind zu adoptieren, immer sei er gescheitert an dem Gefüh e

einer Verantwortlichkeit, die er auf sich zu nehmen sich nicht



— 453 --

getraut habe. Das geistliche Leben also focht ihn nicht sehr

an, es behagte überdies seiner Einfachheit, Nüchternheit,
Enthaltsamkeit, und die theologische Wissenschaft vollends
war sein Element. Er gab sich ihr hin mit dem brennenden
Eifer, die Entwicklung des kirchlichen Wesens durch alle

jitadien zu ergründen, überall zum Thatsächlichen, zum Wahren

durchzudringen; den historischen Sinn bethätigte er auf
diesem Gebiete, er wurde Kirchenhistoriker.

Sein erstes Geld hatte er als angehender Student dazu
benützt, einen Pallavicini und einen Sarpi zu kaufen, um die
grosse päpstliche und die grosse antipäpstiiehe Darstellung der
Geschichte des Trienter Konzils nebeneinander lesen und vergleichen

zu können. Als angehender Student stand er also bereits
inmitten der eigentlichen geschichtlichen Forscherarbeit. Fast
unmittelbar nach dem Abschluss seines akademischen Studiums,
mit 25 Jahren, war er Lehrer der Kirchengeschichte, 27 Jahre
alt, ini Jahre 1826, trat er die Professur der Kirchengeschichte
in München an, von der er sich nicht mehr getrennt hat.

In dem Theologen und Kirchenhistoriker aber arbeitete
der aufs Universelle gerichtete Geist. Döllingers Wissenschaft-,
liehe Bildung war von einer ans Unglaubliche grenzenden,
Vielseitigkeit, Er beherrschte die alten Sprachen wie ein
Philologe vom Fach, er beherrschte die modernen Plaupt-
sprachen, Englisch, Französisch, Italienisch, Spanisch, wie ein
moderner Sprachgelehrter und zugleich wie etwa der Beamte
im diplomatischen Dienst oder der Grosskaufmanu. Englisch
vor allem war ihm wie eine zweite Muttersprache, und in
gewissem Sinne galt sie ihm höher in ihrer Eigenschaft als
die universelle Sprache, die Weltsprache.

Er war zu Hause auf dem ganzen Gebiet der
Geisteswissenschaften von der Philosophie bis zur schönen Litteratur
der westlichen Plauptvölker. Auf seinem eigensten Felde, dem
der Geschichte, stand mit voller Klarheit stets vor seinem
Auge die Totalität der Menschheitsentwicklung durch Altertum,
Mittelalter, Neuzeit und allerneueste Zeit hindurch, während
er zugleich in staunenswerter Specialisierung seiner Studien
den einzelnsten Verzweigungen des geschichtlichen Lebens
nachging, gleichmässig durch alle Hauptländer und oft bis in
die entlegensten Winkel der Erde, und gleichmässig auf allen
üauptgebieten, dem politischen, dem kirchliehen, auch dem
wirtschaftlichen.



__ 454 —

Ein phänomenales Gedächtnis, Stetigkeit und Unablässigkeit

des Arbeitens, Gleichmässigkeit des Lebens, Sorgenlosigkeit
und zähe körperliche Gesundheit unterstützten ihn dabei; ein

scharfer Verstand hielt Zucht und Ordnung; — alles
vereinigte sich, in diesem Geist das Wunder von wohlgeordnetem,
präsentem Wissen zu schaffen, wie es in den neueren Zeiten

nur etwa bei einem Erasmus oder bei dem noch universelleren
Leibniz erscheint.

Das Staunen der Welt über den Universalismus der

Döllingerschen Gelehrsamkeit hörte nicht auf die siebzig Jahre

seines wissenschaftlichen Schaffens hindurch bis zum Tage
seines Todes, wenn er immer wieder — meist gelegentlich
und auf äussere Nötigung hin — aus seinen Schätzen einige
Münzen iitterarisch in Kurs setzte.

Kaum meinte man, er habe angefangen, Kirchengeschichte
zu docieren, so erhielt man von ihm den massiven Torso einer

kirchlichen Universalgeschichte. Döllinger selbst betrachtete
den später nur als eine jugendliche Unbesonnenheit, aber in

Wirklichkeit erhob sich der Torso turmhoch über die

bisherigen katholischen Leistungen auf diesem Gebiet.
Eben hatte er sich über eine politische oder kirchliche

Tagesfrage von ganz wissenschaftlicher Grundlage und von

allgemeinen Gesichtspunkten aus geäussert, seine ganze
Aufmerksamkeit schien dem Gegenstand zu gehören — da bekam

man schon wieder eine neue Arbeit, die zeigte, dass sein Geist

zu der gleichen Zeit weltenweit von jener Stelle ebenfalls mit

vollendeter Konzentration und Gründlichkeit auf einem Felde

gegraben hatte, wie beispielsweise demjenigen des Problems:

Mohammed und der Islam. — Man glaubte ihn auch wohl eine

Weile ganz verstrickt in kleinliches politisch-kirchliches
Tagesgezänk — da erfuhr man aus dem Erscheinen seines „Heidentum

und Judentum" und seines „Christentum in der Zeit dei

Grundlegung", dass er zur gleichen Zeit die riesige Vorhalle

und den grossartigen Eingang zu einer Geschichte der
christlichen Civilisation gebaut hatte.

Heute hatte Döllinger einen Vortrag gehalten oder auch

einen Zeitungsartikel erscheinen lassen, der Vortrag, der

Artikel wirbelten Staub auf — Döllinger war angebohrt, und

binnen wenigen Wochen oder höchstens Monaten war auf den

Vortrag oder Artikel ein ganzes grosses Buch gesetzt, au



- 455 —

seinem Geist hatten sich Fluten des Wissens ergossen, auf
denen die paar Sätze des Vortrags wie auf einem Weltmeer
schwammen.

Und endlich, wenn der Mann auf den Höhen, die
Thalgründe der Menschheitsgeschichte zu Füssen, geistig Rundschau
hielt in seinen Festreden vor der Akademie der Wissenschaften
während der letzten zwanzig Jahre seines Lebens, so wusste
es zwar die lauschende Welt zum voraus : der Punkt, auf den
er in der erwarteten Rede mit magistraler Sicherheit, nach
weisester Prüfung hinzeigen würde, der Punkt stand fast immer
zu Lebensfragen der Gegenwart in Beziehung, aber wo im
Weltall lag der Punkt? Das eine Mal war es: die Geschichte
der religiösen Freiheit, das andere Mal: der Anteil Nordamerikas

an der Litteratur ; das eine Mal : die Juden in Europa,
das andere Mal : Dante als Prophet ; das eine Mal : der Kampf
Ludwigs von Bayren mit dem Papsttum, das andere Mal : die
Madame de Maintenon; das eine Mal: der Untergang des Templerordens,

das andere Mal: eine Beurteilung der französischen
Revolution ; das eine Mal : die Anfänge der orientalischen
Frage, das andere Mal: Spaniens geistige und politische
Entwicklung ; das eine Mal : die Politik Ludwigs XIV., das andere
Mal: der Einfluss der griechischen Litteratur und Kultur auf
die abendländische Welt im Mittelalter. Dem Gelehrten Döllinger

gehörte eine Welt, wie er der Welt gehörte.
Dieser wissenschaftliche Universalismus nun hatte bei

Döllinger eine harmonische Vervollständigung gefunden nach
der Richtung hin, in die ihn schon die Eindrücke der Jugendzeit
wiesen: ihm waren fremd politische Engherzigkeiten, Abneigungen

gegen Nichtdeutsches, er schätzte die Gaben jedes Volkes,
er suchte das Gute, wo immer es zu finden war, er war in
diesem Sinne Kosmopolit. Für ihn war auch das Band der
sütlichen Beziehungen eine Wirklichkeit, das die ganze menschliche

Familie umschlingen soll, das Band der Menschenachtung,
der Menschenliebe, der Hingabe an die sittlichen Zwecke der
Menschheit, ein starker humanitärer Zug ging durch sein ganzes
Wesen. Und so hatte am Ende auch sein religiöses Wesen
durchaus die Richtung auf die Allgemeinheit; ihn begeisterte
der Gedanke der universellen Kirche; er war Katholik, insofern

ihm die katholische Kirche die geschichtliche Kontinuität
verbürgte, das Allumfassende durch alle Zeiten; er war Ka-



— 456 —

tholik, insofern die katholische Kirche Raum bot für alle und
das Allumfassende darstellte in der Gegenwart. Er hatte sich
seinen Idealkatholizismus auferbaut, in dem lebte er. Und mit
einem solchen Katholizismus war von vornherein gegeben die

Tendenz, das Trennende auf kirchlichem Boden zu überwinden,
Brücken zu bauen von Konfession zu Konfession, Bausteine

zusammenzutragen zum grossen Tempel der kirchlichen
Verständigung, der christlichen Einheit. Döllinger, der gefürchtete
geistige Kämpe, der in der Rechten das scharfe Schwert der

Polemik führte, trug als Helmzier und Erkennungszeichen den

Ölzweig des Friedens.

So steht er vor uns, der Mann mit dem weltweiten Wissen,
der Kosmopolit, der humane Geist, der Mann des kirchlichen
Universalismus.

So hoch sich dieser Eine über alle Beschränktheit erhob,

er wurzelte doch kräftig im Boden seiner Nation; wie bei so

vielen anderen, gerade aus dem Geschlecht der sogenannten
Franzosenzeit, verschwisterte sich mit seinem universellen
Wesen ein starker nationaler Sinn. Er liebte seine Nation und

hielt sie hoch, seinen Stamm und sein ganzes Volk, sein
patriotisches Fühlen war nicht verwirrt und verdunkelt durch
unverständigen Preussenhass um jeden Preis und blöde Vorliebe für
Österreich, der sonstigen Signatur des katholischen Patriotismus

in Deutschland.

Als einer der Führer seines Volkes erschien auch er im

Jahre 1848 in der Paulskirche zu Frankfurt in der grossen

Nationalversammlung und half dem deutschen Volk die
Grundrechte schreiben, was allerdings mit solcher Gründlichkeit

geschah, dass die Revolution vorüber war, ehe die Grundrechte

fertig waren.
Als Redner auf der Bischofsversammlung in Würzburg im

gleichen Jahr, auf den katholischen Generalversammlungen
der beiden folgenden Jahre wandte er kühn den nationalen

Gedanken nach der kirchlichen Seite und gab der Hoffnung

auf eine nationale Kirche Deutschlands Ausdruck, zum Schrecken

seiner ultramontanen Zuhörerschaft mit der Unbefangenheit der

wissenschaftlichen Überzeugung auseinandersetzend, dass m

eine wirklich katholische Kirche eine deutsche Nationalkirche

herrlich hineinpasse.



— 457 —

Haftete seinem Patriotismus eine Beschränktheit an, so

war es jene Selbstbescheidung der älteren Generation, die für
das deutsche Volk nur im geistigen Wettstreit der Nationen
eine grosse Rolle beanspruchte.

Noch ein tieferer Schatten gesellt sich zu dem Licht.
Merkwürdigerweise hing gerade mit Döllingers nationalem
Fühlen, ebenso Avie mit seiner universell-kirchlichen Richtung,
ein Nichtverstehen des Protestantismus zusammen ; es ist unter
gewissen Zeitumständen recht spitz herausgetreten und hat
namentlich das im einzelnen so wertvolle, im ganzen so

unglückliche Buch über die Reformation erzeugt. Döllinger
meinte im Protestantismus einen Bruch mit der historischen
Kontinuität und einen Gegensatz zu dem universellen Wesen
seiner Kirche zu sehen, und dann brach der Schmerz über die
religiöse Zerreissung seiner Nation und deren politische Folgen
in dem scharfen Urteil über die Reformation hervor.

Der Schatten hat sachte sich aufgelöst in dem Masse, wie
Döllingers Einsicht tiefer und tiefer drang, und vielleicht nie
hat ein Gelehrter früheren Irrtum mit solcher Herzenswärme
und Freudigkeit zurückgenommen als Döllinger mit den grossartig

einfachen Worten einer seiner Akademiereden : „Für mich,
ich muss es bekennen, ist eine lange Zeit meines Lebens
hindurch das, was in Deutschland von 1517 bis 1552 sich begeben,

ein unverstandenes Rätsel gewesen und zugleich ein
Gegenstand der Trauer und des Schmerzes. Ich sah nur das
Ergebnis der Trennung, nur die Thatsache, dass die zwei wie
durch scharfen Schwerthieb getrennten Hälften der Nation,
zu ewigem Hader verurteilt, sich feindlich gegenüberstanden.
Seit ich die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter
genauer erforscht, und seit die Ereignisse der letzten Jahre
das Ergebnis meines Forschens mir so einleuchtend bestätigt
haben, glaube ich auch das, was mir vorher rätselhaft war,
zu verstehen, und bete die Wege der Vorsehung an, in deren
allwaltender Hand die deutsche Nation ein Werkzeug, ein
Gefäss im Hause Gottes, und kein unedles, geworden ist."

Dass der Irrtum Döllingers im Verschwinden war, zeigte
übrigens lange vor Döllingers offenem Bruch mit der römischen
Kirche seine herrliche Zeichnung von Luthers Persönlichkeit
m dem Buche „Kirche und Kirchen" und seine glänzende
Lobpreisung der Verdienste der deutschen protestantischen



— 458 —

Theologie in der Rede auf der katholischen Gelehrtenversammlung

im Jahre 1863. Und niemals, auch nicht in der Zeit des

gänzlich ungelösten Rätsels, hat er doch wie ein korrekter
Romanist über den Protestantismus geurteilt.

Dem stand das allein schon im Wege, dass er
herangewachsen war in jener Zeit der Sprengung des geistigen
Zwanges, dass die Grundsätze der Religions- und Gewissens-

freiheit ihm zur anderen Natur geworden waren. An diesem

Punkte setzt die Tragik ein in Döllingers Leben. Indem er

für die Grundsätze der Freiheit eintrat, hat er eine Zeit lang
einer Partei gedient, der er nicht dienen wollte. Ihm erscholl
ein ganz vertrauter Ton, da drüben in Frankreich Lamennais
das Lied anstimmte von dem Bund der Kirche mit der Freiheit.
Als der Papst nachher das Programm Lamennais verurteilte,
die päpstliche Partei aber, es in ihrem Sinne wendend, überall
Freiheit der Kirche reklamierte, glaubte Döllinger darin doch

eine Annäherung an seine Grundsätze der geistigen Freiheit
erkennen zu dürfen. So trat er selbst bei der
Freiheitsbewegung des Jahres 1848 in vorderster Reihe im Frankfurter
Parlament mit ein für die Forderung der Freiheit der Kirche
und setzte sie in den Grundrechten durch. Er meinte die

Befreiung des kirchlichen Wesens und Lebens von den

Einmischungen und dem Zwang des Polizeistaats, die folgerichtige
Vervollständigung der auf allen übrigen Gebieten zugestandenen
Freiheit.

Er wurde getäuscht und missbraucht: die ultramontane

Partei, die ihn 1848 für sich reden liess, hatte eine andere

Freiheit im Sinn: die Freiheit, mit ihren unkontrollierbar
und unfassbar gemachten kirchlichen Organen, mit ihrer

Unterrichtsfreiheit und Vereinsfreiheit, mit den blind
gehorchenden, ihrer freien Leitung überlieferten Massen den Staat

zu übertrumpfen; sie meinte die freie Kirche im unfreien Staat,

die Kirche, die aus ihren Freiheiten nach Belieben Stricke

drehen könnte zur Erdrosselung aller übrigen Freiheit.
Und das sollte wahrlich nicht Döllingers einzige

Enttäuschung sein.

Lange hatte man in der katholischen Kirche mit ihm Staat

gemacht und ihn in schwierigen Lagen vor der Öffentlichkeit

vorangestellt; die rechte römische Witterung hatten, trauten

freilich längst der tiefen, freien, unaufhaltsamen Gelehrsamkeit



— 459 —

Döllingers so wenig wie einst den tiefen, unergründlichen
Augen Luthers, sie betrachteten ihn als Wildling, waren jedoch
bereit, ihm alles mögliche nachzusehen, solange er nicht
offenkundig aus der Art schlug.

Aber Döllinger selber wurde sich des Abgrundes bewusst,
der ihn von der römischen Partei und Kirche trennte. Mehr
und mehr musste er sich seit dem Jahre 1848 überzeugen,
dass der Katholizismus, dem. er angehören und dienen wollte,
in der Kirche Roms erloschen war. Ev schritt vorwärts von
Erkenntnis zu Erkenntnis, von Licht zu Licht, die Kirche des

Papsttums Pius' IN. bewegte sich rückwärts vom Dunkeln
zum Dunkleren, von dem Dogma der Immaculata Conceptio des
Jahres 1854 zum Syllabus des Jahres 1864. In einer Kirche,
die immer dreister der Geschichte sich widersetzte mit dem
Dogma, die das Universelle zusammenzog in den einen absolut
herrschenden Papst und seine durch ihn herrschende Jesuitenpartei,

die das Nationale endgültig ausstiess, die an Stelle der
Freiheit der Wissenschaft und des Gewissens den mittelalterlichen

Zwang in Glaubenssachen mit Pomp auf den Thron
setzte, in einer Kirche, die diese auf Veredelung und
Aufklärung der Menschheit hinstrebende Natur Döllingers zurück-
stiess durch die Rückkehr ihrer theologischen Wissenschaft
ins Mittelalter, durch ihre Vergröberung der Religiosität und
ihre Stultifizierung des Volkes — in einer solchen Kirche war
für den Mann kein Platz mehr, dessen ganzes geistiges Werden
sich in der diametral entgegengesetzten Richtung vollzogen
hatte.

An Schwierigkeiten des Lebens nicht gewöhnt, in der
Ruhe des gelehrten Arbeitens nicht gern gestört, zurückhaltend
mit vornehmer Scheu und vor jeder robusten Aktion
zurückschreckend, so vermied er noch jahrelang den gewaltsamen
Bruch, aber Wahrheitsliebe zwang ihn, zu reden, und er
redete in den Vorträgen über den Kirchenstaat, in den Papstfabeln

des Mittelalters, vor allem in dem ein Bekenntnis und
ein Programm darstellenden Vortrag in der katholischen Ge-
lehrten-Versamrnlung des Jahres 1863 über „Vergangenheit
und Gegenwart der katholischen Theologie". Thatsächlich
war diese Rede die Kriegserklärung an die römische Partei
und Kirche. Da hebt er die Elemente, auf denen seine geistige
Existenz ruht, klar heraus, stellt sie in Beziehung zur Theo-



-— 460 —

logie und entwickelt ein förmliches Programm. Der That-
bestand ist: „Das alte, von der Scholastik gezimmerte Wohnhaus

ist baufällig geworden, und ihm kann nicht mehr durch

Reparaturen, sondern nur durch einen Neubau geholfen
werden; denn es will in keinem seiner Teile mehr den
Anforderungen der Lebenden genügen." *)

Welche Grundsätze müssen nun beim Neubau leitend sein?
1. „Der Anerkennung und folgerechten Durchführung des

Gesetzes der historischen Entwickelung in der Lehre darf fortan
kein wissenschaftlicher Theologe sich entschlagen."

2. „Die rechte Theologie muss universell sein wie die

Kirche."
3. „Der Wissenschaft ist die Freiheit so unentbehrlich als

dem Körper die Luft zum Atmen, und wenn es Theologen

giebt, welche ihren Fachgenossen diese Lebensluft unter dem

Vorwand der Gefahr für das Dogma entziehen Avollen, so ist

dies ein kurzsichtiges und selbstmörderisches Beginnen."

„Gegen wissenschaftliche Fehler und Verirrungen dürfen nur

gleichartige Mittel angewendet werden." „Dass aber in der

Theologie nur durch Irrtümer hindurch der Weg zur Wahrheit

führt, ist ein Gesetz, welches in der Zukunft ebenso gelten

wird, wie es in der Vergangenheit sich bewährt hat."
Es war eine Quintessenz von Ketzereien, die Döllinger seinen

Zuhörern vortrug. Unter den Zuhörern befanden sich anfangs

die Führer der jesuitisch-römischen Partei in Deutschland.

In hellem Zorn hatten sie während der Rede ihre Plätze
verlassen und waren davongegangen, das Fluchtfleber war schon über

sie gekommen, als Döllinger zeigte, Avie tief die theologische

Wissenschaft bei den romanischen Völkern stehe und wie die

protestantische deutsche Nation ihre Trägerin sei; sein

Programm hatten sie gar nicht mehr gehört. Döllinger
verabschiedete sich dennoch Aron ihnen, indem er seine Rede mit

der Ermahnung schloss, es möge keiner Gericht halten über

die Orthodoxie eines Fachgenossen, eingedenk der Worte

Dantes :

„Doch wer bist du, der zu Gericht will sitzen,

Auf tausend Meilen Aveit Urteil zu fällen,
Mit einem Blick, der eine Spanne reichet ?"

v) Verhandlungen des V. Kath. Gel. 1863. Kegensburg, bei Manz.

S. 56 ff.



— 461 —

Döllinger wusste gar wohl, class die Ermahnung ihr
Gegenteil bewirkte; er hatte in ein Wespennest gestochen —
und nun trug er die Folgen. Auf allen Wegen umschwärmte
ihn das giftige Volk, spickte ihn mit Stacheln — seine Not
war gross. Ohne Bild zu reden : Misstrauen und Hass, Angriffe
aus dem Hinterhalt und offene Angriffe, alle Mittel der
Verärgerung und Verletzung häufte jetzt auf ihn die Partei, die
ihn zirvor als ihren Ajax gepriesen hatte, alte Verbindungen
rissen ab, immer neue Feindschaften erstanden.

Bis zum Ende der sechziger Jahre steigerten sich diese
Anfechtungen unter schmerz\Tollem innerem Ringen und Bangen.

Es Avar eine Befreiung für ihn, als endlich mit der Ankündigung

des vatikanischen Konzils der richtige, grosse Krieg kam.
Die Jesuitenpartei schritt zum Äussersten, zum endgültigen

Umsturz des alten katholischen Kirchemvesens, und die
konziliare Vertretung der ganzen römisch-katholischen Welt
ward aufgeboten, die Aufrichtung der neuen Papstkirche
feierlich zu inachen. Dem Katholizismus Döllingers Avurde
der Tod angedroht.

Da Avurde der Siebzigjährige jung zum Kampfe, sein Geist
entwickelte eine wunderbare Spannkraft, alle Schleusen öffneten

sich, und aus seiner Feder erfloss vor und mit dem Konzil
eine ganze grosse brausende Kampfeslitteratur mit den ersten
Briefen an die Allgemeine Zeitung, mit dem Buch Janus, mit
den Erwägungen für die Bischöfe, mit den Briefen vom ATati-

kanischen Konzil und so fort und fort. Es war der Sturm
und Drang in dem Leben des Siebzigjährigen um ein halbes
Jahrhundert später gekommen, als er sonst bei den Menschen
eintritt. Nur die erstaunliche Gelehrsamkeit, die überlegene
Sicherheit, Weisheit und berechnete Schärfe dieser Sturm- und
Dranglitteratur Aberrateli das Alter ihres Urhebers. Die Phase
schliesst auf Döllingers Seite mit der Antwort auf die Aufforderung

durch den Erzbischof von München, der neuen Lehre
sich zu unterAverfen, mit der berühmten Antwort vom 28. März
^71: „Als Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als
Bürger kann ich diese Lehre nicht annehmen", und ihrer
knappen, schneidenden Begründung, dem Seitenstück zu
Luthers: „Plier stehe ich, ich kann nicht anders"; die Phase
schliesst auf seiten der römischen Kirche mit der Verbann-
fluehung Döllingers durch den Erzbischof vom 25. April 1871.



— 462 —

Man hat wohl behauptet, nach dem Sturm und Drang der

Konzilsbewegung sei Döllinger in Lässigkeit versunken. Das

ist nur insoweit richtig, dass er an keiner grossen öffentlichen
Agitation sich beteiligte, um keinen Preis zu bewegen war,
unter die Massen zu treten. Eine Ader, die er nicht hatte,
konnte sich nun einmal nicht bei ihm öffnen. Die Zugehörigkeit

aber zu der Bewegung und zu der kirchlichen Organisation,

die auf seinen Grundsätzen erwuchs, hat er aufs entschiedenste

und in der formellsten Art bekundet.

Um so reicher entfaltete sich die Thätigkeit des jetzt
vollends Freigewordenen auf den Wegen, die ihm seit alters

heimisch waren. Rastlos war der nie alternde Mann bemüht,
seine Gedanken auszustreuen mit Anregungen, mit Entwürfen,
mit lange gesammelten Materialien, sie weltweit auszustreuen

an Freunde und Schüler, an Grosse und Kleine, wie früher

an einen Kaulbach oder an einen Fürsten Hohenlohe, so jetzt
an König Ludwig oder an Gladstone bis herab zu mir, dem

jüngsten der Kleinen, der unter der Last seiner
wissenschaftlichen Nahrungszufuhr beinahe zusammenbrach.

Das Ausstreuen geschah im Zusammenhang mit dem, was

er Revision seiner Ansichten nannte. Die Revision aber bestand

wesentlich darin, dass er Gedankengänge, die er längst sich

gebahnt hatte, zu Ende ging und insbesondere, immer wieder

zu seinen Anfängen zurückkehrend, zu vollster Entfaltung
brachte die Ideen der religiösen Freiheit, der Universalität und

der kirchlichen Wiedervereinigung.
Über die Geschichte der religiösen Freiheit handelte eine

seiner Akademiereden, und auf dem gleichen Feld bewegt sich

eine andere über die Juden in Europa, avo Döllinger der wüsten

antisemitischen Agitation ein Halt zurief mit dem Nachweis,

dass dasjenige an den Juden, worauf man jetzt mit Entrüstung

deutet, die Narben jener Wunden sind, die die christliche

Gesellschaft selbst dem Judentum geschlagen hat. In den

Akademiereden allen, von der ersten bis zur letzten, wenige

Wochen vor seinem Tode gehaltenen, waltet die universelle

Betrachtungsweise der Dinge, der historische Weitblick neben

der Weitherzigkeit. Davon nur zwei Proben: Im Jahre 18

sprach er in seiner Rede „über den Anteil Nordamerikas an

der Litteratur" zuletzt von dem Zusammenschluss Englands une



— 463 —

Nordamerikasund der Weltstellung der angelsächsischen Rasse1) :

Die englische Sprache „ist die gemeinsame Sprache zweier
Nationen, \ron denen jede eine Weltmacht ist. Beide sind
trotz aller Verschiedenheiten der Interessen physisch und
geistig enge miteinander verbunden. Sie werden also auch
in Zukunft eine und dieselbe Litteratur und damit einen
gemeinschaftlichen Schatz und Vorrat von Ideen und
Doktrinen besitzen. Nicht den Deutschen, nicht den Slaven,
sondern der angelsächsischen Rasse ist in kommenden Zeiten
jener Geistesprimat beschieden, den im Altertum erst die
Griechen, dann die Römer besässen. Die Deutschen werden
ihren sicher nicht geringen Anteil an diesem Primat haben,
aber nur mittelbar durch das Medium der englischen Sprache.
Ihre Sprache kann schon darum, weil die Erlernung allzu
schwierig ist, niemals ein weltbeherrschendes Idiom werden. Es ist
gut, es ist notwendig, dass wir uns das bei Zeiten klar machen."

Und im Jahre 1884 that er über Frankreich in der Rede
„Über Darstellung und Beurteilung der französischen Revolution"

einen Ausspruch, den wir erst heute ganz A^erstehen2).
„Unverkennbar geht ein düsterer Zug der Entmutigung, der
Trauer durch den Gedankenkreis der bessern und einsichtigeren
Männer an der Seine. Doch — sanabiles Deus fecit nationes!
Ein so begabtes, so geistesmächtiges, auch jetzt noch an den
edelsten Erzeugnissen des Geistes nicht armes Volk, die Führerin

der romanischen Nationen, wird und muss auch politisch
sich Avieder erheben. Uns Deutschen Avurde es am Avenigsten
geziemen, an Frankreichs Zukunft zu ATerzAveifeln, uns, die
wir nach dem dreissigjährigen Krieg an selbstmörderischen
Wunden schwerer daniedergelegen haben, viel tiefer gesunken
waren als das heutige Frankreich."

Döllingers Plerzen am nächsten lag bis zuletzt die
Angelegenheit der kirchlichen Universalität, besonders die praktische
"rage der kirchlichen Union. Schon im Jahre 1863 hatte er
aut der GelehrtenVersammlung gesagt: „Wir mussten uns
selbst aufgeben, mussten an unserer Zukunft verzAveifeln,
wenn wir von dem Glauben lassen Avollten, dass die religiöse
Einigung möglich, ja, dass sie gewiss sei."

') Akad. Vorträge III, 342.
2) Ebend. S. 302.



— 464 —

Jetzt verkündigte der vollends Freigewordene, nirgends
mehr Gebundene: „Sie ist Pflicht1-'-, und mit solcher Freudigkeit
und Begeisterung unterzog er sich der Pflichterfüllung in der

Arbeit am Werk der Wiedervereinigung, dass er um
ihretwillen doch beinahe unter die Massen trat mit seinen mächtigen

Odeonsvertragen im Jahre 1872, und dass er die geistigen

Kosten der grossen Bonner Unionskonferenzen in den

Jahren 1874 und 1875 fast einzig und allein auf sich nahm.

Über die Schwierigkeiten des Werkes machte er freilich am

AArenigsten sich Illusionen; die Arbeit der Unionskonferenzen
sah er nur als Orientierung und Vorbereitung für künftige
Zeiten an, er urteilte: „Zavcì Kirchen können sich nicht plötzlich

in die Arme fallen, Avie zwei nach langer Trennung sich

Aviedersehende Freunde." *) Aber am endlichen Erfolg zweifelte

er nicht:
„Wo Glaube und Liebe sich finden, da kann die Hoffnung

als dritte im Bunde nicht fehlen. Wer immer an Christus

glaubt, Aver sein Vaterland liebt und die Christen aller
Bekenntnisse, der kann sich der Erwartung nicht erwehren, dass

eine nicht allzuferne Zukunft eine Kirche bringen werde,

welche als die echte Fortsetzung und Nachfolgerin der alten

Kirche der ersten Jahrhunderte Raum und Anziehungskraft
haben werde für die jetzt noch Geschiedenen, eine Kirche,

in Avelcher Freiheit und Ordnung, Zucht und Sittlichkeit und

Glaubenseinheit mit Wissenschaft und ungehemmter Forschung

sich ATertragen werden."
„Dann wird ein neues Pfingstfest sein der Erleuchtung,

des Friedens und der Bruderliebe." 2)

Pleutzutage Avird man im günstigsten Fall der Banalität

bezichtigt, Avenn man die grossen Ideen vom Ende des vorigen
doch,Jahrhunderts nur in den Mund nimmt. Ich Avage es

zumal bei einem Mann, dessen Leben ins vorige Jahrhunder

zurückreicht, zu sagen:
Mit den grossen Ideen der Brüderlichkeit der Christen,

der Brüderlichkeit der Nationen, der Brüderlichkeit der

Menschen ist Döllinger ins Grab gestiegen.

') Vorträge über AA'iedervereinigiuig. S. 28.

2) Ebend. S. 27.


	Zu J.J. von Döllingers hundertjähriger Geburtstagsfeier (1799-1899)

