Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Artikel: Zu J.J. von Ddllingers hundertjahriger Geburtstagsfeier (1799-1899)
Autor: Woker, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 449 —

ZU

J. J. VON DOLLINGERS

HUNDERT JAHRIGER GEBURTSTAGSFEIER
(1799—1899). |

Festrede von Prof. Dr. PH., WOKER in Bern.

Denen von uns, die Déllinger kannten, will es schwer in
den Sinn, dass er nicht mehr unter den Lebenden weilt. Bis
vor wenigen Jahren, bis am Abend des 10. Januar 1890 ihn
unversehens, mit linder Hand der Tod hinwegnahm, wussten
wir ihn am emsigen Tagewerk. Seine geistlichen Funktionen
als Stiftspropst von St. Cajetan und seine kirchenhistorischen
Vorlesungen an der Miinchener Universitit, diese im Jahre
1826 begonnene Lehrthitigkeit, hatte er allerdings seit 1870
eingestellt, nur Vorlesungen iber neueste (Geschichte setzte
er noch einige Jahre fort, aber mit musterhafter Pinktlich-
keit erfiilllte er jahraus jahrein seine Obliegenheiten als
Prisident der Akademie der Wissenschaften, als oberster Kon-
servator der wissenschaftlichen Sammlungen des bayerischen
Staates, als Mitglied der Kammer der Reichsrite -— und
vor allem wir konnten ihn uns nicht anders denken als
unter seinen Biichern, wie ihn das Morgengrauen eines jeden
Tages ohne Ausnahme in seiner Bibliothek sah, angethan mit
kurzem Wams, die grosse Brille auf der Nase, auf Leitern
unter seinen riesigen Biicherschitzen umherkletternd, zusam-
mensuchend, was er fiir die Arbeit des Tages gebrauchte;
Wwie ihn, den heitern Asketen, zur ganzen Tagesarbeit zwei
méssige Mahlzeiten, am Morgen und Mittag, stiarkten, und wie
seine Fejerabende belohnt waren mit einem grossen, grossen
Glas Wasser auf dem Arbeitstisch, ohne jegliche feste Zuthat.

Revue intern, de Théologie. Heft 27, 1399, 30



= 450 —

Das war zwel Menschenalter hindurch so gewesen, Tag
fur Tag; — der Gedanke war uns nicht vertraut, dass es
einmal anders sein werde, und dabei hatten wir das Gefiihl,
das Hermann Grimm einmal in seinem Vortrag itiber Geethe
im Dienst unserer Zeit in die Worte gekleidet hat: ,LEs liegt
etwas DBeruhigendes in der Gewissheif, dass Ménner, deren
Grosse jede Probe bestanden hat, noch am Leben sind. Wie
ungeheure Bergspitzen, die die Gewitter anziehen und die
Blitze allein aufsaugen, erflillen sie die mit Sicherheit, die in
der Ebene wohnen.“

Jawohl, wir fihlten, dass wir unter der Hut dieses geisti-
gen Grossen standen, wir orientierten uns an ibm in Fragen
der Wissenschaft, in politischen und religiosen Tagesfragen,
wie oft gab er uns diec Parole! Wir meinen sie noch heute zu
héren.

Und doch sagt uns die heutige Feier, dass uns ein volles
Jahrhundert von der Stunde seiner Geburt trennt, dass von
der Welt, die Dollinger als Kind sah, bereits vergilbte Blatter
der Geschichte reden.

Am 28. Februar 1799 wurde Déllinger in Bamberg gebo-
ren, dreiviertel Jahr vor Bonapartes Staatsstreich, mitten in
dem Zusammenbruch einer alten Welt.

Das Jahr zuvor war die alte Eidgenossenschaft unter-
gegangen, war der Kirchenstaat ersetzt durch eine romische
Republik, in Deutschland war die ganze #ussere Herrlichkei
des katholischen Kirchentums, der letzte Flitterglanz des
romischen Reiches deutscher Nation, die Herrschaft der Feu-
dalitit, des Privilegienwesens, der konfessionellen Ausschliess-
lichkeit, war alles, alles Alte im Zergehen, die alten Fessel.n
und Bande losten sich, die alten Autoritidten schwanden, die
alten Stutzen brachen. '

Was in Stddeutschland begonnen hatte, als im Jahre
1796 beim Nahen franzosischer Heere gefiirstete Bischofe und
Abte und Propste das Weite suchten, was sich fortgesetst
hatte in den Bestimmungen des Friedens von Campo Formio
und in den Verhandlungen des Rastatter Kongresses iiber
Deutschland als einer grossen Entschidigungsmasse fiir Leute,
die anderswo Verluste erlitten, das vollendete sich in den
niichsten Jahren nach Dollingers Geburt. Noch ein paar kréf-
tige Stosse mit dem Frieden von Luneville 1801, mit dem



Reichsdeputationshauptschluss von 1803, mit dem Pressburger
Frieden von 1805 — und Siddeutschland hatte ein anderes
(tesicht bekommen: die geistlichen Flrstentiimer und Stifte
und Kloster sékularisiert, das Land verteilt an verhéltnis-
méagsig wenige Firsten von Donapartes Gnaden: die Konige
von Bayern und Wiirttemberg, die Grossherzoge von Baden
und Hessen - Darmstadt; diese neuen Staaten zum Rheinbund
vereinigt, unter Bonapartes Protektorat gestellt, eng ange-
schlossen an das grosse, vorwirts schreitende Frankreich,
erdffnet dem Eindringen franzosischer Gecken und Ausbeuter,
aber auch jenen unvergiinglichen Grundsitzen geistiger und
socialer Befreiung, die der Despot Bonaparte als Erbe der
grossen Revolution den Fremden vermitteln musste.

Déllingers Geburtsstadt, das altbischofliche Bamberg, war an
Bayern gekommen, wo, wie Schlosser einmal sagt,!) des Konigs
Maximilian allméchtiger Minister Montgelas , das Ministerium des
Innern, der auswirtigen Angelegenheiten und der Finanzen
alle gleich leichtfertig verwaltete und doch in ein Land voll
kimmerischer Finsternis wohlthiitiges Licht brachte. Die
Jesuiten und sogar der Jesuitismus und der Glaube an Pro-
zessionen, Heiligenbilder und heilige Rocke und Nagel verlor
allen Kredit; es ward nicht bloss in Wiirzburg, Bamberg und
Landshut auf neué Art gelehrt, sondern es dimmerte sogar in
Tirol, wo bis heute noch nicht Tag ist.“

Inmitten dieser gewaltigen Umwilzungen wuchs Déllinger
heran, frihzeitig von seinem Vater, einem Mann der exakien
Forschung, einem der Begriinder der heutigen physiologischen
Wissenschaft, zum scharfen Beobachten und klaren Beurteilen
angeleitet.

Diese Zeit hat ihn geformt und ihre geistigen MMerkmale
ihm aufgedriickt fiirs Leben.

Welches waren diese Merkmale?

Die Ereignisse des allgemeinen Zusammenbruchs, da nichts,
das war, die Probe zu bestehen schien, zwangen zum Nach-
denken tber die Ursachen, weckten den historischen Sinn,
schirften dag geschichtliche Gewissen in der Art, dass man
sich Reehensehaft gebe iiber Wahrheit und Irrtum, Bestindiges
und Unbestandig es, Gutes und Verderbliches in der Geschichte.

e ez

Y Gesch. deg 18. Jahrh., VII, 85 f.



Die Zeit, da die Volker durcheinandergewiirfelt, die
Staaten des curopiiischen Westens zu einem Weltreich zusam-
mengeschmolzen wurden, da ein Zug einer einheitlichen Civili-
sation von jenseits der Pyreniden bis tiber Warschau hinaus-
ging, die Zeit driingte aufs Universelle, warf tiberall die Schran-
ken der Kleinlichkeit und Engherzigkeit nieder, lehrte auch
den Fremden verstehen und menschheitlich denken und fithlen.

Dieselbe Zeit aber mit ihrer brutalen Vergewaltigung der
Nationalititen unter Bonapartes Despotie weckte das Schmerz-
gefithl der Nationen, zwang zum Widerstand, erzeugte den
national-patriotischen  Sinn, der in der Viélkererhebung am
Ende obsiegte.

Die Zeit endlich, welche die alte Organisation der Unfrei-
heit im staatlichen, gesellschaftlichen, kirchlichen Leben zu
Boden warf, dem Einzelmenschen Luft und Licht schaffte, sie
erzog ihr Geschlecht zur treuen Schitzung der Freiheit.

Nur die bei der alten Weltordnung Bevorzugten und die
Verstockten und die Dummen haben sich diesen Lehren ent-
zogen. Dollinger gehorte zu keiner dieser Klassen.

Und wenn sie auch wieder die Michtigen wurden in der
nichsten Ara der Restauration, sie haben Déllinger nicht vor
ihren Siegeswagen spannen koénnen, nicht der wiedererstandene
vorrevolutionire Absolutismus, nicht die Romantik, nicht die
Schar der Feinde der Geistesfreiheit.

In Dollingers Natur lag es allerdings nicht, sich mit Hef-
tigkeit aufzulehnen, aber gelassen abzulehnen und ruhig seine
eigenen Wege zu gehen. s waren und blieben die Wege,
zu denen er den Zutritt unter den Eindriicken der frihen
Jugend gefunden hatte.

Innerer Drang, ecin tief religivser Sinn fithrten ihn, mal
kann nicht recht sagen zum geistlichen Beruf, aber zum theo-
logischen Studium. Die Entbehrungen, die das Leben eines
katholischen Geistlichen auferlegte, hat er auch deshalb weniger
gefithlt, weil er zu Tlause blieb, beim Vater, der noch fiinf-
zehn Jahre lang sein Kollege an der Miinchener Universitit
war. Als er sie zu filhlen begann, war er an die Einsam-
keit schon zu sehr gewdohnt; doch hat er mir einmal gesag:tz
oft und lange habe er sich mit dem Wunsche getragen, &l
Kind zu adoptieren, immer sei er gescheitert an dem Ger}hl@
einer Verantwortlichkeit, die er auf sich zu nehmen sich nicht



— 453 —

getraut habe. Das geistliche Leben also focht ihn nicht sehr
an, es behagte Uberdies seiner Kinfachheit, Niichternheit,
Enthaltsamkeit, und die theologische Wissenschaft vollends
war sein Element. Er gab sich ihr hin mit dem brennenden
Eifer, die Intwicklung des kirchlichen Wesens durch alle
Stadien zu ergriinden, tiberall zum Thatsichlichen, zum Wah-
ren durchzudringen; den historischen Sinn bethétigte er auf
diesem Gebiete, er wurde Kirchenhistoriker.

Sein erstes Geld hatte er als angehender Student dazu
beniitzt, einen Pallavicini und einen Sarpi zu kaufen, um die
grosse papstliche und die grosse antipédpstiiche Darstellung der
Geschichte des Trienter Konzils nebeneinander lesen und verglei-
chen zu kénnen. Als angehender Student stand er also bereits
inmitten der eigentlichen geschichtlichen Forscherarbeit. Fast
unmittelbar nach dem Abschluss seines akademischen Studiums,
mit 25 Jahren, war er Lehrer der Kirchengeschichte, 27 Jahre
alt, im Jahre 1826, trat er die Professur der Kirchengeschichte
in Minchen an, von der er sich nicht mehr getrennt hat.

In dem Theologen und Kirchenhistoriker aber arbeitete
der aufs Universelle gerichtete Geist. Dollingers wissenschaft-
liche Bildung war von einer ans Unglaubliche grenzenden
Vielseitigkeit. Er beherrschte die alten Sprachen wie ein
Philologe vom Fach, er beherrschte die modernen Haupt-
sprachen, Englisch, Franzosisch, Italienisch, Spanisch, wie ein
moderner Sprachgelehrter und zugleich wie etwa der Beamte
im diplomatischen Dienst oder der Grosskaufmann. Englisch
vor allem war ihm wie eine zweite Muttersprache, und in
gewissem Sinne galt sie thm héher in ihrer Eigenschaft als
die wniverselle Sprache, die Weltsprache,

Er war zu Hause auf dem ganzen Gebiet der Geistes-
wissenschaften von der Philosophie bis zur schonen Litteratur
der westlichen Hauptvolker. Auf seinem eigensten Felde, dem

~der Geschichte, stand mit voller Klarheit stets vor seinem

Auge die Totalitit der Menschheitsentwicklung durch Altertum,
Mittelalter, Neuzeit und allerneueste Zeit hindurch, wihrend
T zugleich in staunenswerter Specialisierung seiner Studien
den einzelnsten Verzweigungen des geschichtlichen Lebens
n‘fmhging, gleichmiissig durch alle Hauptlinder und oft bis in
die entlegensten Winkel der Erde, und gleichmissig auaf allen
Hf‘uptgebieten, dem politischen, dem kirchlichen, auch dem
Wirtschaftlichen. '



Iiin phidnomenales Gedéchtnis, Stetigkeit und Unablissig-
keit des Arbeitens, Gleichmassigkeit des Liebens, Sorgenlosigkeit
und zihe korperliche Gesundheit unterstiitzten ihn dabei; ein
scharfer Verstand hielt Zucht und Ordnung; — alles ver-
einigte sich, in diesem Geist das Wunder von wohlgeordnetem,
prasentem Wissen zu schaffen, wie es in den neueren Zeiten
nur etwa bei einem Lrasmus oder bei dem noch universelleren
Leibniz erscheint.

Das Staunen der Welt tber den Universalismus der
Dollingerschen Gelebhrsamkeit horte nicht auf die siebzig Jahre
seines wissenschaftlichen Schaffens hindurch bis zum Tage
seines Todes, wenn er immer wieder — meist gelegentlich
und auf dussere Notigung hin — aus seinen Schiitzen einige
Miunzen litterarisch in Kurs setzte.

Kaum meinte man, er habe angefangen, Kirchengeschichte
zu docieren, so erhielt man von ihm den massiven Torso einer
kirchlichen Universalgeschichte. Dollinger selbst betrachtete
den spéter nur als eine jugendliche Unbesonnenheit, aber in
Wirklichkeit erhob sich der Torso turmhoch tber die bis-
herigen katholischen I.eistungen auf diesem Gebiet.

Eben hatte er sich tiber eine politische oder kirchliche
Tagesfrage von ganz wissenschaftlicher Grundlage und von
allgemeinen Gesichtspunkten aus gedussert, seine ganze Auf-
merksamkeit schien dem Gegenstand zu gehoren -— da bekam
man schon wieder eine neue Arbeit, die zeigte, dass sein Geist
zu der gleichen Zeit weltenweit von jener Stelle ebenfalls mit
vollendeter Konzentration und Griindlichkeit auf einem Felde
gegraben hatte, wie beispielsweise demjenigen des Problems:

Mohammed und der Islam. — Man glaubte ihn auch wohl emeé
Weile ganz verstrickt in kleinliches politisch-kirchliches Tages:
geziink — da erfuhr man aus dem Erscheinen seines , Heiden-

tum und Judentum® und seines ,Christentum in der Zeit der
Grundlegung®, dass er zur gleichen Zeit die riesige Vorha’lle
und den grossarticen Bingang zu einer Geschichte der christ-
lichen Civilisation gebaut hatte.

Heute hatte Dollinger einen Vortrag gehalten oder auch
einen Zeitungsartikel erscheinen lassen, der Vortrag, der Ar-
tikel wirbelten Staub auf — Dollinger war angebohrt, und
binnen wenigen Wochen oder hoéchstens Monaten war f“_lf den
Vortrag oder Artikel ein ganzes grosses Buch gesetzt, s



— AEE —

seinem Geist hatten sich Fluten des Wissens ergossen, auf
denen die paar Sitze des Vortrags wie auf einem Weltmeer
schwammen. '

Und endlich, wenn der Mann auf den Hohen, die Thal-
griimde der Menschheitsgeschichte zu Fiissen, geistiz Rundschau
hielt in seinen Festreden vor der Akademie der Wissenschaften
wihrend der letzten zwanzig Jahre seines Lebens, so wtsste
es zwar die lauschende Welt zum voraus: der Punkt, auf den
er in der erwarteten Rede mit magistraler Sicherheit, nach
weisester Prifung hinzeigen wiirde, der Punkt stand fast immer
zu Lebensfragen der Gegenwart in Beziehung, aber wo im
Weltall lag der Punkt? Das eine Mal war es: die Geschichte
der religiosen Freiheit, das andere Mal: der Anteil Nordame-
rikas an der Litteratur; das eine Mal: die Juden in Europa,
das andere Mal: Dante als Prophet; das eine Mal: der Kampf
Ludwigs von Bayren mit dem Papsttum, das andere Mal: die
Madame de Maintenon; das eine Mal: der Untergang des Templer-
ordens, das andere Mal: eine Beurteilung der franzosischen
Revolution; das eine Mal: die Anfinge der orientalischen
Frage, das andere Mal: Spaniens geistige und politische Ent-
wicklung ; das eine Mal: die Politik Ludwigs XIV., das andere
Mal: der Einfluss der griechischen Litteratur und Kultur auf
die abendléndische Welt im Mittelalter. Dem Gelehrten Dollin-
ger gehorte eine Welt, wie er der Welt gehorte.

Dieser wissenschaftliche Universalismus nun hatte bei
Dollinger eine harmonische Vervollstindigung gefunden nach
der Richtung hin, in die ihn schon die Eindricke der Jugendzeit
wiesen: ihm waren fremd politische Engherzigkeiten, Abneigun-
gen gegen Nichtdeutsches, er schiitzte die GGaben jedes Volkes,
€r suchte das Gute, wo immer es zu finden war, er war in
diesem Sinne Kosmopolit. Fir ihn war auch das Band der
sittlichen Beziehungen eine Wirklichkeit, das die ganze mensch-
liche Familie umschlingen soll, das Band der Menschenachtung,
der Mensohenliebe, der Hingabe an die sittlichen Zwecke der
Dle.llsehheit, ein starker humanitirer Zug ging durch sein ganzes
Wesen. Und so hatte am Ende auch sein religioses Wesen
durchaus die Richtung auf die Allgemeinheit; ihn begeisterte
der Gedanke der universellen Kirche; er war Katholik, inso-
fern thmm die katholische Kirche die geschichtliche Kontinuitét
Verbiirgte, das Allumfassende durch alle Zeiten:; er war Ka-



— 456 —

tholik, insofern die katholische Kirche Raum bot fiir alle und
das Allumfassende darstellte in der Gegenwart. KEr hatte sich
seinen Idealkatholizismus auferbaut, in dem lebte er. Und mit
einem solchen Katholizismus war von vornherein gegeben die
Tendenz, das Trennende auf kirchlichem Boden zu tiberwinden,
Briicken zu bauen von Konfession zu Konfession, Bausteine
zusammenzutragen zum grossen Tempel der kirchlichen Ver-
standigung, der christlichen Einheit. Dollinger, der gefiirchtete
geistige Kéampe, der in der Rechten das scharfe Schwert der
Polemik fiithrte, trug als Helmzier und Erkennungszeichen den
Olzweig des Friedens.

So steht er vor uns, der Mann mit dem weltweiten Wissen,
der Kosmopolit, der humane Geist, der Mann des kirchlichen
Universalismus.

So hoch sich dieser Eine tber alle Beschrinktheit erhob,
er wurzelte doch kréftig im Boden seiner Nation; wie bei so
vielen anderen, gerade aus dem Geschlecht der sogenannten
Franzosenzeit, verschwisterte sich mit seinem universellen
Wesen ein starker nationaler Sinn. Er liebte seine Nation und
hielt sie hoch, seinen Stamm und sein ganzes Volk, sein patrio-
tisches Fithlen war nicht verwirrt und verdunkelt durch unver-
stiindigen Preussenhass um jeden Preis und blode Vorliebe fir
Osterreich, der sonstigen Signatur des katholischen Patriotis-
mus in Deutschland.

Als einer der Fiihrer seines Volkes erschien auch er im
Jahre 1848 in der Paulskirche zu Frankfurt in der grossen
Nationalversammlung und half dem deutschen Volk die Grund-
rechte schreiben, was allerdings mit solcher Griindlichkeit
geschah, dass die Revolution voriiber war, ehe die Grundrechte
fertig waren.

Als Redner auf der Bischofsversammlung in Wiirzburg im
gleichen Jahr, auf den katholischen Generalversammlungen
der beiden folgenden Jahre wandte er kiihn den nationalen
Gedanken nach der kirchlichen Seite und gab der Hoffoung
auf eine nationale Kirche Deutschlands Ausdruck, zum Schrecken
seiner ultramontanen Zuhorerschaft mit der Unbefangenheit d@’
wissenschaftlichen Uberzeugung auseinandersetzend, dass 1
eine wirklich katholische Kirche eine deutsche Nationalkirche
herrlich hineinpasse.



— 457 —

Haftete seinem Patriotismus eine Beschrénktheit an, so
war es jene Selbstbescheidung der idlteren Generation, die fiir
das deutsche Volk nur im geistigen Wettstreit der Nationen
eine grosse Rolle beanspruchte.

Noch ein tieferer Schatten gesellt sich zu dem Licht.
Merkwiirdigerweise hing gerade mit Dollingers nationalem
Fiihlen, ebenso wie mit seiner universell-kirchlichen Richtung,
ein Nichtverstehen des Protestantismus zusammen; es ist unter
gewissen Zeitumstinden recht spitz herausgetreten und hat
namentlich das im einzelnen so wertvolle, im ganzen so
ungliickliche Buch {iiber die Reformation erzeugt. Dollinger
meinte im Protestantismus einen Bruch mit der historischen
Kontinuitiit und einen Gegensatz zu dem universellen Wesen
seiner Kirche zu sehen, und dann brach der Schmerz iiber die
religitse Zerreissung seiner Nation und deren politische Folgen
in dem scharfen Urteil tber die Reformation hervor.

Der Schatten hat sachte sich aufgelost in dem Masse, wie
Déllingers Einsicht tiefer und tiefer drang, und vielleicht nie
hat ein Gelehrter fritheren Irrtum mit solcher Herzenswirme
und Freudigkeit zurtickgenommen als Dollinger mit den gross-
artig einfachen Worten einer seiner Akademiereden: ,Fiir mich,
ich muss es bekennen, ist eine lange Zeit meines Lebens hin-
durch das, was in Deutschland von 1517 bis 1552 sich bege-
ben, ein unverstandenes Ritsel gewesen und zugleich ein
Gegenstand der Trauer und des Schmerzes. Ich sah nur das
Ergebnis der Trennung, nur die Thatsache, dass die zmwel wic
durch scharfen Schwerthieb getrennten Hilften der Nation,
zu ewigem Hader verurteilt, sich feindlich gegeniiberstanden.
Seit ich die Geschichte Roms und Deutschlands im Mittelalter
sehauer erforscht, und seit die Ereignisse der letzten Jahre
das Ergebnis meines Forschens mir so einleuchtend bestéitigt
haben, glaube ich auch das, was mir vorher ritselhaft war,
Zu verstehen, und bete die Wege der Vorsehung an, in deren
allwaltender Hand die deutsche Nation ein Werkzeug, ein
Gefiss im Hause Gottes, und kein unedles, geworden ist.“

Dass der Trrtum Dollingers im Verschwinden war, zeigte
m?l“ig'eus lange vor Dollingers offenem Bruch mit der romischen
Klrclle seine herrliche Zeichnung von Luthers Personlichkeit
M dem Buche ,Kirche und Kirchen* und seine glanzende
Lobpl’eisung der Verdienste der deutschen protestantischen



A58 —

Theologie in der Rede auf der katholischen Gelehrtenversamm-
lung im Jahre 1863. Und niemals, auch nicht in der Zeit des
ganzlich ungelosten Réatsels, hat er doch wie ein korrekter
Romanist iiber den Protestantismus geurteilt.

Dem stand das allein schon im Wege, dass er heran-
gewachsen war in jener Zeit der Sprengung des geistigen
Zwanges, dass die Grundsitze der Religions- und Gewissens-
fretheit ihm zur anderen Natur geworden waren. An diesem
Punkte setzt die Tragik ein in Dollingers Leben. Indem er
fir die Grundsiitze der Freiheit eintrat, hat er eine Zeit lang
einer Partei gedient, der er nicht dienen wollte. Ihm erscholl
ein ganz vertrauter Ton, da driben in Frankreich Lamennais
das Lied anstimmte von dem Bund der Kirche mit der Freiheit.
Als der Papst nachher das Programm Lamennais verurteilte,
die pépstliche Partei aber, es in ihrem Sinne wendend, tberall
Freiheit der Kirche reklamierte, glaubte Dollinger darin doch
eine Anndherung an seine Grundsitze der geistigen Freiheit
erkennen zu dirfen. So trat er selbst bei der Freiheits-
‘bewegung des Jahres 1848 in vorderster Reihe im Frankfurter
Parlament mit ein fir die Forderung der Freiheit der Kirche
und setzte sie in den Grundrechten durch. Er meinte die
Befreiung des kirchlichen Wesens und Lebens von den Min-
mischungen und dem Zwang des Polizeistaats, die folgerichtige
Vervollstindigung der auf allen tibrigen Gebieten zugestandenen
Freiheit.

Er wurde getiuscht und missbraucht: die ultramontane
Partei, die ihn 1848 fiir sich reden liess, hatte eine andere
Freiheit im Sinn: die Freiheit, mit ihren unkontrollierbar
und unfassbar gemachten kirchlichen Organen, mit ibrer
Unterrichtsfreiheit und Vereinsfreiheit, mit den blind gehor-
chenden, ihrer freien Teitung tiberlieferten Massen den Staat
zu iibertrumpfen; sie meinte die freie Kirche im unfreien Staat,
die Kirche, die aus ihren Freiheiten nach Belieben Stricke
drehen konnte zur Erdrosselung aller iibrigen Freiheit.

Und das sollte wahrlich nicht Dollingers einzige Ent-
tauschung sein.

Lange hatte man in der katholischen Kirche mit ihm Staat

gemacht und ihn in schwierigen Lagen vor der Offentlichkeit
Voranoestellt die rechte romische Witterung hatten, trauten
freilich mnost der tiefen, freien, unaufhaltsamen Grelehrsamkeit



— 459 —

Dollingers so  wenig wie einst den tiefen, umnergriindlichen
Augen Luthers, sie betrachteten ihn als Wildling, waren jedoch
bereit, ihm alles mogliche nachzusehen, solange er nicht offen-
kundig aus der Art schlug.

Aber Dollinger selber wurde sich des Abgrundes bewusst,
der ihn von der romischen Partei und Kirche trennte. Mehr
und mehr musste er sich seit dem Jahre 1848 tiberzeugen,
dass der Katholizismus, dem er angehéren und dienen wollte,
in der Kirche Roms erloschen war. H» schritt vorwirts von
Frkenntnis zu Erkenntnis, von Licht zu Licht, die Kirche des
Papsttums Pius’ IX. bewegte sich rlickwirts vom Dunkeln
zum Dunkleren, von dem Dogma der Immaculata Conceptio des
Jahres 1854 zum Syllabus des Jahres 1864. In einer Kirche,
die immer dreister der Geschichte sich widersetzte mit dem
Dogma, die das Universelle zusammenzog in den einen absolut
herrschenden Papst und seine durch ihn herrschende Jesuiten-
partei, die das Nationale endgiiltiz ausstiess, die an Stelle der
Freiieit der Wissenschaft und des Gewissens den mittelalter-
lichen Zwang in Glaubenssachen mit Pomp auf den Thron
setzte, in einer Kirche, die diese auf Veredelung und Auf-
klirang der Menschheit hinstrebende Natur Dollingers zuriick-
stiess durch die Riickkehr ihrer theologischen Wissenschaft
ins Mittelalter, durch ihre Vergréberung der Religiositit und
thre Stultifizierung des Volkes — in einer solchen Kirche war
fir den Mann kein Platz mehr, dessen ganzes geistiges Werden
sich in der diametral entgegengesetzten Richtung vollzogen
hatte.

An Schwierigkeiten des Lebens nicht gewohnt, in der
Ruhe des gelehrten Arbeitens nicht gern gestort, zuriickhaltend
mit vornehmer Scheu und vor jeder robusten Aktion zuriick-
schreckend, so vermied er noch jahrelang den gewaltsamen
Bruch, aber Wahrheitsliebe zwang ihn, zu reden, und er
redete in den Vortrigen tiber den Kirchenstaat, in den Papst-
fabeln des Mittelalters, vor allem in dem ein Bekenntnis und
ein Programm darstellenden Vortrag in der katholischen Ge-
1ehrten—Versammlung des Jahres 1863 tiiber ,Vergangenheit
und Gegenwart der katholischen Theologie“. Thatséachlich
War diese Rede die Kriegserklarung an die romische Partei
tnd Kirche. Da hebt er die Elemente, auf denen seine geistige
Existenz ruht, klar heraus, stellt sie in Beziehung zur Theo-



460 —

logiec und entwickelt ein formliches Programm. Der That-
bestand ist: ,Das alte, von der Scholastik gezimmerte Wohn-
haus ist baufillig geworden, und ihm kann nicht mehr durch
Reparaturen, sondern nur durch cinen Neubau geholfen wer-
den; denn es will in keinem seiner Teile mehr den Anfor-
derungen der Lebenden gentigen.“?)

Welche Grundsitze miissen nun beim Neubau leitend sein?

1. ,Der Anerkennung und folgerechten Durchfiihrung des
Gresetzes der historischen Entwickelung in der Lehre darf fortan
kein wissenschaftlicher Theologe sich entschlagen.”

2. ,Die rechte Theologie muss wniversell sein wie die
Kirche.*
| 3. . Der Wissenschaft ist die Ireiheit so unentbehrlich als
dem Korper die Luft zum Atmen, und wenn es Theologen
giebt, welche ihren Fachgenossen diese Lebensluft unter dem
Vorwand der Gefahr fir das Dogma entzichen wollen, so ist
dies ein kurzsichtiges und selbstmorderisches Beginnen.®
,Gegen wissenschaftliche Fehler und Verirrungen dirfen nur
gleichartige Mittel angewendet werden.“ ,Dass aber in der
Theologie nur durch Irrtimer hindurch der Weg zur Wahrheit
fihrt, ist ein Gesetz, welches in der Zukunft ebenso gelten
wird, wie es in der Vergangenheit sich bewihrt hat.

Es war eine Quintessenz von Ketzereien, die Dollinger seinen
Zuhorern vortrug. Unter den Zuhorern befanden sich anfangs
die Fiihrer der jesuitisch-romischen Partei in Deutschland.
In hellem Zorn hatten sie wihrend der Rede ihre Pléatze ver-
lassen und waren davongegangen, das Fluchtfieber warschon tiber
sie gekommen, als Dollinger zeigte, wie tief die theologische
Wissenschaft bei den romanischen Volkern stehe und wie dic
protestantische deutsche Nation ihre Trigerin sei; sein Pro-
ogramm hatten sie gar nicht mehr gehort. Dollinger verab-
schiedete sich dennoch von ihnen, indem er seine Rede mit
der Ermahnung schloss, es moge keiner Gericht halten tiber
die Orthodoxie eines Fachgenossen, eingedenk der Worte

Dantes:
,Doch wer bist du, der zu Gericht will sitzen,
Auf tausend Meilen weit Urteil zu fillen,
Mit einem Blick, der eine Spanne reichet?”

Y Verhandlungen des V. Kath. Gel. 1863. TRegensburg, bei Manz.
S. 56 ff.



— 461 —

Déllinger wusste gar wohl, dass die Ermahnung ihr
Gegenteil bewirkte; er hatte in ein Wespennest gestochen —
und nun trug er die Folgen. Auf allen Wegen umschwé#rmte
ihn das giftige Volk, spickte ihn mit Stacheln — seine Not
war gross. Ohne Bild zu reden: Misstrauen und Hass, Angriffe
aus dem Hinterhalt und offene Angriffe, alle Mittel der Ver-
drgerung und Verletzung hiaufte jetzt auf ihn die Partei, die
-ihn zuvor als ihren Ajax gepriesen hatte, alte Verbindungen
rissen ab, immer neue Feindschaften erstanden.

Bis zum Ende der sechziger Jahre steigerten sich diese
Anfechtungen unter schmerzvollem innerem Ringen und Bangen.

Es war eine Befreiung fiir ihn, als endlich mit der Ankiindi-
gung des vatikanischen Konzils der richtige, grosse Krieg kam.

Die Jesuitenpartei schritt zum Aussersten, zum endgiil-
tigen Umsturz des alten katholischen Kirchenwesens, und die
konziliare Vertretung der ganzen romisch-katholischen Welt
ward aufgeboten, die Aufrichtung der neuen Papstkirche
feierlich zu machen. Dem Katholizismus Déllingers wurde
der Tod angedroht.

Da wurde der Siebzigjahrige jung zum Kampfe, sein Geist
entwickelte eine wunderbare Spannkraft, alle Schleusen offne-
ten sich, und aus seiner Feder erfloss vor und mit dem Konzil
eine ganze grosse brausende Kampfeslitteratur mit den ersten
Briefen an die Allgemeine Zeitung, mit dem Buch Janus, mit
den Erwigungen fiir die Bischofe, mit den Briefen vom vati-
kanischen Konzil und so fort und fort. Es war der Sturm
und Drang in dem Leben des Siebzigjihrigen um ein halbes
Jahrhundert spiter gekommen, als er sonst bei den Menschen
eintritt. Nur die erstaunliche Gelehrsamkeit, die iiberlegene
Sieherheit, Weisheit und berechnete Schéirfe dieser Sturm- und
Dranglitteratur verraten das Alter ihres Urhebers. Die Phase
schliesst auf Dollingers Seite mit der Antwort auf die Auffor-
derung durch den Erzbischof von Miinchen, der neuen Lehre
sich zu unterw erfen, mit der bertithmten Antwort vom 28. Méirz
1871 nAls Christ, als Theologe, als Geschichtskundiger, als

Urger kann ich diese Lehre nicht annehmen®, und ihrer
knappen, schneidenden Begriindung, dem Seitenstiick  zu
Luthers: »Hier stehe ich, ich kann nicht anders“; die Phase
Schliesst auf seiten der roémischen Kirche mit der Verbann-
ﬂuchung Dallingers durch den Erzbischof vom 25. April 1871.



462 —

Man hat wohl behauptet, nach dem Sturm und Drang der
Konzilshewegung sei Dollinger in Lissigkeit versunken. Das
ist nur insoweit richtig, dass er an keiner grossen offentlichen
Agitation sich beteiligte, um Kkeinen Preis zu bewegen war,
unter die Massen zu treten. Kine Ader, die er nicht hatte,
konnte sich nun einmal nicht bei ihm o6ffnen. Die Zugehorig-
keit aber zu der Bewegung und zu der kirchlichen Organisa-
tion, die auf seinen Grundsitzen erwuchs, hat er aufs entschie-
denste und in der formellsten Art bekundet.

Um so reicher entfaltete sich die Thatigkeit des jetzt
vollends Freigewordenen auf den Wegen, die ihm seit alters
heimisch waren. Rastlos war der nie alternde Mann bemiiht,
seine Gedanken auszustreuen mit Anregungen, mit Entwirfen,
mit lange gesammelten Materialien, sie weltweit auszustreuen
an Freunde und Schiiler, an Grosse und Kleine, wie friiher
an einen Kaulbach oder an einen Fiirsten Hohenlohe, so jetzt
an Konig Ludwig oder an Gladstone bis herab zu mir, dem
jungsten der Kleinen, der unter der Last seiner wissen-
schaftlichen Nahrungszufuhr beinahe zusammenbrach.

Das Ausstreuen geschah im Zusammenhang mit dem, was
er Revision seiner Angichten nannte. Die Revision aber bestand
wesentlich darin, dass er Gedankengéinge, die er ldngst sich
gebahnt hatte, zu Ende ging und insbesondere, immer wieder
zu seinen Anfingen zurtickkehrend, zu vollster Entfaltung
brachte die Ideen der religiosen Freiheit, der Universalitat und
der kirchlichen Wiedervereinigung.

Uber die Geschichte der religiosen Freiheit handelte eine
seiner Akademiereden, und auf dem gleichen Feld bewegt sich
eine andere tiber die Juden in Europa, wo Dollinger der wiisten
antisemitischen Agitation ein Halt zurief mit dem Nachweis,
dass dasjenige an den Juden, worauf man jetzt mit K Entriistung
deutet, die Narben jener Wunden sind, die die christliche
(lesellschaft selbst dem Judentum geschlagen hat. In Qen
Akademiereden allen, von der ersten bis zur letzten, wenige
Wochen vor seinem Tode gehaltenen, waltet die umvorseﬂ@
Betrachtungsweise der Dinge, der historische Weitblick neben
der Weitherzigkeit. Davon nur zwei Proben: Im Jahre 1888
sprach er in seiner Rede ,tiber den Anteil Nordamerikas au
der Litteratur® zuletzt von dem Zusammenschluss Englands und



— 463 —

Nordamerikasund der Weltstellung der angelséchsischen Rassel):
Die englische Sprache ,ist die gemeinsame Sprache zweier
Nationen, von denen jede eine Weltmacht ist. Beide sind
trotz aller Verschiedenheiten der Interessen physisch und
geistie enge miteinander verbunden. Sie werden also auch
in Zukunft eine und dieselbe Litteratur und damit einen
gemeinschaftlichen Schatz und Vorrat von Ideen und Dok-
trinen besitzen. Nicht den Deutschen, nicht den Slaven, son-
dern der angelsdchsischen Rasse ist in kommenden Zeiten
jener Geistesprimat beschieden, den im Altertum erst die
Griechen, dann die Romer besassen. Die Deutschen werden
ihren sicher nicht geringen Anteil an diesem Primat haben,
aber nur mittelbar durch das Medium der englischen Sprache,
Inre Sprache kann schon darum, weil die Erlernung allzu
schwierig ist, niemals ein weltbeherrschendes Idiom werden. Esist
gut, es ist notwendig, dass wir uns das bei Zeiten klar machen.*

Und im Jahre 1884 that er tiber Frankreich in der Rede
,Uber Darstellung und Beurteilung der franzosischen Revolu-
tion“ einen Ausspruch, den wir erst heute ganz verstehen?).
yUnverkennbar geht ein diisterer Zug der Entmutigung, der
Trauer durch den Gedankenkreis der bessern und einsichtigeren
Ménner an der Seine. Doch — sanabiles Deus fecit nationes!
Ein so begabtes, so geistesmichtiges, auch jetzt noch an den
edelsten Erzeugnissen des Geistes nicht armes Volk, die Fiih-
rerin der romanischen Nationen, wird und muss auch politisch
sich wieder erheben. Uns Deutschen wiirde es am wenigsten
geziemen, an Frankreichs Zukunft zu verzweifeln, uns, die
wir nach dem dreissigjshrigen Krieg an selbstmorderischen
Wunden schwerer daniedergelegen haben, viel tiefer gesunken
Waren als das heutige Frankreich.“

Dollingers Herzen am nichsten lag bis zuletzt die Ange-
legenheit der kirchlichen Universalitit, besonders die praktische
Frage der kirchlichen Union. Schon im Jahre 1863 hatte er
auf  der Gelehrtenversammlung gesagt: ,Wir missten uns
selbst aufgeben, miissten an unserer Zukunft verzweifeln,
W'enn wir von dem @Glauben lassen wollten, dass die religiose
Elnigung moglich, ja, dass sie gewiss sei.”
iea =N

:) Akad, Vortrige III, 842.
°) Ebend. S. 302,



— 464 —

Jetzt verkiindigte der wvollends Freigewordene, nirgends
mehr Gebundene: ,Sie ist Pflicht*, und mit solcher Freudigkeit
und Begeisterung unterzog er sich der Pflichterflillung in der
Arbeit am Werk der Wiedervereinigung, dass er um ihret-
willen doch beinahe unter die Massen frat mit seinen méch-
tigen Odeonsvertragen im Jahre 1872, und dass er dic geisti-
gen Kosten der grossen Bonner Unionskonferenzen in den
Jahren 1874 und 1875 fast einzig und allein auf sich nahm.
Uber die Schwierigkeiten des Werkes machte er freilich am
wenigsten sich Illusionen; die Arbeit der Unionskonferenzen
sah er nur als Orientierung und Vorbereitung fir Kkiinftige
Zeiten an, er urteilte: ,Zwei Kirchen koénnen sich nicht plotz-
lich in die Arme fallen, wie zwei nach langer Trennung sich
wiedersehende Freunde.“?!) Aber am endlichen Erfolg zwei
felte er nicht:

» Wo Glaube und Liebe sich finden, da kann die Hoffnung
als dritte im Bunde nicht fehlen. Wer immer an Christus
glaubt, wer sein Vaterland liebt und die Christen aller Be-
kenntnisse, der kann sich der Erwartung nicht erwehren, dass
eine nicht allzuferne Zukunft eine Kirche bringen werde,
welche als die echte Fortsetzung und Nachfolgerin der alten
Kirche der ersten Jahrhunderte Raum und Anzichungskraft
haben werde fir die jetzt noch Geschiedenen, eine Kirche,
in welcher Freiheit und Ordnung, Zucht und Sittlichkeit und
Glaubenseinheit mit Wissenschaft und ungehemmter Forschung
sich vertragen werden.“

,Dann wird ein neues Pfingstfest sein der Erleuchtung,
des Friedens und der Bruderliebe.“ ?)

Heutzutage wird man im giinstigsten Fall der Banalitat
bezichtigt, wenn man die grossen Ideen vom Ende des vorigen
Jahrhunderts nur in den Mund nimmt. Ich wage €S doch,
zumal bei einem Mann, dessen Leben ins vorige Jahrhundert
zurtickreicht, zu sagen:

Mit den grossen Ideen der Bruderlichkeit der Christel,
der Briiderlichkeit der Nationen, der Briiderlichkeit der Men-
schen ist Dollinger ins Grab gestiegen.

L) Vortrige iiber Wiedervereinigung. S. 28.
%) -Ebend. S. 27.



	Zu J.J. von Döllingers hundertjähriger Geburtstagsfeier (1799-1899)

