
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


367

VARIÉTÉS.

I. Nochmals die Schule des Hierotheus.
Meine Abhandlung unter dem vorstehenden Titel fin dieser

Zeitschrift Nrn. 4 und 5, Bern 1893 und 1894) hat zwei Gegner
gefunden an dem Repetenten Dr. Koch in Tübingen (Theol.
Quart.-Sehrift, Tübingen 1895. III) und dem Jesuiten Stiglmayr
in Feldkirch (zuletzt Byzantinische Zeitschrift Bd. VII, Leipzig
1898). Dieselben sind zu keinem neuen Resultate gekommen,
sondern suchen nur zu zeigen, dass die jetzt geAvöhnliche, namentlich
durch die protestantischen Theologen vertretene Meinung über
den sog. Areopagiten die richtige sei, dass er sich selbst fälschlich

für den aus der Apostelgeschichte bekannten Paulusschüler
ausgeben wolle, und Ende des 5. Jahrhunderts gelebt habe.
Besonders bei P. Stiglmayr ist diese Unbefangenheit sehr an-
erkennensAvert, Aveil er damit der Überlieferung aller
Mittelalterlichen, auch Thomas' von Aquin, entgegentritt, welche
jenen vorgeblichen Apostelschüler als einen der hervorragendsten

Lehrer, Aveil den Aposteln so unmittelbar nahe stehend,
verehrten. Bei der gegemvärtig in der katholischen Kirche sehr
thätigen Reaktion sollte es uns nicht Avundern, wenn Angriffe
auf die Orthodoxie des kühnen Jesuiten selbst aus der Mitte
semer eigenen Gesellschaft nicht ausbleiben werden. Trotzdem
die beiden Gelehrten das Resultat der protestantischen
Forschung nur bestätigt haben, sind ihre Arbeiten dennoch wertvoll,

weil sie die Frage näher untersuchten, in Avelchem
Verhältnis die Schriften zu dem Neuplatoniker Proklus stehen.
Sie gingen dabei von der Voraussetzung aus, dass diese Frage
für die Zeitbestimmung des Dionysius entscheidend sei. Nun
war auch dieses freilich nicht neu, sondern ziemlich allgemein

angenommen worden, dass Dionysius den Proklus
benützt habe, und demgemäss erst Ende des 5. Jahrhunderts ge-



— 368 —

lebt haben könne. Aber man unterzog sich nicht der Mühe,
dies Verhältnis im einzelnen festzustellen, sondern begnügte
sich mit dem allgemeinen Eindruck stelleiiAveise auffallender
Übereinstimmung. Stiglmayr hat zuerst durch eine gründliche
und methodische Untersuchung das Verhältnis ins klare
gebracht (Histor. Jahrb. der Görresges. München 1895, XVI).
Allein, ehe ihm von Sachkundigen und Nichtsachkundigen Beifall

geklatscht wurde, mit begründeter Vorsicht. Seite 747:

„Wir geben von Amrneherein zu, dass manches nicht scharf

genug aus dem Geiste der beiden Schriftsteller erfasst oder,
bei den eigenartigen sprachlichen Schwierigkeiten, nicht korrekt
genug Aviedergegeben ist. Aber im Ilauptresultat dürfte doch

jeder aufmerksame Leser mit uns übereinstimmen."
Es handelt sich dabei hauptsächlich um einen Vergleich

ZAAUSchen der Schrift des Proklus De malorum subsistentia, die

übrigens nur in lateinischer Übersetzung erhalten ist, und

Dionysius De divinis nominibus c. 4. Stiglmayr hat in
Übereinstimmung mit Koch, aber unabhängig von ihm nacligevriesen,
dass in beiden Abhandlungen sich eine gewisse Kongruenz
findet, weniger im Ganzen, als in einzelnen Gedanken,
Redewendungen, Worten, so dass nur die Wahl übrig bleibt ZAvischen

der Abhängigkeit des Dionysius von Proklus und der
umgekehrten Annahme. Im ersten Falle, den Stiglmayr annimmt,
scheint die gewöhnliche Aufstellung als richtig erwiesen zu

sein, dass Dionysius an das Ende des 5. Jahrhunderts gehört.
Wir glauben nun auch nicht, dass ein so bedeutender
Neuplatoniker Avie Proklus sich an Dionysius angelehnt habe,
sondern dass Stiglmayr auch darin im Rechte ist, die betreffende

Abhandlung des Dionysius gleichsam als ein Trümmerfeld aus

der Schrift des Proklus zu betrachten. Die Nachweise im
einzelnen sind bisweilen etwas forciert, Avie auch die Überschrift

„Proklus als Vorlage des Pseudo-Dionysius" mehr sagt, als sie

sollte. Es handelt sich nicht um den ganzen Dionysius, sondern

um einen bestimmten Passus, und dieser bildet nicht etwa einen

Auszug aus Proklus, sondern scheint zum Teil aus der

Erinnerung an sein Buch De malorum subsistentia in ziemlich
verworrener Weise niedergeschrieben zu sein.

Wäre das Ganze mir also Avie Stiglmayr und Koch nur

die chronologische Frage, ob Dionysius ein Jahrhundert früher

oder später gelebt habe, so würde ich mein Einverständnis er-



— 369 —

klären und hätte wahrscheinlich in dieser Sache nie die Feder
ergriffen. Allein die Lage der Dinge ist eine ganz andere.
Schon Dr. Dräseke in Wandsbeck hat erinnert, dass die von
mir vorgebrachten Momente von den Gegnern nicht genugsam
beachtet worden seien. Ich glaube dies dahin erweitern zu
dürfen, dass gerade die Situation, auf Avelche ich aufmerksam
machte, und deren Erkenntnis die ganze Dionysiusfrage
umgestalten würde, noch immer nicht erkannt Avird. Mir erscheint
es fast rätselhaft, wie man sich mit den areopagitischen Schriften
beschäftigen kann, ohne zu bemerken, class sich durch die
jetzigen Texte ein grosser Widerspruch hindurchzieht, indem
Dionysius sich bald für den Paulusschüler ausgiebt, bald und
meist sich auf Hierotheus, den niemand kennt, als seinen
inspirierten Lehrer beruft und von einer alten Tradition seiner
Doktrin redet. In einen so gedankenlosen Widerspruch kann ein
Schrifsteller, der sich nicht geradezu in Absurditäten bewegt,
sich unmöglich A7ei"Avickeln. Die Redensart „aus der Rolle fallen"
hilft hier nicht aus. Es scheint uns unleugbar, class zwei
Hände bei der Herstellung unserer Texte thätig Avaren. Dass
der Fälscher den ursprünglichen Text nicht vollständig
änderte, sondern etAvas schuf, was nicht aus einem Gusse war,
ist eine Erscheinung, die in der alten Litteratur mehr als einmal

vorkommt. Er würde aber als ATorgeblicher Apostelschüler
nicht hin und Avieder einmal aus der Rolle gefallen sein, sondern

er hätte sich nur mitunter in seine Rolle hineingedacht,
und abgesehen von diesen Avenigen Fällen im übrigen
gearbeitet, als Avenn ihn der Areopagite gar nichts anginge. Nirgendwo

bezeichnet er sich so, auf die Erzählung in der
Apostelgeschichte über Dionysius nimmt er nirgends Bezug. Nur Aveil
der Verfasser sich Dionysius nennt, vielleicht früher Senator
von Athen geAvesen war, Avorüber unsere Abhandlung
nachzulesen ist, lag die Identifizierung mit dem Areopagiten nahe.
Was aber für mich sehr ins Gewicht fiel, war der Umstand,
dass das Wenige, was den Dionysius in die Apostelzeit
zurückversetzen soll, sich bloss in der Schrift De divinis nominibus
findet und als kurzer Brief an den Apostel Johannes den
Briefen angeschlossen ist. Die übrigen Schriften sind völlig
mtakt und verraten auch nicht die leiseste Spur, die auf den
Areopagiten hindeuten könnte. Bloss in dieser einen Schrift,
und da auch nur in zAvei kurzen Stellen desselben Kapitels 3,



-- 370 —

soll der Verfasser sich erinnert haben, class er eigentlich die

Rolle des Areopagiten spielen wolle, die ihn auch zu der
Abfassung des kleinen letzten Briefes verführte!

Und wie sieht es erst mit den beiden Stellen aus An der

ersten handelt es sich um die Einschiebung der Ader Worte
lisca Havlov vòv UAor. Die andere, auch sehr rasch und leicht
gemacht, ist mir nach den Bemerkungen meiner Gegner eben so

verdächtig wie früher. Der Verfasser entschuldigt sich, dass

er nach Hierotheus noch über theologische Materien schreibe,
und ergeht sich dabei in grossen Lobpreisungen seines Lehrers.
Er schildert ihn als einen ekstatischen Mann, der selbst von
den inspirierten Bischöfen bewundert worden sei. Mitten in
diese Lobpreisung des Hierotheus, den er nur den biblischen
Schriftstellern nachsetzt, dessen Werke er eine zweite Bibel

nennt, ist nun die dunkle, viel besprochene Stelle eingeschoben
über das Schauen des Gott umschliessenclen Leibes, wobei (die

Apostel) Jakobus und Petrus gegenwärtig geAvesen seien. Lässt

man diese Parenthese weg, so lautet der Satz einfach und

natürlich: „Denn selbst bei unsern gottergriffenen Liierarchen
übertraf er nach den Inspirierten, wie du weisst, die andern

Mystiker, ganz aus sich herausgehend, ekstatisch, die
Teilnahme an dem Gepriesenen an sich erfahrend, und von allen,

die ihn hörten und sahen für gottergriffen gehalten." Die

Parenthese, welche jene lange Erzählung enthält, zwischen die

Worte ..Hierarchen" und „übertraf" eingeschoben, zerreisst als

fremdartig in einer sonst bei Dionysius ungewöhnlichen Weise

den Zusammenhang, blatte er nicht den Hierotheus allgemein
als ekstatisch feiern wollen, so würde er jedenfalls die Erzählung

an seine übrige Darstellung angeknüpft und nicht den

Höhepunkt der Leistungen seines Meisters parenthetisch
erläutert haben. Das <A olaD-a in der Parenthese soll eine
Imitation des areopagitischen Stiles sein, hier aber sehr
unangebracht, weil es in dem (echten) Hauptsatze auch vorkommt.

Nun folgen noch ein paar Sätze, in denen der Verfasser
abweichend von seiner Gewohnheit im Singular statt im Plura-

lis majestaticus von sich selber redet und den seltsamen
Gedanken ausspricht, er finde es überflüssig, dem Adressaten des

Buches ATon jenen ekstatischen Reden etwas mitzuteilen, denn

er habe gerade von ihm öfters Teile derselben vernommen,

weil er die göttlichen Dinge nicht oberflächlich behandle.



— 371 —

Formell wegen der Singulare, sachlich wegen des sonderbaren
Inhaltes, der übrigens auch nur zu der Parenthese passte,
scheint uns auch dieser Schluss verdächtig. Scheidet man ihn
mit der Parenthese aus, so schreitet die Rede in der Lobpreisung

des Hierotheus ganz natürlich fort: ausserdem habe er
sich auch in der Ausbreitung der Religion ausgezeichnet u. s. w.
Den Zweck der Interpolation habe ich früher auseinandergesetzt,

Avili auch nicht wiederholen, weshalb icdi annehme,
dass der Interpolator nicht von Maria, sondern von Christus
redet. Ich füge nur noch bei, class es sich dann um eine
Vision handelt, wie auch Paulus 1. Kor. XV, 8 die ihm zu
teil gewordene Vision des Auferstandenen den historischen
Erscheinungen desselben anreiht und gleichsetzt.

Nun aber die Benutzung des Proklus Sie findet sich
merkwürdigerweise AAieder — in der Schrift De divinis nominibus,
am Schluss des 4. Kapitels, als ein langer, zu dem Übrigen nicht
passender Exkurs, der als Anhängsel erscheint. § 14 schliesst
Dionysius, er wolle nun noch einige Stellen aus Hierotheus
über die göttliche Liebe beifügen. Dieselben folgen, aber nicht
als Schluss, wie man erwarten sollte ; sondern mit der Formel,
Avelche ganz zusammenhanglos erscheint: „nun aber möchte
jemand sagen", erhalten wir eine lange Abhandlung über den
Ursprung des Bösen. Stiglmayr selbst findet diese Abnormität
auffallend (Hist. Jahrb., S. 258): „Der Exkurs gestaltet sich
viel eher zu einer selbständigen Abhandlung als zu einem
untergeordneten Gliede im Organismus des Gesamtwerkes. Wie
konnte der Verfasser, dem es an Sinn für symmetrische
Verhältnisse nicht gebricht, sich in diese ausgedehnte Episode
verlieren?" Bald nachher bemerkt er weiter: „Solange er dieses
lhema vom Bösen behandelt, bekommen wir viel seltener
die ihm sonst so geläufigen Ausdrücke der Überschwänglich-
keit zu hören, der Stil wird viel nüchterner, die Form knapper,
die trockene Argumentation tritt in den Vordergrund, eine
ganze Reihe von Fragepunkten Avird in rascher Folge erledigt."
weiter charakterisiert er das Verfahren in diesem Exkurse:
¦AT würfelt eine Zahl von verschiedenen Gedanken bunt
durcheinander, die bei Proklus immer genau an dem ihnen
zukommenden Orte innerhalb der Disposition gefunden werden".
Man vergleiche noch Seite 273, avo der Verfasser des Exkurses
als ein unfähiger Schriftsteller geschildert wird. Was liegt



— 372 —

nach alledem näher als zu ATermuthen, dass er nicht mit
Dionysius identisch ist, sondern vielleicht derselbe, der das

3. Kapitel modifizierte, auch dem 4. diesen Anhang hinzufügte.
Damit wäre die Abhängigkeit des Dionysius von Proklus
hinfällig, und kein Grund vorhanden, ihn später als das 4.

Jahrhundert anzusetzen.
Nach Erledigung der chronologischen Frage komme ich

aber erst zu dem, Avas für mich die Hauptsache war. Man

fand es auffallend, class Bücher aus dem Ende des 4.

Jahrhunderts erst so spät bekannt wurden. Ich muss nun
umgekehrt sagen, dass ich mich wundere, class wir die Areopagitica
überhaupt noch besitzen. Sie treten nach ihrer ganzen
Haltung aus dem Rahmen der patristischen Überlieferung heraus,
kleiden die christliche Lehre in das neuplatonische Gewand

bis zur Terminologie. Das muss auf der einen Seite seine be-

sondern Gründe gehabt haben, auf der andern nach dem
Verschwinden derselben perhorresciert Avorden sein. So begreifen
AA'ir, weshalb Gregor v. Nazianz und Hieronymus nur anonym
den Dionysius citieren und class er anfangs überhaupt Avenig

beachtet wurde. Ich habe bereits auf die Analogie mit den

Versuchen der beiden Apollinaris unter Julian hingeAviesen,

welche nach den alten Kirchenhistorikern den Christen
Christliches in antikem GeAvande beibrachten, Versuche, die aber

dann, weil nur durch che Zeitlage bedingt, spurlos verschwanden.
So hätte es leicht auch den Schriften des Dionysius ergehen

können, Avenu che Monophysiten sich ihrer nicht bedient und

durch Fälschung ihnen das Relief des Paulusschülcrs
verliehen hätten. Ist es doch den Werken des Hierotheus wirklich

so ergangen, obschon er der Meister und Stifter der Schule

war. Wer darum meint, die Dionysius-Frage sei eine bloss

chronologische und durch den Beweis seiner Abhängigkeit von

Proklus völlig erschöpft, zeigt nur, class er derselben nie in

die Augen, geschweige denn auf den Grund gesehen hat. Es

handelte sich darum, die patristisehe Überlieferung formell

Avenigstens in eine neue Bahn zu leiten, eine geheime
Gesellschaft mönchischer Theologen zu gründen mit Uneingeweihten

unzugänglichen Mysterien. Was ich früher darüber ausgeführt,

dass dies am besten in die Zeit Julians passte, in welcher das

Christentum bloss in antikem, neuplatonischem GeAvande hoffen

konnte, anerkannt zu werden, will ich nicht nochmals wieder-



— 373 —

holen. Ich füge nur noch bei, dass nach Proklus dies ganze
Unternehmen lächerlich, ja widersinnig geAvesen wäre, in einer
Zeit, in welcher der.Spiess Julians umgekehrt Avar, die Neuplatoniker

verachtet und selbst verfolgt wurden. Neuplatonisch-christliche
Bücher gehören sicher in die Zeit vor dem Siege des Christentums

im Orient; nach Theodosius dem Grossen waren sie eine
Unmöglichkeit. Mit Recht sagt Zeller (III, 2, 392), wenn auch
ohne an die Schule des Hierotheus zu denken, dass der
Neuplatonismus seit dem 4. Jahrhundert in die christliche Kirche
eingedrungen und zu einer gewaltigen Macht in ihr geworden
sei. Dies wurde er durch seine zum Teil den christlichen
ähnlichen Gedanken; als er aber Avährend seiner Blüte unter Julian,
so vermuten wir, die gewöhnliche patristisehe Überlieferung
verächtlich erscheinen liess, versuchte Hierotheus mit einer
Mönchsgesellschaft als christliche Neuplatoniker ihre Ehre zu
retten. In diesem kirchengeschichtlichen Zusammenhang, glauben

wir, sind die areopagitischen Schriften zu würdigen.
J. Langen in Bonn.

II. — Jansenism and Calvinism compared.
I have lately read with great interest several numbers of

the Revue internationale de Théologie. For the ability and learning
with which it is conducted it deserves to take high rank among
Theological Quarterlies. As it allows writers who occupy different
religious standpoints to express their views in its pages, I would
ask permission to point out in it a serious mistake in the article
by Professor F. Kenninck entitled : "Le Jansénisme et le
Calvinisme sur la Réprobation", which has appeared in the issue
for October-December 1898.

On p. 805 the writer makes Calvin (Institut, lib. 3, cap. 23,
ii 2) set forth his own doctrine of Predestination in these Avords:

nommes nudo Dei arbitrio, cifra proprium meritimi, in seternam
mortem prsedestinantur. " But one who consults the original
text will find that the words in question form part of the
language, which those, whom Calvin describes as "stulti homines",
employ when they take upon them to contend with God. A
e"w hues before Ave read: "Multis modis cum Deo litigant stulti



— 374 -
homines, quasi eum teneant suis criminationibus obnoxium."
Among other things these foolish men say: "Esse igitur cur
cum Deo expostulent homines, si nudo ejus arbitrio, cifra
proprium meritimi in aoternam mortem prEedestinantur. " Thus Ave

see that a part of a sentence AAdiich Calvin puts in the mouth
of his opponents is slightly altered, and is then represented
as a distinct proposition in Avhich Calvin states in his own
words his vieAV of God's decree respecting those Avho are
condemned to eternal death

I have in my library a Avork in two small volumes, edited

by Petr. Fr. Fogginius, and dedicated to Pope Benedict XIV.,
containing "Augustini De Gratia Dei et Libero Arbitrio Hominis

et Prseclestinatione Sanctorum Opera Selecta". In the Prsefatio

to this Avork, § III, this statement is made: "Neque vero novum

est, aut inauditum, eo quorumdam procedere posse incliligentiam
atque imperitiam, et, si mavis, etiam perversitatem, ut ab eis

modo Pelagianorum, modo vero Semipelagianorum objectationes,

quas récitât S. Augustinus, ut refellat, pro ipsis ab Augustino
adsertis vindicatisque sententiis accipiantur." The injustice
Avhich Fogginius thus complains of, as committed against

Augustine, has been done to Calvin by Professor Kenninck.

But I Avould have it understood that I am not herein disposed

to charge the Professor with perversitas.

Professor Kenninck, in contrasting Jansenism with Calvinism,

states (p. 808) that according to the former "'C'est toujours la

culpabilité cle l'homme môme qui est la cause de sa perdition.
La chute d'Adam, le péché originel, voilà la clef du mystère."

Again he writes (p. 811): "Le péché originel est la cause

commune cle la réprobation des hommes." It is strange that he

should imagine such teaching to be opposed to that of Calvm.

The very paragraph of the Institutes, which follows immediately

the one from Avhich he quotes, should have taught him the

contrary. In it Calvin makes the culpability of man himself

the cause of his perdition. "Qualiter peccato vitiati sumus

omnes, non possumus non esse Deo odiosi, idque non tyrannica

sajvitia, sed gequissima justifiai ratione. Quod si judicio mortis

obnoxii sunt omnes naturali conditione, quos ad mortem U°

minus prsedestinat, de qua, obsecro, ejus iniquitate erga s

conquerantur?" Again in the same paragraph Calvin writes.



— 375 —

"Ex corrupta massa si desumpti sunt omnes, non mirum si

damnationi subjacent."

Calvin does assert that, if Ave inquire why God elected out
of a sinful corrupt mass some to be partakers of eternal life,
while he left others to perish in their sin, we are not
competent to ansAver this question. Beyond the will of Gocl Ave

cannot go. That will is perfect and unimpeachable. I have
read Augustine to no purpose if he does not teach the same
doctrine.

I took up my pen simply to correct a misstatement, and
not to discuss the mystery of Predestination. It is an easy thing
to take a sentence from Augustine, or from one of the best
Jansenist writers, and with some plausibility to pronounce it
false and unreasonable. We have an illustration of this in the
article in the International Revieto on "La Philosophie de
Descartes et la Théologie au XVIIe siècle", in which (p. 802) this
saying of Pascal is condemned: "On n'entend rien aux oiwrages
de Dieu, si on ne prend pour principe que Dieu aveugle les
uns et éclaire les autres." Superficial thinkers are ready to
declare this a shocking sentiment. But it is really a profound
truth. It needs, hoAvever, to be rightly understood.

Augustine (De Grat, et Lib. Arb., cap. 21) treats this question
at length, and proves conclusiA^eiy from Scripture " operari
Deiun in cordibus hominum ad inclinandas eorum A7oluntates

quocunque AToluerif". But he adds this judicious counsel: "Fixum
debet esse, et immobile in corde vestro, quia non est iniquitas
apud Deum. Ac per hoc quando legitis in Literis ATeritatis, a
Deo seduci homines, aut obtuncli, ATel obclurari corda eorum,
nolite dubitare prsecessisse mala merita eorum, ut juste ista
paterentur." If it is true, as the poet says: "Es ist der Fluch
des Bösen, dass es ewig Böses zeugt", we are to acknoAvledge
therein an appointment of the Author of the world, and a law
°f His moral government.

Professor Kenninck is in error in assuming that Calvin
taught Supralapsarianism. It must be conceded that some
distinguished men called after his name haATe maintained this
Very objectionable and extravagant doctrine. But it has never
Prevailed generally in Calvinistic Churches. One has only to
examine the leading Confessions of Faith of Reformed Churches



— 376 —

to see that according to them the object of Predestination is

not homo creabilis, aut labilis, but homo conditus et lapsus.

Pittsburg, Penna, U. S. A.
DlTNLOP Mooee.

III. — Calvin sur la réprobation. — Réponse à

M. Dunlop Moore.
Ce n'est pas l'attrait de la matière qui m'engage à traiter

de nouveau ce sujet élevé et délicat; c'est un acte de défense

personnelle. Ainsi je répète ce que j'ai déjà dit1): «Nous ne

nous enfoncerons pas dans les textes de l'Ecriture sainte; nous

ne suivrons pas non plus les théologiens dans toutes leurs

finesses ou distinctions ténues. » Tout d'abord, je déclare bien

sincèrement que je voudrais être « in error in assuming that

Calvin taught Supralapsarianism». Pourquoi? Afin que mon

erreur fût la cause de l'éclaircissement d'une opinion fausse

que beaucoup de personnes ont sur Calvin. Pour la cause de

la vérité, contre laquelle nous ne pouvons rien, pour la réunion

des sociétés chrétiennes, catholique et protestante, je pourrais
désirer m'être trompé dans mon opinion sur Calvin, mais —

hélas! à mon aAus, ce n'est pas le cas. Voyons.
M. Dunlop Moore dit que les mots que j'ai cités de Calvin

(Institut, lib. 3, cap. 23, n° 2), ne sont pas les siens, mais ceux

de ses adversaires. S'il en était ainsi, je mériterais bien le

reproche de « négligence, d'impérilie et de perversité» que M. Dunlop

Moore m'adresse. Mais ce reproche n'est pas juste. Qui!
mé soit permis de le dire, je crois que M. Dunlop Moore se

trompe. Cependant j'ajoute : se trompe de bonne foi.
Le passage incriminé : « domines nudo Dei arbitrio, atra

proprium meritimi, in ceiernam mortem prcedestinantur», ie"

présente certainement, à mon avis, le sentiment même de

Calvin. Mais quelles sont donc, demande M. Dunlop Moore,

ces personnes folles, «stulti hommes», dont parle Calvin e

qu'il réfute? C'est vous et moi, Monsieur, et tous ceux qui

n'approuvent point l'opinion de Calvin. En polémique, Calvin

n'est pas si délicat dans ses expressions; canes, porci, sui

') Voir la Revue d'octobre 1898, p. 805.



— 377 —

homines, tels sont les titres d'honneur de ses antagonistes. Mais
ce n'est qu'accessoire.

Tout le chapitre XXIII du 3e livre de son Institution de

la Religion chrétienne est employé à réfuter les objections de

ceux qui admettent l'élection, mais qui nient la réprobation
absolue. Or, qu'on lise le contexte et l'on se convaincra que le

passage précité rapporte assurément le propre sentiment de
Calvin. Car, après aAroir écrit les mots: «Esse igitur cur cum
Deo expostulent homines, si nudo ejus arbitrio, citra proprium
meritum, in aeternam mortem praedestinantur », il ne réfute
pas la fausseté de cette assertion, mais il condamne l'audace
des hommes qui osent demander à Dieu de rendre compte de
sa manière de faire. Immédiatement après, il continue ainsi:
«Ejusmodi cogitationes si quando pus hominibus in mentem
veniant, ad frangendos earum impulsus, vel hoc uno satis arma-
buntur, si reputent quantae sit improbitatis, causas divinae
voluntatis duntaxat percontari : quum omnium quse sunt, ipsa sit
causa, et merito esse debeat. Nam si ullam causam habet, ali-
quid earn antecedat oportet, cui veluti alligetur : quod nefas est
imaginari. Adeo enim summa est justifiée régula Dei voluntas,
ut quicquid vult, eo ipso quod vult, justum habendum sit. Ubi
ergo quaeritur, cur ita fecerit Dominus, respondendum est:
Quia voluit. Quodsi ultra pergas rogando, cur voluerit, majus
aliquid quaeris et sublimius Dei voluntate, quod inveniri non
potest. Compescat igitur se humana temeritas, et quod non est
ne quaerat : ut ne forte id quod est non inveniat. »

C'est bien clair, et aussi ce qui précède immédiatement
dans le contexte : « Sed ut illis concedam diversa loquendi forma
Paulum asperitatem lenire prioris membri : minime tamen con-
sentaneum est, praeparationem ad interitum alio transferre
quam ad arcanum consilium Dei: quod etiam paulo ante in
c^ontextu asseritur, Quod Deus excitaverit Pharaonem, deinde,
quos vult induret. Unde sequitur absconditum Dei consilium
obdurationis esse causam. » (Lib. Ill, cap. 23, n° 1).

Voici encore quelques textes de Calvin, qui, à mon avis,
démontrent clairement son sentiment sur la réprobation. « Summa
n^c sit, quum Dei voluntas dicitur rerum omnium essse causa,
providentiam ejus statui moderatricem in cunctis hominum
consilüs et operibus, ut non tantum vim suam exserat in electis,

Kevue intern, de Théologie. Heft 26, 1899. 25



— 378 —

qui Spiritu sancto reguntur, sed etiam reprobos in obsequium
cogat. » (Institut, lib. I, cap 18, n° 2).

« Praedestinationem vocamus seternum Dei decretimi, quo
apud se constitutum habuit, quid de unoquoque homine fieri
vellet. Non enim pari conditione creantur omnes : sed aliis vita
aeterna, aliis damnatio aeterna prseordinatur. Itaque prout in
alterutrum finera quisque conditus est, ita vel ad vitam vel ad

mortem praedestinatum dicimus. » (Institut, lib. Ill, cap. 21, n° 5).

« Quod ergo Scriptura clare ostendit dicimus, aeterno et

immutabili Consilio Deum semel constituisse, quos olim semel

assumere vellet in salutem, quos rursum exitio devovere. Hoc

consilium quoad electos in gratuita ejus misericordia fundatum
esse asserimus (cap. 22), nullo humanae dignitatis respectu:
quos vero damnationi addicit, his justo quidem et irreprehen-
sibili, sed incomprehensibili ipsius judicio, vitae aditum praecludi. »

(Idem, idem, n° 7).

«Ergo si non possumus rationem assignare, cur suos
misericordia dignetur, nisi quoniam ita illi placet : neque etiam

in aliis reprobandis aliud habebimus quam ejus voluntatem.
Quum enim dicitur Deus vel indurare, A^el misericordia prosequi

quem voluerit, eo admonentur homines nihil causœ quserere

extra ejus voluntatem. » (Idem, cap. 22, n° 11).

«Fateor sane in hanc, qua nunc alligati sunt, conditionis

miseriam, Dei voluntate decidisse universos filios Adam : atque

id est quod principio dicebam, redeundum tandem semper esse

ad solum divinae voluntatis arbitrium, cujus causa sit in ipso

abscondita. » — « Angelos qui steterunt in sua integritate, Paulus

electos vocat (I Tim. 5, 21): si eorum constantia in Dei
beneplacito fondata fuit, aliorum defectio arguit fuisse derelictos.

Cujus rei causa non potest alia adduci quam reprobatio, quae

in arcano Dei Consilio abscondita est. » (Idem, cap. 23, n° 4).

N.-B. Cet exemple des anges me paraît être bien
remarquable pour constater le sentiment de Calvin sur la réprobation,

à savoir qu'il enseignait le supralapsarianisme. Certes,

chez les anges, « ce n'est pas la culpabilité qui est la cause de

leur perdition». Or, selon Calvin, c'est le même cas pour les

hommes et les anges.
«Ecce, quum rerum omnium dispositio in manu Dei sit,

quum penes ipsum resideat salutis ac mortis arbitrium, Consilio

nutuque suo ita ordinat, ut inter homines nascantur, ab utero



— 379 —

certse morti devoti, qui suo exitio ipsius nomen glorificent. »

(Idem, idem n" 6).

«Decretum quidem horribile, fateor: inficiari tamen nemo
poterit quin praesciverit Deus, quem exitum esset habiturus
homo, antequam ipsum conderet, et ideo praesciverit, quia
decreto suo sic ordinarat. In praescientiam Dei si quis hic
invehatur, temere et inconsulte impingit. Quid enim, quaeso,
est cur reus agatur coelestis judex, quia non ignoraverit quod
futurum erat? In praedestinationem competit, si quid est vel
justae, vel speciosae querimoniae. Nec absurdum videri debet
quod dico, Deum non modo primi hominis casum et in eo poster

orum ruinam prœviclisse : sed arbitrio quoque suo dispensasse.

Ut enim ad ejus sapientiam pertinet omnium quae futura
sunt esse praescium, sic ad potentiam, omnia manu sua regere
ac moderali. » (Idem, idem, n° 7).

Ces textes sont clairs, je crois, et décisifs. Je sais bien
que quelquefois Calvin semble attribuer la cause de la réprobation

à la chute de l'homme ; mais quelle est la cause de cette
chute? Selon Calvin, c'est la seule volonté du Dieu suprême.

Amersfoort. F. Kenninck.

IV. — Lawlessness in the Church of England.

Dear Sir,
May I ask for the insertion of the enclosed extracts from

an article Avhich appeared lately in the Standard one of our
leading daily London news papers. It may serve to illustrate
what you have allowed me to say in former numbers of the
Revue internationale de Théologie, namely, that the lawlessness
and disorder iioav prevalent in the Church of England is not
the normal condition of things among us, but is due to a
prolonged struggle on the part of the Church to free herself from
what she considers State oppression. As I have more than once
said, the spiritualty was thought to have too much power in
mediaeval England. To redress the balance, Henry VIII. allowed
her too little. As long as the Parliament of England consisted
entirely of members of the Church of England, the submission
of the clergy to the civil government involved few incon-



— 380 —

veniences. But when, in 1829, all civil disabilities were abolished,
it soon became evident to far-seeing men that the relations of

Church and State must be readjusted in some way. This Avas

Avhat led to the Tractarian movement of 1833. It has required
nearly 70 years of prolonged conflict to convince the people
of England that this readjustment is necessary. The
disobedience of the clergy to the civil courts has been due entirely
to this cause. Now, however, the Standard tells us that the

question is likely to be brought before Parliament. If it be

satisfactorily settled it will restore peace to a distracted Church.

I remain, dear Sir, very faithfully yours,
J. J. Lias.

" The Church, as an organised Society, must have

rules : rules as to the measure of agreement in matters of
doctrine which Avili qualify for membership in her, as to the
conduct of her members, and as to the order of her Avorship. Rules

are necessary because of human infirmity, which, moreoArer, is

prone to misunderstand and disobey them. And hence the Church

must have not only rules, but also some machinery whereby
to interpret and enforce them. It is astonishing that it should

be necessary to insist upon these obvious truths, which, from

time immemorial, haA^e been adopted in the law and practice
of the Church and Realm of England. Yet it is not too much

to say that, for several years, avo have been living in total

disregard of them, and that with general consent. The case

may be put still more strongly. The Church of England is not

only not exempt from the conditions which in every Society

make law and tribunals a necessity ; but she is a signal example

of their force. She has passed through convulsions without

example, probably, in the history of other Churches; her
formularies have been, to a great extent, drawn up with the
confessed purpose of limiting as far as possible the area of rigid

definition: her ritual and ceremonial are the result of a

compromise betAveen vridely divergent beliefs and sentiments. By

reason, partly of her respect for liberty of thought, partly ot

the national characteristics of her members, she has during

many centuries of her existence breathed an atmosphere ot

incessant controversy. There is scarcely an article of her creeds

or a rubric of her Liturgy but has been, or is, the subject ot



— 381 —

differences, more or less acute, within her pale. And all this
shows no sign whatever of growing less. If ever a Church was
in urgent need of means by which internal disputes may, in
the last resort, be regularly determined, it is the Church of
England. But of late years there has come to be a general
acquiescence in the practical abeyance of the machinery for
this purpose which she has always possessed, and is still
supposed to possess. However admissible such a state of things
may have been as a temporary makeshift, it is ultimately
intolerable ; to it are due many of the evdls which at present
distress the Church, and to its abolition Ave must look, at least
to a great degree, for an escape from them. For what are the
disputes Avhich are making so much noise? They are disputes
as to law. On the one side confident assertions that plain laAvs

are violated—on the other the reply, equally confident, that
the laws in question are misunderstood, or that others not less
authoritative are overlooked. Such controversies as these,
particularly when they involve, as they often do, legal problems
of extreme difficulty, are essentially for legal decision.

How, then, has the present state of things originated, and
how has it come to be tolerated? The answer appears to be
simple—namely, that on two critical occasions Statesmen and
Prelates have been either ignorant or careless of the
principles, the prejudices, or the superstitions (it matters not, for
the present purpose, which is the appropriate term) of Churchmen.

From the first of these blunders sprang the ecclesiastical
jurisdiction of the Judicial Committee of the Privy Council, from
the second the present condition of the Provincial Courts of
Canterbury and York. The question whether the objections
which have been taken to the regularity and authority of these
tribunals are sound or not, is one of little practical importance.
As a matter of practical business, a Court is useless whose
authority is disowned as matter of conscience, and on plausible
grounds, by a very large number of those over Avhom it claims
jurisdiction. That this is, in fact, the case with the tribunals
which have been mentioned cannot be denied; and the result
has folloAved Avhich always will follow in like circumstances,
unless coercion be used of a stringency for which nowadays
we have no stomach—namely, that, after a period of violent
action, the passive resistance of men of high character on con-



— 382 —

scientious grounds has been too strong for the Courts, and they
have for all important purposes been shut up. In a Avord, the
Courts are a failure, because they are, or can plausibly be

represented to be, unconstitutional. The remedy seems obviously
to be to make them indisputably Constitutional.

It is probable that an attempt, from an influential quarter,
will be made in the coming Session of Parliament in the way
of Ecclesiastical legislation. Good Churchmen Avould like the

Government to take up an attitude of this kind towards any
such proposals. "We recognise," Ministers might say, "that
anarchy in the Church is a public mischief for which it is the

duty of Parliament to seek a remedy ; Ave believe that Parliament

should seek it, not by discussing questions Avhich it has

neither the knowledge nor the machinery for deciding, but by
establishing that which alone can decide them—namely, a

proper system of Ecclesiastical Courts ; we think it right, on

grounds alike of law, justice, and expediency, that this should
be done Avith the assent of the Constitutional representatives
of the Church, and Ave are happy to find ourselves able to

propose a measure, based on the practically unanimous
recommendations of an exceptionally distinguished Royal Commission,
with an assurance that it will be approved by the Convocation
of the two Provinces." If Ministers, by the time Avhen Parliament

meets, were to put themselves in a position to use language
of this kind, not only would they have dealt successfully with

a Parliamentary situation of some difficulty, but they would

also earn the deep gratitude of all avIio have at heart the

highest interests of the Church of England "

V. -- Protestantische Äusserungen über das
hl. Abendmahl.

Vor uns liegt eine Prachtausgabe des neuen Testamentes,

die von der Verlagsbuchhandlung Ensslin & Laiblin in
Reutlingen herausgegebene „grosse illustrierte Haus- und Familienbibel1'.

Schon der Titel sagt, dass es sich hier um ein Werk

handelt, das für das protestantische Volk bestimmt ist. Die zur

Verwendung gekommene Übersetzung ist die Lutherische. Die



— 383 —

erläuternden Anmerkungen rühren von Pfarrer P. Langbein
und andern evangelischen Geistlichen her und sind nicht streng
wissenschaftlich-exegetischer, sondern mehr erbaulicher Art.
Auf dem Titelblatt wird angegeben, dass die vorliegende
Ausgabe „im Auftrage der deutschen Evangelischen
Kirchenkonferenz durchgesehen" worden sei. Immerhin also haben
wir hier doch eine halbwegs offizielle, für den Glauben des

protestantischen Volkes in Deutschland wegleitende Bibelausgabe
vor uns. Gerade deshalb dürften die Anmerkungen zu den
Stellen, die vom hl. Abendmahl handeln, auch für die Leser
dieser Zeitschrift Aron Interesse sein. Hier folgen einige dieser
Anmerkungen :

Zu Matth. 26, 26—28: „Jesus setzte das hl. Abendmahl
als ein neues Bundesmahl ein (IL Mos. 24, 8) und ordnet gleich
von Anfang an die Wiederholung dieser Feier im Kreis seiner
Gemeinde an. Das Abendmahl Avar die letzte und nachdrücklichste

Leidensverkündigung, da das Brechen des Brots und
das Ausgiessen des Weins eine Vorausdarstellung war der
Aufopferung seines Leibs und der Vergiessung seines Bluts.
Sein Tod wird hier noch bestimmter denn 20, 28 als ein Ver-
söhnungstod bezeichnet. In der Aufforderung zum Essen und
Trinken liegt zugleich die Verheissung, dass jeder Jünger die
Kraft des geopferten Leibs, des vergossenen Bluts in sich
aufnehmen werde (Joh. 6, 53. 54). Jesus stellt sich dar als das
rechte Passahlamm, dessen Blut den Seinigen Verschonung
vom Zorn Gottes erwirkt und dessen Leib sie mit göttlichem
Leben speist."

Zu Luk. 22, 16. 18: „Im Hinblick auf diese Worte heisst
Paulus, I. Kor. 11, 26, die Abendmahlsgäste des Herrn Tod
verkündigen, bis class er komme. Das hl. Abendmahl, das Jesu
Jüngern den persönlichen Anteil an der Erlösung (Kol. 1, 14)

vermittelt, steht in der Mitte zwischen dem Schattenbilde des
alttestamentlichen Passahmahls und dem Hochzeitmahl des
Lammes (Offenb. 19, 6—9), zu welchem die zukünftige Erlösung
(Luk. 21, 27. 28; Rom. 8, 23-25; Ephes. 1, 14) die Einleitung
bildet."

Zu Joh. 6, 48 ff.: denn Er sei das Brot des Lebens,
weil Er das lebendige Brot sei, — könne das Leben geben,
weil Er das Leben habe. Aber dies himmlische Leben der



— 384 —

Ewigkeit, das Er in sich trage, komme in die Menschenseele
nicht hinein dadurch nur, dass Er ihnen vom Himmlischen
verkündige und sie lehre, sondern sie mussten Ihn als ein Brot
essen, Ihn mit seinem himmlischen Wesen und Leben in ihr
eigenes Wesen hineinnehmen, um dann auch zu leben um
seinetwillen Den ersten Teil seiner Rede (v. 26—51) hat
Jesus abgeschlossen mit der Wendung, Er Averde das Brot, das

man essen solle, also sich selbst dargeben zum Genuss, und das,

was Er eigentlich geben werde, sei sein Fleisch. Dies führt Er
in diesem zweiten Teil (51—59) weiter aus. Er redet von seinem

Fleisch, das man essen, Aron seinem Blute sogar, das man
trinken müsse. Das sei die Avahre Lebensnahrung, durch deren
Genuss die Seele lebe, wie Er lebe durch den lebendigen Vater.
Das sei. die Bedingung des ewigen Lebens jetzt und einst, der

innigsten Gemeinschaft mit Ihm (\T. 54. 56). — Jesus Aveist mit
diesen Worten auf seinen blutigen Opfertod hin. Hierbei
schwebte ihm zugleich das Passahlamm vor (v. 4), an dessen

Stelle Er ein Jahr später das neue Bundesmahl setzen wollte.
Der Genuss des Fleisches und Blutes Jesu geschieht also schon

da, wo man den gekreuzigten (und auferstandenen) Menschensohn

im Glauben ins Herz aufnimmt (v. 40), in vollem Sinn

aber beim gläubigen Genuss des heiligen Abendmahls. — Der

dritte Teil der Rede (60—66) will den Aufrichtigen den Anstoss

an der Forderung, Jesu Fleisch und Blut zu geniessen, benehmen.

Seine Himmelfahrt werde den Anstoss hinwegräumen. Sie

werden dann erkennen, class seine Worte Geist und Leben

seien, und dass Er allerdings sein Fleisch und Blut werde zum

Genuss darreichen können. So, wie es jetzt sei, nütze sein

Fleisch nichts, helfe nicht zur Belebung; der Ihn erfüllende

Geist sei das Lebendigmachende. Erst sein durch den Tod

gegangenes und geistdurchdrungenes Leibesleben sei in Wahrheit

für die Gläubigen eine Speise (v. 55), die jetzt in die Seele

und dereinst in den Leib das ewige Leben bringe."
Zu L Kor. 10, 16 ff.: „Das hl. Abendmahl ist nicht ein

blosses Sinnbild oder Gedächtniszeichen, sondern Mitteilungsmittel

: es bringt uns in Gemeinschaft mit dem Leib und Blut

Christi, d. h. zunächst mit dem ganzen Segen seines Opfertodes,

aber auch mit seiner verklärten Person (Joh. 6, 56. 61 ff.), und

ebendaher auch miteinander; denn Er ist das Haupt und wir

sind die Glieder, der Leib (v. 18). Auch der Israelit steht durch



— 385 -
seine Opfermahlzeiten in Gemeinschaft mit dem Altar Jehovas ;

V. Mos. 12, 18."

Zu I. Kor. 11, 26 ff.: „Das hl. Abendmahl ist doch keine
Ess- und Trinkgelegenheit (v. 22), sondern das öffentliche und
feierliche Bekenntnis des Versöhnungstodes Christi und zugleich
ein geheimnisvoller Ersatz seiner leiblichen Gegenwart. Es hört
daher auf, sobald Er wiederkommt. Zu einem würdigen Genuss
bereite sich ein jeder durch eingehende Selbstprüfung vor:
Wie stehst du zu deiner Sünde? zu Jesu? zu deinen Brüdern?
Dazu gehört Zeit, sowie innere und äussere Stille. Denn die

Erforschung seines Herzens kann einer nicht vornehmen ohne
Wort Gottes und Gebet. Durch unwürdigen Genuss zieht
man sich ein (nicht: das) Gericht zu, Aveil man den Leib des

Herrn nicht von geAvöhnlicher Speise unterscheidet, sich am
Leib und Blut des Herrn verschuldet."

Zu Hebr. 13, 10: „Was diese in Opfermahlzeiten und in
levitisch reinen Speisen vergeblich suchen, das haben Avir
Christen durch den Genuss des Opfers Christi auf eine
vollkommene Weise."

Eine Hausbibel mit solchen Anmerkungen kann für die
Förderung religiöser Erkenntnis und die Pflege des religiösen
Sinns in den Familien und im Volk von grosser Bedeutung sein.
Namentlich aber wäre die Behauptung, class die hl. Eucharistie
in der protestantischen Kirche die sakramentale Bedeutung-
verloren habe und lediglich eine symbolische Plandlung geAvorden
sei, nicht begründet, Avenn überall im angegebenen Sinne
gelehrt Avurde. ***


	Variétés

