Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 26
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 367 —

VARIETES,

I. — Nogchmals die Schule des Hierotheus.

Meine Abhandlung unter dem vorstehenden Titel (in dieser
Zeitsehrift Nrn. 4 und 5, Bern 1893 und 1894) hat zwei Gegner
gefunden an dem Repetenten Dr. Koch in Tiubingen (Theol.
Quart-Schrift, Tubingen 1895. I1I) und dem Jesuiten Stiglmayr
in Feldkirch (zuletzt Byzantinische Zeitschrift Bd. VII, Leipzig
1898). Dieselben sind zu keinem neuen Resultate gekommen, son-
dern suchen nur zu zeigen, dass die jetzt gewdhnliche, namentlich
durch die protestantischen Theologen vertretene Meinung tiber
den sog. Areopagiten die richtige sei, dass er sich selbst filsch-
lich fiir den aus der Apostelgeschichte bekannten Paulusschiiler
ausgeben wolle, und Ende des 5. Jahrhunderts gelebt habe.
Besonders bei P. Stiglmayr ist diese Unbefangenheit sehr an-
erkennenswert, weil er damit der Uberlieferung aller Mittel-
alterlichen, auch Thomas® von Aquin, entgegentritt, welche
jenen vorgeblichen Apostelschiiler als einen der hervorragend-
sten Lehrer, weil den Aposteln so unmittelbar nahe stehend,
verehrten. Bei der gegenwiirtig in der katholischen Kirche sehr
thitigen Reaktion sollte es uns nicht wundern, wenn Angriffe
auf die Orthodoxie des kithnen Jesuiten selbst aus der Mitte
seiner eigenen Gesellschaft nicht ausbleiben werden. Trotzdem
die beiden Gelehrten das Resultat der protestantischen For-
schung nur bestitigt haben, sind ihre Arbeiten dennoch wert-
voll, weil sie die Frage niher untersuchten, in welchem Ver-
biltnis die Schriften zu dem Neuplatoniker Proklus stehen.
Sie gingen dabei von der Voraussetzung aus, dass diese Frage
fir die Zeitbestimmung des Dionysius entscheidend sei. Nun
Wwar auch dieses freilich nicht neu, sondern ziemlich allge-
mein angenommen worden, dass Dionysius den Proklus be-
Niitzt habe, und demgemiss erst Ende des 5. Jahrhunderts ge-



lebt haben konne. Aber man unterzog sich nicht der Miihe,
dies Verhiltnis im einzelnen festzustellen, sondern begniigte
sich mit dem allgemeinen Eindruck stellenweise auffallender
Ubereinstimmung. Stiglmayr hat zuerst durch eine grindliche
und methodische Untersuchung das Verh#ltnis ins klare ge-
bracht (Histor. Jahrb. der Gorresges. Miinchen 1895, XVI),
Allein, ehe ihm von Sachkundigen und Nichtsachkundigen Bei-
fall geklatscht wurde, mit begriindeter Vorsicht. Seite 747:
»Wir geben von vorneherein zu, dass manches nicht schart
genug aus dem Geiste der beiden Schrifisteller erfasst oder,
bei den eigenartigen sprachlichen Schwierigkeiten, nicht korreks
genug wiedergegeben ist. Aber im Hauptresultat diirfte doch
jeder aufmerksame Leser mit uns tbereinstimmen.“

Es handelt sich dabei hauptséchlich um einen Vergleich
zwischen der Schrift des Proklus De malorum subsistentia, die
ibrigens nur in lateinischer Ubersetzung erhalten ist, und
Dionysius De divinis nominibus c¢. 4. Stiglmayr hat in Uber-
einstimmung mit Koch, aber unabhéngig von ihm nachgewiesen,
dass in beiden Abhandlungen sich eine gewisse Kongruenz
findet, weniger im Ganzen, als in einzelnen Gedanken, Rede-
wendungen, Worten, so dass nur die Wall iibrig bleibt zwischen
der Abhéngigkeit des Dionysius von Proklus und der umge-
kehrten Annahme. Im ersten Falle, den Stiglmayr annimmt,
scheint die gewohnliche Aufstellung als richtig erwiesen zu
sein, dass Dionysius an das Ende des b. Jahrhunderts gehort.
Wir glauben nun auch nicht, dass ein so bedeutender Neu-
platoniker wie Proklus sich an Dionysius angelehnt habe, son-
dern dass Stiglmayr auch darin im Rechte ist, die betreffende
Abhandlung des Dionysius gleichsam als ein Triimmerfeld aus
der Schrift des Proklus zu betrachten. Die Nachweise im ein-
zelnen sind bisweilen etwas forciert, wie auch die Uberschrift
,Proklus als Vorlage des Pseudo-Dionysius% mehr sagt, als sie
sollte. Es handelt sich nicht um den ganzen Dionysius, sondern
um einen bestimmten Passus, und dieser bildet nicht etwa einen
Auszug aus Proklus, sondern scheint zum Teil aus der Fr-
innerung an sein Buch De malorum subsistentia in ziemlich ver-
worrener Weise niedergeschrieben zu sein.

Wire das Ganze mir also wie Stiglmayr und Koch nur
die chronologische Frage, ob Dionysius ein Jahrhundert friiher
oder spiter gelebt habe, so wiirde ich mein Einverstindnis et



— BB =

kldaren und hétte wahrscheinlich in dieser Sache nie die Feder
ergriffen. Allein die Lage der Dinge ist eine ganz andere.
Schon Dr. Drdiseke in Wandsbeck hat erinnert, dass die von
mir vorgebrachten Momente von den Gegnern nicht genugsam
beachtet worden seien. Ich glaube dies dahin erweitern zu
dirfen, dass gerade die Situation, auf welche ich aufmerksam
machte, und deren Erkenntnis die ganze Dionysiusfrage um-
gestalten wiirde, noch immer nicht erkannt wird. Mir erscheint
es fast ritselhaft, wie man sich mit den areopagitischen Schriften
beschéfticen kann, ohne zu bemerken, dass sich durch die
jetzigen Texte ein grosser Widerspruch hindurchzieht, indem
Dionysius sich bald fiir den Paulusschiiler ausgiebt, bald und
meist sich auf Hierotheus, den niemand kennt, als seinen inspi-
rierten Lehrer beruft und von einer alten Tradition seiner
Doktrin redet. In einen so gedankenlosen Widerspruch kann ein
Schrifsteller, der sich nicht geradezu in Absurdititen bewegt,
sich unméglich verwickeln. Die Redensart ,aus der Rolle fallen®
hilft hier nicht aus. Es scheint uns unleugbar, dass zwei
Hénde bei der Herstellung unserer Texte thitig waren. Dass
der Falscher den urspriinglichen Text nicht vollstindig én-
derte, sondern etwas schuf, was nicht aus einem Gusse war,
ist eine Frscheinung, die in der alten Litteratur mehr als ein-
mal vorkommt. Er wiirde aber als vorgeblicher Apostelschiiler
nicht hin und wieder einmal aus der Rolle gefallen sein, son-
dern er hitte sich nur mitunter in seine Rolle hineingedacht,
und abgesehen von diesen wenigen Fallen im ibrigen gear-
beitet, als wenn ihn der Areopagite gar nichts anginge. Nirgend-
Wo bezeichnet er sich so, auf die Erzidhlung in der Apostel-
geschichte tiber Dionysius nimmt er nirgends Bezug. Nur weil
der Verfasser sich Dionysius nennt, wielleicht frither Senator
von Athen gewesen war, woriiber unsere Abhandlung nach-
zulesen ist, lag die Identifizierung mit dem Areopagiten nahe.
Was aber fiir mich sehr ins Gewicht fiel, war der Umstand,
dass das Wenige, was den Dionysius in die Apostelzeit zuriick-
versetzen soll, sich bloss in der Schrift De divinis nominibus
findet und als kurzer Brief an den Apostel Johannes den
Briefen angeschlossen ist. Die tibrigen Schriften sind vollig
mtakt und verraten auch nicht die leiseste Spur, die auf den
Areopagiten hindeuten konnte. Bloss in dieser einen Schrift,
mnd da auch nur in zwei kurzen Stellen desselben Kapitels 3,



soll der Verfasser sich erinnert haben, dass er eigentlich die
Rolle des Areopagiten spielen wolle, die ihn auch zu der Ab-
fassung des kleinen letzten Driefes verfiihrte!

Und wie sieht es erst mit den beiden Stellen aus! An der
ersten handelt es sich um die Hinschiebung der vier Worte
were favioy oy Sefor. Die andere, auch sehr rasch und leicht
gemacht, ist mir nach den Bemerkungen meiner GGegner eben so
verdichtig wie frither. Der Verfasser entschuldigt sich, dass
er nach Hierotheus noch tiber theologische Materien schreibe,
und ergeht sich dabei in grossen Lobpreisungen seines Lehrers.
Iir schildert ihn als einen ekstatischen Mann, der selbst von
den inspirierten Bischofen bewundert worden sei. Mitten in
diese Lobpreisung des Hierotheus, den er nur den biblischen
Schriftstellern nachsetzt, dessen Werke er eine zweite Bibel
nennt, ist nun die dunkle, viel besprochene Stelle eingeschoben
iiber das Schauen des Gott umschliessenden Leibes, wobei (die
Apostel) Jakobus und Petrus gegenwirtig gewesen seien. Liésst
man diese Parenthese weg, so lautet der Satz einfach und
natiirlich: ,Denn selbst bei unsern gottergriffenen Hierarchen
tibertraf er nach den Inspirierten, wie du weisst, die andern
Mystiker, ganz aus sich herausgehend, ekstatisch, die Teil-
nahme an dem Gepriesenen an sich erfahrend, und von allen,
die ihn horten und sahen.. fiir gottergriffen gehalten.* Die
Parenthese, welche jene 1&]’100 Erziahlung enthalt, zwischen die
Worte ,Hierarchen* und ,iibertraf* eingeschoben, zerreisst als
fremdartig in einer sonst bei Dionysius ungewdhnlichen Weise
den Zusammenhang. Hitte er nicht den Hierotheus allgemein
als ekstatisch feiern wollen, so wiirde er jedenfalls die Erzih-
lung an seine ibrige Darstellung angekniipft und nicht den
Hehepunkt der Leistungen seines Meisters parenthetisch er-
liutert haben. Das ¢ 0/69« in der Parenthese soll eine Imi-
tation des areopagitischen Stiles sein, hier aber sehr unange
bracht, weil es in dem (echten) Hauptsatze auch vorkomimt.
Nun folgen noch ein paar Sitze, in denen der Verfasser ab-
weichend von seiner Gewohnheit im Singular statt im Plura-
lis majestaticus von sich selber redet und den seltsamen Ge-
danken ausspricht, er finde es iiberfliissig, dem Adressaten des
Buches von jenen ekstatischen Reden etwas mitzuteilen, denn
er habe gerade von ihm ofters Teile derselben vernommel
weil er die gottlichen Dinge nicht oberflachlich hehandle.



Gl e

Formell wegen der Singulare, sachlich wegen des sonderbaren
Inhaltes, der ubrigens auch nur zu der Parenthese passte,
scheint uns auch dieser Schluss verdichtig. Scheidet man ihn
mit der Parenthese aus, so schreitet die Rede in der Lobprei-
sung des Hierotheus ganz naturlich fort: ausserdem habe er
sich auch in der Ausbreitung der Religion ausgezeichnet u. s. w.
Den Zweck der Interpolation habe ich frither auseinander-
gesetzt, will auch nicht wiederholen, weshalb ich annehme,
dass der Interpolator nicht von Maria, sondern von Christus
redet. Ich fige nur noch bel, dass es sich dann um eine
Vision handelt, wie auch Paulus 1. Kor. XV, 8 die ihm zu
teil gewordene Vision des Auferstandenen den historischen Er-
scheinungen desselben anreiht und gleichsetzt.

Nun aber die Benutzung des Proklus! Sie findet sich merk-
wirdigerweise wieder — in der Schrift De divinis nominibus,
am Schluss des 4. Kapitels, als ein langer, zu dem Ubrigen nicht
passender Exkurs, der als Anhédngsel erscheint, § 14 schliesst
Dionysius, er wolle nun noch einige Stellen aus Hierotheus
tiber die gottliche Liebe beifiigen. Dieselben folgen, aber nicht
als Schluss, wie man erwarten sollte; sondern mit der Formel,
welche ganz zusammenhanglos erscheint: ,nun aber michte
Jemand sagen“, erhalten wir eine lange Abhandlung tber den
Ursprung des Bésen. Stiglmayr selbst findet diese Abnormitit
auffallend (Hist. Jahrb., S. 258): ,Der Exkurs gestaltet sich
viel eher zu einer selbstandigen Abhandlung als zu einem unter-
geordneten Gliede im Organismus des Gesamtwerkes., Wie
konnte der Verfasser, dem es an Sinn fir symmetrische Ver-
haltnisse nicht gebricht, sich in diese ausgedehnte Episode ver-
lieren?“ Bald nachher bemerkt er weiter: Lo0lange er dieses
T’hema vom Bosen behandelt, bekommen wir viel seltener
die ihm sonst so gelaufigen Ausdriicke der Uberschwiinglich-
k"ﬁt zu horen, der Stil wird viel ntichterner, die Form knapper,
die trockene Argumentation tritt in den Vordergrund, eine
sanze Reihe von Fragepunkten wird in rascher Folge erledigt.*
Weiter charakterisiert er das Verfahren in diesem Exkurse:
2l wirfelt eine Zahl von verschiedenen Gedanken bunt durch-
®nander, die bei Proklus immer genau an dem ihnen zu-
IIKOIIlmenden Orte innerhalb der Disposition gefunden werden®.
Man vergleiche noch Seite 273, wo der Verfasser des Exkurses
als ein unfahiger Schriftsteller geschildert wird. Was liegt



— 3 —

nach alledem naher als zu vermuthen, dass er nicht mit
Dionysius identisch ist, sondern vielleicht derselbe, der das
3. Kapitel modifizierte, auch dem 4. diesen Anhang hinzufiigte.
Damit wire die Abhéingigkeit des Dionysius von Proklus hin-
fallig, und kein Grund vorhanden, ihn spéiter als das 4. Jahr-
hundert anzvsetzen.

Nach Erledigung der chronologischen Frage komme ich
aber erst zu dem, was fir mich die Hauptsache war. Man
fand es auffallend, dass Bicher aus dem Ende des 4. Jahr-
hunderts erst so spit bekannt wurden. Ich muss nun umge-
kehrt sagen, dass ich mich wundere, dass wir die Areopagitica
tiberhaupt noch besitzen. Sie treten nach ihrer ganzen Hal-
tung aus dem Rahmen der patristischen Uberlieferung heraus,
kleiden die christliche Lehre in das neuplatonische Gewand
bis zur Terminologie. Das muss auf der einen Seite seine be-
sondern Griinde gehabt haben, auf der andern nach dem Ver-
schwinden derselben perhorresciert worden sein. So begreifen
wir, weshalb Gregor v. Nazianz und Hieronymus nur anonym
den Dionysius citieren und dass er anfangs itberhaupt wenig
beachtet wurde. Ich habe Dbereits auf die Analogie mit den
Versuchen der beiden Apollinaris unter Julian hingewiesen,
welche nach den alten Kirchenhistorikern den Christen Christ-
liches in antikem Gewande beibrachten, Versuche, die aber
dann, weil nur durch die Zeitlage bedingt, spurlos verschwanden.
So hiitte es leicht auch den Schriften des Dionysius ergehen
konnen, wenn die }Monophysiten sich ihrer nicht bedient und
durch Falschung ihnen das Relief des Paulusschilers Vel
liehen hitten. Tst es doch den Werken des Hierotheus wirk
lich so ergangen, obschon er der Meister und Stifter der Schule
war. Wer darum meint, die Dionysius-Frage sei eine Dbloss
chronologische und durch den Beweis seiner Abhéngigkeit Vgn
Proklus vollig erschopft, zeigt nur, dass er derselben nie I
die Augen, geschweige denn auf den Grund gesehen hat. s
handelte sich darum, die patristische Uberlieferung formell
wenigstens in eine ncue Bahn zu leiten, eine geheime Gesell-
schaft monchischer Theologen zu griinden mit Uneingeweihten
unzuginglichen Mysterien. Was ich frither daritber ausgefihrt,
dass dies am besten in die Zeit Julians passte, in welcher das
Christentum bloss in antikem, neuplatonischem Gewande l}Offe“
konnte, anerkannt zu werden, will ich nicht nochmals wieder



— 373 -

holen. Ich fige nur noch bei, dass nach Proklus dies ganze
Unternehmen licherlich, ja widersinnig gewesen wére, in einer
Zeit, in welcher der Spiess Julians umgekehrt war, die Neuplato-
niker verachtet und selbst verfolgt wurden. Neuplatonisch-christ-
liche Biicher gehoren sicher in die Zeit vor dem Siege des Christen-
tums im Orient; nach Theodosius dem Grossen waren sie eine
Unmoéglichkeit. Mit Recht sagt Zeller (111, 2, 392), wenn auch
ohne an die Schule des Hierotheus zu denken, dass der Neu-
platonismus seit dem 4. Jahrhundert in die christliche Kirche
eingedrungen und zu einer gewaltigen Macht in ihr geworden
sel. Dies wurde er durch seine zum Teil den christlichen &hn-
lichen Gedanken; als er aber wihrend seiner Bliite unter Julian,
so vermuten wir, die gewohnliche patristische Uberlieferung
verdchtlich erscheinen liess, versuchte Hierotheus mit einer
Monchsgesellschaft als christliche Neuplatoniker ihre Ehre zu
retten. In diesem kirchengeschichtlichen Zusammenhang, glau-
ben wir, sind die areopagitischen Schriften zu wiirdigen.

J. LANGEN in Bonn.

II. — Jansenism and Calvinism compared.

I have lately read with great interest several numbers of
the Revue internationale de Théologie. For the ability and learning
with which it is conducted it deserves to take high rank among
Theological Quarterlies. As it allows writers who occupy different
religious standpoints to express their views in its pages, I would
ask permission to point out in it a serious mistake in the article
by 'Professor F. Kenninck entitled: “Le Jansénisme et le Cal-
Vinisme sur la Réprobation”, which has appeared in the issue
for October-December 1898,

On p. 805 the writer makes Calvin (Institut. lib. 3, cap. 23,
”Homsi;‘; forth his own c?ocftring of Prede.stinatiog in tl?ese words:
snudo Dei arbitrio, citra proprium meritum, in seternam

mortem preedestinantur.” But one who consults the original
tf%Xt will find that the words in question form part of the lan-
guage, which those, whom Calvin describes as “stulti homines”,
?ﬁlﬁiej}éenh they take upon t.hem t.o contend W.it.h God. A
S before we read: “Multis modis cum Deo litigant stulti

n° 2)



— 374 —

homines, quasi eum teneant suis criminationibus obnoxium.”
Among other things these foolish men say: “Esse igitur cur
cum Deo expostulent homines, si nudo ejus arbitrio, citra pro-
prium meritum in eeternam mortem preedestinantur.” Thus we
see that a part of a sentence which Calvin puts in the mouth
of his opponents is slightly altered, and is then represented
as a distinct proposition in which Calvin states in his own
words his view of God’s decree respecting those who are con-
demned to eternal death!

I have in my library a work in two small volumes, edited
by Petr. Fr. Fogginius, and dedicated to Pope Benedict XIV,,
containing “Augustini De Gratia Dei et Libero Arbitrio Hominis
et Preedestinatione Sanctorum Opera Selecta”. In the Preacfatio
to this work, § III, this statement is made: “Neque vero novum
est, aut inauditum, eo quorumdam procedere posse indiligentiam
atque imperitiam, et, si mavis, etiam perversitatem, ut ab eis
modo Pelagianorum, modo vero Semipelagianorum objectationes,
quas recitat S. Augustinus, ut refellat, pro ipsis ab Augustino
adsertis vindicatisque sententiis accipiantur.” The injustice
which Fogginius thus complains of, as committed against
Augustine, has been done to Calvin by Professor Kenninck.
But T would have it understood that I am not herein disposed
to charge the Professor with perversitas.

Professor Kenninck, in contrasting Jansenism with Calvinism,
states (p. 808) that according to the former “(’est toujours la
culpabilité de Vhomme méme qui est la cause de sa perdition.
La chute d’Adam, le péché originel, voila la clef du mystére.”
Again he writes (p. 811): “Le péché originel est la cause coml-
mune de la réprobation des hommes.” It is strange that he
should imagine such teaching to be opposed to that of Calvin.
The very paragraph of the Institutes, which follows immediately
the ome from which he quotes, should have taught him the
contrary. In it Calvin makes the culpability of man himself
the cause of his perdition. “Qualiter peccato vitiati sunllus
omnes, non possumus non esse Deo odiosi, idque non tyra,nmcla
seevitia, sed sequissima justitiee ratione. Quod si judicio mortis
obnoxii sunt omnes naturali conditione, quos ad morftem Do-
minus preedestinat, de qua, obsecro, ejus iniquitate erga 50
conquerantur ?”’ Again in the same paragraph Calvin writes:



“Fx corrupta massa st desumpti sunt ommnes, non mirum si
damnationi subjacent.”

Calvin does assert that, if we inquire why God elected out
of a sinful corrupt mass some to be partakers of eternal life,
while he left others to perish in their sin, we are not com-
petent to answer this question. Beyond the will of God we
cannot go. That will is perfect and unimpeachable. I have
read Augustine to no purpose if he does not teach the same
doctrine.

I took up my pen simply to correct a misstatement, and
not to discuss the mystery of Predestination. It is an easy thing
to take a sentence from Augustine, or from one of the best
Jansenist writers, and with some plausibility to pronounce it
false and unreasonable. We have an illustration of this in the
article in the International Review on “La Philosophie de Des-
cartes et la Théologie au XVII® siécle”, in which (p. 802) this
saying of Pascal is condemned: “On n’entend rien aux ouvrages
de Dieu, si on ne prend pour principe que Dieu aveugle les
uns et éclaire les autres.” Superficial thinkers are recady to
declare this a shocking sentiment. But it is really a profound
truth. It needs, however, to be rightly understood.

Augustine (De Grat. et Lib. Arb., cap. 21) treats this question
at length, and proves conclusively from Scripture “operari
Deum in cordibus hominum ad inclinandas eorum voluntates
quocunque voluerit”. But he adds this judicious counsel: “Fixum
debet esse, et immobile in corde vestro, quia non est iniquitas
apud Dewm. Ac per hoc quando legitis in Literis veritatis, a
Deo seduci homines, aut obtundi, vel obdurari corda eorum,
bolite dubitare preccessisse mala merita eorum, ut juste ista
Paterentur.” If it is true, as the poet says: “Iis ist der Fluch
des BOSGH dass es 0“710 Béses /C,Uo"t” we are to &CkllD‘WledOG
therein an appointment of the Authior of the world, and a law

)
of His moral government.

Professor Kenninck is in error in assuming that Calvin
taught Supralapsarianism. It must be conceded that some
dlstmgmshed men called after his name have maintained this
Very objectionable and extravagant doctrine. But it has never
Prevailed generally in Calvinistic Churches. One has only to
Xamine the leading Confessions of Faith of Reformed Churches



— 376 —

to see that according to them the object of Predestination is
not homo creabilis, aut labilis, but homo conditus et lapsus.

Pittsburg, Penn®, U. S. A.
DuNvLor MOORE.

ITI. — Calvin sur la réprobation. — Réponse a
M. Dunlop Moore.

Ce n’'est pas l'attrait de la matiere qui m’engage a traiter
de nouveau ce sujet élevé et délicat; c’est un acte de défense
personnelle. Ainsi je répéte ce que jai déja dit!): «Nous ne
nous enfoncerons pas dans les textes de I'Ecriture sainte; nous
ne suivrons pas non plus les théologiens dans toutes leurs
ifinesses ou distinctions ténues.» Tout d’abord, je déclare bien
sincérement que je voudrais étre «in error in assuming that
Calvin taught Supralapsarianism». Pourquoi? Afin que mon
erreur fat la cause de I'éclaircissement d'une opinion fausse
que beaucoup de personnes ont sur Calvin. Pour la cause de
la vérité, contre laquelle nous ne pouvons rien, pour la réunion
des sociétés chrétiennes, catholique et protestante, je pourrais
désirer m’étre trompé dans mon opinion sur Calvin, mais —
hélas! & mon avis, ce n'est pas le cas. Voyons.

M. Dunlop Moore dit que les mots que j'ai cités de Calvin
(Institut. lib. 3, cap. 23, n° 2), ne sont pas les siens, mais ceux
de ses adversaires. S'il en était ainsi, je mériterais bien le re-
proche de «négligence, d'impérilie et de perversité» que M. Dun-
lop Moore m’adresse. Mais ce reproche n'est pas juste. Quil
me soit permis de le dire, je crois que M. Dunlop Moore s¢
trompe. Cependant j'ajoute: se trompe de bonne for. .

Le passage incriminé: « Homines nudo Dei arbitrio, ciird
proprium meritum, in @levinam wnioviem pif(edeszfz'nm/ufm' », I€
présente certainement, 4 mon avis, le sentiment meéme de
Calvin. Mais quelles sont donc, demande M. Dunlop Mooré
ces personnes folles, «stulti homines», dont parle Calvin ef}
qu'il réfute? Clest vous et moi, Monsieur, et tous ceuX q}ll
n’approuvent point Iopinion de Calvin. En polémique, Calelg
n'est pas si délicat dans ses expressions; canes, porél, stull

1) Voir la Revwe d’octobre 1898, p. 8os.



— 377 —

homines, tels sont les titres d’honneur de ses antagonistes. Mais
ce n'est qu'accessoire.

Tout le chapitre XXIII du 3¢ livre de son [ustitution de
la Religion chrétienne est employé a réfuter les objections de
ceux qui admettent I'¢lection, mais qui nient la réprobation
absolue. Or, qu'on lise le contexte et I'on se convaincra que le
passage précité rapporte assurément le propre sentiment de
Calvin. Car, apreés avoir écrit les mots: «Esse igitur cur cum
Deo expostulent homines, si nudo ejus arbitrio, citra proprium
meritum, in ceternam mortem pradestinantur », il ne réfute
pas la fausseté de cette assertion, mais il condamne 'audace
des hommes qui osent demander & Dieu de rendre compte de
sa maniére de faire. Immédiatement apreés, il continue ainsi:
«Ejusmodi cogitationes si quando piis hominibus in mentem
veniant, ad frangendos earum impulsus, vel hoc uno satis arma-
buntur, si reputent quantee sit improbitatis, causas divinze vo-
luntatis duntaxat percontari: quum omnium quae sunt, ipsa sit
causa, et merito esse debeat. Nam si ullam causam habet, ali-
quid eam antecedat oportet, cui veluti alligetur: quod nefas est
imaginari. Adeo enim summa est justitize regula Dei voluntas,
ut quicquid vult, eo ipso quod wvult, justum habendum sit. Ubi
ergo queeritur, cur ita fecerit Dominus, respondendum est:
Quia voluit. Quodsi ultra pergas rogando, cur voluerit, majus
aliquid queeris et sublimius Dei voluntate, quod inveniri non
potest. Compescat igitur se humana temeritas, et quod non est
Ne querat: ut ne forte id quod est non inveniat. »

Cest bien clair, et aussi ce qui précede immédiatement
dans le contexte: « Sed ut illis concedam diversa loquendi forma
Paulum asperitatem lenire prioris membri: minime tamen con-
Sentaneum est, preeparationem ad interitum alio transferre
quam ad arcanum consilium Dei: quod etiam paulo ante in
contextu asseritur, Quod Deus excitaverit Pharaonem, deinde,
quos vult induret. Unde sequitur absconditum Det consilium
Obduyationis esse causam.» (Lib. III, cap. 23, n° 1).

Voici encore quelques textes de Calvin, qui, & mon avis,
démontrent clairement son sentiment sur la réprobation. « Summa
haec sit, quum Dei voluntas dicitur rerum omnium essse causa,
Providentiam ejus statui moderatricem in cunctis hominum
Consiliis et operibus, ut non tantum vim suam exserat in electis,

Revne intern. de Théologie. Heft 26, 1899, 25



— 378 —

qui Spiritu sancto reguntur, sed etiam reprobos in obsequium
cogat.» (Institut. lib. I, cap 18, n® 2).

« Preedestinationem vocamus @ternum Dei decretum, quo
apud se constitutum habuit, quid de unoquoque homine fieri
vellet. Non enim pari conditione creantur omnes: sed aliis vita
xeterna, aliis damnatio @terna praordinatur. Itaque prout in
alterutrum finem quisque conditus est, ita vel ad vitam vel ad
mortem praedestinatum dicimus. » (Institut. lib. I, cap. 21, n°® 5).

« Quod ergo Scriptura clare ostendit dicimus, @terno et
immutabili consilio Deum semel constituisse, quos olim semel
assumere vellet in salutem, quos rursum exitio devovere. Hoc
consilium quoad electos in gratuita ejus misericordia fundatum
esse asserimus (cap. 22), nullo humanae dignitatis respectu:
quos vero damnationi addicit, his justo quidem et irreprehen-
sibili, sed incomprehensibili ipsius judicio, vitee aditum preecludi. »
(Idem, idem, n° 7).

«Ergo si non possumus rationem assignare, cur suos mi-
sericordia dignetur, nisi quoniam ita illi placet: neque etiam
in aliis reprobandis aliud habebimus quam ejus voluntatem.
Quum enim dicitur Deus vel indurare, vel misericordia prosequi
quem voluerit, eo admonentur homines nihil causee quarere
extra ejus voluntatem.» (Idem, cap. 22, n° 11).

«Fateor sane in hanc, qua nunc alligati sunt, conditionis
miseriam, Dei voluntate decidisse universos filios Adam: atque
id est quod principio dicebam, redeundum tandem semper ess¢
ad solum divinze voluntatis arbitrium, cujus causa sit in ipso
abscondita. » — « Angelos qui steterunt in sua integritate, Paulus
electos vocat (I Tim.5, 21): si eorum constantia in Dei bene-
placito fundata fuit, aliorum defectio arguit fuisse derelictos.
Cujus rei causa non potest alia adduci quam reprobatio, qu&
in arcano Dei consilio abscondita est.» (Idem, cap. 23, n° 4).

N.-B. Cet exemple des anges me parait étre bien remar-
quable pour constater le sentiment de Calvin sur la réproba-
tion, & savoir qu'il enseignait le supralapsarianisme. Certes,
chez les anges, «ce n'est pas la culpabilité qui est la cause de
leur perdition». Or, selon Calvin, c’est le méme cas pour les
hommes et les anges. ‘

«Ecce, quum rerum omnium dispositio in manu Dei sit,
quum penes ipsum resideat salutis ac mortis arbitrium, consilio
nutuque suo ita ordinat, ut inter homines nascantur, ab utero



— BHE e

certee morti devoti, qui suo exitio ipsius nomen glorificent.»
(Idem, idem n° 6).

« Decretum quidem horribile, fateor: inficiari tamen nemo
poterit quin preesciverit Deus, quem exitum esset habiturus
homo, antequam ipsum conderet, et ideo praesciverit, quia
decreto suo sic ordinarat. In praescientiam Dei si quis hic
invehatur, temere et inconsulte impingit. Quid enim, queeso,
est cur reus agatur ceelestis judex, quia non ignoraverit quod
futurum erat? In preaedestinationem competit, si quid est vel
justee, vel speciosa querimoni@. Nec absurdum videri debet
quod dico, Dewmt non modo primi hominis casum et in €0 pos-
lerovum rvuinam previdisse. sed arbitrio quoque swo dispen-
sasse. Ut enim ad ejus sapientiam pertinet omnium quee futura
sunt esse praescium, sic ad potentiam, omnia manu sua regere
ac moderari.» (Idem, idem, n° 7).

Ces textes sont clairs, je crois, et décisifs. Je sais bien
que quelquefois Calvin semble attribuer la cause de la répro-
bation a la chute de 'homme; mais quelle est la cause de cette
chute? Selon Calvin, c’est la seule volonté du Dieu supréme.

Ameersfoort. F. KENNINCK.

IV. — Lawlessness in the Church of England.

_ Dear Sir,

May 1 ask for the insertion of the enclosed extracts from
an article which appeared lately in the Standard one of our
leading daily London news papers. It may serve to illustrate
what you have allowed me to say in former numbers of the
Revue internationale de Théologie, namely, that the lawlessness
and disorder now prevalent in the Church of England is not
the normal condition of things among us, but is due to a pro-
longed struggle on the part of the Church to free herself from
What she considers State oppression. As I have more than once
sald, the spiritualty was thought to have too much power in
mediceval England. To redress the balance, Henry VIIL allowed
her too little, As long as the Parliament of England consisted
®utirely of members of the Church of England, the submission
of the clergy to the civil government involved few incon-



— 380 —

veniences. But when, in 1829, all civil disabilities were abolished,
it soon became evident to far-seeing men that the relations ot
Church and State must be readjusted in some way. This was
what led to the Tractarian movement of 1833. It has required
nearly 70 years of prolonged conflict to convince the people
of England that this readjustment is necessary. The dis-
obedience of the clergy to the civil courts has been due entirely
to this cause. Now, however, the Standard tells us that the
question is likely to be brought before Parliament. If it be
satisfactorily settled it will restore peace to a distracted Church.
I remain, dear Sir, very faithfully yours,
J. J. Lias.

STTINE The Church, as an organised Society, must have
rules: rules as to the measure of agreement in matters of doc-
trine which will qualify for membership in her, as to the con-
duct of her members, and as to the order of her worship. Rules
are necessary because of human infirmity, which, moreover, is
prone to misunderstand and disobey them. And hence the Church
must have not only rules, but also some machinery whereby
to interpret and enforce them. It is astonishing that it should
be necessary to insist upon these obvious truths, which, from
time immemorial, have been adopted in the law and practice
of the Church and Realm of England. Yet it is not too much
to say that, for several years, we have been living in total
disregard of them, and that with general consent. The case
may be put still more strongly. The Church of England is not
only not exempt from the conditions which in every Society
make law and tribunals a necessity; but she is a signal example
of their force. She has passed through convulsions without
example, probably, in the history of other Churches; her for-
mularies have been, to a great extent, drawn up with the con-
- fessed purpose of limiting as far as possible the area of rigid
definition: her ritual and ceremonial are the result of a com-
promise between widely divergent beliefs and sentiments. B)’i
reason, partly of her respect for liberty of thought, pal“ﬂ}’. of
the national characteristics of her members, she has during
many centuries of her existence breathed an atmosphere of
incessant controversy. There is scarcely an article of her creeds
or a rubric of her Liturgy but has been, or is, the subject of



— 381 —

differences, more or less acute, within her pale. And all this
shows no sign whatever of growing less. If ever a Church was
in urgent need of means by which internal disputes may, in
the last resort, be regularly determined, it is the Church of
England. But of late years there has come to be a general
acquiescence in the practical abeyance of the machinery for
this purpose which she has always possessed, and is still sup-
posed to possess. However admissible such a state of things
may have been as a temporary makeshift, it is ultimately in-
tolerable; to it are due many of the evils which at present
distress the Church, and to its abolition we must look, at least
to a great degree, for an escape from them. For what are the
disputes which are making so much noise? They are disputes
as to law. On the one side confident assertions that plain laws
are violated—on the other the reply, equally confident, that
the laws in question are misunderstood, or that others not less
authoritative are overlooked. Such confroversies as these, par-
ticularly when they involve, as they often do, legal problems
of extreme difficulty, are essentially for legal decision.

How, then, has the present state of things originated, and
how has it come to be tolerated? The answer appears to be
simple—namely, that on two critical occasions Statesmen and
Prelates have been either ignorant or careless of the prin-
ciples, the prejudices, or the superstitions (it matters not, for
the present purpose, which is the appropriate term) of Church-
men. From the first of these blunders sprang the ecclesiastical
Jurisdiction of the Judicial Committee of the Privy Council, from
the second the present condition of the Provincial Courts of
Canterbury and York. The question whether the objections
which have been taken to the regularity and authority of these
tribunals are sound or not, is one ot little practical importance.
As a matter of practical business, a Court is useless whose
authority is disowned as matter of conscience, and on plausible
_grounds, by a very large number of those over whom it claims
Jurisdiction. That this is, in fact, the case with the tribunals
which have been mentioned cannot be denied; and the result
has followed which always will follow in like circumstances,
unless coercion be used of a stringency for which nowadays
we have no stomach—namely, that, after a period of violent
action, the passive resistance of men of high character on con-



scientious grounds has been too strong for the Courts, and they
have for all important purposes been shut up. In a word, the
Courts are a failure, because they are, or can plausibly be
represented to be, unconstitutional. The remedy seems obviously
to be to make them indisputably Constitutional.

It is probable that an attempt, from an influential quarter,
will be made in the coming Session of Parliament in the way
of Ecclesiastical legislation. Good Churchmen would like the
Government to take up an attitude of this kind towards any
such proposals. “We recognise,” Ministers might say, ‘“that
anarchy in the Church is a public mischief for which it is the
duty of Parliament to seek a remedy; we believe that Parlia-
ment should seek it, not by discussing questions which it has
neither the knowledge nor the machinery for deciding, but by
establishing that which alone can decide them—namely, a
proper system of IEcclesiastical Courts; we think it right, on
grounds alike of law, justice, and expediency, that this should
be done with the assent of the Constitutional representatives
of the Church, and we are happy to find ourselves able to
propose a measure, based on the practically unanimoeus recom-
mendations of an exceptionally distinguished Royal Commission,
with an assurance that it will be approved by the Convocation
of the two Provinces.” If Ministers, by the time when Parlia-
ment meets, were to put themselves in a position to use language
of this kind, not only would they have dealt successfully with
a Parliamentary situation of some difficulty, but they would
also earn the deep gratitude of all who have at heart the
highest interests of the Church of England.....”

V. — Protestantische Ausserungen iiber das
hl. Abendmahl.

Vor uns liegt eine Prachtausgabe des neuen Testamentes,
die von der Verlagsbuchhandlung Ensslin & Laiblin in Reut-
lingen herausgegebene ,grosse illustrierte Haus- und Familien-
bibel“. Schon der Titel sagt, dass es sich hier um ein Werk
handelt, das fiir das protestantische Volk bestimmt ist. Die zur
Verwendung gekommene Ubersetzung ist die Lutherische. Dié



— 383 —

erliiuternden Anmerkungen riihren von Pfarrer P. Langbein
und andern evangelischen Geistlichen her und sind nicht streng
wissenschaftlich-exegetischer, sondern mehr erbaulicher Art.
Auf dem Titelblatt wird angegeben, dass die vorliegende Aus-
gabe ,im Auftrage der deutschen Kvangelischen Kirchen-
konferenz durchgesehen“ worden sei. Immerhin also haben
wir hier doch eine halbwegs offizielle, fiir den Glauben des
protestantischen Volkes in Deutschland wegleitende Bibelausgabe
vor uns. Gerade deshalb diirften die Anmerkungen zu den
Stellen, die vom hl. Abendmahl handeln, auch fir die Leser
dieser Zeitschrift von Interesse sein. Hier folgen einige dieser
Anmerkungen:

Zu Matth, 26, 26—28: ,Jesus setzte das hl. Abendmahl
als ein neues Bundesmahl ein (II. Mos. 24, 8) und ordnet gleich
von Anfang an die Wiederholung dieser Feier im Kreis seiner
Gemeinde an. Das Abendmahl war die letzte und nachdriick-
lichste Leidensverkiindigung, da das Brechen des Brots und
das Ausgiessen des Weins eine Vorausdarstellung war der
Aufopferung seines lLeibs und der Vergiessung seines Bluts.
Sein Tod wird hier noch bestimmter denn 20, 28 als ein Ver-
sohnungstod bezeichnet. In der Aufforderung zum Essen und
Trinken liegt zugleich die Verheissung, dass jeder Jiinger die
Kraft des geopferten Leibs, des vergossenen Bluts in sich auf-
nehmen werde (Joh. 6, 53. 54). Jesus stellt sich dar als das
rechte Passahlamm, dessen Blut den Seinigen Verschonung

vom Zorn Gottes erwirkt und dessen Leib sie mit gottlichem
Leben speist.«

Zuw Luk. 22, 16. 18: ,Im Hinblick auf diese Worte heisst
Paulus, I. Kor. 11, 26, die Abendmahlsgiste des Herrn Tod
verkiindigen, bis dass er komme. Das hl. Abendmahl, das Jesu
Jingern den personlichen Anteil an der Erlosung (Kol. 1, 14)
vermittelt, steht in der Mitte zwischen dem Schattenbilde des
alttestamentlichen Passahmahls und dem Hochzeitmahl des
Lammes (Offenb. 19, 6—9), zu welchem die zukiinftige Erlosung

(Luk, 21, 27. 28; Rom. 8, 23—25; Ephes. 1, 14) die Einleitung
bildet,

Zu Joh. 6, 48 ff.: ,...denn Er sei das Brot des Lebens,
Well Er das lebendige Brot sei, — konne das Leben geben,

Well Er das Leben habe. Aber dies himmlische Leben der



— 384 —

Ewigkeit, das Er in sich trage, komme in die Menschenseele
nicht hinein dadurch nur, dass Er ihnen vom Himmlischen
verkiindige und sie lehre, sondern sie miissten Thn als ein Brot
essen, Ihn mit seinem himmlischen Wesen und Leben in ihr
eigenes Wesen hineinnehmen, um dann auch zu leben um
seinetwillen ... Den ersten Teil seiner Rede (v. 26—51) hat
Jesus abgeschlossen mit der Wendung, Er werde das Brot, das
man essen solle, also sich selbst dargeben zum Genuss, und das,
was Er eigentlich geben werde, sei sein Fleisch. Dies fihrt Er
in diesem zweiten Teil (B1-—-59) weiter aus. Er redet von seinem
Fleisch, das man essen, von seinem Blute sogar, das man
trinken miisse. Das sei die wahre Lebensnahrung, durch deren
Genuss die Seele lebe, wie Er lebe durch den lebendigen Vater.
Das sei die Bedingung des ewigen Lebens jetzt und einst, der
innigsten Gremeinschaft mit Thm (v. 54. 56). — Jesus weist mit
diesen Worten auf seinen blutigen Opfertod hin. ... Hierbel
schwebte ihm zugleich das Passahlamm vor (v. 4), ... an dessen
Stelle Er ein Jahr spéter das neue Bundesmahl setzen wollte.
Der Genuss des Fleisches und Blutes Jesu geschieht also schon
da, wo man den gekreuzigten (und auferstandenen) Menschen-
sohn im Glauben ins Herz aufnimmt (v, 40), in vollem Sinn
aber beim glaubigen Genuss des heiligen Abendmahls. — Der
dritte Teil der Rede (60—66) will den Aufrichtigen den Anstoss
an der Forderung, Jesu Fleisch und Blut zu geniessen, benehmen.
...Seine Himmelfahrt werde den Anstoss hinwegraumen. Sie
werden dann erkennen, dass seine Worte Geist und Leben
seien, und dass Er allerdings sein Fleisch und Blut werde zum
Geenuss darreichen konnen. So, wie es jetzt sei, niitze sein
Fleisch nichts, helfe nicht zur Belebung; der Thn erfiillende
Geist sei das Lebendigmachende. Erst sein durch den Tod
gegangenes und geistdurchdrungenes Leibesleben sei in Wahrheit
fiir die Glaubigen eine Speise (v. 5B), die jetzt in die Seele
und dereinst in den Leib das ewige Leben bringe.”

Zu I. Kor. 10, 16 f.: ,Das hl. Abendmahl ist nicht ein
blosses Sinnbild oder Gedichtniszeichen, sondern Mitteilungs:
mittel : es bringt uns in Gemeinschaft mit dem Leib und Blut
Christi, d. h. zunédchst mit dem ganzen Segen seines Opfertodes,
aber auch mit seiner verklirten Person (Joh. 6, 56. 61 ff.), un'd
ebendaher auch miteinander; denn Er ist das Haupt und wir
sind die Glieder, der Leib (v. 18). Auch der Israelit steht durch



— 385 —

seine Opfermahlzeiten in Gemeinschaft mit dem Altar Jehovas;
V. Mos. 12, 18.%

Zu 1. Kor. 11, 26 ff.: ,Das hl. Abendmahl ist doch keine
Ess- und Trinkgelegenheit (v. 22), sondern das offentliche und
feierliche Bekenntnis des Versohnungstodes Christi und zugleich
ein geheimnisvoller Ersatz seiner leiblichen Gegenwart. Es hort
daher auf, sobald Er wiederkommt. Zu einem wiirdigen Genuss
bereite sich ein jeder durch eingehende Selbstpriifung vor:
Wie stehst du zu deiner Sitinde? zu Jesu? zu deinen Bridern?
Dazu gehort Zeit, sowie innere und #dussere Stille. Denn die
Erforschung seines Herzens kann einer nicht vornehmen ohne
Wort Gottes und Gebet... Durch unwirdigen Genuss zieht
man sich ein (nicht: das) Gericht zu, weil man den Leib des
Herrn nicht von gewdohnlicher Speise unterscheidet, sich am
Leib und Blut des Herrn verschuldet.“

Zu Hebr. 13, 10: ,Was diese in Opfermahlzeiten und in
levitisch reinen Speisen vergeblich suchen, das haben wir

Christen durch den Genuss des Opfers Christi auf eine voll-
kommene Weise.“

Eine Hausbibel mit solchen Anmerkungen kann fir die
Forderung religioser Erkenntnis und die Pflege des religitsen
Sinns in den Familien und im Volk von grosser Bedeutung sein.
Namentlich aber wire die Behauptung, dass die hl. Eucharistie
in der protestantischen Kirche die sakramentale Bedeutung
verloren habe und lediglich eine symbolische Handlung geworden

sel, nicht begriindet, wenn iiberall im angegebenen Sinne ge-
lehrt wiirde. —




	Variétés

