
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Études sur le mouvement néo-thomiste

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


348

ETUDES
SUR LE

MOUVEMENT NÉO-THOMISTE.

I. — Léon XIII et Thomas d'Aquin.

L'Eglise romaine a toujours empêché ou retardé, autant

qu'il lui a été possible, l'avènement et le règne de la science

et surtout sa vulgarisation dans les classes populaires; mais

aujourd'hui que la poussée est plus forte qu'elle, elle change
de tactique et affecte de prendre les devants du mouvement

scientifique. Dès le début de son pontificat, l'habile Léon XIII,
comprenant bien que le temps était passé où l'on pouvait à

Rome non seulement anathématiser, mais enfermer et brûler
les savants, se mit à saluer et à exalter la science, essayant
ainsi de prouver au monde que l'Eglise romaine en est la

grande protectrice. « L'Eglise, écrit-il dans un bref au cardinal

Goossens, à la date du 8 novembre 1889, est faussement accusée

aujourd'hui de repousser les lumières de la science et de

propager les ténèbres de l'ignorance. Il est nécessaire par
conséquent que les catholiques se fassent gloire de ne point répudier
les splendeurs du savoir véritable, mais de les rechercher.»

Et, puisqu'il fallait absolument faire de nécessité vertu, Léon XIII
résolut de détourner au profit de son Eglise le courant
scientifique, qu'on ne pouvait plus guère remonter. Ce fut sous une

forme médiévale, sous la forme scolastique, et sous le patronage

du plus grand scolastique canonisé, St. Thomas d'Aquin,

que l'on déploya le nouveau drapeau. Cette façon de faire

devait avoir, dans la pensée pontificale, le précieux avantage

de ramener le monde, qui est aujourd'hui, c'est entendu, dans

les ténèbres et la corruption, de le ramener à l'idéal religieux



— 349 —

et surtout social, rêvé par l'Eglise romaine, presque atteint par
elle au moyen âge et savamment enfermé dans la philosophie
et la théologie de cette époque. « Les ennemis de la vérité,
continue Léon XIII dans la même lettre au cardinal de
Malines déjà citée, ont coutume de se réclamer à tort du progrès

intellectuel pour combattre les enseignements de la foi
et répandre les théories subversives dont l'obscurcissement des

intelligences et l'abaissement des mœurs sont la triste
conséquence. Tout le monde l'entend: c'est avant tout la jeunesse
qui est en butte à ces sophismes et à ces embûches ; c'est la
jeunesse dont le sort est en jeu. Il faut donc employer tous
les moyens pour inculquer à l'esprit des jeunes gens les principes

d'une saine philosophie et d'une science solide, en vue
d'éviter qu'ils ne soient entraînés par la contagion de l'erreur
de toute part répandue. » Après les écoles des Frères et les
collèges des Jésuites, il fallait donc créer des universités
catholiques (romaines) où Saint Thomas pût régner en maître.
Sur le modèle de la vieille université de Louvain, on en fonda
de nouvelles à Lille, à Paris, à Angers, à Toulouse, à Lyon,
à Fribourg (Suisse), et jusqu'à Washington. Et pour qu'on ne
se méprît pas sur ses intentions, Léon XIII lança dès le 4 août
1879 sa fameuse encyclique Alterni Patris, dans laquelle il
exhorte les catholiques (romains) à remettre en vigueur et à

propager le plus possible la doctrine de Saint Thomas: « Vos
omnes quam enixe hortamur ut sancti Thomce sapientiam re-
stituatis et quam lettissime propagetis. » Quelques mois plus tard,
il demande aux évêques de Belgique de créer à l'université de
Louvain une chaire spéciale destinée aux enseignements de
St. Thomas d'Aquin : « Tibi auctores sumus, écrit-il au cardinal
Dechamps, archevêque de Malines, en date du 25 décembre
1880, ut nostra cum cœleris episcopis Belgicis Consilia commu-
mees, rogataque singulorum sententia, perjicias ut in Univer-
sitate studiorum Lovaniensi schola singularis, data opera, insti-
tuatur Thomœ Aquinati auditoribus interpretando. » Cette chaire,
confiée à Mgr Mercier, fut inaugurée au mois d'octobre 1882.
Quelques années plus tard, Léon XIII, poursuivant son idée,

amené à donner un développement plus considérable aux
études philosophiques à l'Université de Louvain. Il lui parut
«utile et souverainement avantageux d'établir un certain nombre

e chaires nouvelles, de façon que, de ces enseignements divers



— 350 —

sagement reliés entre eux et rattachés avec ordre, il résultât
un institut de philosophie thomiste doué d'une existence propre:
Utile esse atque expedire magnopere videtur, ejus disciplinée
augeri magisteria, ex quibus scilicet inter se ratione nexis atque
ordine colligatis institutum doctrines thomisticœ tradendœ seorsim
existât. » L'année suivante, il fit même parvenir au cardinal de

Malines un don de cent cinquante mille francs pour le nouvel
institut. Cet institut fut rapidement fondé. L'enseignement qu'y
reçoivent de nombreux étudiants de toutes les facultés comprend
trois années, pendant lesquelles on enseigne, outre l'histoire de

la philosophie et ce qui dans les sciences est le complément
ordinaire et presque nécessaire des études philosophiques, comme
la biologie générale, la physiologie, etc., la philosophie de St.

Thomas dans toutes ses parties. Les grades de l'institut de

philosophie sont : ceux de Bachelier, de Licencié, et de Docteur,
plus le grade supérieur d'Agrégé à l'Ecole St. Thomas d'Aquin.
Le 7 mars 1894, Léon XIII donna à l'institut sa constitution
définitive: «Nous décidons, écrit-il dans un bref adressé au

cardinal de Malines, que l'institut supérieur de philosophie
thomiste ne sera pas considéré comme une sorte d'annexé de

l'Université, mais au contraire comme une de ses parties
intégrantes, qu'on lui reconnaîtra au sein de l'Université la place

que lui assignent et son origine pontificale et l'importance
même de l'objet de son enseignement. C'est pourquoi son
Président sera membre du Conseil rectoral et investi des mêmes

droits que les Doyens des Facultés ; quant à ses professeurs,
ils seront incorporés dans l'une des Facultés déjà existantes à

l'Université, ils jouiront des mêmes droits et privilèges que

leurs collègues. »

Si nous avons insisté sur la création et l'organisation de

cet institut, c'est qu'il révèle parfaitement la pensée de Léon XIII
et l'importance capitale que le pape attache à l'enseignement
des doctrines thomistes. C'est aussi qu'il est le type d'instituts
similaires qui surgiront un jour, selon les circonstances, sur

les divers points de l'ancien et du nouveau continent. H fallait
d'abord en faire l'essai dans une ancienne université catholique

comme celle de Louvain, et dans un pays entièrement

inféodé à Rome comme la Belgique. Plus tard, quand les

universités libres de France auront jeté, elles aussi, de profondes

racines dans le pays, quand le gouvernement sera à la dévo-



— 351 —

tion du pape, on arborera au grand jour le drapeau thomiste.
N'est-ce pas déjà ce que nous avons pu voir récemment dans
le canton ultramontain de Fribourg, où la nouvelle Université
est si ostensiblement entre les mains des Dominicains que
plusieurs professeurs, qui n'étaient point assez thomistes dans leur
enseignement, ont dû démissionner et faire place à de plus
purs, c'est-à-dire à de plus scolastiques éléments? Nous y
reviendrons plus loin. Il n'est pas jusqu'à l'Université même de

Washington dont le recteur, Mgr Keane, n'ait dû venir habiter
Rome (promoveatur ut amoveatur), parce qu'il était suspect
d'américanisme, doctrine, paraît-il, qui n'était point connue et
n'eût point été approuvée par St. Thomas.

Et cet enseignement a déjà produit ses fruits. « 27 devait,
avait écrit Léon XIII, faire acquérir à ceux qui seront appelés
aux honneurs, aux charges publiques, à la direction des cités,
une conviction philosophique chrétienne profondément gravée
dans leur âme. » Le premier résultat de cet enseignement
savamment organisé en Belgique depuis près de vingt ans, a été
le triomphe des ultramontains et l'écrasement complet des
libéraux depuis 1884. Ces derniers ont cru remonter au pouvoir
par le suffrage universel, qui a profité encore à leurs adversaires:

il n'y a plus aujourd'hui en Belgique que des catholiques

ou des socialistes. Le thomisme a porté ses fruits. Pour
s'en convaincre, on n'a qu'à lire la brochure de M. E. Crahay:
«La politique de St-Thomas d'Aquin-» (Louvain, 1896). Il est à

craindre, et déjà nous en voyons des symptômes en France,
que les mêmes principes ne produisent ailleurs les mêmes
conséquences.

Et pour qu'on ne nous soupçonne pas de découvrir dans
le néo-thomisme de Léon XIII un péril imaginaire, voyons
d'abord l'extension qui lui a été donnée dans notre vieille
Europe sous son pontificat.

Nous avons déjà longuement narré la fondation de l'institut

Louvaniste. En 1894, une Revue thomiste était également
créée à Louvain, sous le titre de Revue néo-scolastique.
L'épigraphe « Nova et Vetera » en dit assez le but. « Elle devait
étudier les sciences physiques, biologiques, politiques et
sociales, et rapprocher leurs synthèses des doctrines traditionnelles

de l'Ecole. » Nous n'a\^ons pas à dire ici si elle a rempli
son programme. En tout cas, elle a fait, depuis cinq ans, pas



— 352 —

mal de polémique anti-positiviste et anti-matérialiste, et nous
sommes avec elle dans son affirmation principale, que la
métaphysique de l'univers doit en compléter la physique. Elle a

fait de la métaphysique par la plume de Mgr Mercier, son
directeur, particulièrement dans ses études sur le beau dans la

nature et dans l'art. Elle a fait de la science proprement
dite avec M. Verriest, étudiant les bases physiologiques de la

parole rythmée. Elle a fait de l'histoire avec M. de Wulf, qui

y a donné son Henri de Gand; de la philosophie avec M. Forget,
qui a exposé dans ses pages l'influence de la philosophie arabe

sur la scolastique. M. Dornet de Vorges y a défini aussi le

concept de Dieu d'après Aristote. Gardienne du pur thomisme,
la Revue néo-scolastique a jugé sévèrement le de Concursu

divino de l'abbé Urbain et l'Argument de St. Anselme du P.

Ragey. Elle fait aussi incidemment de la théologie. Parlant du

Congrès américain des religions, elle dit « qu'il a montré trop
d'indulgence pour des doctrines même contradictoires. Ce ne

sera pas, ajoute-t-elle, le syncrétisme de toutes les religions
qui fondera le culte de l'avenir, ce sera le retour sincère et

complet au catholicisme. » Avec des distinctions, nous souscririons,

nous anciens-catholiques, à cette dernière parole.
Voilà pour la Belgique.
En Hollande, le Dominicain de Groot a été chargé d'enseigner

le thomisme à l'Université protestante d'Amsterdam. Il a

prononcé son discours inaugural, un panégyrique de St. Thomas,
le 1er octobre 1894, en présence de professeurs et de députés;

l'archevêque romain d'Utrecht et l'évêque romain de Haarlem

siégeaient à côté des représentants de l'autorité civile et du

Sénat académique.
En Ltalie, le succès du thomisme est moindre, le clergé

étant exclu de l'enseignement public. Toutefois des académies

thomistes ont été fondées à Bologne et à Rome, en même

temps que deux Revues qui propagent l'esprit scolastique: La

Sciensa italiana et l'Accademia Romana di S. Tommaso. Le

Divus Thomas, créé après l'apparition de l'encyclique AEterni

Patris, explique le texte du docteur Angélique, examine les

principes, résout les difficultés historiques et réfute en fidèle

thomiste « les erreurs modernes. » La Civiltà Cattolica elle-même,

sous l'influence directe de Léon XIII, a beaucoup contribué à

la restauration du thomisme. «Seul le thomisme, écrit-elle,



— 353 —

préservera les jeunes gens des erreurs du socialisme et des

philosophies qui invoquent uniquement les théories scientifiques.
Si le danvinisme, ajoute-t-elle, était arrivé avec tout son
apparat expérimental au temps de la scolastique, il n'aurait pas
exercé plus d'influence que le panthéisme d'un David de Dinant,
mais il est venu dans un temps où les esprits assaillis de toutes
parts et à tout instant par les doctrines fausses, ne reculent
devant aucune absurdité. »

En Hongrie, une société de St. Thomas s'est fondée à

Buda-Pesth, qui a pour organe la Revue thomiste Bolescleti
Folydirat.

En Allemagne, presque toutes les Revues catholiques
romaines sont thomistes ; nous ne ferons que les citer : le Katholik,
qui date de 1820 — Natur und Offenbarung — Stimmen aus
Maria-Laach — Jahrbuch für Philosophie und spekulative
Theologie, se rattachant à la tradition dominicaine, la
Zeitschrift für katholische Theologie, semblant incliner davantage
Arers la tradition jésuitique, en ce sens qu'elle aime souvent à

montrer comment Sanchez a fait la lumière complète sur les
solutions présentées par St. Thomas. Le Philosophisches Jahrbuch

est resté la plus éclectique dans sa rédaction et la mieux
informée des Revues thomistes d'Allemagne.

En France, le nombre de ceux qui travaillent à propager
le thomisme pour mieux propager le romanisme, augmente
même parmi les laïques. Comme nous l'avons déjà dit,
l'enseignement supérieur libre institué et dirigé par les évêques, a
des chaires où l'on professe le thomisme à Paris, à Lille, à

Angers, à Lyon et à Toulouse. L'Institut catholique de Paris
a son bulletin spécial; il donne aux fêtes de St. Thomas le
caractère des réunions scolastiques des universités du moyen-
âge. Le «Circulus» de 1895 portait sur «l'Union hypostatique. »

Après les discussions conduites en latin et sous forme syllo-
gistique, le P. Gardet a exhorté les assistants à « allier la théologie

et la philosophie thomiste avec la science moderne».
Les Annales de Philosophie chrétienne, sans être absolument

inféodées au thomisme, semblent par l'analyse des
ouvrages dont elles ont publié des extraits, en suivre les
tendances. C'est dans ses colonnes que M. Dornet de Vorges a
exposé sa Perception et sa Psychologie thomiste. Il adhère au-
jourdhui au thomisme, écrit-il, mais il a lu et relu les spiri-



— 354 —

tualistes cartésiens. D'abord étonné par le thomisme, il a cru

y voir des antinomies Mais après plusieurs années de

réflexions et de méditations, il a résolu toutes les difficultés; le

thomisme lui est apparu comme le véritable éclectisme, plus
voisin que le spiritualisme cartésien de la physiologie
contemporaine, qui concilie le positivisme et le spiritualisme. Aussi
s'est-il proposé de convertir au thomisme ceux dont il a éprouvé
les inquiétudes et les doutes, et d'établir que la métaphysique
de St. Thomas peut s'approprier toutes les découvertes
modernes. Mais comme la terminologie en semble peut-être
démodée, M. Dornet de Vorges use des termes français, et au-

dessus des citations thomistes bien choisies, il met un texte
qui les interprète avec une langue toute moderne et pleine
d'élégance.

Les thèses de doctorat de la Faculté de Lille témoignent
qu'on y suit l'impulsion donnée par Léon XIII. L'abbé Chollet,
dans sa Theologica lucis Theoria, expose la théorie de St. Thomas

sur la connaissance sensible, rationnelle et surnaturelle chez

l'homme, et sur la connaissance en général chez les anges et

en Dieu. Ifabbé Quillet, dans Les origines de la puissance civile,
établit, après Léon XIII et après St. Thomas, que la formule
Omnis potestas a Deo s'applique au pouvoir et non à la
personne du prince.

C'est pour la Faculté libre de théologie de Lyon que

M. Alielle, professeur au séminaire de Langres, a composé en

latin une dissertation métaphysique de plus de 400 pages (De

substantias corporalis vi et ratione secundum Aristotelis doc-

torumque scholasticorum sententiam). Son livre offre une
exposition pure et simple de la doctrine thomiste.

C'est à ses maîtres de l'institut catholique de Toulouse

que le R. P. Peillaube, secrétaire de la société de St. Thomas

d'Aquin, a dédié sa théorie des Concepts, qui est tout simplement

la théorie thomiste.
En un mot, le néo-thomisme est si vivant en France qu'il

y compte déjà des adversaires laïques et même ecclésiastiques.
Parmi les premiers, nous citerons M. Alaux, qui, en défendant

l'éclectisme, a attaqué fortement le thomisme, laissant même

entendre que ce dernier système conduit facilement au
matérialisme. Dans le monde ecclésiastique, l'abbé Urbain, dans sa

thèse latine, a pris parti devant la Faculté de Paris contre



— 355 —

St. Thomas, en faveur de Durand de Saint Pourçain, le docteur

très résolu, qui a été, quoique dominicain, l'adversaire
très résolu du thomisme. « Trois solutions, dit l'abbé Urbain,
ont été proposées à la question de savoir en quelle mesure
Dieu vient en aide aux créatures dans leur action. Selon
St. Thomas, il faut, pour qu'elles agissent, qu'auparavant Dieu
les mette en mouvement (Prœmotio physica) ou les y excite
(infiuxus prcevius). Pour les Scotistes et les Molinistes, il y a

concours simultané: Dieu ne peut créer un être qui sans son
assistance produise quoi que ce soit. Mais dès qu'une cause
finie commence à agir, la puissance divine est présente et tend
à produire le même effet : l'acte est accompli par la cause
première et la cause seconde agissant chacune de son côté, comme
la traction d'un navire est l'œuvre commune des deux hommes
qui en tirent le câble. Durand de St. Pourçain n'admet pas le
concours immédiat des deux écoles adverses. Dieu est cause
médiate en tant qu'il a donné l'être ; il ne donne pas d'assistance

spéciale pour agir. Or la prémotion physique et le
concours simultané, selon l'abbé Urbain, ou sont inutiles ou
conduisent au panthéisme, suppriment le libre arbitre et font Dieu
auteur du péché. C'est pourquoi il rejette le concours immédiat
comme chose vaine et mensongère (inter vana atque commen-
titia), il admet la théorie de Durand confirmée par Leibniz et
Biran, puisée chez les anciens docteurs et reproduite même
quelquefois au moyen âge.

Le néo-thomisme inauguré par Léon XIII a déjà influé en
France, même sur la presse libérale. Qui ne se souvient des
polémiques engagées il y a quelques années, pour prouver que
la science impuissante de\rait céder la place au romanisme?
iN est-ce pas le néo-thomisme qui a inspiré, à leur insu peut-
être, des esprits comme Brunetière, Francis de Pressensé, François

Coppée et tant d'autres, dans certains articles, qui ont fait
mire plus ou moins banqueroute à la science, au grand profit
de l'Eglise romaine et à la grande joie de son suprême Pontife

En Suisse enfin, ou pour parler plus exactement, dans
certains cantons de la Suisse, le thomisme règne en maître. Il a
lait de Fribourg et de la nouvelle Université, ouverte le 4
novembre 1889, son centre d'influence. Ce sont en effet les
dominicains qui possèdent à Fribourg la Faculté de théologie,
toutes les chaires, dont le nombre est laissé à leur apprécia-



— 356 —

tion, y sont dans la règle occupées par des membres de l'Ordre,
qui sont désignés, non par le gouvernement, mais par le
général des dominicains, qui les envoie à Fribourg ou les en

rappelle selon son bon plaisir. Cet état de choses devait presque
forcément bouleverser et a bouleversé en effet, dès ses débuts,
la jeune Université. Lluit professeurs allemands ont dû, il y a

moins de deux ans, le 9 décembre 1897, donner leur démission

collective, pour protester contre l'esprit qui règne à Fribourg,
esprit incompatible, ont-ils écrit, avec la liberté scientifique,
qui est l'âme de l'enseignement universitaire en Allemagne.
Ces huit professeurs, MM. Effmann, Gottlob, Hardy, Jostes,

Lœrkens, von Savigny, Streitberg et Sturm viennent de
publier à Munich un opuscule intitulé: Denkschrift der aus dem

Verband der Universität Freiburg in der Schweiß ausscheidenden
reichsdeutschen Professoren, dans lequel ils exposent les motifs
d'ordre supérieur qui les ont poussés à donner leur démission.
Nous en extrayons ce qui suit : « La Faculté cle théologie,
autrement dit l'Ordre des dominicains, prétendait exercer sur

toute l'Université une sorte de protectorat moral... Dans une

assemblée générale des professeurs, telle mesure était proposée
et ralliait la majorité des suffrages: alors un représentant de

la Faculté de théologie intervenait, déclarant que la mesure

en question était contraire « aux droits reconnus à cette
Faculté», sans du reste que personne parvînt jamais à savoir

quels étaient ces droits et ces privilèges. »

En 1893, un conflit avait éclaté entre M. Wolf, professeur
de philosophie, et les représentants des sciences philosophiques
à la Faculté de théologie, ces derniers reprochant à M. Wolf

de ne pas être partisan du thomisme. On commença par jeter
le discrédit sur son enseignement, de manière à en détourner
les étudiants de l'Université, en particulier ceux de la Faculté

de théologie. M. Wolf finit par donner sa démission, en

recommandant à la Faculté de ne pas lui donner de successeui,

parce que, selon lui, il n'y avait pas de place à Fribourg poui

une autre doctrine que la doctrine thomiste. Effectivement deux

dominicains furent nommés à sa place. Un membre de la ra-

culté de théologie alla même jusqu'à dire que quiconque n'était

pas avec les dominicains, n'avait qu'à quitter l'Université.
Avec une désinvolture pareille, il n'est guère besoin de

dire longuement ce qu'est la Revue thomiste, œuvre des domi-



- 357 —

nicains de Fribourg: «plane congruit cum consiliis nostris»,
dit Léon XIII, parlant de ce périodique. Pour les dominicains
qui la rédigent, le vrai thomiste est celui qui a étudié l'œuvre
entière de St. Thomas et qui, ami ardent et sage du progrès,
sait parler à son temps en s'inspirant de la méthode thomiste.

Cette Revue donne des articles apologétiques comme ceux
qu'elle consacre à l'histoire des doctrines scolastiques, ceux
où elle montre l'accord des enseignements donnés par les papes
avec les doctrines thomistes, ceux qui portent sur les ouvrages
favorables à St. Thomas. Dans les articles polémiques, la Revue
s'attaque aux adA-ersaires du catholicisme et à tous ceux qui
ne sont pas de vrais thomistes. Elle maltraite fort le Mémoire
sur le composé humain de M. Alaux. Elle raille M. Ravaisson,
«l'un des derniers survivants d'un âge où la scolastique était
méconnue parce qu'elle était ignorée », et elle affirme que
«c'est fini et bien fini du moi et de l'idéologie cartésienne».
Elle n'est pas indulgente pour ceux qui ne servent pas à sa
façon la cause dont elle poursuit le triomphe, ni pour l'abbé
Klein, ni pour le P. Ragey, ni pour l'abbé Ackermann, à qui
elle reproche cle ne consulter St. Thomas que par fragments
et à l'aide d'une table ; ni pour le P. Pesch, à qui elle dit que
la science moyenne est indigne de Dieu; ni enfin pour le
fameux abbé député Gayraud, à qui elle reproche de défendre
aujourd'hui le molinisme, alors qu'il l'attaquait quand il était
dominicain et professeur à Toulouse. La Revue thomiste s'occupe

aussi des questions de notre temps et de littérature : elle
admire presque Musset et Victor Hugo; elle se moque de la
Science (avec un S) représentée par Zola, A. France et
Sylvestre qu'elle conspue. Elle s'occupe de peinture, d'hypnotisme,
d'archéologie, de géologie, de socialisme même, tout cela
devant être calqué, bien entendu, sur St. Thomas. C'est ainsi
qu'abordant la question sociale, elle rapproche les théories de
Le Play de celles de St. Thomas. Le P. Mandonnet va même
jusqu'à soutenir que les idées de St. Thomas reproduites dans
une lettre de Paolo Toscanelli à Christophe Colomb, furent
pour ce dernier une confirmation de ses comnctions cosmogra-
phiques. N'est-ce pas un comble de soutenir que l'idée de la
sphéricité de la terre a été puisée chez les scolastiques et a
dirigé Colomb vers les Indes? Mais il y a aujourd'hui des
fanatiques thomistes, qui, à la suite de Léon XIII, veulent faire



— 358 —

de leur docteur angélique l'initiateur de toute la science
moderne. « Tout ce que la physiologie enseigne, St. Thomas l'avait
pressenti... Claude Bernard et St. Thomas assignent absolument
la même cause à l'évolution et à la mort de l'être vivant»
(Dornet de Vorges).

Or il y a là une telle exagération, un tel parti pris, que

nous croyons urgent de protester et de réagir contre eux.
Certes la scolastique et St. Thomas qui en fut le plus illustre
champion ont eu leur place marquée dans la pensée humaine.

Qu'ils l'aient fait progresser, nous ne le nions pas; que la

scolastique ait inspiré plus qu'ils ne veulent l'avouer, ceux
mêmes qui l'ont le plus combattue, Descartes, Spinoza,
Malebranche, Leibniz et Kant, nous le croyons encore et nous ne

voyons guère dans ces philosophes que des continuateurs
géniaux du moyen âge, ce qui ne diminue en rien leur originalité

; mais que la scolastique et St. Thomas en particulier
occupent, dans la trame de la philosophie et de la théologie, une

place tellement immense qu'avant eux et après eux on n'a

su que balbutier, on a erré entièrement, c'est à cela, en fin

de compte, qu'aboutit l'exaltation plus qu'exagérée de St. Thomas

par Léon XIII; en un mot, qu'il y ait besoin pour redonner

au monde moderne, plongé dans l'erreur la plus profonde, la

lumière et la Aderite clans tous les domaines, qu'il y ait besoin,

disons-nous, de créer une néo-scolastique, un néo-thomisme,
des universités et des Revues dont la seule mission soit de

propager la pensée de St. Thomas en faisant rétrograder
l'humanité de plus de six siècles, c'est là, encore une fois, un

courant dangereux contre lequel doivent s'élever tous ceux

qui pensent. Le devoir de la philosophie moderne est de

démasquer cette croisade d'un nouveau genre. Pour combattre

avec fruit les néo-thomistes de Léon XIII, il ne suffira pas de

les dédaigner ou d'en rire, il faudra les suivre sur leur propre

terrain, montrer ce que le moyen âge doit h l'antiquité et ce

qu'il a transmis aux temps modernes, prouver enfin que le

thomisme n'est pas une révélation extraordinaire et divine,

mais une étape, sous certains rapports glorieuse, de la pensee

humaine, avec toutes les imperfections et les erreurs que

comporte la pensée humaine.
Il n'est que trop évident que les catholiques-romains unis

par le thomisme, qu'ils complètent par la science moderne, re-



— 359 —

lèvent la tête un peu partout : ils sont devenus les maîtres de

la Belgique ; leur influence occulte est puissante en Espagne,
en Italie, en Autriche ; elle grandit visiblement en France ; on
compte avec eux en Amérique, en Allemagne, en Hollande et
même en Suisse. Ces progrès, qui concordent étrangement avec
l'avènement de Léon XIII, s'expliquent par le fait qu'on a

négligé jusqu'alors de sui\Tre les promoteurs du néo-thomisme
sur le terrain où ils ont porté la lutte. Mais qu'on se décide
à le faire, et immédiatement renaîtront de leurs cendres toutes
les doctrines rivales du thomisme. On pourra puiser avec fruit
dans St. Anselme, Roger Bacon, Duns Scot, Ockham et tant
d'autres. On trouvera des arguments chez les hommes de la
Renaissance et ensuite chez Descartes, Leibniz et Kant. On ne
négligera pas de demander aux jésuites, qui n'ont pas toujours
été thomistes, des armes contre la doctrine chère à Léon XIII.
«Mes Révérends Frères en Dieu et mes Pères en la Satire,
écrivait récemment dans la Revue thomiste un de ses rédacteurs,

laissez-moi vous rappeler que la paix a été troublée par
vous depuis des années, et dans vos livres et dans vos Revues,
spécialement dans les Etudes religieuses ; que vous avez
commencé par attaquer l'ordre de St. Dominique ; laissez-nous le
droit de défense. » On le voit, cela commence ; il y aura
encore de beaux jours de lutte ; elle sera vive et féconde
puisqu'elle portera sur des idées : ceux qui s'y associeront en feront
jaillir assez de lumière pour remettre St. Thomas à la vraie
place qu'il doit occuper; elle est suffisamment belle. Et ainsi
l'on continuera à marcher, à tous les points de vue, à la
lumière des expériences faites depuis St. Thomas. Quoi qu'on
en dise, le monde, lui aussi, marche et on ne retourne pas de
six siècles en arrière, même pour y retrouver, car c'est là le
grand but cle l'encyclique «Alterni Patris», l'idéal politique,
ecclésiastique et social cher à Léon XIII et à l'Eglise catholique-
romaine.

Genève. A. Chrétien, lie. en th.
(A suivre.)


	Études sur le mouvement néo-thomiste

