Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Etudes sur le mouvement néo-thomiste
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403445

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

348 —

ETUDES

SUR LE

MOUVEMENT NEO-THOMISTE.

I. — Léon XIII et Thomas d’Aquin.

L'Eglise romaine a toujours empéché ou retardé, autant
qu'il lui a été possible, 'avénement ct le régne de la science
et surtout sa vulgarisation dans les classes populaires; mais
aujourd’hui que la poussée est plus forte qu'elle, elle change
de tactique et affecte de prendre les devants du mouvement
scientifique. Des le début de son pontificat, I'habile Léon XIII,
comprenant bien que le temps était passé ott 'on pouvait a
Rome non seulement anathématiser, mais enfermer et brler
les savants, se mit a4 saluer et a exalter la science, essayant
ainsi de prouver au monde que I'Eglise romaine en est la
grande protectrice. « L’Eglise, écrit-il dans un bref au cardinal
Goossens, & la date du 8 novembre 1889, est faussement accusée
aujourd’hui de repousser les lumitres de la science et de pro-
pager les ténébres de lignorance. Il est nécessaire par consé
quent que les catholiques se fassent gloire de ne point répudier
les splendeurs du savoir véritable, mais de les rechercher.»
Et, puisqu’il fallait absolument faire de nécessité vertu, Léon XIII
résolut de détourner au profit de son Eglise le courant scien-
tifique, qu'on ne pouvait plus guere remonter. Ce fut sous une
forme médiévale, sous la forme scolastique, et sous le patro-
nage du plus grand scolastique canonisé, St. Thomas d’Aquin,
que T'on déploya le nouveau drapeau. Cette fagon de faire
devait avoir, dans la pensée pontificale, le précieux gvantage
de ramener le monde, qui est aujourd’hui, c’est entendd, dans
les ténebres et la corruption, de le ramener a I'idéal religieux



— 349 —

et surtout social, révé par I'Eglise romaine, presque atteint par
elle au moyen age et savamment enfermé dans la philosophie
et la théologie de cette époque. «Les ennemis de la vérité,
continue Léon XIII dans la méme lettre au cardinal de Ma-
lines dé¢ja citée, ont coutume de se réclamer a tort du pro-
ores intellectuel pour combattre les enseignements de la foi
et répandre les théories subversives dont ['obscurcissement des
intelligences el ['abaissement des moeeurs sont la iriste consé-
qguence. Tout le monde l'entend: c’est avant tout la jeunesse
qui est en butte & ces sophismes et &4 ces embfiches; c’est la
jeunesse dont le sort est en jeu. /I faul donc employer fous
les moyens pour inculquerv & Uesprit des jeumes gens les prin-
cipes d'une saime philosophie et d'ume science solide, en vue
d’éviter qu'ils me soient entrainés pav la contagion de I'erveur
de toute part répandwue.» Aprés les écoles des Freéres et les
colleges des Jésuites, il fallait donc créer des universités ca-
tholiques (romaines) olt Saint Thomas pht régner en maitre.
Sur le modele de la vieille université de Louvain, on en fonda
de nouvelles a Lille, a Paris, & Angers, & Toulouse, & Lyon,
a Fribourg (Suisse), et jusqu'a Washington. Et pour qu'on ne
se meprit pas sur ses intentions, Léon XIII lanca deés le 4 aofit
1879 sa fameuse encyclique Zterni Patris, dans laquelle il
exhorte les catholiques (romains) A4 remettre en vigueur et 2
propager le plus possible la doctrine de Saint Thomas: « Jos
omies quam enixe hortamur ut sancti Thome sapientiam ve-
Slituatis et quam latissime propagetis. » Quelques mois plus tard,
il demande aux é¢véques de Belgique de créer a 'université de
Louvain une chaire spéciale destinée aux enseignements de
_St. Thomas d’Aquin: « 7707 awuctores sumus, écrit-il au cardinal
Dechamps, archevéque de Malines, en date du 25 décembre
1380, ul nostra cum cweteris episcopis Belgicis consilia commu-
ices, rogataque singulorum semtentia, pervficias ut in Univer-
Sitate studiorum Lovaniensi schola singularis, data opera, insti-
tuatur Thome Aquinati auditoribus inteypretando.» Cette chaire,
confice a Mgr Mercier, fut inaugurée au mois d'octobre 1882.
Quelques années plus tard, Léon XIII, poursuivant son idée,
fut amené a donner un développement plus considérable aux
“tudes philosophiques a I'Université de Louvain. Il lui parut
“utile et souverainement avantageux d’'établir un certain nombre
de chaires nouvelles, de facon que, de ces enseignements divers



— 350 —

sagement reliés entre eux et rattachés avec ordre, il résultat
un institut de philosophie thomiste doué d’une existence propre:
Utile esse atque expedive magnopeve videlur, ejus discipline
augeri magisteria, ex quibus scilicet inter se ratione nexis alque
ordine colligalis institutum doctrvine thomistice tradende seorsim
existat. » L'année suivante, il fit méme parvenir au cardinal de
Malines un don de cent cinquante mille francs pour le nouvel
institut. Cet institut fut rapidement fondé, I.’enseignement qu’y
recoivent de nombreux étudiants de foules les facultés comprend
trois années, pendant lesquelles on enseigne, outre 1'histoire de
la philosophie et ce qui dans les sciences est le complément
ordinaire et presque nécessaire des études philosophiques, comme
la biologie générale, la physiologie, etc., la philosophie de Si.
Thomas dans toutes ses pavties. Les grades de linstitut de
philosophie sont: ceux de Bachelier, de Licencié, et de Docteur,
plus le grade supérieur d’Agrégé a 'Ecole St. Thomas d'Aquin.
Le 7 mars 1894, Léon XIII donna & linstitut sa constitution
définitive: « Nous décidons, écrit-il dans un bref adressé au
cardinal de Malines, que l'institut supérieur de philosophie tho-
miste ne sera pas considéré comme une sorte d'annexe de
I'Université, mais au contraire comme une de ses parties inté-
grantes, qu'on lui reconnaitra au sein de I'Université la place
que lui assignent et son origine pontificale et l'importance
méme de l'objet de son enseignement. C'est pourquoi son Pré-
sident sera membre du Conseil rectoral et investi des mémes
droits que les Doyens des Facultés; quant & ses professeurs,
ils seront incorporés dans 1'une des Facultés déja existantes a
I'Université, ils jouiront des mémes droits et privileges que
leurs collégues. »

Si nous avons insisté sur la création et Porganisation de
cet institut, c'est qu'il révele parfaitement la pensée de Léon XIII
et U'importance capitale que le pape attache a lenseignement
des doctrines thomistes. C'est aussi qu'il est le type d’instituts
similaires qui surgiront un jour, selon les circonstances, Sut
les divers points de I'ancien et du nouveau continent. Il fallait
d’abord en faire l'essai dans une ancienne université catho-
lique comme celle de Louvain, et dans un pays entiéremen-t
inféodé a4 Rome comme la Belgique. Plus tard, quand les unt-
versités libres de France auront jeté, elles aussi, de profondes
racines dans le pays, quand le gouvernement sera a la dévo-



— 351 —

tion du pape, on arborera au grand jour le drapeau thomiste.
N'est-ce pas déja ce que nous avons pu voir récemment dans
le canton ultramontain de Fribourg, ou la nouvelle Université
est si ostensiblement entre les mains des Dominicains que plu-
sieurs professeurs, qui n'étaient point assez thomistes dans leur
enseignement, ont dfi démissionner et faire place a de plus
purs, c'est-a-dire 4 de plus scolastiques éléments? Nous y re-
viendrons plus loin. Il n’est pas jusqu’a I'Université méme de
Washington dont le recteur, Mgr Keane, n’ait dit venir habiter
Rome (promoveatur ut amoveatur), parce qu'il était suspect
d’américanisme, doctrine, parait-il, qui n’était point connue et
n'efit point été approuvée par St. Thomas. .

Et cet enseignement a déja produit ses fruits, « 7/ devait,
avait écrit Léon XIII, faire acquériv a ceux qui sevont appelés
awx honmeurs, aux charvges publiques, & la divection des cités,
une conviction philosophique chrélienne profondément gravée
dans leur dme.» Le premier résultat de cet enseignement sa-
vamment organisé en Belgique depuis prés de vingt ans, a été
le triomphe des ultramontains et 1'écrasement complet des li-
béraux depuis 1884. Ces derniers ont cru remonter au pouvoir
par le suffrage universel, qui a profité encore a leurs adver-
saires: il n'y a plus aujourd’hui en Belgique que des catho-
liques ou des socialistes. Le thomisme a porté ses fruits, Pour
s'en convaincre, on n'a qu'a lire la brochure de M. E. Crahay:
«La politique de Si-Thomas d’ Aquin» (Louvain, 1896). 1l est &
craindre, et déja nous en voyons des symptomes en France,
que les mémes principes ne produisent ailleurs les mémes
conséquences.

Et pour qu'on ne nous soupgonne pas de découvrir dans
le néo-thomisme de I.éon XIII un péril imaginaire, voyons
d'abord Textension qui lui a été donnée dans notre vieille
Europe sous son pontificat.

Nous avons déja longuement narré la fondation de l'ins-
titut Louvaniste. En 1894, une Revue thomiste était également
Créée & Louvain, sous le titre de Revue néo-scolastique. 1.)épi-
sraphe « Nova et Vetera» en dit assez le but. «Elle devait
éﬁudier les sciences physiques, biologiques, politiques et so-
Clales, et rapprocher leurs syntheses des doctrines tradition-
nelles de I'Ecole. » Nous n'avons pas a dire ici si elle a rempli
S0n programme. En tout cas, elle a fait, depuis cing ans, pas



— 352 —

mal de polémique anti-positiviste et anti-matérialiste, et nous
sommes avec elle dans son affirmation principale, que la mé-
taphysique de l'univers doit en compléter la physique. Elle a
fait de Ia métaphysique par la plume de Mgr Mercier, son di-
recteur, particulierement dans ses études sur le beau dans la
nature et dans lart. Elle a fait de la science proprement
dite avec M. Verriest, étudiant les bases physiologiques de la
parole rythmée. Elle a fait de Vhistoire avec M. de Wulf, qui
v a donné son Henri de Gand, de la philosophie avec M. Forget,
qui a exposé dans ses pages l'influence de la philosophie arabe
sur la scolastique. M. Domet de Vorges y a défini aussi le
concept de Dieu d’apres Aristote. Gardienne du pur thomisme,
la Revue néo-scolastique a jugé séverement le de Concursu
divino de 1'abbé Urbain et I’Argument de St. Anselme du P.
Ragey. Elle fait aussi incidemment de la théologie. Parlant du
Congrés américain des religions, elle dit «qu’il a montré trop
d'indulgence pour des doctrines méme contradictoires. Ce ne
sera pas, ajoute-t-elle, le syncrétisme de toutes les religions
qui fondera le culte de l'avenir, ce sera le retour sincere et
complet au catholicisme.» Avec des distinctions, nous souscri-
rions, nous anciens-catholiques, a cette derniere parole.

Voila pour la Belgique.

En Hollande, le Dominicain de Groot a ¢té chargé d'ensei-
gner le thomisme & 1'Université protestante d’Amsterdam. Il a
prononcé son discours inaugural, un panégyrique de St. Thomas,
le 1°* octobre 1894, en présence de professeurs et de députés;
l'archevéque romain d'Utrecht et 1'évéque romain de Haarlem
siégeaient & coté des représentants de l'autorité civile et du
Sénat académique.

En Italie, le succes du thomisme est moindre, le clergé
étant exclu de l'enseignement public. Toutefois des académies
thomistes ont ¢été fondées a Bologne et a Rome, en méme
temps que deux Revues qui propagent l'esprit scolastique: La
Scienza italiana et 1 Accademia Romana di S. Tommaso. Le
Divus Thomas, créé apres Papparition de l'encyclique Aterni
Patris, explique le texte du docteur Angélique, examine les
principes, résout les difficultés historiques et réfute en fidele
thomiste «les erreurs modernes.» La Civilia Caltolica elle-meme,
sous l'influence directe de Léon XIII, a beaucoup contribué a
la restauration du thomisme. «Seul le thomisme, écrit-elle,



353 —

préservera les jeunes gens des erreurs du socialisme et des
philosophies qui invoquent uniquement les théories scientifiques.
Si le darwinisme, ajoute-t-elle, était arrivé avec tout son ap-
parat expérimental au temps de la scolastique, il n'aurait pas
exercé plus d'influence que le panthéisme d'un David de Dinant,
mais il est venu dans un temps ot les esprits assaillis de toutes
parts et a tout instant par les doctrines fausses, ne reculent
devant aucune absurdité. »

FEn Hongrie, une société de St. Thomas s’est fondée a
Buda-Pesth, qui a pour organe la Revue thomiste Bolescleli
Folydirat.

FEn Allemagne, presque toutes les Revues catholiques to-
maines sont thomistes; nous ne ferons que les citer: le Katholik,
qui date de 1820 — Natur und Offenbarung — Stimmen aus
Maria- Laach — Jahrbuch [fiiv FPhilosophie wund spekulative
Theologie, se rattachant & la tradition dominicaine, la Zeit-
schrift fiir katholische Theologie, semblant incliner davantage
vers la tradition jésuitique, en ce sens qu’elle aime souvent &
montrer comment Sanchez a fait la lumiére compléte sur les
solutions présentées par St. Thomas. Le Philosophisches Jahi-
buch est resté la plus éclectique dans sa rédaction et la mieux
informée des Revues thomistes d’Allemagne.,

En France, le nombre de ceux qui travaillent & propager
le thomisme pour mieux propager le romanisme, augmente
méme parmi les laiques. Comme nous l'avons déja dit, 'ensei-
gnement supérieur libre institué et dirigé par les évéques, a
des chaires oft 'on professe le thomisme a Paris, a Lille, a
Angers, & Lyon et & Toulouse. L'Institut catholique de Paris
a son bulletin spécial; il donne aux fétes de St. Thomas le
caractere des réunions scolastiques des universités du moyen-
age. Le «Circulus » de 1895 portait sur «1’Union hypostatique. »
A_prés les discussions conduites en latin et sous forme syllo-
gistique, le P. Gardet a exhorté les assistants a «allier la théo-
logie et 1a philosophie thomiste avec la science moderne ».

Les Awunales de Philosophie chrélienne, sans étre absolu-
ment inféodées au thomisme, semblent par l'analyse des ou-
Vrages dont elles ont publié des extraits, en suivre les ten-
~dances. C'est dans ses colonnes que M. Domet de Vorges a
CXpos¢ sa Perception et sa Psychologie thomiste. 1l adhére au-
Jourd’hui ay thomisme, écrit-il, mais il a lu et relu les spiri-



— 354 —

tualistes cartésiens. D’abord étonné par le thomisme, il a cru
y voir des antinomies..... Mais aprés plusieurs années de ré-
flexions et de méditations, il a résolu toutes les difficultés; le
thomisme Iui est apparu comme le véritable éclectisme, plus
voisin que le spiritualisme cartésien de la physiologie contem-
poraine, qui concilie le positivisme et le spiritualisme. Aussi
s’est-il proposé de convertir au thomisme ceux dont il a éprouvé
les inquiétudes et les doutes, et d’'établir que la métaphysique
de St. Thomas peut s’approprier toutes les découvertes mo-
dernes. Mais comme la terminologie en semble peut-étre dé-
modée, M. Domet de Vorges use des termes francais, et au-
dessus des citations thomistes bien choisies, il met un texte
qui les interpréte avec une langue toute moderne et pleine
d’élégance.

Les theses de doctorat de la Faculié de Lille témoignent
qu'on y suit Iimpulsion donnée par Léon XIII. I.'abbé Chollet,
dans sa 7Theologica lucis Theoria, expose la théorie de St. Thomas
sur la connaissance sensible, rationnelle et surnaturelle chez
I’homme, et sur la connaissance en général chez les anges et
en Dieu. L'abbé Quillet, dans Les ovigines de la puissance civile,
établit, aprés Léon XIII et apres St. Thomas, que la formule
Omnis potestas a Deo s'applique au pouvoir et non a la per-
sonne du prince.

Cest pour la Faculté libre de théologie de Lyon que
M. Mielle, professeur au séminaire de Langres, a composé en
latin une dissertation métaphysique de plus de 400 pages (De
substantize corporalis vi et ratione secundum Aristotelis doc-
torumque scholasticorum sententiam). Son livre offre une ex-
position pure et simple de la doctrine thomiste.

C'est & ses maitres de linstitut catholique de Toulouse
que le R. P. Peillaube, secrétaire de la société de St. Thomas
d’Aquin, a dédié sa théorie des Comcepts, qui est tout simple-
ment la théorie thomiste.

En un mot, le néo-thomisme est si vivant en France quil
y compte déja des adversaires laiques et méme ecclésiastiques.
Parmi les premiers, nous citerons M. Alaux, qui, en d¢fendant
'éclectisme, a attaqué fortement le thomisme, laissant meéme
entendre que ce dernier systéme conduit facilement au maté-
rialisme. Dans le monde ecclésiastique, 'abbé Urbain, dans sd
these latine, a pris parti devant la Faculté de Paris contr€



— 355 —

St. Thomas, en faveur de Durand de Saint Pourcain, le doc-
teur Ireés wvésolu, qui a ¢été, quoique dominicain, l'adversaire
trés résolu du thomisme. « Trois solutions, dit 'abbé Urbain,
ont été proposé€es a la question de savoir en quelle mesure
Dieu vient en aide aux créatures dans leur action. Selon
St. Thomas, il faut, pour qu'elles agissent, qu'auparavant Dieu
les mette en mouvement (Premolio physica) ou les y excite
(influxus previns). Pour les Scofisies et les Molinisies, il v a
concours stmultané: Dieu ne peut créer un étre qui sans son
assistance produise quoi que ce soit., Mais dé&s qu'une cause
finie commence a agir, la puissance divine est présente et tend
a produire le méme effet: 'acte est accompli par la cause pre-
miere et la cause seconde agissant chacune de son c6té, comme
la traction d’un navire est I'ceuvre commune des deux hommes
qui en tirent le cible. Durand de St. Pourcain n’admet pas le
concours immédiat des deux écoles adverses. Dieu est cause
médiate en tant qu'il a donné I'étre; il ne donne pas d’assis-
tance spéciale pour agir. Or la prémotion physique et le con-
cours simultané, selon 'abbé Urbain, ou sont inutiles ou con-
duisent au panthéisme, suppriment le libre arbitre et font Dieu
auteur du péché. C'est pourquoi il rejette le concours immédiat
comme chose vaine et mensongere (inter vana atque commen-
titia), il admet la théorie de Durand confirmée par Leibniz et
Biran, puisée chez les anciens docteurs et reproduite méme
quelquefois au moyen age.

Le néo-thomisme inauguré par Léon XIII a déja influé en
France, méme sur la presse libérale. Qui ne se souvient des
polémiques engagees 11 y a quelques années, pour prouver que
la science impuissante devait céder la place au romanisme?
N'est-ce pas le néo-thomisme qui a inspiré, a4 leur insu peut-
ttre, des esprits comme Brunetiere, Francis de Pressensé, Fran-
¢ois Coppée et tant d’autres, dans certains articles, qui ont fait
faire plus ou moins banqueroute a la science, au grand profit
de 'Eglise romaine et a la grande joie de son supréme Pontife?

. En Suisse enfin, ou pour parler plus exactement, dans cer-
ta{ns cantons de la Suisse, le thomisme régne en maitre. 11 a
fait de Fribourg et de la nouvelle Université, ouverte le 4 no-
Ve.mbre 1889, son centre d’influence. Ce sont en effet les do-
Minicains qui possedent & Fribourg la Faculté de théologie.
Toutes 1es chaires, dont le nombre est laissé a leur apprécia-



— 336 —

tion, y sont dans la régle occupées par des membres de 1'Ordre,
qui sont désignés, non par le gouvernement, mais par le gé-
néral des dominicains, qui les envoie a Fribourg ou les en
rappelle selon son bon plaisir. Cet état de choses devait presque
forcément bouleverser et a bouleversé en effet, des ses débuts,
la jeune Université. Huit professeurs allemands ont df, il y a
moins de deux ans, le 9 décembre 1897, donner leur démission
collective, pour protester contre l'esprit qui régne a Fribourg,
esprit incompatible, ont-ils écrit, avec la liberté scientifique,
qui est 'ame de l'enseignement universitaire en Allemagne.
Ces huit professeurs, MM. Effmann, Goitlob, Hardy, Jostes,
Lerkens, von Savigny, Streitberg et Sturm viennent de pu-
blier & Munich un opuscule intitulé: Demkschirift der aus dem
Verband dey Universitdt Freiburg in der Schweis ausscheidenden
reichsdeutschen Professoren, dans lequel ils exposent les motifs
d'ordre supérieur qui les ont poussés a donner leur démission.
Nous en extrayons ce qui suit: «La Faculté de théologie, au-
trement dit 'Ordre des dominicains, prétendait exercer sur
toute I'Université une sorte de protectorat moral... Dans une
assemblée générale des professeurs, telle mesure était proposee
et ralliait la majorité des suftrages: alors un représentant de
la Faculté de théologie intervenait, déclarant que la mesurc
en question était contraire «aux droits reconnus & cette Fa-
culté », sans du reste que personne parvint jamais a savoir
quels étaient ces droits et ces privileges. »

En 1893, un conflit avait éclaté entre M. Wolf, professeur
de philosophie, et les représentants des sciences philosophiques
a la Faculté de théologie, ces derniers reprochant a M. Wolf
de ne pas étre partisan du thomisme. On commenga par jeter
le discrédit sur son enseignement, de maniere a en detourner
les étudiants de 'Université, en particulier ceux de la Facult¢
de théologie. M. Wolf finit par donner sa démission, en I¢
commandant 4 la Faculté de ne pas lui donner de successeul,
parce que, selon lui, il n'y avait pas de place a Fribourg pour

une autre doctrine que la doctrine thomiste. Effectivement deux
dominicains furent nommés a sa place. Un membre de la Fclt
n'étal

culté de théologie alla méme jusqu’a dire que quiconque

pas avec les dominicains, n'avait qu'a quitter 1’Unive1’sitfé.
Avec une désinvolture pareille, il n'est guere besolnl d?

dire longuement ce qu'est la Revue thomiste, ceuvre des domi-



— 357 —

nicains de Fribourg: «plane congruit cum consiliis 10stris»,
dit Léon XIII, parlant de ce périodique. Pour les dominicains
qui la rédigent, le vraz thomiste est celui qui a étudié 1'ceuvre
entiere de St. Thomas et qui, ami ardent et sage du progres,
sait parler & son temps en s'inspirant de la méthode thomiste.

Cette Kevue donne des articles apologétiques comme ceux
qu'elle consacre & l'histoire des doctrines scolastiques, ceux
olt elle montre 'accord des enseignements donnés par les papes
avec les doctrines thomistes, ceux qui portent sur les ouvrages
favorables a St. Thomas. Dans les articles polémiques, la Revue
sattaque aux adversaires du catholicisme et & tous ceux qui
ne sont pas de wvrais thomistes. Elle maltraite fort le Mémoire
sur le composé humain de M. Alaux. Elle raille M. Ravaisson,
«l'un des derniers survivants d'un age ol la scolastique était
méconnue parce qu'elle était ignorée», et elle affirme que
«c'est fini et bien fini du moi et de l'idéologie cartésienne ».
Elle n'est pas indulgente pour ceux qui ne servent pas A sa
facon la cause dont elle poursuit le triomphe, ni pour I'abbé
Klein, ni pour le P. Ragey, ni pour I'abbé Ackermann, a qui
elle reproche de ne consulter St. Thomas que par fragments
et &4 Vaide d'une table; ni pour le P. Pesch, & qui elle dit que
la science moyenne est indigne de Dieu; ni enfin pour le fa-
meux abbé député Gayraud, & qui elle reproche de défendre
aujourd’hui le molinisme, alors qu'il 'attaquait quand il était
dominicain et professeur a4 Toulouse. La Revue thomiste s’oc-
cupe aussi des questions de notre temps et de littérature: elle
admire presque Musset et Victor Hugo; elle se moque de la
Science (avec un S) représentée par Zola, A. France et Syl-
vestre qu'elle conspue. Elle s'occupe de peinture, d’hypnotisme,
darchéologie, de géologie, de socialisme méme, tout cela de-
vant &tre calqué, bien entendu, sur St. Thomas. Clest ainsi
qu'abordant la question sociale, elle rapproche les théories de
Le Play de celles de St. Thomas. Le P. Mandonnet va méme
jusqu'a soutenir que les idées de St. Thomas reproduites dans
une lettre de Paolo Toscanelli & Christophe Colomb, furent
bour ce dernier une confirmation de ses convictions cosmogra-
Phiques. Nest-ce pas un comble de soutenir que l'idée de la
sphéricité de la terre a 6té puisée chez les scolastiques et a
dirigé Colomb vers les Indes? Mais il y a aujourd’hui des fa-
Natiques thomistes, qui, & la suite de Léon XIII, veulent faire



— 358 —

de leur docteur angélique l'initiateur de toute la science mo-
derne. « Tout ce que la physiologie enseigne, St. Thomas 1'avait
pressenti... Claude Bernard et St. Thomas assignent absolument
la méme cause a l'évolution et a la mort de l'étre vivant»
(Domet de Vorges).

Or il v a la une telle exagération, un tel parti pris, que
nous croyons urgent de protester et de réagir contre eux.
Certes la scolastique et St. Thomas qui en fut le plus illustre
champion ont eu leur place marquée dans la pensée humaine.
Qu'’ils T'aient fait progresser, nous ne le nions pas; que la
scolastique ait inspiré plus qu'ils ne veulent l'avouer, ceux
mémes qui 'ont le plus combattue, Descartes, Spinoza, Male-
branche, Leibniz et Kant, nous le croyons encore et nous ne
voyons guére dans ces philosophes que des continuateurs gé-
niaux du moyen Age, ce qui ne diminue en rien leur origina-
lité; mais que la scolastique et St. Thomas en particulier occu-
pent, dans la trame de la philosophie et de la théologie, une
place tellement immense qu'avant eux et aprés eux on n'a
su que balbutier, on a erré entiérement, c’est a cela, en fin
de compte, qu'aboutit I'exaltation plus qu'exagérée de St. Thomas
par Léon XIII; en un mot, qu'il y ait besoin pour redonner
au monde moderne, plongé dans l'erveur la plus profonde, la
lumiere et la vérité dans tous les domaines, qu'il y ait besoin,
disons-nous, de créer une néo-scolastique, un néo-thomisme,
des universités et des Revues dont la seule mission soit de
propager la pensée de St. Thomas en faisant rétrograder I'hu-
manité de plus de six sitcles, c'est 13, encore une fois, un
courant dangereux contre lequel doivent s'élever tous ceuX
qui pensent. Le devoir de la philosophie moderne est de dé-
masquer cette croisade d’'un nouveau genre. Pour combattre
avec fruit les néo-thomistes de Léon XIII, il ne suffira pas de
les dédaigner ou d’en rire, il faudra les suivre sur leur propre
terrain, montrer ce que le moyen age doit & l'antiquité et €€
quil a transmis aux temps modernes, prouver enfin que le
thomisme n’est pas une révélation extraordinaire et divinfi,
mais une étape, sous certains rapports glorieuse, de la pensee
humaine, avec toutes les imperfections et les erreurs que o
porte la pensée humaine. _

Il n'est que trop évident que les catholiques-romains upis
par le thomisme, qu’ils completent par la science moderne, e



— 359 —

levent la téte un peu partout: ils sont devenus les maitres de
la Belgique; leur influence occulte est puissante en Espagne,
en Italie, en Autriche; elle grandit wvisiblement en France; on
compte avec eux en Amérique, en Allemagne, en Hollande et
méme en Suisse. Ces progres, qui concordent étrangement avec
l'avenement de Léon XIII, s’expliquent par le fait qu'on a né-
gligé jusqu'alors de suivre les promoteurs du néo-thomisme
sur le terrain ol ils ont porté la lutte. Mais qu’on se décide
a le faire, et immédiatement renaitront de leurs cendres toutes
les doctrines rivales du thomisme. On pourra puiser avec fruit
dans St. Anselme, Roger Bacon, Duns Scot, Ockham et tant
d’autres. On trouvera des arguments chez les hommes de la
Renaissance et ensuite chez Descartes, Leibniz et Kant. On ne
négligera pas de demander aux jésuites, quz #'ont pas toiujours
été thomistes, des armes contre la doctrine chere a Léon XIII.
«Mes Révérends Freres en Dieu et mes Peres en la Satire,
€crivait récemment dans la Revue thomiste un de ses rédac-
teurs, laissez-moi vous rappeler que la paix a été troublée par
vous depuis des années, et dans vos livres et dans vos Revues,
spécialement dans les FEfudes religienses, que vous avez com-
mencé par attaquer l'ordre de St. Dominique; laissez-nous le
droit de défense.» On le voit, cela commence; il y aura en-
core de beaux jours de lutte; elle sera vive et féconde puis-
quelle portera sur des idées: ceux qui s’y associeront en feront
jaillir assez de lumiere pour remettre St. Thomas 4 la vraie
place qu'il doit occuper; elle est suffisamment belle. Et ainsi
lon continuera a marcher, & tous les points de vue, a la lu-
mitre des expériences faites depuis St. Thomas. Quoi qu'on
en dise, le monde, lui aussi, marche et on ne retourne pas de
six siecles en arriere, méme pour y retrouver, car cest la le
grand but de I'encyclique « Elevni Palris», U'idéal politique, ecclé-

stastique et social cher o Léon XIIT et a I'Eglise catholigue-
romaine.

Geneve. A. CHRETIEN, lic. en th.
(A suivre.)




	Études sur le mouvement néo-thomiste

