Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Quelgues sophismes théologiques
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403443

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 310 —-

OUELQUES SOPHISMES THEOLOGIQUES,

Si la théologie a tant d'adversaires, c’est qu'elle est mal
connue. Que de personnes, en effet, ne la jugent que par les
sophismes des mauvais théologiens! Réfuter ces sophismes est
donc rendre service a la vérité théologique, comme réfuter les
arguments erronés des faux savants est glorifier la science. Je
me bornerai, dans cette étude, aux sophismes qui entravent
plus directement 'union des Eglises chrétiennes.

I. — A propos de la doctrine des Peres.

A propos de la doctrine des Peres, on fait souvent les
deux arguments suivants:

Tel théologien, ennemi des dogmes en général et de tel
dogme en particulier, dit, pour les discréditer: «Cette doctrine
n’est que la doctrine des Peres; elle n'a pas son origine dans
la parole de Dieu; ni le Christ ni les Apotres ne 1'ont enseigneée;
elle n’est que le produit des spéculations des Péres; donc elle
n'est pas un dogme. C'est ainsi que les doctrines trinitaires et
christologiques définies a Nicée, a Constantinople, a Ephese, &
Chalcédoine, ne sont que les doctrines des Athanase, des Cyrille,
des Grégoire, des Basile, des Ambroise, des Augustin, etc.; €&
ne sont pas des dogmes. »

Tel autre théologien, au contraire, pour transformer i
dogmes les doctrines qui lui plaisent et auxquelles il tient
peut-étre plus qu'aux vrais dogmes mémes, dit: «Ces doctrines
sont les doctrines de tel Pere et encore de tel autre Pere;
donc elles s’imposent & tous les vrais orthodoxes.»

Ces deux arguments sont sophistiques: le premier, parce
qu'il suppose que les Peres n'ont jamais parlé que comme
docteurs privés, et non comme témoins de la foi universelle



— 311 —

de 'Eglise; le second, parce qu'il suppose que les Peres n’ont
jamais parlé que comme témoins de la foi universelle de I'Eglise,
et non comme docteurs privés.

Donc l'expression: doctrine des Feres, prise en bloc et
employée, soit pour discréditer, soit pour dogmatiser une doc-
trine, manque de précision et a besoin d’étre éclaircie.

Et d’abord, le simple bon sens suffit pour voir qu'il n'y a
pas de milieu possible, pour une doctrine, entre éfre un dogme
et w'étre pas un dogme. Si cette doctrine est un dogme, elle
est divine et doit étre maintenue comme telle par tous les
chrétiens et pour tous les chrétiens. Si elle n’est pas un dogme,
elle n'est pas divine, elle n’est qu'humaine, et dés lors elle ne
peut étre imposée a personne de foi divine: qu'on la tienne
alors pour respectable, pour vénérable, voire méme pour vraie,
rien de mieux, si elle mérite de fait ces qualificatifs; mais,
méme quand elle les mérite, elle reste humaine, elle n'est pas
divine, elle n’est pas un dogme.

Ainsi parle la droite raison.

A ceux qui ne verraient pas la justesse de ce raisonne-
ment, je dirais: «Consultons les Peres. Vous prétendez que
leur enseignement oblige les vrais orthodoxes partout et tou-
jours, eh bien! demandons-leur s'ils ont enseigné avec cette
prétention et s'ils ont entendu que leurs doctrines fussent tou-
Jours et partout obligatoires pour les vrais orthodoxes.» Or,
voici ce qu'ils répondent:

l° La doctrine qui est attestée par les chefs des Eglises
¢t par les docteurs orthodoxes comme venant de J.-C. et comme
ayant €té crue toujours, partout et par tous, cette doctrine est
bien de foi divine; elle est dogme.

2° Si nom, non. — Donc, lorsqu'un ou plusieurs Peres,
parlant non plus comme #émoins de la foi constante, univer-
selle et unanime de I'Eglise, mais comme simples docleurs privés,
enseignent une doctrine qui leur est propre et personnelle, cette
iloctrine est discutable, parce qu'elle est humaine. Elle peut
Clre vraie, mais elle peut aussi étre erronée. Clest ce qu'un
homme sage, vraiment ami de 1a vérité, doit toujours examiner.
-Les Péres eux-mémes ont-ils reconnu ce dernier point?
Oui. Loiq de se donner pour infaillibles, ils ont admis qu'ils
POuvaient se tromper: secundum hominem dico, disait St. Paul



lui-méme?). Iis ont admis la discussion; ils ont admis la rétrac-
tation, ils I'ont méme pratiquée avec une humilité toute chré-
tienne; ils ont admis le progreés, méme le progres dans lex-
plication de la foi. En sorte que vouloir arréter la marche des
sciences, de I'histoire, de la philosophie, de la théologie, pour
maintenir comme une vérité incontestable et ¢ternelle une doc-
trine erronée qu'un ou plusieurs Peres ont enseignée comme
docteurs privés, c’'est violer 'esprit méme des Peres, c’est aller
contre leur premier et fondamental enseignement, c'est s'atta-
cher 4 une toile d’araignée ou a un trou de leur systeme théolo-
gique, et non aux parties solides de ce systéme; c'est donc
vouloir sauver la partie, et perdre le tout.

Citons des preuves.

St. Basile de Césarée, qui a essayé de donner des expli-
cations philosophiques de la trinité, s'est bien gardé de vou-
loir les imposer a qui que ce soit. I1 a méme déclaré expres-
sément qu'il ne faut pas accepter facilement les conséquences
des mots; qu'«il faut se contenter des termes employés dans
les Ecritures et s’en tenir a eux»; qu'il est «dangereux de
retrancher ou d’ajouter quoi que ce soit a ce qui a été en-
seigné par le St-Esprit»; que 1'on doit «acquiescer aux choses
qui ont ¢té des le principe enseignées par les Saints?)».

St. Cyrille d'Alexandrie recommandait de ne pas dépasser
les limites de la foi, c’est-a-dire de ne pas étendre les dogmes
au dela de leurs strictes limites. 11 ne défendait pas de cher-
cher a les expliquer, mais il ne voulait pas que les explica-
tions données fussent considérées comme des dogmes: Contenti
itaque simus data notitiee mensura, neque imperite scrutemur
quee comprehendi non queunt.

St. Augustin a parfaitement distingué sa foi, qui était la
foi universelle de I'Eglise, et ses propres opinions comme doc-
teur privé. Il disait: «Ne vous soumettez pas a4 mes ECrits
comme aux é&critures canoniques.. Si vous me convainquez
d’erreur, cette erreur sera mienne3). »

On pourrait citer des centaines d'autres textes analogues
4 ceux-ci, et établissant tous que, d'aprés les FPéres meémes,
Penseignement privé des Péres n'est nullement obligatoire, et

1y Gal. 11, 15.
%) Adv. Eunomium, L. 11, n* 7 et 8.
%) De Irinitate, 1. 111, Proemium.



— 33 —

méme qu'il doit étre abandonné lorsque des lumiéres meilleures
sont venues s'ajouter aux lumigres imparfaites de leur temps 1.
Ce point est trop évident pour que j'insiste.

Donc vouloir maintenir quand méme les opinions privées
des Peéres, uniquement parce qu’elles viennent des Peéres et
indépendamment de leur exactitude intrinséque, est un pro-
cédé dangereux et inacceptable, parce que c’est placer les
Peres au-dessus de la vérité méme. De simples payens se
sont élevés plus haut, car ils ont poussé l'amour de la vérité
jusqu’a dire: Amzicus Plato, magis amica veritas. Comment des
chrétiens pourraient-ils dire: dmica veritas, magis amici Falres?
Les papes ont commencé par prétendre que leurs bulles et
leurs décisions doctrinales, sans étre des dogmes, devaient
cependant étre acceptées et obéies respectueusement; de 1a a
exiger qu'elles fussent crues d'abord de foi humaine, puis de
foi divine comme des dogmes, il n'y avait qu'un pas; et ce
pas a ¢té franchi. LLoin d’entrer dans cette voie, que ceux qui
v sont entrés en sortent au plus tot; si non, ils aboutiront,
qu'il s’agisse des Peres comme docteurs privés ou des papes,
aux mémes erreurs et aux mémes abimes.

Bossuet remarque avec raison qu'il est impossible «de
donner pour régle tout ce que les Péres ont conjecturé sur
1’Apocalypse et sur I'’Antechrist, les uns d'une fagon et les
autres de l'autre». Et ce qu'il dit de I"Apocalypse et de 1'Ante-
christ, on peut, on doit le dire de tous les autres points sur
lesquels ils s’expriment en docteurs privés., Il cite en parti-
culier V'argumentation du «savant jésuite Louis d'Alcasar»:
«Quand on lui objecte, dit-il, les Peres et I'autorité de quelques
docteurs qui font trop hardiment des traditions constantes et
des articles de foi des conjectures de quelques Peres, il ré-
pond que les autres docteurs n'y consentent pas; que les Péres
Ont varié sur tous ces sujets, ou sur la plupart: quil n'y a
d01"1(: point de tradition constante et uniforme en beaucoup de
bomts, ol des docteurs méme catholiques ont prétendu en
tflouver; eén un mot, que c'est ici une affaire, non de dogme
Nl d'autorité, mais de conjecture: et tout cela est fondé sur
la régle du concile de Trente, qui n'établit ni la tradition cons-
tante, ni Pinviolable autorité des saints Peres pour lintelli-

—_—

1 .
) Voir la Revue ntern. de Th., 1898, 22° livraison, p. 376-384.
Revue intern, de Théologie. Heft 26, 1899, 21

“



314 —

gence de UEcriture, gue dans leur consentement unanime et
dans les maticves de la foi et des maurs?’).»

Bossuet ajoute expressément qu'«il faut, premierement,
savoir distinguer les conjectures des Péres d'avec leurs dogmes,
et leurs sentiments particuliers d'avec leur consentement una-
nime %).» Clest l'esprit méme de 'ancienne Eglise, d'aprés le
critérium orthodoxe formulé par St. Vincent de Lérins.

L’'unité de I'Eglise ne doit étre cherchée que dans la foi,
c’est-a-dire dans le dogme: in wmecessariis unilas. Le reste est
humain, et aucune spéculation humaine ne saurait étre exigée
ou imposée au nom de cette unité et de cette foi: in dubiis
libertas.

Mais, disent certains théologiens, les théologoumeénes doi-
vent étre respectés; on entend par «théologouméne» une doc-
trine enseignée par un ou plusieurs Peres. — Laissons ce mot
(qui d’ailleurs est inconnu en Occident) et voyons la chose.
Je Tai déja dit: owx bien un Pére parle comme témoin de la
foi constante, universelle et unanime de 1'Eglise, et en la cons-
tatant, en l'attestant, il constate et il atteste un dogme, et

-

alors il doit étre cru de foi divine, non a cause de son auto-
rité personnelle, mais & cause du caractere divin du dogme
méme; oz bien il parle comme docteur privé, d’apres la science
de son temps ou d’aprés sa seule science & lui, et alors il
n'émet qu'une doctrine humaine, qui peut et qui doit étre
examinée, controlée, au nom méme de la vérité. Si, apres cet
examen scientifique, il est reconnu avoir dit la vérite, alors
on doit étre de son avis, non a cause de son autorité per-
sonnelle, mais & cause de l'autorité de la vérité méme,; si, al
contraire, le contrdle scientifique démontre qu'il s’est trompé,
il doit ¢tre abandonné, trés respectueusement sans doute, mais
trés catégoriquement. Il n'y a pas de milieu. Aucun FPeére ne
s'est donné pour infaillible dans ses explications personnelles
de la foi; et vouloir le faire passer pour infaillible, cest l&
blesser dans son esprit. Sans étre dans I'hérésie, il a pu &tre
dans l'erreur; et vouloir s’attacher a ses erreurs sous prétexte
de respect pour sa personne, c'est blesser la vérité méme.
Donc nous n’admettons pas de théologoumenes dans le sens

Y L2 Apocalypse, préface, n° 13.
3 Zbid., n° 13.



— 315 —

ci-dessus indiqué, nous vénérons les Péres, nous croyons les
dogmes qu'ils ont professés, nous adhérons a leurs enseigne-
ments personnels quand ils sont exacts, mais nous repoussons
ceux qui sont erronés ou imparfaitement vrais. Bref, la vérité,
étant divine, est au-dessus de qui que ce soit.

Loin d’amoindrir en quoi que ce soit l'importance de
I'étude des Péres, nous entendons, au contraire, la recommander
et la fortifier, en la rétablissant 4 sa vraie place. — D’une
part, a ceux qui la négligent, nous adressons ces paroles, trop
oubliées, de Bossuet: «Quiconque veut devenir un habile théo-
logien et un solide intrerpréte, qu'il lise et relise les Peéres.
S'il trouve dans les modernes quelquefois plus de minuties, il
trouvera trés souvent dans un seul livre des Peres plus de
principes, plus de cette premitre séve du christianisme, que
dans beaucoup de volumes des interprétes nouveaux, et la
substance qu'il y sucera des anciennes traditions le récom-
pensera trés abondamment de tout le temps qu'il aura donné
a cette lecture... Qu'ils se souviennent qu’apres tout ces grands
hommes sont nourris de ce froment des ¢lus, de cette pure
substance de la religion; et que pleins de cet esprit primitif,
qu'ils ont recu de plus pres et avec plus d'abondance de la
source méme, souvent ce qui leur échappe et qui sort natu-
rellement de leur plénitude est plus nourrissant que ce qui a
€t€é médité depuis. Clest ce que nos critiques ne sentent pas;
et c'est pourquoi leurs écrits, formés ordinairement dans les
libertés des novateurs et nourris de leurs pensées, ne tendent
qu'a affaiblir 1a religion, a flatter les erreurs et a produire des
disputes!). » — D’'autre part, a ceux qui exagerent lautorité
des Peres comme docteurs privés, nous rappelons que leurs
opinions privées, n’étant que des doctrines humaines, ne sau-
ralent étre assimilées ni de loin ni de pres & des dogmes.

II. — Les «Proxima fidei».

Tout esprit logique, précis et qui ne se contente pas d'a
PeU pres, ne confondra jamais la foi avec les choses voisines
de 1a foi. Evidemment ce qui n'est que voisin de la foi n’est
Pas la foi meme: car 'il était la foi, il ne serait pas seule-

ment voisin de la foi. De méme qu'un visage d’homme peut
\—__—_

1 s
) Défense de 1a Tradition et des saints Fires, 17® partie, 1. IV, ch. 18.



— 316 —

devenir une figure d’animal en passant par des dégradations
A peine sensibles, ainsi arriverait-on &4 dénaturer la foi, si on
la faisait passer, de proximité en proximité, par toutes les
nuances des opinions humaines avoisinantes, et si on voulait
la confondre avec celles-ci. C'est ainsi que des théologiens ont
étendu linfaillibilité de I'Eglise aux faits dogmatiques, sous
prétexte que les faits dogmatiques touchent aux dogmes et
sont inséparables des dogmes: comme si 'on pouvait étendre,
par exemple, la spiritualit¢ de 'ame et l'immortalité de 1'ame
au corps méme, sous prétexte que le corps touche intimement
a I'ame et qu'en vertu de cette intimité il doit participer dans
une certaine mesure aux propriétés mémes de l'ame. Clest
ainsi que le pape Innocent X, apres s'étre adjugé le pouvoir
de condamner en droit les cing propositions, s'est adjugé le
pouvoir de déclarer qu’en fait ces cing propositions se trouvent
dans 1'Augusiinus de Jansénius, et de plus, qu'elles y sont en-
seignées dans le sens méme dans lequel il les a condamnées.
Innocent X et ses partisans ont passé de la question de droit
a la question de fait, sous prétexte que celle-ci est unie a
celle-la, et que quiconque a autorité sur la premitre a aussi,
par le fait, autorité sur la seconde. Ce n'est pas la théorie de
I'identité des choses contraires, mais celle de Pidentité des
choses distinctes; théorie manifestement fausse, car les choses
distinctes ne sont pas identiques. Cing est voisin de quatre;
dira-t-on que deux fois deux font cing, parce que deux fois
deux font quatre et que quatre est voisin de cinq? C'est par
un argument de ce genre qu'on a dit: La présence réelle de
J.-C. dans l'eucharistie est un dogme; or la présence réelle et
la transsubstantiation sont choses voisines; donc la trans
substantiation aussi est un dogme. — Les amis de nos amis
sont nos amis, et les amis de nos ennemis sont nos ennemis:
maximes journellement démenties par les faits, parce que, el
fait, la proximité n’est pas lidentit¢ et que se toucher n'est
pas se confondre. .

Ces distinctions si simples ne seraient jamais oubliées, St
'on ne perdait pas de vue la distinction fondamentale et éleé-
mentaire qui existe entre les paroles de J.-C. et les explications
qu'en donnent les hommes. .

Les paroles de ].-C. sont les principes mémes du christ.la-
nisme, les vrais dogmes et les seuls dogmes, la seule doctrine



— 317 —

fixe, stable, immuable, dont pas une syllabe ne passera, et qui
doit rester éternellement entre les chrétiens comme le lien de
la paix, comme le symbole méme de T'unité et du ralliement.
— Ego sum via, veritas et vita. — Unus Christus, una fides,
unum baptisma. — Tel est le véritable Evangile, la véritable
Bonne Nouvelle, la vraie Parole de Dieu.

La raison humaine, en méditant les paroles de J.-C., en
les pénétrant, ne saurait les changer. Elle peut les considérer
en tout sens, projeter sur elles toutes ses lumiéres, toutes ses
connaissances, toutes ses sciences, tous ses rayons de toutes
couleurs et de toutes nuances; elle ne saurait les changer.
Elle peut les faire apparaitre aujourd’hui sous tel jour, demain
sous tel autre, dans tel siécle sous tel angle, dans tel autre
siecle sous tel autre angle, dans tel pays de face, dans tel
autre de biais; elle ne saurait les changer. Elle peut disposer
ses propres lumiéres et son propre éclairage philosophique,
scientifique, historique, de manieére a les allonger ou a les rac-
courcir, a4 les montrer comme de grands et vastes tableaux
ou comme de fines et exquises miniatures; elle ne saurait les
changer. Elle peut tirer de toutes ces projections diverses, de
Ces aspects multiples, de ces vues infiniment variées, elle peut
tirer, dis-je, ses conséquences a elle, conséquences aussi lo-
giques que l'on voudra; elle ne saurait les changer.

Ces conséquences sont le travail de la raison, travail évi-
demment humain; donc ces conséquences sont humaines et
elles ne sauraient étre identifiées avec les paroles divines de
J-C. Ces conséquences ont beau étre aussi rapprochées que
possible des paroles mémes de J.-C., comme la projection d'une
chose est rapprochée de la chose méme; elles n'en restent pas
moins distinctes et humaines, tandis que les paroles de J.-C.
Sont et restent toujours idées divines, stables, immuables, éter-
Felles, En vain appelle-t-on «évolution des dogmes» ces pro-
jections de la raison humaine sur les dogmes, ces raisonne-
ments de Pesprit humain au sujet des dogmes, les dogmes
testent ce qu'ils sont; ils n'évoluent pas eux-mémes, c'est votre
Pens€e humaine 4 vous qui évolue, qui les voit mieux, qui les
comprend mieux ou plus completement; mais ne confondez pas
VOS' propres pensées avec les dogmes, ne confondez pas I'hu-
Main avec le divin. Vos pensées changeront et évolueront
dans le cours des siecles suivant le progres des sciences, tandis



— 318 —

que les vérités enseignées par J.-C. resteront éternellement ce
qu'elles ont été¢ des le principe, éternellement simples, telles
que le Christ les a enseignées a son Eglise. C’est en vain que
vous parlez de «foi explicite»; ce qui est plus explicite, c'est
votre connaissance subjective, personnelle et humaine des
dogmes, mais ce ne sont pas les dogmes eux-mémes. La «foi
objective », le dogme, reste dans le cours des si¢cles ce qu'il
a été des le commencement, sans augmentation, ni diminution.
Ce qui change, en bien peut-étre, en mal peut-&tre, c'est l'in-
terprétation faite par les hommes, suivant qu’ils sont plus
éclairés ou plus ignorants; mais 'interprétation donnée par les
hommes est humaine, linterprétation humaine dune vérité
divine n'est pas divine, parce qu’elie n'est pas cette vérité
divine méme. Donc, sous prétexte d'évolution ou d'explicité,
on ne saurait confondre le divin et I'humain, le dogme et la
spéculation théologique, les paroles du Christ et les commen-
taires des hommes. Si superbes que nous apparaissent nos
propres commentaires, ce ne sont que des constructions hu-
maines, des systémes humains, qui changeront dans cinquante
ans; tandis que la parole de J.-C. est éternelle et immuable.

Des théologiens papistes prétendent que les déductions que
la raison tire logiquement de I'Ecriture sainte et de la tradi-
tion, constituent une sorte de révélation médiate, qui s'impose
aux vrais croyants non moins que la révélation immédiate. 1ls
prétendent que ces déductions, par cela seul qu'elles leur pa-
raissent logiques, sont des équivalences. Mais, en réalité, que de
déductions, qui ne sont nullement de réelles équivalences! Une
fois dans cette voie, ils vont, de déductions en déductions, de pré-
tendues équivalences en prétendues équivalences, a des doctrines
manifestement erronées, qu'ils osent néanmoins présenter comme
des dogmes. Aussi leur dogmatique est-clle remplie d’erreurs.

Le P. Ostrooumoff a condamné avec raison ce procédé, qui
n'est que spécieux. « Quand des hommes, a-t-il dit, tachent de
saisir par lintelligence ce que 1'Ecriture ne dévoile pas, cette
étude, basée sur le fondement de I'Ecriture et de la Tradition,
représente une déduction logique de [I'inconnu pav le COnii.
Pourtant le résultat d'une étude de ce genre ne saurait ét.:re
une opinion de I'Eglise; elle n’est pas un dogme obligatoire
pour le chrétien: ce 'est gu'ume opinion particuliére?).»

Y Voir la Rewue internationale de Théologiz, janvier 1897, p. 115



III. — La prétendue évolution du dogme et les formules
dogmatiques.

Depuis quelque temps, les publications des théologiens pa-
pistes sur I'¢volution des dogmes se multiplient.

Autrefois on insistait sur la fixité et 'immutabilité du dogme,
et 'on s’en faisait un argument pour confondre les hérétiques,
dont la foi «variait»; telle est encore la doctrine de tous les
catholiques restés fideles a la foi et au critérium de 'ancienne
Eglise. Rome, tout en répétant encore de temps en temps cette
ancienne doctrine, admet cependant que le dogme «se déve-
loppe et grandit», qu'il v a «croissance» du dogmel), que les
formules de foi sont «élastiques » ), etc. Rome devait en arriver
la tot ou tard: car, a force de fabriquer des dogmes nouveaux,
elle se mettait dans la nécessité évidente d’ériger les faits en
théorie, c'est-a-dire de reconnaitre que les dogmes se déve-
loppent, grandissent, croissent, évoluent. Cet enseignement de-
venait pour Rome inévitable: elle ne pouvait essayer de jus-
tifier ses innovations dogmatiques qu'en disant gu’elles sont le
résultat 1égitime de la théorie de 1'évolution, évolution vraie
dans le domaine des sciences, douc vraie aussi dans le domaine
des dogmes! Et puis, n'est-ce pas un moyen péremptoire de
couper court aux adversaires, lorsque ceux-ci 'accusent d’étre
en dehors de la vérité et de la vie? Car, disent-ils, la vérité
et 1a vie évoluent, et quiconque n'évolue pas n'est ni dans la
verité ni dans la vie. Autrefois Bossuet disait aux protestants:
«Vous variez, donc vous étes dans l'erreur.» Aujourdhui, cer-
tains protestants disent aux catholiques-romains: «Nous va-
rions, donc nous sommes dans la vérité et dans la vie; et vous
qui préchez limmutabilité de vos dogmes, vous en préchez du
méme coup la fausseté et la mort.» Et Rome, au lieu de se
borner 2 enseigner 1'évolution dans les sciences théologiques
tomme dans toutes les autres sciences, a admis aussi I'évolu-
tion dans les dogmes, parce qu'elle confond les dogmes avec
les spéculations théologiques. Telle est la confusion des esprits,
queé ce qui ¢tait un signe d’erreur au temps de Bossuet est
maintenant un signe de vérité et de vie!

T

i . i

) Ce sont les expressions du P. de la Barre, 5. J.

2 . mai

) Ce sont les expressions du P. Léonce de Grandmaiscn, S. J.



Précisons.

Avant tout, il parait ordinaire, actuellement, dans I'Eglise
romaine, de confondre le dogme et les formules dogmatiques
et comme on déclare celles-ci élastiques, imparfaites, incom-
pletes, ayant besoin d’¢tre améliorées par des additions, etc.,
il en résulte qu'on attribue aussi aux dogmes tous ces quali-
ficatifs, et qu'on leur fait subir le méme traitement. En voici
une preuve. Dans la Revwue du clergé frangais du 1 janvier
dernier, M. A. Firmin a publié un article sur «la théorie in-
dividualiste de la religion », article que le critique de la Quin-
saine (16 janvier 1899, p. 297-298), analyse et caractérise ainsi:
« Arrive 4 des conclusions a4 peu pres identiques a celles que
formulait naguere le directeur de la Quinsaine, & savoir que
I'erreur de ceux qui reprochent au catholicisme son immobilité
vient de ce qu'ils n'ont pas étudié d’assez preés I'histoire théolo-.
gique de I'Eglise romaine, qui, loin de «diviniser» el de «pé-
trifier » le dogme, a toujours laissé la plus large part a l'in-
terprétation individuelle, se contentant le plus souvent de
condamner lerreur et «n'enseignant pas que ses formules
dogmatiques soient l'expression adéquate et absolument par-
faite des réalités surnaturelles qu’elles représentent...; il lui est
arrivé constamment et il lui arrive encore chaque jour de les
compléter, de les expliquer, de les préciser et de les améliorer
par ces additions, ces explications, ces précisions.» On le voit
clairement, pour l'auteur de ces lignes, diviniser et péirifier
sont la méme chose; donc le dogme, qui ne doit pas étre pé-
trifi¢, ne doit pas étre divinisé non plus. Le dogme n’est donc
pas une vérité divine, mais une chose incomplete, qui doit étre
améliorée par des additions, etc. L'auteur fait retomber sur les
dogmes mémes toutes les imperfections qu'il signale dans les
formules dogmatiques.

La notion du dogme chrétien est aussi altérée par le P. de
Grandmaison. Certes, il y a des choses judicieuses, excellentes
méme, dans I'étude qu'il a publi¢e sous ce titre: «L’¢lasticite
des formules de foi, ses causes et ses limites» 1), et je regrette
vivement que la place me manque pour les détailler ici. Mais
un catholique ne saurait souscrire & son avis, lorsqu'il enseigne
que certains des éléments philosophiques et humains introduits

Y Ziudes des 5 et 20 aoit 1898.



321 —

dans les formules dogmatiques, ne peuvent plus, une fois in-
troduits, en étre séparés, et qu’alors ils doivent étre tenus pour
des dogmes. Ceci est une erreur et une trés grave erreur; car
elle implique que des doctrines humaines peuvent devenir des
doctrines divines, et qu'elles peuvent &étre imposées par 'Eglise
a la foi des fidéles au méme titre que sont imposées les pa-
roles mémes de j.-C. Aurais-je mal compris le P. de Grand-
maison? Voici ses propres paroles: «J’avais pensé que l'on
pouvait ramener a la métaphysique générale toutes les notions
de philosophie wmpliquées par les énonciations dogmatiques...
Il me semblait qu'on pouvait expliquer suffisamment le sens
des déclarations théologiques actuelles par des notions gus
fissent abstraction de tout concept spécifiquement scolasiique.
Apres épreuve sur certaines des propositions oll ces concepts
semblent le plus s’affirmer, jincline & trouver cette thése trop
absolue... Il wme parait donc qu'on ne peut Sempécher de re-
connaitre que 1'Eglise suppose, par quelques-unes de ses for-
mules de foi, des notions philosophiques dont on est impuissant
a dlabliv divectement le caractere génédral. La légitimité de cette
conduite du magistere ecclésiastique s'Zmpose a tout chrétien »
(p. 487). Ainsi donc, selon le P. de Grandmaison, «des concepts
qui fussent vestés autrement discutables, pewvent alors entrer
dans les formules de foi.. La forme qui anime lorganisme
vivant de U'Eglise, lui incorpore & jamais et fixe dans son
tissu de vérités ces atomes destinés, semblait-il, & étre éternel-
lement ballottés aux combinaisons éphémerves des systémes hu-
mains» (p. 488).

Peut-on dire plus clairement que des doctrines scolastiques,
parfaitement discutables, peuvent étre introduites dans les for-
mules de la foi, et que, une fois 1a, elles font partie du tissu
du dogme et s‘imposent a lout chrétien? Or, une telle doctrine
anduit manifestement 1° & V'altération des vérités divines par
lintroduction d’opinions humaines dans le dépot de la foi, et
2° 2 la transformation des opinions humaines en prétendues
vérités divines, enseignées par J.-C. et crues par I'Eglise uni-
verselle partout et toujours! Double mensonge: mensonge
C(}ntre I'Evangile, mensonge contre I'histoire et contre la tra-
dition universelle! Il est donc bien évident que, si le P. de
G,randmaison a parlé de VUélasticité des formules dogmatiques,
¢ €St uniquement pour arriver a la théorie du dogme-caoutchouc,



— 322 —

et cette fois nous y sommes en plein. Rome a le champ libre
devant elle: elle n'a qu'a prendre les opinions qui lui plaisent,
les introduire dans les formules dogmatiques, et une fois in-
corporées, c'est pour jamais! Le tour est joué, la fabrique est
patentée!

Le P. de la Barre, lui aussi, avec sa théorie du dévelop-
pement du dogme, fausse la notion du vrai dogme chrétien?).
Tout d’abord on pourrait le croire parfaitement correct; car il
dit dans une note (p. 147): « Croissance, c'est-a-dire progrés
intellectuel, progres subjectif dans l'intelligence du dépdt révéleé.
Objectivement, il n'y a pas (en ce qui concerne le N. T.) crois-
sance du dépot par addition de vérités nouvelles. 11 était bon
des maintenant de prévenir toute équivoque.» On ne saurait
mieux dire. Malheureusement le R. P. ajoute que la vérité ob-
Jective se développe «comme une semence vivante». Et ceci
est la négation de cela: car la science démontre qu'une se-
mence vivante se développe par transformation; dans cette
transformation, I'é¢tat primitif de la semence disparait par une
combinaison nouvelle des éléments constitutifs; certains €élé-
ments perdent en valeur et disparaissent; des éléments nou-
veaux apparaissent, remplacent les anciens, prédominent et
créent un ¢état nouveau. Donc il y a régression d'un cote et
progression de l'autre, élimination d'¢léments usés et assimi-
lation d'éléments nouveaux, mieux appropriés. Telle est la
transformation des «semences vivantes». Qu'une transforma-
tion analogue s'opere dans les systémes humains, out les €le-
ments humains ont le sort de tout ce qui est humain, c'est
¢vident; mais il ne saurait en étre ainsi dans les enseigne
ments mémes du Christ, ol rien ne doit disparaitre, parce que
tout vy est divin, et ot rien d’humain ne doit étre introduit,
parce que le dépot de la révélation divine doit rester divin
sans addition ni soustraction.

A la fin de son article, le P. de la Barre, parlant de la
fécondité de l'idée, donne & entendre que le dogme «produird
ses fruits» et ses «conséquences logiques» (p. 160). Veut-l
dire, lui aussi, comme son confrére le P. de Grandmaison, qu€
toutes les conséquences que l'on tire des dogmes par la lo-
gique, sont aussi des dogmes? qu'autour des dogmes €t des

) Voir son article dans la Quénzaine du 16 novembre 1898.



— 323 —

formules de foi il y a «une atmosphere d’opinions libres et de
déductions systématiques», qui les entoure «a la facon d'un
peresprit», et que ces déductions, toujours logiques aux yeux
de celui qui les tire, peuvent étre introduites dans le tissu des
vérités divines et imposées a tout chrétien comme des dogmes?
Certes je ne voudrais pas rendre le P. de la Barre responsable
des erreurs du P. de Grandmaison; mais il me semble que
leurs doctrines sont, dans le fond, identiques.

Nous, catholiques de l'ancienne Eglise, nous rejetons ces
doctrines, qui sont non seulement confuses, mais erroncées.
Nous n'admettons, ainsi que les Peres, que 'évolution subjec-
tive et le progres subjectif des dogmes, par la connaissance
toujours plus claire que nous en avons, et non par l'addition
de spéculations scolastiques que l'on transforme bientdt en
dogmes. Ces additions subtiles d'abord, énormes ensuite, que
l'on représente habilement comme un passage de la foi im-
plicite & la foi explicite ou de la tradition latente a la tra-
dition expresse, sont comme le petit ruisseau qui devient vite
grand ruisseau, puis grand fleuve, par l'adjonction de tous les
- torrents qui descendent des montagnes a droite et a gauche,
roulant dans leurs eaux la boue et les détritus des opinions
humaines. Non, ce n'est plus la la doctrine de J.-C.; ce sont
les doctrines des hommes, qui se jettent dans le fleuve divin
du dogme et qui le souillent de leurs immondices. Jamais Vin-
cent de Lérins n'a enseigné ce faux progres: car, d'apres lui,
le dogme reste toujours le méme; nous le connaissons mieux,
¢t ¢'il est plus lumineux, ce 7'est pas en lui-méme (car en lui-
méme il est toujours divin), mais en nous. Ce n’est pas le lieu
de traiter cette question avec tous les développements qu'elle
Comporte. Je ne veux que signaler et dévoiler les sophismes.

La parabole dans laquelle le Christ a comparé & une se-
Mmence la parole du royaume de Dieu, signifie simplement que
la parole de Dieu, bien comprise, doit nous déterminer a pro-
duire des bonnes ceuvres (et fructum affert); mais elle ne si-
gnifie pas que la parole de Dieu doit produire de nouvelles
p.aroles de Dieu, dogmes nouveaux, produits des dogmes an-
Clens et se muitipliant a P'indéfini. Clest cependant cette pa-

rodie de I'Evangile qui fait le fond de la nouvelle dogmatique
Tomaine,



324 —

D'apres cette dogmatique, la semence divine est déposée
dans I'Eglise, et elle se développe dans les &mes selon leurs
besoins, sous la direction du St-Esprit, dit-on; ce développe-
ment est évidemment un passage du moins an plus! Les causes
occasionnelles en sont les hérésies, et c’est pourquoi il faut
qu'il y ait hérésies! Les fideles expliquent alors les idées di-
vines ou les paroles de J.-C. par des spéculations qui leur pa-
raissent plus claires; ils établissent ainsi un lien logique entre
celles-ci et celles-1a; ils appuient méme celles-la, les idées di-
vines, sur celles-ci, les idées humaines; cela fait, ils déclarent
les unes inséparables des autres, comme 'avoue le P. de Grand-
maison. Ainsi naissent les dogmes nouveaux; c'est ce qu'on
appelle le «développement» du dogme! '

Disons-le hautement, cette dogmatique romaine serait la
ruine de la dogmatique catholique, si celle-ci pouvait eétre
ruinée. Nous, anciens-catholiques, nous prenons le mot « dogme »
dans le sens qu'il avait dans l'ancienne Eglise, Déja dans les
Actes des Apotres, il avait le sens de décision ou décret (XVI, 4).
Au-dessus des décisions disciplinaires des apoétres. et des an-
ciens, il y avait les décisions et les décrets par excellence, &
savoir: les enseignements mémes et les préceptes mémes du
Christ, verba vite ceterne. Ce sont ces enseignements et ces
préceptes du Christ qui ont constitué des le principe la doc-
trine chrétienne et les dogmes chrétiens. Ces expressions se
trouvent dans les Peres des premiers si¢cles avant le concile
de Nicée, avant, par conséquent, la rédaction du symbole de
ce concile, ,

Donc les dogmes chrétiens sont distincts des spéculations
théologiques et méme des formules dites dogmatiques. Ces spe-
culations et ces formules ont varié suivant les époques. Les
mots aussi ont varié dans leurs significations; c’est pourquoi
les dogmes ne doivent pas plus étre confondus avec les mots
quavec les formules dogmatiques. Lorsque M. Aug. Sabatier
définit le dogme: «un groupe logique d'idées abstraites, créées
par la réflexion de Pesprit sur les choses d'observation et d'ex-
périence » 1), il s'abuse vraiment & plaisir; il confond les dogmes
ou paroles du Christ avec les spéculations des théologiens.
L exemple du dogme de l'infaillibilité papale qu'il cite a P'appul

Y Revue chrétienne, janvier 1892, p. 35.



— 325 —

de sa définition, est une plaisanterie absolument déplacée: un
théologien sérieux n'a pas le droit d'invoquer les procédés
erronés et coupables de Rome, et surtout le ludibrium vati-
canum, pour essayer de discréditer les dogmes mémes de 1'an-
cienne Eglise universelle.

Nous le répétons, les dogmes sont les décrets par excel-
lence, les décrets jure divino, donc les seuls enseignements de
J-C.; tandis que les formules dites dogmatiques ne sont que
des décrets jure ecclesiastico. Dans ces formules il faut distin-
guer les wérités qui y sont exprimées et les mofs dans les-
quels ces vérités sont exprimées. Les mots, les phrases, en
un mot le texte ou la rédaction, sont l'ceuvre, certainement
imparfaite, des hommes; ces choses ne sont pas de foi. Ce qui
est de foi, ce sont les vérités qui y sont contenues, vérités qui
ont &té constatées comme venant de J.-C. méme et comme
ayant toujours été crues par toutes les Eglises particuliéres
orthodoxes. Le dogme chrétien est donc la vérité révélée par
J-C., telle qu’il I'a enseignée a ses apotres et a ses disciples,
pour qu’ils la transmettent intégralement, sans soustraction et
sans addition, sans diminution et sans amplification, de géné-
ration en génération: omme ef solum wrevelatum. Le dogme
n'est donc pas la parole des hommes. Si vénérable que soit
celle-ci, cependant elle n’est qu'humaine, et aucun homme n'a
le droit de s'imposer aux autres hommes. Les chrétiens n’ont
qu'un maitre, et ce maitre est Jésus-Christ; un seul docteur, et
ce docteur est Jésus-Christ; un seul médiateur, et ce médiateur
est Jésus-Christ; un seul pontife, et ce pontife est Jésus-Christ.
Lui seul a les paroles de la vie éternelle: werba vitw wternce
habes (Ev. Jean, VI, 69). Lui seul est la lumiere du monde, et
Cest lui qu'il faut suivre: ego sum lux mundi; qui sequituy
me non ambulat in tenebris, sed habebil lumen vite (VIII, 12).
Lui seul est la voie, la vérité et la vie: ego sum via, el veritas,
et vita (XIV, 6).

Voila les seuls dogmes chrétiens, les seuls dogmes catho-
liques, les seuls dogmes orthodoxes. Ils ne changent pas, ils
Sont éternels et toujours les mémes; ils ne peuvent ni se dé-
velopper en soi, ni évoluer en soi, parce qu'ils sont parfaits
¢t divins; mais nous, nous devons nous développer en eux et
Par eux; c'est nous qui devons évoluer et grandir en eux et
Par eux, suivant la doctrine méme de St. Paul: crescamus in



— 326 —

illo per omnia (£ph. IV, 15); in omni opere bono fructificantes,
et crescentes in scientia Dei (Coloss. 1, 10). Plus nous sommes
éclairés par la science, mieux nous voyons la vérité, la beauté,
la profondeur, la sublimité divine des dogmes. Il n'y a pas
d’autre développement des dogmes que cette intelligence tou-
jours plus grande que nous en avons. Il est certain que le
texte des Actes (XII, 24): Verbum Domini crescebat et weulii-
plicabatur, signifie que la parole de Dieu était plus répandue,
plus connue et qu'elle gagnait de plus en plus des adhérents,
mais non qu’elle évoluait, se modifiait et se multipliait en elle-
méme. St. Paul a été tellement clair sur toute cette question
qu'il n’est pas possible de la dénaturer. Dans son Epitre aux
Ephésiens (ch. IV), il parle de 1'édification du corps du Christ,
c'est-a-dire de I'Eglise ef mon du dogme, il dit que c'est nous,
membres de I'Eglise, membres du corps du Christ, qui devons
croitre en lui et atteindre a 1'état d’homme fait et & la stature
parfaite. Evidemment ce n'est pas le corps personnel du Christ
qui a besoin de grandir, ce n'est pas non plus la parole du
Christ qui a besoin d’atteindre a cette stature, mais nous,
chrétiens, et nous seuls, qui composons son corps Ssocial ou
ecclésiastique. Fonder sur cette doctrine la théorie du dévelop-
pement objectif des dogmes, c’est donc une évidente falsification
de P'Ecriture,

Nous nous séparons donc trés nettement, dans cette ques-
tion, soff des romanistes, qui, pour essayer de légitimer leurs
dogmes nouveaux, enseignent la théorie de la transformation
de leurs opinions humaines en vérités divines par l'addition de
celles-1a & celles-ci; sosf des protestants, qui, acceptant la théorie
papiste de I'évolution des dogmes, s’en servent pour confondre
les vrais dogmes chrétiens avec les formules dogmatiques, €t
pour les discréditer en les représentant comme des doctrines
inventées par les Péres et par les théologiens. Encore une fois,
la doctrine catholique ou orthodoxe est tout autre.

(A suivre.) E. MICHAUD.




	Quelques sophismes théologiques

