
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Quelques sophismes théologiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403443

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403443
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


_ 310 —

QUELQUES SOPHISMES THÉOLOGIQUES.

Si la théologie a tant d'adversaires, c'est qu'elle est mal

connue. Que de personnes, en effet, ne la jugent que par les

sophismes des mauvais théologiens Réfuter ces sophismes est

donc rendre service à la vérité théologique, comme réfuter les

arguments erronés des faux savants est glorifier la science. Je

me bornerai, dans cette étude, aux sophismes qui entravent
plus directement l'union des Eglises chrétiennes.

I. — A propos de la doctrine des Pères.

A propos de la doctrine des Pères, on fait souvent les

deux arguments suivants:
Tel théologien, ennemi des dogmes en général et de tel

dogme en particulier, dit, pour les discréditer : « Cette doctrine

n'est que la doctrine des Pères ; elle n'a pas son origine dans

la parole cle Dieu; ni le Christ ni les Apôtres ne l'ont enseignée;
elle n'est que le produit des spéculations des Pères; donc elle

n'est pas un dogme. C'est ainsi que les doctrines trinitaires et

christologiques définies à Nicée, à Constantinople, à Ephèse, à

Chalcédoine, ne sont que les doctrines des Athanase, des Cyrille,
des Grégoire, des Basile, des Ambroise, des Augustin, etc. ; ce

ne sont pas des dogmes. »

Tel autre théologien, au contraire, pour transformer en

dogmes les doctrines qui lui plaisent et auxquelles il tient

peut-être plus qu'aux vrais dogmes mêmes, dit : « Ces doctrines

sont les doctrines de tel Père et encore de tel autre Père;

donc elles s'imposent à tous les vrais orthodoxes. »

Ces deux arguments sont sophistiques: le premier, parce

qu'il suppose que les Pères n'ont jamais parlé que comme

docteurs privés, et non comme témoins de la foi universelle



- 311 —

de l'Eglise; le second, parce qu'il suppose que les Pères n'ont
jamais parlé que comme témoins de la foi universelle de l'Eglise,
et non comme docteurs privés.

Donc l'expression : doctrine des Pères, prise en bloc et
employée, soit pour discréditer, soit pour dogmatiser une
doctrine, manque de précision et a besoin d'être éclaircie.

Et d'abord, le simple bon sens suffit pour voir qu'il n'y a

pas de milieu possible, pour une doctrine, entre être un dogme
et n'être pas un dogme. Si cette doctrine est un dogme, elle
est divine et doit être maintenue comme telle par tous les
chrétiens et pour tous les chrétiens. Si elle n'est pas un dogme,
elle n'est pas divine, elle n'est qu'humaine, et dès lors elle ne
peut être imposée à personne de foi divine : qu'on la tienne
alors pour respectable, pour vénérable, voire même pour vraie,
rien de mieux, si elle mérite de fait ces qualificatifs; mais,
même quand elle les mérite, elle reste humaine, elle n'est pas
divine, elle n'est pas un dogme.

Ainsi parle la droite raison.
A ceux qui ne verraient pas la justesse de ce raisonnement,

je dirais : « Consultons les Pères. Vous prétendez que
leur enseignement oblige les vrais orthodoxes partout et
toujours, eh bien! demandons-leur s'ils ont enseigné avec cette
prétention et s'ils ont entendu que leurs doctrines fussent
toujours et partout obligatoires pour les vrais orthodoxes. » Or,
voici ce qu'ils répondent:

1° La doctrine qui est attestée par les chefs des Eglises
et par les docteurs orthodoxes comme venant de J.-C et comme
ayant été crue toujours, partout et par tous, cette doctrine est
bien de foi divine ; elle est dogme.

2° Si non, non. — Donc, lorsqu'un ou plusieurs Pères,
parlant non plus comme témoins de la foi constante, universelle

et unanime de l'Eglise, mais comme simples docteurs privés,
enseignent une doctrine qui leur est propre et personnelle, cette
doctrine est discutable, parce qu'elle est humaine. Elle peut
être vraie, mais elle peut aussi être erronée. C'est ce qu'un
homme sage, vraiment ami de la vérité, doit toujours examiner.

Les Pères eux-mêmes ont-ils reconnu ce dernier point?
Um. Loin de se donner pour infaillibles, ils ont admis qu'ils
pouvaient se tromper : secundum hominem dico, disait St. Paul



— 312 —

lui-même '). Ils ont admis la discussion ; ils ont admis la rétractation,

ils l'ont même pratiquée avec une humilité toute
chrétienne; ils ont admis le progrès, même le progrès dans
l'explication de la foi. En sorte que vouloir arrêter la marche des

sciences, de l'histoire, de la philosophie, de la théologie, pour
maintenir comme une vérité incontestable et éternelle une
doctrine erronée qu'un ou plusieurs Pères ont enseignée comme
docteurs privés, c'est violer l'esprit même des Pères, c'est aller
contre leur premier et fondamental enseignement, c'est s'attacher

à une toile d'araignée ou à un trou de leur système théologique,

et non aux parties solides de ce système ; c'est donc

vouloir sauver la partie, et perdre le tout.
Citons des preuves.
St. Basile de Cesaree, qui a essayé de donner des

explications philosophiques de la trinité, s'est bien gardé de vouloir

les imposer à qui que ce soit. Il a même déclaré
expressément qu'il ne faut pas accepter facilement les conséquences
des mots; qu'«il faut se contenter des termes employés dans

les Ecritures et s'en tenir à eux » ; qu'il est « dangereux de

retrancher ou d'ajouter quoi que ce soit à ce qui a été
enseigné par le St-Esprit » ; que l'on doit « acquiescer aux choses

qui ont été dès le principe enseignées par les Saints2)».
St. Cyrille d'Alexandrie recommandait de ne pas dépasser

les limites de la foi, c'est-à-dire de ne pas étendre les dogmes
au delà de leurs strictes limites. Il ne défendait pas de chercher

à les expliquer, mais il ne voulait pas que les explications

données fussent considérées comme des dogmes : Contenti

itaque simus data notitiae mensura, neque imperite scrutemur
quae comprehendi non queunt.

St. Augustin a parfaitement distingué sa foi, qui était la

foi universelle de l'Eglise, et ses propres opinions comme
docteur privé. Il disait : « Ne vous soumettez pas à mes écrits

comme aux écritures canoniques... Si vous me convainquez
d'erreur, cette erreur sera mienne 3). »

On pourrait citer des centaines d'autres textes analogues
à ceux-ci, et établissant tous que, d'après les Pères mêmes,

l'enseignement privé des Pères n'est nullement obligatoire, et

») Gai. m, 15.
2) Adv. Eunomium, L. II, nos 7 et
s) De Trinitate, L. III, Proemium.



— 313 —

même qu'il doit être abandonné lorsque des lumières meilleures
sont venues s'ajouter aux lumières imparfaites de leur temps ').
Ce point est trop évident pour que j'insiste.

Donc vouloir maintenir quand même les opinions privées
des Pères, uniquement parce qu'elles viennent des Pères et
indépendamment de leur exactitude intrinsèque, est un
procédé dangereux et inacceptable, parce que c'est placer les
Pères au-dessus de la vérité même. De simples payens se
sont élevés plus haut, car ils ont poussé l'amour de la vérité
jusqu'à dire : Amicus Plato, magis amica Veritas. Comment des
chrétiens pourraient-ils dire: Arnica Veritas, magis amici Patres?
Les papes ont commencé par prétendre que leurs bulles et
leurs décisions doctrinales, sans être des dogmes, devaient
cependant être acceptées et obéies respectueusement ; de là à

exiger qu'elles fussent crues d'abord de foi humaine, puis de
foi divine comme des dogmes, il n'y avait qu'un pas; et ce
pas a été franchi. Loin d'entrer dans cette \roie, que ceux qui
y sont entrés en sortent au plus tôt ; si non, ils aboutiront,
qu'il s'agisse des Pères comme docteurs privés ou des papes,
aux mêmes erreurs et aux mêmes abîmes.

Bossuet remarque avec raison qu'il est impossible « de
donner pour règle tout ce que les Pères ont conjecturé sur
l'Apocalypse et sur l'Antéchrist, les uns d'une façon et les
autres de l'autre». Et ce qu'il dit de l'Apocalypse et de l'Antéchrist,

on peut, on doit le dire de tous les autres points sur
lesquels ils s'expriment en docteurs privés. Il cite en particulier

l'argumentation du « savant jésuite Louis d'Alcasar » :

« Quand on lui objecte, dit-il, les Pères et l'autorité de quelques
docteurs qui font trop hardiment des traditions constantes et
des articles de foi des conjectures de quelques Pères, il
répond que les autres docteurs n'y consentent pas ; que les Pères
ont varié sur tous ces sujets, ou sur la plupart: qu'il n'y a
donc point de tradition constante et uniforme en beaucoup de
points, où des docteurs même catholiques ont prétendu en
trouver; en un mot, que c'est ici une affaire, non de dogme
m d'autorité, mais de conjecture: et tout cela est fondé sur
a règle du concile de Trente, qui n'établit ni la tradition constante,

ni l'inviolable autorité des saints Pères pour l'intelli-

Voir la Revue inlern, de Th., 1898, 22e livraison, p. 376-384.
SeYue intern, de Théologie. Heft 26, 1899. 21



_ 314 —

gence de l'Ecriture, que dans leur consentement unanime et

dans les matières de la foi et des mœurs l). »

Bossuet ajoute expressément qu'«il faut, premièrement,
savoir distinguer les conjectures des Pères d'avec leurs dogmes,
et leurs sentiments particuliers d'avec leur consentement
unanime 2). » C'est l'esprit même de l'ancienne Eglise, d'après le

critérium orthodoxe formulé par St. Vincent de Lérins.
L'unité de l'Eglise ne doit être cherchée que dans la foi,

c'est-à-dire dans le dogme : in necessariis unitas. Le reste est

humain, et aucune spéculation humaine ne saurait être exigée
ou imposée au nom de cette unité et cle cette foi : in dubiis
libertas.

Mais, disent certains théologiens, les théologoumènes
doivent être respectés ; on entend par « théologoumène » une
doctrine enseignée par un ou plusieurs Pères. — Laissons ce mot

(qui d'ailleurs est inconnu en Occident) et voyons la chose.

Je l'ai déjà dit : ou bien un Père parle comme témoin de la

foi constante, universelle et unanime de l'Eglise, et en la
constatant, en l'attestant, il constate et il atteste un dogme, et

alors il doit être cru de foi divine, non à cause cle son autorité

personnelle, mais à cause du caractère divin du dogme
même ; ou bien il parle comme docteur privé, d'après la science
de son temps ou d'après sa seule science à lui, et alors il
n'émet qu'une doctrine humaine, qui peut et qui doit être

examinée, contrôlée, au nom même cle la vérité. Si, après cet

examen scientifique, il est reconnu avoir dit la vérité, alors

on doit être de son avis, non à cause de son autorité
personnelle, mais à cause de l'autorité de la vérité même; si, au

contraire, le contrôle scientifique démontre qu'il s'est trompé,

il doit être abandonné, très respectueusement sans doute, mais

très catégoriquement. Il n'y a pas de milieu. Aucun Père ne

s'est donné pour infaillible dans ses explications personnelles
de la foi; et A^ouloir le faire passer pour infaillible, c'est le

blesser clans son esprit. Sans être dans l'hérésie, il a pu être

dans l'erreur; et vouloir s'attacher à ses erreurs sous prétexte
de respect pour sa personne, c'est blesser la vérité même.

Donc nous n'admettons pas de théologoumènes dans le sens.

') L'Apocalypse, préface, n° 13.
2) Ibid., n° 15.



— 315 —

ci-dessus indiqué, nous vénérons les Pères, nous croyons les

dogmes qu'ils ont professés, nous adhérons à leurs enseignements

personnels quand ils sont exacts, mais nous repoussons
ceux qui sont erronés ou imparfaitement vrais. Bref, la vérité,
étant divine, est au-dessus de qui que ce soit.

Loin d'amoindrir en quoi que ce soit l'importance de
l'étude des Pères, nous entendons, au contraire, la recommander
et la fortifier, en la rétablissant à sa vraie place. — D'une
part, à ceux qui la négligent, nous adressons ces paroles, trop
oubliées, de Bossuet : « Quiconque veut devenir un habile
théologien et un solide intrerprète, qu'il lise et relise les Pères.
S'il trouve dans les modernes quelquefois plus de minuties, il
trouvera très souvent dans un seul livre des Pères plus de

principes, plus de cette première sève du christianisme, que
dans beaucoup de volumes des interprètes nouveaux, et la
substance qu'il y sucera des anciennes traditions le
récompensera très abondamment de tout le temps qu'il aura donné
à cette lecture... Qu'ils se souviennent qu'après tout ces grands
hommes sont nourris de ce froment des élus, de cette pure
substance de la religion ; et que pleins de cet esprit primitif,
qu'ils ont reçu de plus près et avec plus d'abondance de la
source même, souvent ce qui leur échappe et qui sort
naturellement de leur plénitude est plus nourrissant que ce qui a
été médité depuis. C'est ce que nos critiques ne sentent pas;
et c'est pourquoi leurs écrits, formés ordinairement dans les
libertés des novateurs et nourris de leurs pensées, ne tendent
qu'à affaiblir la religion, à flatter les erreurs et à produire des
disputes1).» — D'autre part, à ceux qui exagèrent l'autorité
des Pères comme docteurs privés, nous rappelons que leurs
opinions privées, n'étant que des doctrines humaines, ne
sauraient être assimilées ni de loin ni de près à des dogmes.

II. — Les «Proxima fidei».
Tout esprit logique, précis et qui ne se contente pas d'à

Peu près, ne confondra jamais la foi avec les choses voisines
de la foi. Evidemment ce qui n'est que voisin de la foi n'est
Pas la foi même: car s'il était la foi, il ne serait pas seulement

voisin de la foi. De même qu'un visage d'homme peut

Défense de la Tradition et des saints Pires, i™ partie, 1, IV, ch. 18.



— 316 —

devenir une figure d'animal en passant par des dégradations
à peine sensibles, ainsi arriverait-on à dénaturer la foi, si on

la faisait passer, de proximité en proximité, par toutes les

nuances des opinions humaines avoisinantes, et si on voulait
la confondre avec celles-ci. C'est ainsi que des théologiens ont
étendu l'infaillibilité de l'Eglise aux faits dogmatiques, sous

prétexte que les faits dogmatiques touchent aux dogmes et

sont inséparables des dogmes : comme si l'on pouvait étendre,

par exemple, la spiritualité de l'âme et l'immortalité de l'âme

au corps même, sous prétexte que le corps touche intimement
à l'âme et qu'en vertu de cette intimité il doit participer dans

une certaine mesure aux propriétés mêmes de l'âme. C'est

ainsi que le pape Innocent X, après s'être adjugé le pouvoir
de condamner en droit les cinq propositions, s'est adjugé le

pouvoir de déclarer qu'en fait ces cinq propositions se trouvent
dans VAugustinus de Jansénius, et de plus, qu'elles y sont
enseignées dans le sens même dans lequel il les a condamnées.
Innocent X et ses partisans ont passé de la question de droit
à la question de fait, sous prétexte que celle-ci est unie à

celle-là, et que quiconque a autorité sur la première a aussi,

par le fait, autorité sur la seconde. Ce n'est pas la théorie de

l'identité des choses contraires, mais celle de l'identité des

choses distinctes; théorie manifestement fausse, car les choses

distinctes ne sont pas identiques. Cinq est voisin de quatre;
dira-t-on que deux fois deux font cinq, parce que deux fois

deux font quatre et que quatre est voisin de cinq? C'est par
un argument de ce genre qu'on a dit: La présence réelle de

J.-C. dans l'eucharistie est un dogme; or la présence réelle et

la transsubstantiation sont choses voisines; donc la
transsubstantiation aussi est un dogme. — Les amis de nos amis

sont nos amis, et les amis de nos ennemis sont nos ennemis:

maximes journellement démenties par les faits, parce que, en

fait, la proximité n'est pas l'identité et que se toucher n'est

pas se confondre.
Ces distinctions si simples ne seraient jamais oubliées, si

l'on ne perdait pas de vue la distinction fondamentale et

élémentaire qui existe entre les paroles de J.-C. et les explications
qu'en donnent les hommes.

Les paroles de J.-C sont les principes mêmes du christianisme,

les vrais dogmes et les seuls dogmes, la seule doctrine



— 317 —

fixe, stable, immuable, dont pas une syllabe ne passera, et qui
doit rester éternellement entre les chrétiens comme le lien de

la paix, comme le symbole même de l'unité et du ralliement.
-— Ego sum via, Veritas et vita. — Unus Christus, una fides,
unum baptisma. — Tel est le véritable Evangile, la véritable
Bonne Nouvelle, la vraie Parole de Dieu.

La raison humaine, en méditant les paroles cle J.-C, en
les pénétrant, ne saurait les changer. Elle peut les considérer
en tout sens, projeter sur elles toutes ses lumières, toutes ses

connaissances, toutes ses sciences, tous ses rayons de toutes
couleurs et de toutes nuances ; elle ne saurait les changer.
Elle peut les faire apparaître aujourd'hui sous tel jour, demain
sous tel autre, dans tel siècle sous tel angle, dans tel autre
siècle sous tel autre angle, dans tel pays de face, dans tel
autre de biais ; elle ne saurait les changer. Elle peut disposer
ses propres lumières et son propre éclairage philosophique,
scientifique, historique, de manière à les allonger ou à les
raccourcir, à les montrer comme de grands et vastes tableaux
ou comme de fines et exquises miniatures; elle ne saurait les
changer. Elle peut tirer de toutes ces projections diverses, de
ces aspects multiples, de ces vues infiniment variées, elle peut
tirer, dis-je, ses conséquences à elle, conséquences aussi
logiques que l'on voudra; elle ne saurait les changer.

Ces conséquences sont le travail de la raison, travail
évidemment humain ; donc ces conséquences sont humaines et
elles ne sauraient être identifiées avec les paroles divines de
J.-C. Ces conséquences ont beau être aussi rapprochées que
possible des paroles mêmes de J.-C, comme la projection d'une
chose est rapprochée de la chose même ; elles n'en restent pas
moins distinctes et humaines, tandis que les paroles de J.-C.
sont et restent toujours idées divines, stables, immuables,
éternelles. En vain appelle-t-on « évolution des dogmes » ces
projections de la raison humaine sur les dogmes, ces raisonnements

de l'esprit humain au sujet des dogmes, les dogmes
lestent ce qu'ils sont; ils n'évoluent pas eux-mêmes, c'est votre
pensée humaine à vous qui évolue, qui les voit mieux, qui les
comprend mieux ou plus complètement ; mais ne confondez pas
v°s propres pensées avec les dogmes, ne confondez pas
l'humain avec le divin. Vos pensées changeront et évolueront

ans le cours des siècles suivant le progrès des sciences, tandis



— 318 —

que les vérités enseignées par J.-C. resteront éternellement ce

qu'elles ont été dès le principe, éternellement simples, telles

que le Christ les a enseignées à son Eglise. C'est en vain que
vous parlez de « foi explicite » ; ce qui est plus explicite, c'est
votre connaissance subjective, personnelle et humaine des

dogmes, mais ce ne sont pas les dogmes eux-mêmes. La « foi

objective», le dogme, reste dans le cours des siècles ce qu'il
a été dès le commencement, sans augmentation, ni diminution.
Ce qui change, en bien peut-être, en mal peut-être, c'est
l'interprétation faite par les hommes, suivant qu'ils sont plus
éclairés ou plus ignorants ; mais l'interprétation donnée par les

hommes est humaine, l'interprétation humaine d'une vérité
divine n'est pas divine, parce qu'elle n'est pas cette vérité
divine même. Donc, sous prétexte d'évolution ou d'explicité,
on ne saurait confondre le divin et l'humain, le dogme et la

spéculation théologique, les paroles du Christ et les commentaires

des hommes. Si superbes que nous apparaissent nos

propres commentaires, ce ne sont que des constructions
humaines, des systèmes humains, qui changeront dans cinquante

ans; tandis que la parole de J.-C. est éternelle et immuable.
Des théologiens papistes prétendent que les déductions que

la raison tire logiquement de l'Ecriture sainte et de la tradition,

constituent une sorte de révélation médiate, qui s'impose

aux vrais croyants non moins que la révélation immédiate. Ils

prétendent que ces déductions, par cela seul qu'elles leur
paraissent logiques, sont des équivalences. Mais, en réalité, que de

déductions, qui ne sont nullement cle réelles équivalences! Une

fois dans cette voie, ils vont, de déductions en déductions, de

prétendues équivalences en prétendues équivalences, à des doctrines
manifestement erronées, qu'ils osent néanmoins présenter comme

des dogmes. Aussi leur dogmatique est-elle remplie d'erreurs.
Le P. Ostrooumoff a condamné avec raison ce procédé, qui

n'est que spécieux. « Quand des hommes, a-t-il dit, tâchent de

saisir par l'intelligence ce que l'Ecriture ne dévoile pas, cette

étude, basée sur le fondement de l'Ecriture et de la Tradition,

représente une déduction logique de l'inconmt par le connu.

Pourtant le résultat d'une étude de ce genre ne saurait être

une opinion de l'Eglise; elle n'est pas un dogme obligatoire

pour le chrétien ; ce n'est qu'une opinion particulière l). »

') Voir la Revue internationale de Théologie, janvier 1897, p. US-



119

III. — La prétendue évolution du dogme et les formules
dogmatiques.

Depuis quelque temps, les publications des théologiens
papistes sur l'évolution des dogmes se multiplient.

Autrefois on insistait sur la fixité et l'immutabilité du dogme,
et l'on s'en faisait un argument pour confondre les hérétiques,
dont la foi « variait » ; telle est encore la doctrine de tous les

catholiques restés fidèles à la foi et au critérium de l'ancienne
Eglise. Rome, tout en répétant encore de temps en temps cette
ancienne doctrine, admet cependant que le dogme « se cléA^e-

loppe et grandit », qu'il y a «croissance» du dogme1), que les
formules de foi sont « élastiques » 2), etc. Rome devait en arriver
là tôt ou tard : car, à force de fabriquer des dogmes nouveaux,
elle se mettait dans la nécessité évidente d'ériger les faits en
théorie, c'est-à-dire de reconnaître que les dogmes se
développent, grandissent, croissent, évoluent. Cet enseignement
devenait pour Rome inévitable: elle ne pouvait essayer de
justifier ses innovations dogmatiques qu'en disant qu'elles sont le
résultat légitime de la théorie de l'évolution, évolution vraie
dans le domaine des sciences, donc vraie aussi dans le domaine
des dogmes Et puis, n'est-ce pas un moyen péremptoire de

couper court aux adversaires, lorsque ceux-ci l'accusent d'être
en dehors de la vérité et de la vie? Car, disent-ils, la vérité
et la vie évoluent, et quiconque n'évolue pas n'est ni clans la
A'érité ni dans la vie. Autrefois Bossuet disait aux protestants:
« Vous variez, donc vous êtes dans l'erreur. » Aujourd'hui,
certains protestants disent aux catholiques-romains : « Nous
varions, donc nous sommes clans la vérité et dans la vie ; et vous
qui prêchez l'immutabilité cle vos dogmes, vous en prêchez du
même coup la fausseté et la mort. » Et Rome, au lieu de se
borner à enseigner l'évolution dans les sciences théologiques
comme dans toutes les autres sciences, a admis aussi l'évolution

dans les dogmes, parce qu'elle confond les dogmes avec
les spéculations théologiques. Telle est la confusion des esprits,
que ce qui était un signe d'erreur au temps de Bossuet est
maintenant un signe de vérité et de vie!

Ce sont les expressions du V. de la Barre, S. J.
Ce sont les expressions du P. Léonce de Grandmaison, S. J.



— 320 —

Précisons.
Avant tout, il paraît ordinaire, actuellement, dans l'Eglise

romaine, de confondre le dogme et les formules dogmatiques ;
et comme on déclare celles-ci élastiques, imparfaites, incomplètes,

ayant besoin d'être améliorées par des additions, etc.,
il en résulte qu'on attribue aussi aux dogmes tous ces
qualificatifs, et qu'on leur fait subir le même traitement. En voici
une preuve. Dans la Revue du clergé français du 1er janvier
dernier, M. A. Firmin a publié un article sur «la théorie
individualiste de la religion», article que le critique de la Quin-
saine (16 janvier 1899, p. 297-298), analyse et caractérise ainsi:
«Arrive à des conclusions à peu près identiques à celles que
formulait naguère le directeur de la Quinsaine, à savoir que
l'erreur de ceux qui reprochent au catholicisme son immobilité
vient de ce qu'ils n'ont pas étudié d'assez près l'histoire théologique

de l'Eglise romaine, qui, loin de «diviniser-» et de

«pétrifier » le dogme, a toujours laissé la plus large part à

l'interprétation individuelle, se contentant le plus souvent de

condamner l'erreur et « n'enseignant pas que ses formules
dogmatiques soient l'expression adéquate et absolument
parfaite des réalités surnaturelles qu'elles représentent... ; il lui est

arrivé constamment et il lui arrive encore chaque jour de les

compléter, de les expliquer, de les préciser et de les améliorer

par ces additions, ces explications, ces précisions. » On le voit
clairement, pour l'auteur de ces lignes, diviniser et pétrifier
sont la même chose; donc le dogme, qui ne doit pas être
pétrifié, ne doit pas être divinisé non plus. Le dogme n'est donc

pas une vérité divine, mais une chose incomplète, qui doit être

améliorée par des additions, etc. L'auteur fait retomber sur les

dogmes mêmes toutes les imperfections qu'il signale dans les

formules dogmatiques.
La notion du dogme chrétien est aussi altérée par le P. de

Grandmaison. Certes, il y a des choses judicieuses, excellentes

même, dans l'étude qu'il a publiée sous ce titre: «L'élasticité
des formules de foi, ses causes et ses limites » l), et je regrette
vivement que la place me manque pour les détailler ici. Mais

un catholique ne saurait souscrire à son avis, lorsqu'il enseigne

que certains des éléments philosophiques et humains introduits

*) Eludes des 5 et 20 août iS



— 321 —

dans les formules dogmatiques, ne peuvent plus, une fois
introduits, en être séparés, et qu'alors ils doivent être tenus pour
des dogmes. Ceci est une erreur et une très grave erreur ; car
elle implique que des doctrines humaines peuvent devenir des
doctrines divines, et qu'elles peuvent être imposées par l'Eglise
à la foi des fidèles au même titre que sont imposées les
paroles mêmes de J.-C. Aurais-je mal compris le P. de Grand-
maison? Voici ses propres paroles: «J'avais pensé que l'on
pouvait ramener à la métaphysique générale toutes les notions
de philosophie impliquées par les enunciations dogmatiques...
Il me semblait qu'on pouvait expliquer suffisamment le sens
des déclarations théologiques actuelles par des notions qui
fissent abstraction de tout concept spécifiquement scolastique.
Après épreuve sur certaines des propositions où ces concepts
semblent le plus s'affirmer, j'incline à trouver cette thèse trop
absolue... Ll me paraît donc qu'on ne peut s'empêcher de

reconnaître que l'Eglise suppose, par quelques-unes de ses
formules de foi, des notions philosophiques dont on est impuissant
à établir directement le caractère général. La légitimité de cette
conduite du magistère ecclésiastique s'impose à tout chrétien »

(p. 487). Ainsi donc, selon le P. de Grandmaison, « des concepts
qui fussent restés autrement discutables, peuvent alors entrer
dans les formules de foi... La forme qui anime l'organisme
vivant de l'Eglise, lui incorpore à jamais et fixe dans son
tissu de vérités ces atomes destinés, semblait-il, à être éternellement

ballottés aux combinaisons éphémères des systèmes
humains» (p. 488).

Peut-on dire plus clairement que des doctrines scolastiques,
parfaitement discutables, peuvent être introduites dans les
formules de la foi, et que, une fois là, elles font partie du tissu
du dogme et s'imposent à tout chrétien? Or, une telle doctrine
conduit manifestement 1° à l'altération des vérités divines par
1 introduction d'opinions humaines dans le dépôt de la foi, et
^° à la transformation des opinions humaines en prétendues
vérités divines, enseignées par J.-C. et crues par l'Eglise
universelle partout et toujours Double mensonge : mensonge
contre l'Evangile, mensonge contre l'histoire et contre la
tradition universelle! Il est donc bien évident que, si le P. de
Crandmaison a parlé de l'élasticité des formules dogmatiques,
eest uniquement pour arriver à la théorie du dogme-caoutchouc ;



— 322 —

et cette fois nous y sommes en plein. Rome a le champ libre
devant elle: elle n'a qu'à prendre les opinions qui lui plaisent,
les introduire dans les formules dogmatiques, et une fois
incorporées, c'est pour jamais Le tour est joué, la fabrique est

patentée
Le P. de la Barre, lui aussi, avec sa théorie du développement

du dogme, fausse la notion du vrai dogme chrétienx).
Tout d'abord on pourrait le croire parfaitement correct; car il
dit dans une note (p. 147): «Croissance, c'est-à-dire progrès
intellectuel, progrès subjectif dans l'intelligence du dépôt révélé.

Objectivement, il n'y a pas (en ce qui concerne le N. T.)
croissance du dépôt par addition de vérités nouvelles. Il était bon

dès maintenant de prévenir toute équivoque. » On ne saurait
mieux dire. Malheureusement le R. P. ajoute que la vérité

objective se développe «comme une semence vivante». Et ceci

est la négation de cela : car la science démontre qu'une
semence vivante se développe par transformation ; dans cette

transformation, l'état primitif de la semence disparaît par une

combinaison nouvelle des éléments constitutifs ; certains
éléments perdent en A^aleur et disparaissent ; des éléments
nouveaux apparaissent, remplacent les anciens, prédominent et

créent un état nouveau. Donc il y a régression d'un côté et

progression de l'autre, élimination d'éléments usés et assimilation

d'éléments nouveaux, mieux appropriés. Telle est la

transformation des «semences vivantes». Qu'une transformation

analogue s'opère dans les systèmes humains, où les
éléments humains ont le sort de tout ce qui est humain, c'est

évident; mais il ne saurait en être ainsi clans les enseignements

mêmes du Christ, où rien ne doit disparaître, parce que

tout y est divin, et où rien d'humain ne doit être introduit,

parce que le dépôt de la révélation divine doit rester divin

sans addition ni soustraction.
A. la fin de son article, le P. de la Barre, parlant de la

fécondité de l'idée, donne à entendre que le dogme «produira
ses fruits> et ses «conséquences logiques» (p. 160). Veut-il

dire, lui aussi, comme son confrère le P. de Grandmaison, que

toutes les conséquences que l'on tire des dogmes par la

logique, sont aussi des dogmes? qu'autour des dogmes et des

') Voir son article dans la Quinzaine du 16 novembre I?



— 323 —

formules de foi il y a « une atmosphère d'opinions libres et de

déductions systématiques», qui les entoure «à la façon d'un
peresprit», et que ces déductions, toujours logiques aux yeux
de celui qui les tire, peuvent être introduites dans le tissu des
vérités divines et imposées à tout chrétien comme des dogmes?
Certes je ne voudrais pas rendre le P. de la Barre responsable
des erreurs du P. de Grandmaison; mais il me semble que
leurs doctrines sont, dans le fond, identiques.

Nous, catholiques de l'ancienne Eglise, nous rejetons ces
doctrines, qui sont non seulement confuses, mais erronées.
Nous n'admettons, ainsi que les Pères, que l'évolution subjective

et le progrès subjectif des dogmes, par la connaissance
toujours plus claire que nous en avons, et non par l'addition
de spéculations scolastiques que l'on transforme bientôt en
dogmes. Ces additions subtiles d'abord, énormes ensuite, que
l'on représente habilement comme un passage de la foi
implicite à la foi explicite ou de la tradition latente à la
tradition expresse, sont comme le petit ruisseau qui devient vite
grand ruisseau, puis grand fleuve, par l'adjonction cle tous les
torrents qui descendent des montagnes à droite et à gauche,
roulant dans leurs eaux la boue et les détritus des opinions
humaines. Non, ce n'est plus là la doctrine cle J.-C; ce sont
les doctrines des hommes, qui se jettent clans le fleuve divin
du dogme et qui le souillent de leurs immondices. Jamais Vincent

de Lérins n'a enseigné ce faux progrès: car, d'après lui,
le dogme reste toujours le même ; nous le connaissons mieux,
et s'il est plus lumineux, ce n'est pas en lui-même (car en lui-
même il est toujours divin), mais en nous. Ce n'est pas le lieu
de traiter cette question avec tous les développements qu'elle
comporte. Je ne veux que signaler et dévoiler les sophismes.

La parabole dans laquelle le Christ a comparé à une
semence la parole du royaume de Dieu, signifie simplement que
la parole de Dieu, bien comprise, doit nous déterminer à
produire des bonnes œuvres (et fructum affert) ; mais elle ne
signifie pas que la parole de Dieu doit produire de nouvelles
paroles de Dieu, dogmes nouveaux, produits des dogmes
anciens et se multipliant à l'indéfini. C'est cependant cette
parodie de l'Evangile qui fait le fond de la nouvelle dogmatique
romaine.



— 324 —

D'après cette dogmatique, la semence divine est déposée
dans l'Eglise, et elle se développe dans les âmes selon leurs
besoins, sous la direction du St-Esprit, dit-on; ce développement

est évidemment un passage du moins au plus Les causes
occasionnelles en sont les hérésies, et c'est pourquoi il faut

qu'il y ait hérésies! Les fidèles expliquent alors les idées
divines ou les paroles de J.-C. par des spéculations qui leur
paraissent plus claires ; ils établissent ainsi un lien logique entre
celles-ci et celles-là ; ils appuient même celles-là, les idées

divines, sur celles-ci, les idées humaines; cela fait, ils déclarent
les unes inséparables des autres, comme l'avoue le P. cle Grand-
maison. Ainsi naissent les dogmes nouveaux; c'est ce qu'on
appelle le « développement » du dogme

Disons-le hautement, cette dogmatique romaine serait la
ruine de la dogmatique catholique, si celle-ci pouvait être
ruinée. Nous, anciens-catholiques, nous prenons le mot « dogme »

dans le sens qu'il avait dans l'ancienne Eglise. Déjà dans les

Actes des Apôtres, il avait le sens de décision ou décret (XVI, 4).

Au-dessus des décisions disciplinaires des apôtres et des

anciens, il y avait les décisions et les décrets par excellence, à

savoir: les enseignements mêmes et les préceptes mêmes du

Christ, verba vitœ œternce. Ce sont ces enseignements et ces

préceptes du Christ qui ont constitué dès le principe la
doctrine chrétienne et les dogmes chrétiens. Ces expressions se

trouvent dans les Pères des premiers siècles avant le concile
de Nicée, avant, par conséquent, la rédaction du symbole de

ce concile.

Donc les dogmes chrétiens sont distincts des spéculations
théologiques et même des formules dites dogmatiques. Ces

spéculations et ces formules ont varié suivant les époques. Les

mots aussi ont varié dans leurs significations; c'est pourquoi
les dogmes ne doivent pas plus être confondus avec les mots

qu'avec les formules dogmatiques. Lorsque M. Aug. Sabatier

définit le dogme : « un groupe logique d'idées abstraites, créées

par la réflexion de l'esprit sur les choses d'observation et

d'expérience » \ il s'abuse vraiment à plaisir; il confond les dogmes

ou paroles du Christ avec les spéculations des théologiens.

L'exemple du dogme de l'infaillibilité papale qu'il cite à l'appui

*) Revue chrétienne, janvier 1892, p. 35.



— 325 —

de sa définition, est une plaisanterie absolument déplacée: un
théologien sérieux n'a pas le droit d'invoquer les procédés
erronés et coupables de Rome, et surtout le ludibrium vati-
canum, pour essayer de discréditer les dogmes mêmes de
l'ancienne Eglise universelle.

Nous le répétons, les dogmes sont les décrets par excellence,

les décrets jure divino, donc les seuls enseignements de

J.-C. ; tandis que les formules dites dogmatiques ne sont que
des décrets jure ecclesiastico. Dans ces formules il faut distinguer

les vérités qui y sont exprimées et les mots dans
lesquels ces vérités sont exprimées. Les mots, les phrases, en

un mot le texte ou la rédaction, sont l'œuvre, certainement
imparfaite, des hommes ; ces choses ne sont pas de foi. Ce qui
est de foi, ce sont les vérités qui y sont contenues, vérités qui
ont été constatées comme venant de J.-C. même et comme
ayant toujours été crues par toutes les Eglises particulières
orthodoxes. Le dogme chrétien est donc la vérité révélée par
J.-C, telle qu'il l'a enseignée à ses apôtres et à ses disciples,
pour qu'ils la transmettent intégralement, sans soustraction et
sans addition, sans diminution et sans amplification, de génération

en génération: omne et sohim revelatum. Le dogme
n'est donc pas la parole des hommes. Si vénérable que soit
celle-ci, cependant elle n'est qu'humaine, et aucun homme n'a
le droit de s'imposer aux autres hommes. Les chrétiens n'ont
qu'un maître, et ce maître est Jésus-Christ ; un seul docteur, et
ce docteur est Jésus-Christ ; un seul médiateur, et ce médiateur
est Jésus-Christ ; un seul pontife, et ce pontife est Jésus-Christ.
Lui seul a les paroles de la vie éternelle : verba vitce ceternœ
habes (Ev. Jean, VI, 69). Lui seul est la lumière du monde, et
c'est lui qu'il faut suivre : ego sum lux mundi; qui sequitur
me non ambulat in tenebris, sed habebit lumen vitœ (VIII, 12).
Lui seul est la \Toie, la vérité et la vie: ego sum via, et Veritas,
et vita (XIV, 6).

Voilà les seuls dogmes chrétiens, les seuls dogmes catholiques,

les seuls dogmes orthodoxes. Ils ne changent pas, ils
sont éternels et toujours les mêmes; ils ne peuvent ni se
développer en soi, ni évoluer en soi, parce qu'ils sont parfaits
et divins; mais nous, nous devons nous développer en eux et
Par eux; c'est nous qui devons évoluer et grandir en eux et
Par eux, suivant la doctrine même de St. Paul: crescamus in



— 326 —

ilio per omnia (Eph. IV, 15); in omni opere bono fructificantes,
et crescentes in scientia Dei (Coloss. I, 10). Plus nous sommes
éclairés par la science, mieux nous voyons la vérité, la beauté,
la profondeur, la sublimité divine des dogmes. Il n'y a pas
d'autre développement des dogmes que cette intelligence
toujours plus grande que nous en avons. Il est certain que le

texte des Actes (XII, 24) : Verbum Domini crescebat et multi-
plicabatur, signifie que la parole de Dieu était plus répandue,
plus connue et qu'elle gagnait de plus en plus des adhérents,
mais non qu'elle évoluait, se modifiait et se multipliait en elle-

même. St. Paul a été tellement clair sur toute cette question
qu'il n'est pas possible de la dénaturer. Dans son Epître aux
Ephésiens (ch. IV), il parle de l'édification du corps du Christ,
c'est-à-dire de l'Eglise et non du dogme; il dit que c'est nous,
membres de l'Eglise, membres du corps du Christ, qui devons

croître en lui et atteindre à l'état d'homme fait et à la stature
parfaite. Evidemment ce n'est pas le corps personnel du Christ

qui a besoin de grandir, ce n'est pas non plus la parole du

Christ qui a besoin d'atteindre à cette stature, mais nous,

chrétiens, et nous seuls, qui composons son corps social ou

ecclésiastique. Fonder sur cette doctrine la théorie du développement

objectif des dogmes, c'est donc une évidente falsification
de l'Ecriture.

Nous nous séparons donc très nettement, dans cette question,

soit des romanistes, qui, pour essayer de légitimer leurs

dogmes nouveaux, enseignent la théorie de la transformation
de leurs opinions humaines en vérités divines par l'addition de

celles-là à celles-ci ; soit des protestants, qui, acceptant la théorie

papiste de l'évolution des dogmes, s'en servent pour confondre
les vrais dogmes chrétiens avec les formules dogmatiques, et

pour les discréditer en les représentant comme des doctrines

inventées par les Pères et par les théologiens. Encore une fois,

la doctrine catholique ou orthodoxe est tout autre.

(A suivre.) E. Michaud.


	Quelques sophismes théologiques

