
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Le pape St. Gélase et le monophysisme eucharistique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PAPE ST. GELASE
ET LE

MONOPHYSISME EUCHARISTIQUE.

Il y a simplicité et simplicité : l'une, qui est la mise en
lumière de l'unité, dans les choses multiples qui semblent pousser
la variété jusqu'à la contradiction; S3'nthèse scientifique qui
montre la science dans les sciences : l'autre, qui est la négation
mensongère de toute variété et l'affirmation stupide d'un je ne
sais quoi insaisissable et stérile, qui, sous prétexte d'unité,
n'aurait de relations ni avec lui-même ni avec quoi que ce soit.
Celle-là ne se trouve que dans les intelligences supérieures,
à la fois savantes et logiques; celle-ci, dans les intelligences
ignorantes et illogiques.

C'est de ces dernières que je A^eux parler. Elles ont ceci
de particulier qu'elles ne peuvent pas comprendre la multiplicité
réelle dans l'unité réelle. Ce qui est un, disent-elles, est un ;

donc il n'est pas multiple. On leur répond qu'une chose une
peut être composée de plusieurs éléments distincts, lesquels,
unis entre eux, peuvent constituer une chose une. Elles répliquent

que c'est impossible. C'est ainsi que le moine Eutychès,
pour mieux expliquer l'unité de J.-C, a nié qu'il fût composé
de deux natures, l'humaine et la divine. Sa portée d'esprit
n allait pas jusqu'à concevoir que les deux natures pussent
être unies en une seule personne ; il ne pouvait pas apercevoir
dans l'unité de la personne la possibilité de faire place à deux
natures. Sa notion de l'un et du simple excluait la notion du
composé. Quand il lisait ce texte de l'Ecriture: «Le Verbe
sest fait chair, Verbum caro factum est», il prenait à la lettre
le mot factum est, parce qu'il ne comprenait pas opx'un mot



— 304 —

pût avoir plusieurs significations, l'une propre et l'autre figurée.
Ces simples d'esprit ignorent la nature complexe des choses

et la nature non moins complexe des langues et des idées.

Aux yeux idiotisés d'Eutychès, le Verbe n'était plus Verbe, il
était devenu chair, Verbum caro factum est: car il est impossible,

pensait-il, d'être à la fois Verbe et chair! A moins
toutefois qu'il n'ait retourné ce monophysisme en sens contraire,
et qu'il n'ait dit: J.-C. est un, or il est le Verbe, donc sa

chair n'est que fantastique et illusoire ; sa chair a été et est

absorbée par le Verbe ; J.-C. n'est pas homme, il n'est que
Dieu: il ne peut avoir qu'une nature, étant un; donc il n'a

que la nature divine ; son humanité n'est qu'apparente
(docétisme) ; il n'a point d'âme humaine, le Verbe lui en tient lieu

(apollinarisme). C'est ainsi qu'il y a deux manières d'être mo-

nophysite.
Le monophysisme a eu son application dans le monothé-

lisme au VIIe siècle. Le moine Eutychès s'est prolongé dans

le moine-patriarche Sergius. Le monophysisme a eu une autre

application dans le transsubstantialisme eucharistique. C'est le

moine Paschase Radbert qui, au IXe siècle, a favorisé le point
de vue monophysite dans la question eucharistique ; ses
disciples ont encore renchéri sur lui et poussé son erreur jusqu'à
l'extrême; c'est ainsi que le concile de Rome de 1059 a pu
formuler l'horrible doctrine que l'on sait, doctrine qui a trouvé
son nom au XIIe siècle, le transsubstantialisme entendu dans

le sens matériel. De même qu'Eutychès avait pris à la lettre
le mot factum est, ainsi les transsubstantialistes ont pris à la

lettre le mot est dans le texte : « Ceci est mon corps, hoc est

corpus meum». De même qu'Eutychès n'avait pas pu concevoir

deux natures en J.-C, ainsi les transsubstantialistes n'ont

pas pu admettre deux substances dans l'eucharistie. Selon

Eutychès, il fallait que l'une des deux natures en J.-C. se

changeât en l'autre et cessât d'être elle-même; de même, selon

les transsubstantialistes, il fallait que l'une des deux substances
dans l'eucharistie se changeât en l'autre et cessât d'être elle-

même; il fallait que le pain cessât d'être pain et que sa
substance ou sa matière devînt ou fût la substance même, la
matière même du corps et du sang de J.-C. On le voit, le
parallélisme est parfait: de part et d'autre, même point de vue,

même tournure d'esprit, même méconnaissance des règles les



— 305 —

plus élémentaires du langage humain et de l'exégèse biblique.
C'est en vain qu'on objectait à Eutychès qu'une chose peut
en devenir une autre de plusieurs manières ; pour lui, il n'y
avait qu'une manière : la disparition d'une des deux choses.
De même, c'était en vain qu'on objectait et qu'on objecte
encore aux transsubstantialistes que le pain et le vin peuvent
être de plusieurs manières le corps et le sang de J.-C. ; pour
eux, il n'y en a qu'une : la disparition de la substance matérielle

du pain et du vin, et la présence de la seule substance
matérielle du corps et du sang de J.-C, celle-là étant devenue
réellement, matériellement, chimiquement, celle-ci.

Chose étonnante, à la fin du Ve siècle, à la suite des débats
sur le nestorianisme et l'eutychianisme, le pape Gélase (492 à

496), en réfutant ces deux hérésies, en s'élevant contre ceux
qui ne voyaient pas l'unité personnelle de J.-C. dans la dualité
de ses natures, ou la dualité de ses natures dans son unité
personnelle, a expliqué le dogme chrétien sur ce point par le
dogme eucharistique. Il a montré que, de même que dans
l'eucharistie il y a l'élément matériel et symbolique (le pain et
le vin), qui, même après la consécration, reste dans sa nature
matérielle, et l'élément spirituel et divin, à savoir le corps et
le sang de J.-C. unis à sa divinité, élément qui est communiqué
réellement à l'âme du fidèle, en même temps que le fidèle
mange le pain consacré et boit le vin consacré ; ainsi y a-t-il en
J.-C, réellement, la nature humaine (corps et âme) et la nature
divine. Il ne se doutait guère que l'exemple qu'il apportait
dans la discussion pour réfuter le monophysisme, serait plus
tard nié par d'autres monophysites, qui introduiraient le
monophysisme dans la doctrine eucharistique.

Ecoutons en effet le pape Gélase. Dans son écrit intitulé :

Gelasii episcopi romani, de duabus naturis in Christo, adversus
Eutychen et Nestorium1), il démontre longuement et par de
nombreuses redites qu'il y a deux natures en J.-C. ; que
l'humanité n'est pas changée en la divinité, ni la divinité en
l'humanité (nec conversa nec transfusa) ; et qu'ainsi « le sacrement »

reste entier. Il combat les Eutychiens qui prétendent qu'après
1 union il n'y a plus qu'une nature: Eutychiani dicunt ante
adunationem duœ naturœ fuerunt, post adunationem una facta

') Biblioth. Patrum, edit. Lugd., T. Vili.



— 306 —

est. C'est une sottise, dit-il: Jam vero si, ut ipsi délirant, adunatane

una facta est natura, aut unius abolitto est aut utriusque
confusio ; quod utrumque fides catholica et ipsius Veritas sacramenti

non recipit.
Il enseigne que le Christ est un, et que dans le Christ un

il y a tout l'homme et tout le Verbe, sans division, sans
diminution, sans altération, chaqtie nature gardant ses propriétés:
Verus Deus et verus homo. Et il parle sans cesse de l'homme
Dieu et du Dieu homme. Il cite le mot de St. Paul : In quo
habitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter (Coloss. II, 9).

Il dit que le Christ est «in utroque unus». U compare le Christ
à l'homme: l'homme, qui est un, quoique composé de deux
éléments divers, le corps et l'âme; le Christ, qui est un, quoique
composé de la nature humaine et de la nature divine.

U appelle l'attention sur le style de l'Ecriture, notamment
sur les synecdoques qui s'y trouvent : Licet autem more loeu-

tionis humanae etiam a parte saepe totum quodlibet possit

intelligi : quemadmodum cum dicimus : tot animae, corpora
pariter indicamus; vel cum dicimus: omnis caro, naturas animarum

simili designatone complectitur, nec habemus incognitum.
Sic nos unam rem pro duabus dicere ad utrasque signijtcandas,
ut tamen et duas esse nullatenus ignoremus, et propriis constare
substantiis quantavis unitione nectantur. U répète que l'on

prend souvent, dans le langage, la partie pour le tout et le

tout pour la partie : Unitio est enim duarum ; non cujuslibet
alterius abolitio, nam nec dici potest unitio nisi duarum. Donc

l'union de deux choses n'est pas la destruction de l'une de ces

deux choses; pour qu'elles soient unies, il faut qu'elles soient

deux. Et comme aucune chose ne peut exister sans sa propre
substance ou nature, il en résulte que chacune des substances
unies conserve ses propriétés ; s'il en était autrement, Dieu ne

serait plus homme en J.-C, et l'homme ne serait plus Dieu.

Voici les propres paroles cle Gélase: «...Cum utique nulla res

sit quae non proprium possit habere substantiam, substantia

vero nulla sit quae non natura dicatur: nam remove naturam

cujuslibet subsistentise, tolles etiam sine dubitatione substantiam;
sublata substantia, pariter res quœlibet ilia tollitur... Vera autem

utraque aliter esse non posse, nisi in suarum proprietate per-
manentia naturarum, nullus humanse mentis sensus, si quantulas-

cumque rationis est, prorsus addubitat... 5/ quœlibet earuM,



— 307 —

quod absit proprietas exinde subtrahatur, aut Deus homo non
erit, aut homo Deus esse non poterit. »

On le voit, l'enseignement du pape Gélase est aussi formel,
aussi explicite, aussi clair que possible. Ce n'est pas seulement
de la théologie, c'est du bon sens et de la saine philosophie.
Toutefois, il veut encore prouver cet enseignement par la
doctrine eucharistique. C'est la pensée que « nous devenons par
l'incarnation participants de la nature divine » (II Pierre I, 4),

qui lui sert de transition à l'eucharistie. Et alors il s'exprime
ainsi :

« Certe sacramenta quae sumimus corporis et sanguinis
Christi, divina res est, propter quod et per eadem divinae
efficimur consortes naturae, et tarnen esse non desinit substantia
vel natura panis et vini: et certe imago et similitudo corporis
et sanguinis Christi, in actione mysteriorum celebrantur. Satis
ergo nobis evidenter ostenditur, hoc nobis in ipso Christo
Domino sentiendum, quod in ejus imagine profitemur, celebramus
et sumimus, ut sicut in hanc, scilicet in divinam transeant,
sancto Spiritu perficiente substantiam, permanente tarnen in
suce proprietate naturœ, sic illud ipsum mysterium principale,
cujus nobis efficientiam virtutemque veraciter repraesentant :

ex quibus constat proprie permanentibus unum Christum, quia
integrum verumque permanere demonstrant. Sed apostolus,
inquiunt, dixit de Judaeis : Si cognovissent, nunquam Dominum
majestatis crucifixissent. Ecce, inquiunt, Dominus majestatis est
Crucifixus. Plane hoc dicimus, hoc sentimus, salva impassi-
bihtate cleitatis: deitas enim impassibilis semper sine ambi-
guitate persistit. Sicut enim legitur Dominus majestatis Christus,
sie utique legitur etiam Hominis Filius. Itaque et Dominus
majestatis, Filius hominis est, et homo est: et Filius hominis
Deus est majestatis, et homo Deus est».

Donc, d'après le pape Gélase, 1° c'est le St-Esprit qui
perfectionne ou consacre la substance du pain et du vin (sancto
Spiritu perficiente substantiam) ; ce n'est pas le prêtre, c'est le
St-Esprit; — 2° dans ce perfectionnement ou cette consécration,
la substance ou la nature du pain et du vin reste, ainsi que
toutes ses propriétés. C'est aussi l'enseignement formel de
S. Cyrille de Jérusalem, de S. Augustin, de Theodoret, etc. ;

~ 3° bien que la substance du pain et du vin reste après la
consécration et qu'elle conserve toutes ses propriétés, cepen-



— 308 —

dant, en vertu de la consécration du pain et du vin par le

St-Esprit, «l'image et la similitude du corps et du sang de

J.-C. sont célébrées dans l'action des mystères », de telle sorte

que quiconque mange ce pain et boit ce vin, devient participant

de la nature divine ; — 4° de même qu'il est écrit qu'en
J.-C. le Dieu de majesté a été crucifié, bien que la divinité soit

impassible, ainsi il est écrit que celui qui mange le pain
consacré et qui boit le vin consacré participe à la mort du Christ,
à la vertu de son sang et à la nature divine, bien que le pain
et le vin ne cessent pas d'être pain et vin substantiellement
et naturellement ; — 5° les verbes esse, fieri, effici, appliqués
aux mystères de l'incarnation et de l'eucharistie, ne signifient
ni une destruction d'un des deux éléments, ni une conversion
de l'un dans l'autre, puisque les deux persévèrent dans leur
nature et dans leurs propriétés. Le pape Gélase, plus loin, cite

expressément St. Ambroise expliquant le texte « et Verbum
caro factum est» et disant: « Abstineant ergo (hœretici) dicere

Verbi naturam in carnis naturam esse conversant. » Il cite

aussi Jean, évêque de Constantinople, disant : « Non substantia

(Verbi) in carnem transiit... Nihil incongruum suspiceris in eo

quod ait factum est: non enim conversionem dixi illius incon-

vertibilis naturae, sed inhabitationem et permansionem. » — Donc
il est aussi erroné d'enseigner la destruction ou le changement
des substances ou des natures dans l'eucharistie que dans
l'incarnation de J.-C. C'est la même hérésie dans ces cieux cas
particuliers : là le monophysisme christologique, ici le monophysisme
eucharistique.

Telle est la doctrine du pape Gélase.

Je prie toutefois les transsubstantialistes cle ne pas se

méprendre sur 1e vrai sens de mon argumentation au sujet de

cette doctrine.

Je pourrais demander aux transsubstantialistes papistes
comment ils se mettent d'accord avec eux-mêmes, en

enseignant, d'une part, l'infaillibilité du pape dans les choses de la

foi, et en rejetant, d'autre part, comme une hérésie la doctrine

enseignée par le pape Gélase. Je sais qu'ils répondent que

l'écrit de ce pape n'a pas été lancé ex cathedra ; que quelques-

uns même ont essayé de montrer qu'il n'est pas de Gélase

même. Mais il n'est pas difficile de leur prouver que ce sont là



— 309 —

de misérables échappatoires. Je les laisse donc à leurs
contradictions, et je m'adresse aux transsubstantialistes non papistes.

Je leur dis que le pape Gélase n'a pas été plus infaillible
que tout autre pape ; que, s'il avait enseigné la doctrine susdite

en son nom privé comme docteur particulier, elle ne
mériterait pas plus d'attention que celle de n'importe quel autre
théologien ; mais qu'il a enseigné cette doctrine comme étant
la foi apostolique (fides apostolica), et non seulement la sienne;
et de plus, qu'en cela il n'a pas été contredit. Et c'est ce dernier
point qui constitue la force de mon argumentation. Car, si

l'évêque de Rome avait imputé à l'Eglise une doctrine rejetée
par celle-ci, il est évident qu'il se serait trouvé des théologiens
qui l'auraient contredit, comme il s'en est trouvé pour contredire

Honorius, Nicolas Ier et tant d'autres. Or, personne ne
s'est élevé contre l'enseignement de Gélase. Donc cet
enseignement était bien réellement admis de son temps dans l'Eglise.
La conséquence est rigoureuse et le fait est certain.

Il est d'autant plus certain, que cet enseignement n'est que
la répétition, en d'autres termes, de l'enseignement formel et
explicite de plusieurs Pères déjà cités, sans oublier les théologiens

spiritualistes qui, du IXe au XIe siècle, ont protesté contre
le matérialisme eucharistique, matérialisme qui, grâce à l'ignorance

et à la grossièreté exceptionnelles de ces siècles de
ténèbres et de corruption, n'a eu que trop de partisans. J'ai déjà
démontré ces faits ici même (voir le n° 12, p. 755-766; le n° 13,
p. 141-150; le n° 14, p. 281-294; le n° 15, p. 435-462.)

E. Michaud.


	Le pape St. Gélase et le monophysisme eucharistique

