Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Le pape St. Gélase et le monophysisme eucharistique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

|
|

LE PAPE ST. GELASE

ET LE

MONOPHYSISME EUCHARISTIQUE.

Il v a simplicité et simplicité: l'une, qui est la mise en
lumiere de 'unité, dans les choses multiples qui semblent pousser
la variété jusqu’'a la contradiction; synthese scientifique qui
montre la science dans les sciences: 'autre, qui est la négation
mensongere de toute variété et l'affirmation stupide d'un je ne
sais quoi insaisissable et stérile, qui, sous prétexte d’unité,
n'aurait de relations ni avec lui-méme ni avec quoi que ce soit.
Celle-la ne se trouve que dans les intelligences supérieures,
& la fois savantes et logiques; celle-ci, dans les intelligences
ignorantes et illogiques.

Cest de ces dernieres que je veux parler. Elles ont ceci
de particulier qu’elles ne peuvent pas comprendre la multiplicité
réelle dans l'unité réelle. Ce qui est un, disent-elles, est un;
donc il n'est pas multiple. On leur répond gu'une chose une
peut €tre composée de plusieurs ¢léments distincts, lesquels,
unis entre eux, peuvent constituer une chose une. Elles répli-
quent que c’est impossible. C'est ainsi que le moine Eutyches,
pour mieux expliquer l'unité de J.-C., a nié qu'il fat composé
de deux natures, 'humaine et la divine. Sa portée d'esprit
n'allait pas jusqu’a concevoir que les deux natures pussent
ftre unies en une seule personne; il ne pouvait pas apercevoir
dans T'unité de la personne la possibilité de faire place a deux
latures. Sa notion de 1'un et du simple excluait la notion du
composé. Quand il lisait ce texte de I'Ecriture: «Le Verbe
s'est fait chair, Verbum caro factum est», il prenait a la lettre
le mot fuctum est, parce qu'il ne comprenait pas qu'#z mot



— 304 —

plit avoir plusienrs significations, I'une propre et l'autre figurée.
Ces simples d'esprit ignorent la nature complexe des choses
et la nature non moins complexe des langues et des idées.
Aux yeux idiotis¢s d’Eutyches, le Verbe n'était plus Verbe, il
¢tait devenu chair, Verbum caro factum est. car il est impos-
sible, pensait-il, d'étre a la fois Verbe et chairl A moins tou-
tefois qu’il n'ait retourné ce monophysisme en sens contraire,
et qu'il n'ait dit: J.-C. est un, or il est le Verbe, donc sa
chair n’est que fantastique et illusoire; sa chair a ¢té et est
absorbée par le Verbe; J.-C. n'est pas homme, il n'est que
Dieu: il ne peut avoir qu'une nature, étant un; donc il n'a
que la nature divine; son humanité n'est qu'apparente (docé-
tisme); il n’a point d’ame humaine, le Verbe lui en tient lieu
(apollinarisme). C'est ainsi qu'il y a deux manieres d'étre mo-
nophysite.

Le monophysisme a eu son application dans le monothé-
lisme au VII® sigcle. Le moine Eutyches s’est prolongé dans
le moine-patriarche Sergius. Le monophysisme a eu une autre
application dans le transsubstantialisme eucharistique. C'est le
moine Paschase Radbert qui, au IX° siecle, a favorisé le point
de vue monophysite dans la question eucharistique; ses dis-
ciples ont encore renchéri sur lui et poussé son erreur jusqu’a
I'extréme; c’est ainsi que le concile de Rome de 1059 a pu
formuler T'horrible doctrine que Pon sait, doctrine qui a trouvé
son nom au XII® siecle, le transsubstantialisme entendu dans
le sens matériel. De méme qu'Eutyches avait pris a la lettre
le mot factum est, ainsi les transsubstantialistes ont pris a la
lettre le mot est dans le texte: «Ceci est mon corps, hoc esl
corpus meum». De méme qu'Eutyches n'avait pas pu conce-
voir deux natures en J.-C., ainsi les transsubstantialistes n'ont
pas pu admettre deux substances dans [eucharistie. Selon
Eutyches, il fallait que l'une des deux natures en J.-C. s€
changeat en lautre et cessit d'étre elle-méme; de méme, selon
les transsubstantialistes, il fallait que I'une des deux substances
dans l'eucharistie se changeat en l'autre et cessat d’'étre elle-
méme; il fallait que le pain cessat d’étre pain et que sa subs-
tance ou sa matiere devint ou fat la substance méme, la ma-
tiere méme du corps et du sang de J.-C. On le voit, le paral-
lélisme est parfait: de part et d’autre, méme point de VU
méme tournure d'esprit, méme méconnaissance des régles les



305 —

plus élémentaires du langage humain et de l'exégese biblique.
Cest en vain qu'on objectait 4 Eutyches qu'une chose peut
en devenir une autre de plusieurs maniéres; pour lui, il n'y
avait qu'une maniére: la disparition d'une des deux choses.
De méme, c’était en vain qu'on objectait et qu’on objecte en-
core aux transsubstantialistes que le pain et le vin peuvent
étre de plusieurs maniéres le corps et le sang de J.-C.; pour
eux, il n'y en a qu'une: la disparition de la substance maté-
rielle du pain et du vin, et la présence de la seule substance
matérielle du corps et du sang de J.-C., celle-la étant devenue
réellement, matériellement, chimiquement, celle-ci.

Chose étonnante, 4 la fin du Ve siecle, a la suite des débats
sur le nestorianisme et 'eutychianisme, le pape Gélase (492 a
496), en réfutant ces deux hérésies, en s'élevant contre ceux
qui ne voyaient pas l'unité personnelle de J.-C. dans la dualité
de ses natures, ou la dualité¢ de ses natures dans son unité
personnelle, a expliqué le dogme chrétien sur ce point par le
dogme eucharistique. Il a montré que, de méme que dans
I'eucharistie il y a 1'élément matériel et symbolique (le pain et
le vin), qui, méme aprés la consécration, reste dans sa nature
matérielle, et I'élément spirituel et divin, & savoir le corps et
le sang de J.-C. unis a sa divinité, élément qui est communiqué
réellement & l'ame du fidele, en méme temps que le fidele
mange le pain consacré et boit le vin consacré; ainsi y a-t-il en
J-C., réellement, la nature humaine (corps et Ame) et la nature
divine. Il ne se doutait guere que l'exemple qu'il apportait
dans la discussion pour réfuter le monophysisme, serait plus
tard nié par d'autres monophysites, qui introduiraient Ile
monophysisme dans la doctrine eucharistique.

Ecoutons en effet le pape Gélase. Dans son écrit intitulé:
Gelasii episcopi romani, de duabus naturis in Christo, adversus
Eutychen et Nestorium?), il démontre longuement et par de
nombreuses redites qu'il y a deux natures en J.-C.; que I'hu-
manit¢ n'est pas changée en la divinité, ni la divinité en I'hu-
manité (nec conversa nec transfusa),; et qu'ainsi «le sacrement »
reste entier. Il combat les Eutychiens qui prétendent qu'apreés
Uunion {1 n'y a plus qu'une nature: FEulychiani dicunt anie
Adunationem duce nature fuerunt, post adunationem una facta

Peccgm oy

) Biblicth. Patrum, edit. Lugd,, T. VIIL



== o —

est. Clest une sottise, dit-il: Jam vero si, ut ipsi delirant, aduna-
tione una facta est natura, aut unius abolifZo est aut utriusque
confusto, quod ulrumque fides catholica et ipsius veritas sacra-
menti non recipit.

I1 enseigne que le Christ est un, et que dans le Christ un
il v a tout 'homme et tout le Verbe, sans division, sans dimi-
nution, sans altération, chaque nalure gardant ses propriélés:
Verus Deus et verus homo. Et il parle sans cesse de I'homme
Dieu et du Dieu homme, Il cite le mot de St. Paul: In quo
habitat omnis plenitudo divinitatis corporaliter (Coloss. II, 9).
11 dit que le Christ est «in utroque unus». Il compare le Christ
a ’homme: 'homme, qui est un, quoique composé de deux élé-
ments divers, le corps et 'ame; le Christ, qui est un, quoique
composé de la nature humaine et de la nature divine.

Il appelle Tattention sur le style de I'Ecriture, notamment
sur les synecdoques qui s’y trouvent: Licet autem more locu-
tionis humanze etiam a parte szpe totum quodlibet possit
intelligi: quemadmodum cum dicimus: tot animee, corpora
pariter indicamus; vel cum dicimus: omnis caro, naturas anima-
rum simili designatione. complectitur, nec habemus incognitum.
Sic nos unam rem pro duabus dicere ad utrasque significandas,
ut tamen et duas esse nullatenus ignoremus, et propriis constare
substantiis quantavis wunitione mnectantur. 11 répete que lon
prend souvent, dans le langage, la pariie pour le tout et le
tout pour la partie: Unitio est enim duarum; non cujuslibet
alterius abolitio, nam nec dici potest unitio nisi duarum. Donc
I'union de deux choses n’est pas la destruction de 'une de ces
deux choses; pour qu'elles soient unies, il faut qu'elles soient
deux. Et comme aucune chose ne peut exister sans sa propre
substance ou nature, il en résulte que chacune des substances
unies conserve ses propriétés; s’il en était autrement, Dien ne
serait plus homme en J.-C., et 'homme ne serait plus Diew.
Voici les propres paroles de Gélase: «..Cum utique nulla res
sit quee non propriam possit habere substantiam, substantia
vero nulla sit quee non natura dicatur: nam remove naturam
cujuslibet subsistentiee, tolles etiam sine dubitatione substantiam;
sublata substantia, pariter res queelibet tlla tollitur... Vera autem
utraque aliter esse non posse, uisi in suarum proprietale per-
manentia naturarum, nullus humanse mentis sensus, si quantulee-
cumque rationis est, prorsus addubitat... Si quelibet earimt,



— 307 —

quod absit proprielas exinde sublrahatur, aut Deus homo non
erit, aut homo Deus esse non poterit. »

On le voit, 'enseignement du pape Gélase est aussi formel,
aussi explicite, aussi clair que possible. Ce n’est pas seulement
de la théologie, c'est du bon sens et de la saine philosophie,
Toutefois, il veut encore prouver cet enseignement par la doc-
trine eucharistique. C’est la pensée que «nous devenons par
lincarnation participants de la nature divine» (/7 Pierve 1, 4),
qui lui sert de transition a l'eucharistie. Et alors il s'exprime
ainsi:

«Certe sacramenta quee sumimus corporis et sanguinis
Christi, divina res est, propter quod et per eadem divinae
efficimur consortes naturee, ef lamen esse non desinit substantia
vel natura panis el vini: et cerle tmago el similitudo covporis
et sanguinis Christi, in actione myysteriorum celebvantur. Satis
ergo nobis evidenter ostenditur, hoc nobis in ipso Christo
Domino sentiendum, quod in ejus imagine profitemur, celeby amus
el sumimus, ut sicut in hanc, scilicet in divinam transeant,
Sancto Spiritu perficiente substantiam, permanente tamen in
sue proprielate naturce, sic illud ipsum mysterium principale,
cujus nobis efficientiam virtutemque veraciter repreesentant:
ex quibus constat proprie permanentibus unum Christum, quia
integrum verumque permanere demonstrant. Sed apostolus,
inquiunt, dixit de Judeeis: Si cognovissent, nunquam Dominum
majestatis crucifixissent. Ecce, inquiunt, Dominus majestatis est
Crucifixus. Plane hoc dicimus, hoc sentimus, salva impassi-
bilitate deitatis: deitas enim impassibilis semper sine ambi-
guitate persistit. Sicut enim legitur Dominus majestatis Christus,
sic utique legitur etiam Hominis Filius. Itaque et Dominus
majestatis, Filius hominis est, et homo est: et Filius hominis
Deus est majestatis, et homo Deus est».

Done, d’aprés le pape Gélase, 1° c’est le St-Esprit qui per-
fectionne ou consacre la substance du pain et du vin (sancto
Spiritu perficiente substantiam); ce n’est pas le prétre, c'est le
St-Esprit; — 2° dans ce perfectionnement ou cette consécration,
la substance ou la nature du pain et du vin reste, ainsi que
toutes seg propriétés. (C’est aussi l’enseignement formel de
S. Cyrille de Jérusalem, de S. Augustin, de Théodoret, etc.:
~ 3° Tien que la substance du pain et du vin reste aprés la
Consécration et qu'elle conserve toutes ses propriétés, cepen-



— 308 —

dant, en vertu de la consécration du pain et du vin par le
St-Esprit, «l'image et la similitude du corps et du sang de
J.-C. sont célébrées dans l'action des mysteres», de telle sorte
que quiconque mange ce pain et boit ce vin, devient partici-
pant de la nature divine; — 4° de méme qu'il est écrit qu'en
J.-C. le Dieu de majest¢ a ¢té crucifié, bien que la divinité soit
impassible, ainsi il est €crit que celui qui mange le pain con-
sacré et qui boit le vin consacré participe a la mort du Christ,
a la vertu de son sang et & la nature divine, bien que le pain
et le vin ne cessent pas d'étre pain et vin substantiellement
et naturellement; — 5° les verbes esse, fieri, ejfici, appliqués
aux mysteres de lincarnation et de l'eucharistie, ne signifient
ni une destruction d'un des deux éléments, ni une conversion
de T'un dans l'autre, puisque les deux persévérent dans leur
nature et dans leurs propriétés. Le pape Gélase, plus loin, cite
expressément St. Ambroise expliquant le texte <«et Verbum
caro factum est» et disant: « Abstineant ergo (heeretici) dicere
Verbi naturam in carnis naturam esse cowversam.» Il cite
aussi Jean, évéque de Constantinople, disant: « Non substantia
(Verbi) in carnem transiit... Nihil incongruum suspiceris in eo
quod ait factum est. non enim conversionem dixi illius incon-
vertibilis naturee, sed inhabitationem et permansionem.» — Donc
il est aussi erroné d'enseigner la destruction ou le changement
des substances ou des natures dans l'eucharistie que dans l'in-
carnation de J.-C. C'est la méme hérésie dans ces deux cas parti-
culiers: 1a le monophysisme christologique, ici le monophysisme
eucharistique.

Telle est la doctrine du pape Gélase.

Je prie toutefois les transsubstantialistes de ne pas se meé-
prendre sur le vrai sens de mon argumentation au sujet de
cette doctrine.

Je pourrais demander aux transsubstantialistes papisies
comment ils se mettent d’accord avec eux-mémes, en ensei
gnant, d'une part, Iinfaillibilité du pape dans les choses dela
foi, et en rejetant, d’autre part, comme une hérésie la doctrine
enseignée par le pape Gélase. Je sais qu'ils répondent que
lécrit de ce pape n'a pas ¢té lancé ex cathedra, que quelques:
uns méme ont essayé de montrer quil n'est pas de Gélase
méme. Mais il n'est pas difficile de leur prouver que ce sont la



— 309 —

de misérables échappatoires. Je les laisse donc a leurs contra-
dictions, et je m'adresse aux transsubstantialistes non papisies.

Je leur dis que le pape Gélase n'a pas ¢été plus infaillible
que tout autre pape; que, s'il avait enseigné la doctrine sus-
dite en son nom privé comme docteur particulier, elle ne mé-
riterait pas plus d’attention que celle de n'importe quel autre
théologien ; mais qu'il a enseigné cette doctrine comme étant
la foi apostolique (fides apostolica), et non seulement la sienne;
et de plus, qu’en cela il n'a pas été contredit. Et c'est ce dernier
point qui constitue la force de mon argumentation. Car, si
'évéque de Rome avait imputé a 1I’Eglise une doctrine rejetée
par celle-ci, il est évident qu’il se serait trouvé des théologiens
qui Vauraient contredit, comme il s’en est trouvé pour contre-
dire Honorius, Nicolas I°* et tant d'autres. Or, personne ne
sest élevé contre l'enseignement de Gélase. Donc cet ensei-
gnement était bien réellement admis de son temps dans I'Eglise.
La conséquence est rigoureuse et le fait est certain.

Il est d'autant plus certain, que cet enseignement n’est que
la répétition, en d'autres termes, de l'enseignement formel et
explicite de plusieurs Peres déja cités, sans oublier les théolo-
giens spiritualistes qui, du IXe au XI® siecle, ont protesté contre
le matérialisme eucharistique, matérialisme qui, grace a l'igno-
rance et a la grossitreté exceptionnelles de ces siécles de té-
nebres et de corruption, n’a eu que trop de partisans. J'ai déja
démontré ces faits ici méme (voir le n° 12, p. 7553-766; le n° 13,
P. 141-150; le n° 14, p. 281-294; le n°® 15, p. 435-462.)

E. Micuaup.




	Le pape St. Gélase et le monophysisme eucharistique

