
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Des Dominikaners Ptolomäus von Lucca "Neue Kirchengeschichte"

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


290

DES DOMINIKANERS PTOLOMÄUS VON LUCCA

,NEUE KIRCHENGESCHICHTE".

Dass im 14. Jahrhundert ein Dominikaner seine
Kirchengeschichte ausdrücklich als neu überschrieb (historia ecclesiae

nova), hatte seinen guten Grund. Neu sollte sie sein im Gegensatz

zur alten des Eusebius; und das Avar sie in der That, Aveil

dieser sich viele Korrekturen musste gefallen lassen, gemäss
den neuen Anschauungen, welche inzwischen durch die
päpstlichen Theologen waren aufgebracht worden. Nach dem
bekannten Ausspruche Mannings hat ja das Dogma die Geschichte

zu überwinden ; ältere historische Darstellungen darum, welche

mit den später gewonnenen Vorstellungen nicht mehr
harmonieren, sind zu ändern, möglichst schonend, weil man der Grundlage

anfangs Avenigstens nicht offen Avidersprechen mag, bis eine

Generation nach der andern sich mehr und mehr an das Neue

gewöhnt hat und man schliesslich keiner Rücksicht mehr bedarf.

Haben wir es doch selbst erlebt, dass die deutschen Bischöfe

in ihrem ersten Hirtenbriefe nach dem 18. Juli 1870 es nicht

wagten, das Wort Unfehlbarkeit in den Mund zu nehmen,

Avährend man in unserer oberflächlichen und charakterlosen

— gewöhnlich „schnelllebig" genannten — Zeit schon nach

ein paar Decennien mit diesem einst so berüchtigten Worte das

Ende des „aufgeklärten" 19. Jahrhunderts in die Schranken ruft.

Psychologisch ist es begreifbar, wenn auch nicht zu entschuldigen,

dass gemäss einem neuen Stadium religiöser Entwicklung

man mit den altern Urkunden nicht mehr zufrieden ist, und-

es unternimmt, neue anzufertigen oder gar, was fast überall

in der theologischen Litteratur älterer Zeit bemerkt wird, die

vorhandenen durch Änderungen oder Zusätze der Gegenwart

anzupassen. So haben sich ganze Schichten von Überlieferungen



— 291 —

übereinander gelagert, wie namentlich in der Entwicklung des

Papsttums zu Tage tritt.
In dieser Hinsicht ist besonders interessant ein Vergleich

zwischen der Kirchengeschichte des Abtes Orderich Vitalis um
1150 und der „Neuen" Kirchengeschichte des Dominikaners
Ptolomäus von Lucca (f um 1327). Die Wende der Zeit war das
13. Jahrhundert, in Avelchem nach langem Ringen Theologie
und Kirchenwesen im wesentlichen die Gestalt erhielten, welche
sie bis auf den heutigen Tag im Katholizismus bewahrten.
Der normannische Abt Orderich gehört noch der Übergangsperiode

an, in welcher sich die thomistische Anschauungsweise
herausbildete, während der Dominikaner Ptolomäus bereits in
den scharf eingedrückten Fusstapfen seines Lehrers Thomas
einherwandelt. Der Vergleich der beiden Darstellungen wird
auch deutlich erkennen lassen, welche Bedeutung Thomas schon
bei seinen Zeitgenossen besass, und wie rasch der neu gegründete

Dominikanerorden allen Einfluss an sich zog. Freilich
Avird sich auch zeigen, dass dem neuesten Entwicklungsstadium
des Papsttums selbst eine neue thomistische Kirchengeschichte
nicht mehr genügt, und class nur der Jesuitismus eine
vollgültige zu liefern im stände ist, welche allerdings, cla nichts
in der Welt einen Stillstand kennt, wieder einer neuen, jetzt
unbekannten, wird weichen müssen.

Was besonders den „neuen" Kirchenhistoriker Ptolomäus
zum Vergleiche empfiehlt, ist sein sehr nahes Verhältnis zu
dem Meister der Schule. NNIII, 8 sagt er hierüber selbst, er
habe Thomas oft Beicht gehört und sei sein Zuhörer geAvesen.
Er habe ihn rein befunden an Leib und Seele. Thomas übertreffe

alle neuern Lehrer und werde deshalb zu Paris communis
Doctor genannt; aber zu seiner grössern Sicherheit habe er
vor seinem Tode sich auf die Lehre der römischen Kirche
berufen. Vielleicht hat Ptolomäus die Anregung zu seiner neuen
Kirchengeschichte von seinem Lehrer Thomas selbst empfangen,
weil er erkannte, dass zu seinem neuen System die alte
Kirchengeschichte nicht mehr passe. Auf alle Fälle kann man die
neue als die thomistische bezeichnen, da sie von einem Freunde
und Schüler des Meisters durchaus nach seinem Geiste verfasst
wurde.

Orderich Vitalis begnügt sich in der Regel mit den Angaben
des Eusebius, was die alte Kirchengeschichte betrifft, obwohl



—- 292 —

hinsichtlich des Papsttums ZAvischen dem 4. und dem 12.

Jahrhundert ein sehr grosser Unterschied bestand. In seinem Leben
Jesu, mit dem er beginnt, sagt er von Petrus nur, Avas in den

Evangelien steht; auch die berühmten, so viel und so falsch
verwerteten Stellen „du bist Petrus" und „ich habe für dich
gebetet" führt er bloss an ohne jede Reflexion und Kommentar.
Er nennt den Apostel Petrus einfach den „der Berufung nach

Ersten, der Würde nach Höchsten". Weiter Aveiss er von ihm

nur, class er zu Rom am Kreuze gestorben sei. Seine sogenannten
Nachfolger nennt er, Avie sie in den alten Quellen heissen,
römische Bischöfe ; eine Liste derselben führt er nicht auf,
Avährend che Nachfolger des Jakobus zu Jerusalem namhaft
gemacht Averden (I, IG). Einzelne, wie Fabian, Kornclius u. a.,
nennt Orclerich auch papa gemäss den Quellen, aus denen er
schöpft, aber in demselben Sinne, Avie hervorragende Bischöfe,
zumal die alexandrinischen, diesen Titel damals erhielten. Dem
Athanasius giebt er I, 20 sogar das Epitheton pontifex maximus.
Für die ältere Zeit macht der Verfasser die Papstwahl des 12.

Jahrhunderts noch nicht geltend. Leo I. lässt er sein dogmatisches
Schreiben, Avelches zu Chalcedon angenommen werden sollte,
den Bischöfen zuschicken mit der Aufforderung, ein Urteil darüber
abzugebeu (I, 21). Von einem Absolutismus des Papsttums oder

gar der Unfehlbarkeit war ihm also noch nichts bekannt.
Dasselbe ersieht man aus seiner Bemerkung (c. 24), der Papst
Konstantin habe „mit dem Beirate des apostolischen Stuhles",
cl. i. der römischen Geistlichkeit, clic (monotheletische) Häresie
des Philippikus venvorfen.

In seinem zweiten Buche spricht sich Orclerich etwas
deutlicher über die Papstlehre aus, aber doch nur so, wie sie vor
dem 13. Jahrhundert entwickelt Avar. Die übrigen Apostel nennt
er die socii, che Genossen, nicht die Untergebenen des Petrus
(c. 1). Das Apostelkonzil schildert er genau nach der Darstellung
der Apostelgeschichte, nicht als ob die übrigen Apostel nur
eine unmassgebliche Meinung abgegeben und Petrus allein die

Entscheidung getroffen hätte (c. 4). Dann aber fasst er c. 5

die ganze Stellung des Petrus in folgender Weise zusammen:
den Sitz des apostolischen Gipfels erlangte der Schlüsselträger
Petrus, er wurde Haupt und Fundament der Kirche, der Erste
der Apostel und der oberste Bischof, mit der Macht, zu binden
und zu lösen, ausgerüstet, in Lehre und Heiligkeit hervorragend,



— 293 --

in der Kirche für die Schafe Christi der erste Hirt und sein

specieller Stellvertreter. Wie er dies verstand, zeigt er c. 7,

indem er dem sterbenden Petrus die Worte in den Mund legte:
Ich empfehle dir die Schafe, guter Hirt Christus, Avelche du
mir übergeben hast, damit sie merken, sie seien nicht ohne
mich, die dich haben, durch den ich diese Herde regieren
konnte. Von Nachfolgern des Petrus ist hier nicht einmal die
Rede. Christus und Petrus machen gleichsam alles
untereinander ab. Alles, was man bereits mit dem Papsttum erlebt,
machte einen zu menschlichen Eindruck, als class man glaubte,
dasselbe A'on den Päpsten annehmen zu dürfen, Avas man vom
Apostel Petrus in der Bibel las.

Nachdem grosse Juristen, Avie Alexander HL, Innocenz HL,
Gregor IN., Innocenz IV., der Kirche das streng juristische
Gepräge gegeben hatten, wurde das im 13. Jahrhundert anders.
Die noch übrigen religiösen Ideen traten mehr in den Hintergrund,

und die Kirche des Abendlandes Avurcle ein grosses,
meisterhaft geordnetes, aber Avie eine Maschine arbeitendes
Rechtsinstitut, ein neues römisches Reich nach dem Vorbilde
des antiken. Der Papst wurde der Imperator, die Landeskirchen
die ProAÜnzen, die Bischöfe die Provinzialbeamten, die nieclern
Geistlichen die Freigelassenen u. s. w. Das Corpus iuris canonici
wurdeATonclenPäpsten als die Grundlage der nun abgeschlossenen
neuen Rechtsordnung herausgegeben, als der allmäliche Verfall
des in seiner Art bewunderungSAVürdigcn Baues schon im 14.
Jahrhundert begann. Wir haben bereits ausgeführt, class es
jetzt auch einer „neuen" Kirchengeschichte bedurfte, und dass
der damals entstandene Dominikanerorden, ein Schüler des
Thomas, sich zunächst berufen fühlen musste, diese Lücke
auszufüllen. Sehen wir uns in diesem historischen Zusammenhange

die neue Kirchengeschichte näher an, so Avird der
charakteristische Unterschied ZAvischen ihr unci der Darstellung
des Orderich Vitalis sofort in die Augen springen.

Christus selbst ist nach Ptolomäus I, 2 der Hohepriester
(pontifex summus) im christlichen Glauben schon nach dem
Hebräerbriefe, der freilich damit etAvas ganz anderes sagen
will, als der thomistische Historiker. Nach Christus, fährt er
Art, Avar es Petrus mit vier PrärogatiAren, Avelche die andern
Apostel nicht besässen. Diese bestanden darin, class er der Fels
war, dass die Höllenpforten ihn nicht überwinden konnten,



-— 294 —

dass er die allgemeine Herrschaft besass, so\AÌe die Binde- und

Lösegewalt. Unter den Höllenpforten verstellt der Verfasser
den Ansturm der Aveltlichen Mächte und der Irrlehren gegen
die Kirche; unter der allgemeinen Herrschaft den Universalepiskopat

(generale pontificium), indem die übrigen. Apostel,
und später die Bischöfe, nur über einzelne Teile der Kirche
gesetzt geAvesen, wie Matthäus über Äthiopien, Andreas über
Achaja, Johannes über Kleinasien, Thomas und Bartholomäus
über Indien u. s. av., Petrus aber über Rom und damit über das

Ganze (I, 10). So Adel historischen Sinn besass Ptolomäus, class

er beifügte (I, tl), anfangs habe Petrus nur einen massigen
Gebrauch A'on seinen PrärogatiAren gemacht Avegen der Neuheit
der Sache. Es ist das freilich so viel, als Avenn jemand heutzutage

sagen Avollte, die Burggrafen von Nürnberg hätten bereits
im 12. Jahrhundert die Macht über ganz Deutschland gehabt,
Avie seit 1871 sich deutlich an den deutschen Kaisern zeige,
sie hätten zur Vermeidung von Konflikten dieselbe nur nicht

zur AiiAvendung gebracht.
Ptolomäus lässt dann die alte Papstgeschichte folgen,

nicht nach Eusebius, wie Orclerich, sondern gemäss Damasus,
wie er sagt, d. i. gemäss dem Papstbuch und den
pseudoisidorischen Dekretalen, also gemäss der Überlieferung des

9. Jahrhunderts. Litterarisch bemerkenswert erscheint auch

hier, dass der Verlässer Avie seine meisten Zeitgenossen das

grosse FälschungsAverk der Dekretalen im Originale nicht

einmal gekannt hat, sondern seine fragmentarische Kenntnis

desselben aus Gratian schöpfte, der ihm, Avie den folgenden

Jahrhunderten so ATollstänclig genügte, dass er nicht einmal

das Bedürfnis empfand, näher dieser doch so Avichtigen, wenn

auch unterschobenen Urkundensammlung nachzuforschen. In

der Papstgeschichte des Dominikaners begegnen uns
selbstverständlich die alten Papstfabeln, wie sie seit dem 6.

Jahrhundert im Abencllande in Umlauf gesetzt wurden. Er weiss,

dass das Konzil von Nicäa im Auftrag des Papstes Sylvester

gehalten wurde, dass, Avas die Bischöfe über den Glauben
Abhandelt hatten, sie dem Papste zu entscheiden überliessen (V, 5).

Nach der Konstantinischen Schenkungsurkunde, die er abei

wieder nur aus Gratian kennt, erzählt er, dass Konstantin den

römischen Stuhl den vier Patriarchalstühlen vorgesetzt habe

(V, 7). Auch die Entstehung der Donatistischen Streitigkeit macht



— 295 —

Ptolomäus in ganz geschichtswidriger Weise dein Papalsystem
dienstbar. Der Papst, meint er, habe die Wahl Cäcilians
verworfen, und aus diesem Grunde habe Donatus gelehrt, die
afrikanische Kirche besitze den Primat. Die bekannte Geschichte
des Liberius und des von Konstantius eingedrängten Felix IL
erzählt er in der verworrensten Weise, aber so, class der römische
Stuhl möglichst unbefleckt aus den Wirren hervorgeht. Liberius
ist nach ihm stets ein echter Katholik geAvesen, aber er begünstigte
den (arianischen) Irrtum des Konstantius. Nach seiner
Verbannung wurde mit seiner Zustimmung durch den römischen
Klerus Felix IL zu seinem Nachfolger erwählt. Nach einer
andern Überlieferung habe Liberius die Arianer sieben Jahre
lang begünstigt und sei, von Konstantius und Julian beschützt,
römischer Bischof geblieben. Er habe sich aber nicht nach
Sitte der Arianer wiedertaufen lassen; doch weil er am Ende
seines Lebens die Arianer begünstigt, werde er in der römischen
Kirche ohne Krone abgebildet (V, 20). Felix IL sei durch
Liberius und den römischen Klerus eingesetzt worden; derselbe
habe dann Konstantius für einen Ketzer erklärt und sei mit
Adelen andern Geistlichen gemartert AA'orclen (V, 25). Hier ist
alles in der bekannten kurialistischen Weise entstellt. Der von
den Zeitgenossen, wie Hieronymus und Athanasius, bezeugte
Abfall des Liberius vom katholischen Glauben wird geleugnet
und nur eine Begünstigung des Arianismus zugestanden. Zum
Beweise dafür Avird Avieder in unwahrer Weise angeführt, dass
Liberius die arianische Wiedertaufe nicht mit sich habe
vornehmen lassen, deren Annahme nur aus einer Verbindung der
Sylvesterlegende mit den geschichtlichen Zeugnissen über das
Ende Konstantins entstand. Die Intrudierung Felix' IL durch
den arianischen Kaiser Konstantius nach der Verbannung des
Liberius Avird mit dem kanonischen Recht durch die Entstellung
m Einklang gebracht, class Liberius und der römische Klerus
mit dieser Substitution einverstanden gewesen seien. Wer die
beschichte dieser Zeit kennt, Aveiss, dass sich dies ganz anders
verhielt.

Ebenso unhistorisch und Avillkürlich dem Papalsystem
angepasst heisst es VI, 5, auf dem Konzil von Konstantinopel
sei unter Damasus die Gottheit des heiligen Geistes festgestellt
worden, und habe Damasus auch das erAveiterte Symbol mit

m lihoque in der Messe sinken lassen. In einem französischen



— 296 —

Kloster habe er (Ptolomäus) zwar in einer Handschrift das

Symbolum ohne Filioque vorgefunden, aber es sei undenkbar,
dass so hervorragende Väter, wie die jenes Konzils, so geirrt
haben sollten. Der päpstliche Kirchenhistoriker hatte also von
dem wirklichen Sachverhalt mit dem Filioque keine Ahnung.
Er führte es auf Damasus zurück, der gleich dem ganzen
Occident an dem Konzil von Konstantinopel nicht beteiligt war,
während noch die Päpste des 9. Jahrhunderts von dem Zusatz
des Filioque nichts wissen wollten. Aber auch hier musste das

römische Dogma die Geschichte überwunden.

Selbst der nichtsnutzige und wetterwenderische Papst Vigilius

muss in den Augen des thomistischen Geschichtforschers
ein „wahrer Katholik" geAvesen sein (N, 2). Von dem Papst
Honorius meldet er ebensowenig etwas wie von der
dogmatischen Auflehnung Cyprians gegen den „Papst" Stephan, weil

dogmatischer Widerspruch orthodoxer Bischöfe gegen Päpste
ihm unmöglich schien.

Dass die fränkische Kirche mehrere Jahrhunderte lang die

Beschlüsse des siebenten allgemeinen Konzils über die Bilder-
verehrung auch im Gegensatz zu den Päpsten verworfen habe,
konnte Ptolomäus natürlich sich nach dem thomistischen System
wieder gar nicht vorstellen. Echt thomistisch berichtet er NI V, 23,

Pipin habe auf seinem Konzil die Entscheidungen der Päpste
über die Bilder bestätigt — das gerade Gegenteil von der

Wahrheit.

Die furchtbaren Zustände in der römischen Kirche seit

dem Ende des 9. Jahrhunderts hatten zu deutliche Spuren
hinterlassen, als dass der Verfasser dieselben hätte leugnen
können. Aber nun musste der Grund derselben von der Kirche
auf die Aveltliche Gewalt abgewälzt werden. Durch die schlechten
Fürsten, meint er NVI, 35, sei der schlimme Zustand in der

Kirche hervorgebracht Avorden. „Aber, fährt er fort, von den

folgenden Päpsten wird wenig gesagt, und was gesagt wird, ist

empörend. Darum muss man über sie kurz hinweggehen, weil

sie nur kurze Zeit regierten und wenig Erbauliches von ihnen

berichtet wird."
Die bekannte mittelalterliche Kurfürstenfabel musste wegen

ihres dogmatisch-politischen Charakters auch von Ptolomäus

begierig aufgegriffen werden. Weil man dem Papste das Recht



— 297 —

zuschrieb, den Kaiser einzusetzen, mussten die gesetzmässigen
Wähler des Kaisers, die Kurfürsten, ihr Wahlrecht vom Papste
erhalten haben. Dies wird denn auch XVIII, 1 ausdrücklich
gelehrt.

Die von den Kaisern eingesetzten. Päpste gefallen unserm
Dominikaner nicht, weil sie nicht kanonisch erhoben waren.
So nennt er z. B. Damasus IL einen Usurpator (invasor sedis),
weil er unrechtmässig eingesetzt geAvesen (XVIII, 31).

Der wesentliche Unterschied zwischen der Kirchengeschichte
des Orderich im 12. Jahrhundert und der des Dominikaners
Ptolomäus, der nach diesen Mitteilungen unbestreitbar ist, dürfte
am prägnantesten dahin zusammenzufassen sein, dass jener
allerdings vom Standpunkt der kirchlichen Entwicklung des
12. Jahrhunderts redet, aber noch keinem geschlossenen
kirchenrechtlichen System gegenübersteht. Aus den alten Quellen teilt
er unbefangen Erhebungen mit, welche dem Dominikaner
ketzerisch erscheinen mussten. Die Systematik der Kurie des
13. Jahrhunderts und des Thomas von Aquin musste die
Kirchengeschichte umgestalten und an die Stelle der alten die neue
setzen, in welcher das Dogma, d. i. die aprioristische und
juristische Begriffswelt, die Geschichte, die Wirklichkeit gründlich

überwunden hatte.

Aber mit einem Schlage war das doch noch nicht genügend
geschehen. Auch die Darstellung des Ptolomäus ist gemäss
heutiger vatikanischer Lehre noch voll von Ketzereien. So

erwähnt er XII, 13 gemäss Gregor I. eine Vision, nach welcher
in einem Zuge Petrus und Paulus Hand in Hand voraufgingen
und dann ihre Nachfolger, die Päpste, folgten. In der alten
Kirche war es nicht ungewöhnlich, Petrus und Paulus als die
ersten Inhaber des römischen Stuhles zu bezeichnen und die
Päpste als ihre Nachfolger. Aber als das hierarchische System
juristisch genau gefasst wurde, durfte davon keine Rede mehr
sein. Bei Ptolomäus ist jene Erzählung nach Gregor L, mit
dessen Autorität er sich scheint decken zu wollen, ein Anachronismus,

ja ein schwerer dogmatischer Irrtum.
Auch seine teils schwankenden, teils mit den kirchlichen

Lehren späterer Zeit nicht übereinstimmenden Urteile über die
Legitimität mancher Päpste harmonieren nicht mit dem
vorgeblich göttlichen kanonischen Recht. So weiss er nicht, Avas

Revue intern, de Théologie. Heft 26, 1899. 20



- 298 —

er mit dem von Otto I. eingesetzten Leo VIII. anfangen soll.

Einige Chroniken, sagt er XIII, 21, schieben zwischen Sergius
und Johannes Leo ein, der durch den patritius Romanus erhoben
wurde. Andere erkennen ihn nicht an, weil er keinen „guten
Antritt" (bonum introitum) hatte und deshalb auch nur kurze
Zeit regierte. Den bekannten Konstantin, der sich gewalt-
thätig vom Laien zum Papst weihen liess bei dem Beginne der
weltlichen Herrschaft im 8. Jahrhundert, aber dann 13 Monate
die Kirche ohne Widerspruch regierte, nennt er Pseudo-Papst
und berichtet, dass ausser Taufe und Firmung alle seine
Handlungen annulliert, alle von ihm Ordinierten degradiert worden
seien (XIV, 25). Letzteres ist ZAvar richtig, aber Avenn es nicht
wieder durch eine Reihe von GeAvaltthaten geschehen wäre,
so hätte thatsächlich Konstantin die päpstliche Würde weiter
bekleidet, wie er es bereits 13 Monate lang gethan hatte.

Die Dogmatik des Thomas hält dessen Schüler nicht
einmal ab, die Fabel von der Päpstin Johanna als wahr anzunehmen,
obwohl die Wahrheit derselben der reine Hohn auf die
Göttlichkeit des Papsttums geAvesen Aväre. Er meint nur XVI, 10,

in den Papstverzeichnissen stehe sie nicht „Avegen der Hässlich-
keit der Thatsache" (propter facti deformitatem).

Ganz auffallend aber ist die anachronistische Bemerkung,
welche in jener Zeit geradezu als Häresie zu kennzeichnen war,
Nikolaus I. habe verboten, dass Monarchen auf Konzilien sich

um die Gesetzgebung der Geistlichen kümmerten; nur Glaubenssachen

gingen sie an, weil der Glaube eine allgemeine Angelegenheit

sei, die alle betreffe (XVI, 11). Das war noch ein Ausspruch
dieses grossen Papstes, Avelcher an die alte Kirche erinnerte,
aber nach Thomas von Aquin nicht mehr vernommen Averden

durfte.
Von der wüsten Papstperiocle seit dem 9. Jahrhundert

meint Ptolomäus XVI, 29 mit einer nach heutiger Lehre nicht
mehr zulässigen Freimütigkeit, die Kirche selbst sei damals in

den Päpsten Avahnsinnig genug geAvesen (satis desipiebat).
Was Avurde heutzutage ein römischer Dogmatiker zu solcher

„Frivolität" sagen! Freilich fügt auch Ptolomäus wie zu seiner

Rechtfertigung hinzu : „Avie jedem Gelehrten geläufig ist". Auch

zieht er XVI, 38 aus der Geschichte Leos V. und des Christophorus
den Schluss, Avie gross die Schwäche des Papsttums war in

jener Zeit,



— 299 —

Dogmatisch verfehlte er sich wieder bei Sergius III.
(XVI, 41), indem er von ihm berichtet, er habe alle von
Formosus Geweihten der Weihen wieder entkleidet (ordinavit
deordinavit). EntAveder will er dem Papste hier ein häretisches
Verfahren zuschreiben, oder er selbst, Avas aber nicht
wahrscheinlich ist, wmsste noch nichts von dem character indelebilis.
Vermutlich berichtete er unbefangen nach dem Wortlaut seiner
Quellen, ohne die Konsequenzen zu bedenken.

Für einen Dominikaner und Thomasschüler klingt es ziemlich

leichtfertig, was er von Johannes XVII. sagt (XVIII, 5).
Er berichtet, derselbe sei von Crescentius eingesetzt worden.
Es sei zu verwundern, dass er in der Papstliste vorkomme,
da er kein wahrer Papst gewesen, weil noch bei Lebzeiten
Gregors eingesetzt, durch jemand, der kein Recht dazu gehabt,
und für Geld. Aber weil alle andern ihn in der Papstliste
aufführten, Avolle auch er es thun. Ebenso oberflächlich lautet das
Urteil über Sylvester IL (XVIII, 6). Erst wird erzählt, wie er
sich dem Teufel verschrieben, um Papst zu werden, dies aber
vor dem Tode bereut habe. Andere dagegen meinten, wegen
seiner SchAvarzkunst sei er aus der Papstliste gestrichen, dann
aber infolge einer seinem Nachfolger zu teil geAvordenen
Offenbarung wieder in dieselbe aufgenommen Avorden.

Über die Päpste seiner eigenen Zeit, der Wende des 13.

Jahrhunderts, endlich redet Ptolomäus auch, wie es einem
Papstgläubigen heutzutage nicht gestattet würde (XVIII, 24):
„Stets hatte der Stolz der Päpste ein schlimmes Ende, Avie sich
fortgesetzt thatsächlich erweist und unsere Hände in unsern
Zeiten betastet haben."

Wenn er selbst also, der Schüler des Thomas, wie Albertus
Magnus, dessen Lehrer, meinte, nun seien Theologie und
Kirchenwesen für ewige Zeiten abgeschlossen, so Avar das nach
unsern Erkenntnissen etwas naiv geurteilt. Nichts Lebendiges
ist auf Erden abgeschlossen ; das Prinzip der EntAvicklung
verlangt fortwährende BeAvegung bis zum Ende. Wirkt auch der
Thomismus bis heute fort, so hat doch schon das Konzil von
Trient, obgleich es Avesentlich auf seinem Standpunkt steht,
Abweichungen von demselben aufzuweisen, wie wir bei früherer
Gelegenheit dargelegt haben. Wie Thomas den Katholizismus
semer Zeit in ein System brachte, so bedurfte es bei ganz
veränderten Kultur- und Kirchenzuständen wieder neuer Systema-



— 300 —

tisierung. Der Reformation, welche die Abhaltung des Trienter
Konzils veranlasste, konnte nicht unbedingt die Dogmatik des

13. Jahrhunderts gegenübergestellt werden. Und vollends, da

dasselbe grosse Ereignis einem neuen Orden eine Bedeutung
Arerschaffte, Avie vor ihm sie keiner besessen, fing nun ein

Gegensatz an auf dem theologischen Gebiet zu wirken, den man
vor Luther nicht gekannt. Der katholischen Theologie stellte
sich die protestantische gegenüber mit einer grundverschiedenen
Anschauung von der christlichen Religion, so dass man in
Wahrheit sagen kann, zwei Christentümer kämpften miteinander.
Die Folge davon war, dass der Katholizismus, was er unter Thomas
noch nicht sein konnte, antiprotestantisch wurde, und dass sein

Orden, der der Dominikaner, in den Hintergrund trat, um der

jungen Gesellschaft der Jesuiten, wenn auch widerAvillig, den Platz
zu räumen. Die Rivalität und die aus derselben hervorgegangenen

Kämpfe zwischen den Dominikanern und Jesuiten sind

aus der Kirchengeschichte hinlänglich bekannt. Aber erst nach
drei Jahrhunderten gelang es dem neuen Orden, die Lehren
seines Hauptdogmatikers, des Kardinals Bellarmin, zu Dogmen
stempeln zu lassen und dadurch in der abendländischen Kirche
allgemein zur Geltung zu bringen. Nach diesem muss also

heutzutage Ptolomäus umgearbeitet Averden; an die Stelle des

Dominikanerhistorikers muss ein jesuitischer Geschichtschreiber
treten, der die Geschichte dem Dogma, wir meinen dem
vatikanischen mit allen seinen Konsequenzen, völlig unterthänig zu

machen versteht.
Freilich wird auch einem Jesuiten hiermit eine ganz unlösbare

Aufgabe gestellt. Selbst Bellarmin, der eigentliche Erfinder
der klug beschränkten Unfehlbarkeitslehre des vatikanischen
Konzils, steht bekanntlich mit seinem Buche „über den Papst"

auf dem Index, weil er nur die indirekte, aber nicht die direkte
Gewalt des Papstes in Aveltlichen Angelegenheiten lehrte.

Antiquierte Anschauungen wie die, dass Petrus und Paulus

gemeinsam den römischen Stuhl innegehabt hätten, könnte man

ja korrigieren. Desgleichen Irrtümer wie die hinsichtlich der

Deordination unrechtmässig Ordinierter u. a. Aber die Legitimität
aller anerkannten Päpste, die Wirren des grossen päpstlichen
Schisma und Ähnliches in Ordnung bringen nach den Forderungen

der Göttlichkeit des Papsttums, gehört schon zu den

Unmöglichkeiten, welche auch der findigste Jesuit nicht zu leisten



— 301 —

vermöchte. Allenthalben Avurde er nur Menschlichem, vielfach
selbst Teuflischem begegnen. Und was die Aufgabe, welche
sich Ptolomäus und noch Bellarmin gestellt hatten, völlig in
eine Absurdität verwandeln würde, das wäre die Aufdeckung
des ganzen Wustes von Fälschungen, welche Avährend des

Mittelalters zu gunsten des Papsttums gemacht wurden. Die
Dominikaner wie anfangs noch die Jesuiten, selbst Bellarmin
konnten sich auf Apokryphen stützen, um ihre Lehren zu
verteidigen, wenn auch noch niemand wagte, was die Päpste A^er-

langten, in seinem ganzen Umfange wissenschaftlich und quellen-
mässig zu vertreten. Allerdings hat Cardoni, der amtliche
Advokat des Unfehlbarkeitsdogmas, noch mit pseuclo-isidorischen
Stellen operiert ; indes unternimmt es auch in Rom kein
Theologe mehr, der etwas auf seine Avissenschaftliche Reputation
hält, die falschen Dekretalen oder die Konstantinische
Schenkungsurkunde als echte Stücke zu verwerten. Die Lage
der päpstlichen Theologie ist also infolge der immer mehr
gesteigerten Ansprüche des Papsttums eine verzweifelte
geworden. Die Fundamente des mittelalterlichen Papsttums sind
dergestalt zertrümmert, dass unter Kundigen darüber gar kein
Zweifel sein kann, und päpstlicherseits Avird wie zum Hohne
auf alle Avissenschaftliche Forschung noch mehr verlangt, als
Dominikaner und Jesuiten in älterer Zeit zu leisten vermochten.

Können die heutigen Jesuiten mehr? Wo sind die echten
Quellen, aus denen sie die vatikanischen Lehren als
immerwährend und von Anfang an. in der Kirche herrschend zu eiwveisen

vermögen Freilich stellen sie sich, als bedürften sie der berüchtigten

Fälschungen nicht, als sei genau dasselbe auch aus den
echten Väter- und Konzilsaussprüchen zu ermitteln. Allein es
ist längst aufgezeigt, dass diese Beweise künstlich zusammengeleimt

sind aus verdrehten, dem Zusammenhang entfremdeten,
missverstandenen Stellen, Avährend das Avuchtige, fast unermess-
bche Material der gesamten Kirchen- und Dogmengeschichte
besonders älterer Zeit als der Riesenbau der Wahrheit unüberwindlich

bleibt.
Auf der Linie, deren Ausgangspunkt im Ende des 4.

Jahrhunderts liegt, kann es also auf die Dauer nicht weitergehen.
Und andererseits ist nichts bewegungslos als im Tode. Soll die
lapstkirche nicht baldigem Untergänge verfallen, wozu noch
§ar keine Aussicht ist, so wird sie in Zukunft noch grossen



— 302 —

Bewegungen und Umwälzungen entgegengehen. Der Boden
erzittert an allen Ecken und Enden; vielleicht stehen, da das
Äusserste erreicht scheint, vulkanische Eruptionen bevor. Neue
Zeiten verlangen neue Formen. Und wenn sie hartnäckig
verweigert werden, brechen sie sich gewaltsam Bahn. Offenbar
gehen wir auf allen Gebieten ungeahnten Veränderungen
entgegen. Die Menschheit kömmt mehr und mehr zu ihren
unveräusserlichen Rechten. Da wird sie auch das Joch
zerbrechen, nur denken und handeln zu dürfen, wie ein meist
alternder Greis in Italien es ihr gestattet.

Der Kirchenhistoriker der Zukunft wird merkwürdige Dinge
zu erzählen bekommen.

J. Langen in Bonn.


	Des Dominikaners Ptolomäus von Lucca "Neue Kirchengeschichte"

