
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Die unmittelbaren Nachfolger Innocenz' III.

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403440

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403440
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


268

DIE UNMITTELBAREN NACHFOLGER

INNOCENZ' III.

Nach dem Tode des grossen Innocenz, der wegen seiner

Strenge wenig betrauert wurde *), geschah wieder, was so oft

in der Papstgeschichte sich wiederholt hat: dem gewaltigen,
mit Jugendkraft herrschenden Genie folgte ein friedfertiger,
lebensmüder Greis. Der intimste Freund des 92jährigen
Cölestin HL, von ihm zur Nachfolge empfohlen, aber durch die

Zelotenpartei zu gunsten Innocenz' III. auf die Seite geschoben,
sollte der Kardinalpriester Cencius Sacelli, nun in hohem Greisenalter,

seinem Nebenbuhler folgen2). Die Wahl wäre kaum

verständlich, wenn man sich nicht vergegenwärtigte, dass der

Gewählte der Erzieher Friedrichs IL gewesen und darum der

geeignetste Mann schien, den Frieden zwischen Papsttum und

Kaisertum herzustellen.
Schon am zweiten Tage nach dem Tode Innocenz' III.,

dem 18. Juli 1216, wurde Cencius als Honorius III. von den

Kardinalbischöfen von Ostia und Präneste auserkoren, denen

das Kardinalkollegium die Wahl übertragen hatte. Am 24. Juli

zu Perugia, wo der Vorgänger gestorben, konsekriert, ward er

am 31. August in Rom gekrönt.
Verdienste hatte er sich als Kardinal auch auf litterarischem

Gebiete um die römische Kirche erworben. Er war der

Verfasser einer Biographie Cölestins III., des Liber censuum, des

Verzeichnisses der Einkünfte und Gerechtsame des „hl. Petrus

v) Laatitiam potius quam tristitiam generavit subjeetis, sagt Quill a.

2) Biographisches über ihn bei Pressutti, Reg. Honor. III., Romœ 18»

p. I sqq. Clausen, Papst Honor. III., Bonn 1895, wo auch die politische

Thätigkeit des Papstes, wenngleich vom kurialistischen Standpunkt, im

einzelnen geschildert ist.



— 269 —

sowie des Ritualbuches, welches unter den Ordines Romani als

der zwölfte gezählt wird. Aus demselben heben wir die
ausführliche Schilderung der Ceremonien bei der Erhebung des

Papstes hervor, sowie die Bestimmung, dass am zweiten Tage
nach dem Tode des Vorgängers — wie es bei Honorius geschah
— der neue Papst von den Kardinälen gewählt werden solle.
Auch als Papst setzte er diese Art der Thätigkeit fort, indem
er 1226 oder 1227, dem Beispiele Innocenz' III. folgend, eine

Sammlung seiner Gesetze zur Publikation nach Bologna schickte,
welche als authentisches Gesetzbuch bei den Gerichten wie
in den Schulen gebraucht werden sollte, die sogenannte Com-

pilatio quinta.
Erst in neuester Zeit ist eine Reihe von Predigten

veröffentlicht worden, welche uns Honorius als Theologen kennen
lehrenx). Einiges Charakteristische daraus möge hier seine
Stelle finden. Serm. 1 de temp, beschreibt er die öffentlichen
Zustände als sehr kläglich: die Sonne bedeutet die Prälaten,
der Mond die weltlichen Fürsten; die Sonne verwandelt sich
heute in Finsternis, der Mond in Blut, weil die Prälaten den
irdischen Dingen nachtrachten und die Fürsten sich auf Raub
verlegen. In der Sakramentenlehre bewegte er sich trotz
der Feststellung der Siebenzahl durch Petrus Lombardus und
Alexander III. noch in den freien Formen früherer Zeit. Es
giebt dreierlei Sakramente, führt er serm. 4 aus, solche, auf
denen das Heil in erster Linie (principaliter) beruht, wie Taufe
und Abendmahl, andere, die zum Heile nicht nötig sind, aber
die Heiligung befördern, wie Weihwasser und Bestreitung mit
Asche, wieder andere, die zur Vollziehung jener erforderlich
sind, wie die Ordination. Auch sonst legt Honorius noch vielfach

für die altkirchliche Tradition Zeugnis ab. Die Worte:
auf diesen Felsen will ich meine Kirche bauen, deutet er
serm. 17, serm. 8, 11, 25 cle sauet. : auf jene Stärke des
Glaubens, durch den du mich als Sohn Gottes bekannt hast,
oder: auf mich, der ich der Fels bin. Dass Honorius trotzdem
zu der später entwickelten Papsttheorie sich bekennt, ist
selbstverständlich. Petrus erhielt nach serm. 11 de sanet. das Lehramt

über die ganze Kirche, sowie die Himmelsschlüssel. Durch

') Durch den Cisterzienser Bottino in der Fortsetzung der Migneschen
Sammlung von Horoij, Biblioth. patrist. medii sevi, Paris 1879, t. I.



— 270 —

ihn ist die Kirche mit Christus verbunden ; wie durch den Hals
die Speise in den Körper gelangt, so kömmt durch Petrus das

Wort Gottes zur Kirche. Dadurch, dass Christus zu Petrus
allein sprach : was du binden wirst u. s. w., zeigte er, dass die

übrigen berufen waren „zur Teilnahme an der Sorge", Petrus
aber „zur Fülle der Gewalt" (serm. 15 de temp.). Die eine

Quelle und die vier Ströme deutet Honorius (serin. 22 de sanct.)
von Rom und den vier östlichen Patriarchalkirchen, während
er (serm. 18 de temp.) der altkirchlichen Überlieferung wieder
folgt, indem er fünf Patriarchalkirchen zählt, die römische an
der ersten Stelle. Man sieht also noch zu seiner Zeit die alte,

patristischc Tradition mit der Papaltheorie im Streite liegen.
Noch bemerken wir, dass der Papst von der unbefleckten
Empfängnis Marias nichts wusste : Christus allein wurde ohne

Sünde empfangen (serm. 18 de sanct.).
Am Tage nach seiner Konsekration, 25. Juli 1216, erliess

Honorius eine Encyklika an die ganze Christenheit, ihr seine

Erhebung mitzuteilen. Die das damalige Papsttum tragenden
Ideen finden in derselben einen prägnanten Ausdruck : die
Vorsehung hat von Anfang an die römische Kirche zum Haupt und

zur Lehrerin aller gemacht, in ihr den Lehrer des orthodoxen
Glaubens angestellt, den Pflanzer des Rechtes und der
Gerechtigkeit, durch den die Felsen und Wände der Häresien

zertrümmert werden. Innocenz erfuhr die besondere Gnade

Gottes, dass unter ihm die griechische Kirche sich endlich

wieder der römischen unterwarf. Aber da er doch sterblich

war, wurde er abberufen. Und obwohl der sicher heilig sei,

den eine so grosse Würde erhebe, solle doch gebetet werden,

dass Gott ihm etwa anhaftende lässliche Sünden verzeihe.

Das päpstliche Recht erscheint hier, der seit Alexander III. als

Rechtsanstalt ausgebildeten Kurie entsprechend A ebenbürtig

neben der päpstlichen Lehre. Die Eroberung Konstantinopels

durch die Kreuzfahrer unter Innocenz III. wird als freiwillige

Unterwerfung der griechischen Kirche unter den Papst
gefeiert. Und die alte, von Gregor VII. sanktionierte Lehre des

*) Bis zu welchen lächerlichen Kleinigkeiten sich infolgedessen die

päpstliche Allherrschaft ausgedehnt hatte, zeigt beispielsweise ein

Privilegium, welches Honorius den Brüdern des Trinitatisordens am 15. September

1220 verlieh, dahin lautend, dass sie nicht bloss auf Eseln, sondern auch

auf Mauleseln reiten dürften.



— 271 —

Schmeichlers Ennodius, dass die päpstliche Würde deren Träger
heilig mache, im Ernst auf den verstorbenen Innocenz
angewandt *).

Am 31. August hielt der Papst seinen Einzug in Rom, und
als er am 4. September Besitz vom Lateran ergriff, meinten
alle Augenzeugen, mit solchem Jubel sei noch keiner seiner

Vorgänger empfangen worden2). Jedenfalls aber hielt dieser

Jubel, wie wir hören werden, nicht lange vor. Es war kein
leichtes Erbe, welches der hochbetagte Honorius antrat. Der
jugendlichen Thatkraft seines Vorgängers vermochten seine

sinkenden Kräfte so wenig nachzustreben, als seine angeborene
Milde an des Vorgängers Herrschernatur Gefallen fand. Gleichwohl

suchte er die von ihm hinterlassenen ungelösten Aufgaben
nach seinem Sinne zu erledigen. So hielt er die Verdammung
der Lehre des Abtes Joachim von Floris über die Trinität,
welche Innocenz III. auf dem vierten Laterankonzil
ausgesprochen, in einem Schreiben an den Bischof von Lucca vom
2. Dezember 1216 aufrecht, verbietet aber, die Joachimiten
als Häretiker zu brandmarken, weil ihr Meister alle seine
Schriften dem päpstlichen Urteil unterworfen und sich zu dem
Glauben der römischen Kirche, der Mutter und Lehrerin aller,
bekannt habe3).

Auch das Interesse seines Vorgängers für die Pariser
Hochschule behielt er bei. Unter dem 16. November 1218 befahl
er, den Magister Matthias de Scotia nach eingehendem Examen
zum Professor der Theologie zu machen, eventuell auch gegen
den Willen des Kanzlers kraft päpstlicher Autorität.

Und in einer nach allen Seiten, selbst an die (lateinischen)
Bischöfe des Patriarchates Antiochien ergangenen Aufforderung
vom 22. November 1219, die theologischen Wissenschaften zur
Bekämpfung der Irrlehren zu pflegen, teilt er mit, dass er den

*) Diese den Papst zum Halbgott erhebende Lehre wurde damals
überhaupt ernst genommen. Der Biograph Gregors IX. (Bernard Guidonis)
folgert daraus, dass die Canones den Papst für heilig erklären, es sei ein
Sakrilegium, über dessen Macht auch nur zu disputieren (bei Muratori,
Rer. ital. scr. III, 1, 583).

2) Mon. XIX, 300.

3) Dagegen bestätigte er die von der Provinzialsynode von Sens
ausgesprochene Verdammung des Scofus Erigena De divis. natur., unter dem
23. Januar 1225.



— 272 —

Unterricht im weltlichen Recht zu Paris und in andern
französischen Städten verboten habe. Theologie und kanonisches

Recht, dessen Kodifikation er eben begonnen, sollten mit
Verdrängung des römischen Rechts, wo dieses nicht galt, die
Alleinherrschaft besitzen ').

Bitter aber klagt er in einer Encyklika an alle Bischöfe

vom 23. November, dass das von seinem Vorgänger gehaltene
Laterankonzil gar keine Früchte gezeitigt habe: „Wir erwarteten

zuversichtlich, dass der Weinberg des Herrn auf Grund
der Verordnungen des Laterankonzils gebaut und zur Blüte
gelangen werde. Aber beinahe jeder geht seine eigenen Wege,
und so kann die Saat nicht reifen. Diener des Altars werden
durch sündhaftes Leben zum Fallstrick für die Völker, Prälaten
gebrauchen ihr Schwert nicht zur Bestrafung der Bösen
Gott wird das Blut derer von ihren Händen fordern, die durch
ihre Nachlässigkeit zu Grunde gehen." Namentlich klagt er
dann über die Klöster, die meist ihr Joch abgeworfen und ihre
Fesseln gesprengt hätten. „Daher", schliesst er, „nehmen die

Ketzereien überhand, denen gegenüber viele Prälaten wie

stumme Hunde sich benehmen; nur wenige sind es, die sich

wider die Feinde des Hauses Gottes erheben" 2).

Ferner trat er auch England und Frankreich gegenüber
in die Fusstapfen Innocenz' III. Seinem Legaten befahl er

(3. Dezember 1216), sich der Kinder des verstorbenen Königs
Johann in England anzunehmen und die von den Baronen dem

(bekanntlich auf frühern päpstlichen Befehl) eingedrungenen
Ludwig von Frankreich geleisteten Eide für ungültig zu
erklären. Drei Tage später aber forciert er die Äbte von Citeaux
und Clairvaux auf, den König von Frankreich unter Thränen
zu bitten, dass er seinen Sohn Ludwig von den Feindseligkeiten
gegen die Kinder Johanns abhalte, weil dieser Vasall des

apostolischen Stuhles geworden sei.

Desgleichen nahm er das Kreuzzugsprojekt seines

Vorgängers wieder auf. Der Kreuzzug unter Innocenz hatte
allerdings zur „Unterwerfung" der Griechen, cl. h. zur Eroberung

von Konstantinopel geführt, aber das eigentliche Ziel, die

Wiedergewinnung des hl. Landes, war ausser acht gelassen

1) Vergi. Schulte, Quellen und Litteratur I, 105.
2) Bei Marlene, Thes. aneedot. I, 878.



— 273 —

worden. Sofort am Tage nach seiner Weihe (25. Juli 1216)
richtete darum Honorius ein Schreiben an eleu König Johann
von Jerusalem, wie auch später an die Fürsten und Bischöfe
des Abendlandes, um jenes Unternehmen wieder in Gang zu
bringen. Allein ohne allen Erfolg. Der von dem König Andreas
von Ungarn im Sommer 1217 arrangierte Zug brachte nur —
die sechs steinernen Krüge von der Hochzeit zu Kana mit.
Und als im Frühling 1218 norddeutsche und friesische Kreuzfahrer

von Damiette aus den Papst um Hülfe anflehten,
ernannte er den Karelinalbischof Pelagius von Albano zu seinem
Legaten für das hl. Land unci rief den Occident nochmals zur
Unterstützung auf. Diesmal mit günstigem! Erfolge, wenn nicht
die Entzweiung des Legaten mit dem König von Jerusalem
und eine im Kreuzheer ausgebrochene Seuche wieder alles
vereitelt hätten. Selbst die Friedensverhandlungen zwischen
dem Sultan und dem König von Jerusalem wurden von dem
päpstlichen Legaten durchkreuzt. Auch den Patriarchen von
Jerusalem scheint Pelagius in Rom angeschwärzt zu haben.
Wie die auf die Stühle des Orientes erhobenen lateinischen
Geistlichen häufig, den orientalischen Traditionen folgend, in
die Fusstapfen ihrer verdrängten Vorgänger traten, so
machte auch der Patriarch von Jerusalem Miene, der Papst
des Orientes werden zu wollen. Vermutlich damals (am
18. August 1218) war es, class Honorius ihm verbot, Legaten
in seinem Patriarchat umherzuschicken wie der Papst, welche
die Jurisdiktion clor Bischöfe beschränkten, die Appellationen
nach Rom verhinderten u. s. w. Wie rücksichtslos anderseits
die dem päpstlichen Joche sich nicht fügenden Griechen
behandelt wurden, zeigt der gleichzeitig an den Legaten ergangene
Erlass, dass, wenn auch unter Umständen mit einiger Milderung,
gemäss dem kanonischen, cl. i. dem päpstlichen Rechte gegen
die griechischen Geistlichen vorgegangen werden solle, wTelche
im geheimen (furtive) sich die Weihen von solchen erteilen
hessen, die nicht ihre Bischöfe seien (d. i. von den griechischen)
oder gebannt in interdicierten Kirchen nach griechischem Ritus
die Messe feierten, ebenso gegen die Laien, welche nach
Beheben ihre Frauen entliessen, d. h. wohl nach griechischem
¦Lherechte den Ehebruch als Scheidungsgrund behandelten.
Wie es damals unter den Kreuzfahrern vor Damiette aussah,
davon ist kein Geringerer Zeuge als Franziskus von Assissi,



— 274 —

der nach seinem vergeblichen Bekehrungsversuche bei dem

Sultan von Ägypten v) zürnend über die Laster der Kreuzfahrer
nach Italien zurückkehrte.

Auch im Norden bemühte sich Honorius um Ausbreitung
des Christentums und der päpstlichen Herrschaft. Dem Könige
Waldemar von Dänemark gestattete er 1218, das noch
heidnische Esthland zu erobern, in welches aber dann die Schwertbrüder

vordrangen. Und 1224 sandte er den Karthäuserbischof
Wilhelm von Modena nach dem Norden, die dortigen
Rechtsverhältnisse zu ordnen 2). Die Bemühungen seines Vorgängers
um die Bekehrung der Preussen setzte er fort.

Eine neue Wendung erhielt das Kreuzzugsunternehmen,
als der deutsche König Friedrich IL sich um die Kaiserkrone
bemühte. Er stellte sich nun an die Spitze und erhielt dafür
auf Befehl des Papstes die Reichsinsignien ausgeliefert. Der
Papst nahm ihn in herkömmlicher Weise für die Dauer des

Kreuzzuges „unter den Schutz des hl. Petrus" und bestätigte
den Reichsverweser. Aber schon unter dem 10. Mai 1219

musste Friedrich sich gegen die Klagen des Papstes verteidigen,
dass er seinen 7jährigen Sohn Heinrich zum deutschen Könige
gekrönt haben wolle, dass er die Freiheit der Bischofswahlen
verletze und dem Sohne des Herzogs Konrad gestatte, sich

Herzog von Spoleto zu nennen, welches zum päpstlichen Gebiet

gehöre. Wiederholt musste der Papst den Termin zum Beginne
des Kreuzzuges hinausschieben, aber dennoch unter dem

1. Oktober 1219 klagen, dass Friedrich noch immer nicht rüste.
Die Römer, aufgewiegelt von den Verwandten seines

Vorgängers, hatten unterdessen eine so drohende Haltung gegen
Honorius eingenommen, dass er Anfangs Juni nach Reate und

im Oktober nach Viterbo übergesiedelt war3). Behufs Erlangung

') Derselbe war freilich abenteuerlich genug. Der schwärmerische
Stifter des Franziskanerordens erbot sich, zum Beweise für die Richtigkeit

seines Glaubens, sich auf einen bronnenden Scheiterhaufen legen zu

wollen, ohne verletzt zu werden. Vergi. Apophthegm., n. 53.

2) In erfreulicher Weise dem Aberglauben der Ordalien entgegentretend,
verbot er 1225 den Templern in Livland die Anwendung der Feuerprobe,
«weil dadurch Gott versucht werde». Gregor IX. nahm diese Entscheidung
in seine Dekretalensammlung auf (V, 35, 3).

s) Erst im Juni 1220 wandte er sich nach Civitavecchia, wagte aber

immer noch nicht, Rom zu betreten, und kehrte darum im September nach

Viterbo zurück. Am 21. Oktober begegnen wir ihm wieder in Rom.



— 275 —

der Kaiserkrone musste Friedrich am 10. Februar 1220 die gewöhnlichen

Versprechen abgeben, namentlich Sicilien an seinen Sohn

abzutreten, der aber nicht auch die deutsche Königskrone
erhalten dürfe. Von neuem ward der Kreuzzugstermin hinausgeschoben.

Und als Friedrich schon ungefähr zwei Monate nach
jenen Versprechungen seinen Sohn dennoch zum deutschen
Könige wählen liess, entschuldigte er dies später damit, dass man
dies gegen seinen Willen gethan habe. Endlich kam man dahin
überein, dass Romfahrt und Kreuzzug miteinander verbunden
werden sollten. Ende August zog Friedrich über die Alpen,
gab die Mathildeschen Güter heraus, unterzeichnete die ihm
wegen Siciliens und der deutschen Königskrone vorgelegten
Kapitularien und verrichtete Kirchenbusse wegen der
Verzögerung des Kreuzzuges. Am 22. November 1220 ward er
mit grossem Pomp in St. Peter zum Kaiser gekrönt und empfing
dann das Kreuz aus der Hand des Kardinals Hugolinus von
Ostia — des spätem Gregor IX. Der Termin zum Aufbruch
wurde ihm bis zum August 1221 verlängert1). Bezeichnend
für die prinzipielle Unterwerfung der weltlichen Gewalt unter
die geistliche, wie anderseits für den namentlich in Italien
hervortretenden kirchlich-revolutionären Geist2) war es, dass
Friedrich eine Reihe von Gesetzen publizieren musste des
Inhaltes: Alle Verordnungen, durch welche die Freiheit der
Kirchen oder der Geistlichen geschmälert wird, sind aufgehoben;

Kirchen und Geistliche werden von der Steuerpflicht
und der Jurisdiktion der weltlichen Gerichte befreit ; wer wegen
Verletzung der kirchlichen Freiheit ein Jahr lang im Banne
bleibt, verfällt auch der kaiserlichen Acht ; Katharer, Patarener,
Speronisten, Leonisten, Arnoldisten, Beschnittene und alle Häretiker

werden geächtet und ihre Güter konfisziert; alle Magistrate
müssen schwören, die Ketzer aus ihrem Gebiete zu vertreiben.
Sofort übersandte der Papst diese Konstitutionen seinem Legaten,

Wie der Papst dem Kaiser gegenüber sich schwach erwies, so auch
im kleinen gegen private Einflüsse anderer Art. Am 22. Januar 1218
beauftragte er den Legaten Guala in England, einem seiner (des Papstes)

erwandten ein Beneficium zu verschaffen, weil man ihm bereits vorwerfe,
er habe keine Liebe mehr zu seiner Familie.

2) Schon im September 1220 hatte der Papst Friedrich aufgefordert,
»egen die Ketzer in der Lombardei einzuschreiten, wo sehr viele Städte
Statuten gegen die Kirche Gottes erlassen hätten.



— 276 —

dem Bischof von Ostia, mit dem Auftrag, sie zu publizieren
und speciell der Universität-Bologna unter Strafe des Bannes

zu befehlen, sie in ihre Codices aufzunehmen *).

Auch sonst hatte Honorius selbst bei dem orthodoxen Klerus
mit Widersetzlichkeit zu schaffen. Auf der Synode von Schleswig

musste sein Legat Gregor das Cölibatgesetz einschärfen
(1222), und als die dänischen Priester einen direkten Befehl

vom Papste selbst erhielten, auf die Ehe zu verzichten,
appellierten sie — für jene Zeit unerhört — an ein allgemeines
Konzil.

Als der Kaiser auch im August 1221 den Kreuzzug noch

nicht unternommen, drohte der Papst ihm mit dem Banne,

Auch die Zusammenkünfte der beiden Herrscher zu Veroli bei

Rom (12. April 1222) und zu Ferentino (März 1223) hatten nur
den Erfolg, class Friedrich schwur, den Zug am 24. Juni 1225

anzutreten. Der Papst forcierte nun auch die Könige von
Frankreich und England zur Beteiligung an demselben auf.

Ungefähr gleichzeitig sollte aber auch gemäss einem .Schreiben

vom 13. Dezember 1223 der König von Frankreich den Krieg
gegen die Ketzer von Albi wieder beginnen, und sah sich der

Papst genötigt, seinen Legaten, den Kardinalbischof Nikolaus
von Tusculum, aus Frankreich zurückzuberufen, weil derselbe,

statt gegen die Ketzerei zu wirken, sich nur auf Geldsammlung
verlegt und dadurch den apostolischen Stuhl in Verruf gebracht
habe. In dem schon unter Innocenz III. zu einem blossen

Kampfe um den Territorialbesitz ausgearteten Albigenserkriege
suchte Honorius, der die Montforts als Landesherren anerkannt,
nach vielem Blutvergiessen endlich zu vermitteln. Aber da

Amaury von Montfort gegen das Anerbieten Raymunds von

Toulouse protestierte, die Ketzer auszurotten, wenn er wieder
in Besitz seines Landes komme, wurde aus der Versöhnung
wieder nichts. Der Legat Romanus aber rief grosse Erbitterung
in Frankreich hervor, da er (1225; auf den Synoden von Melun

und Bourges in päpstlichem Auftrage forderte, class an den

Kathedralen und Abteien zwei, an den andern Stiftern eine

Präbende dem Papst reserviert werde, und dass zur Führung
des Albigenserkrieges der König fünf Jahre lang von allen

Kirchengütern den Zehnten erheben solle.

*) Ep. 169 ed. Rodenberf



— 277 —

Als Friedrich in Italien weilte, trat er auch auf päpstlichem
Gebiet als oberster Herrscher auf, belegte Kirchengüter mit
Steuern und nahm überhaupt Aron seinem kürzlich beschworenen
Versprechen keine Notiz. Der Papst liess sich immer wieder
beschwichtigen. In dem Vertrage von St. Germano (1225)
verschob er den Termin für den Kreuzzug bis zum August 1227.

Aber der bald stillere, bald offene Kampf um die Herrschaft in
Italien verschärfte die Spannung bis zum Bruche. Trotz alledem

blieb das Kreuzzugsunternehmen clor eigentliche Herzenswunsch

des Papstes. Friedrich hatte er, um seine Interessen
mit dem hl. Lande zu verflechten, veranlasst, Jolanthe, die
Tochter des Königs von Jerusalem, zu ehelichen, und als jener
seinen Schwiegervater verdrängte, ernannte er diesen sogar
zum Statthalter eines Teiles des päpstlichen Gebietes, um ihm
ein entsprechendes Auskommen zu verschaffen.

Noch haben wir zwei geschichtlich bedeutende Akte des

Honorius zu erwähnen, weniger bedeutend an sich, als wegen
der Jahrhunderte hindurch Avirkenden Folgen, die sich daran
knüpften. Als der Papst am 22. Dezember 1216 den Orden
der Dominikaner und am 29. November 1223 den der Franziskaner

approbierte, ahnte er selbst nicht, wie er hiermit zwei
Grundsteine für den grossen Dom der spätmittelalterlichen
Scholastik gelegt, zwei Keime für die furchtbare päpstliche
Armee gepflanzt, die in ihrer Centralisation wie kein
abendländischer Mönchsorden zuvor die Stacht des Papsttums
befestigen und in der Schule wie im Leben die „alte Kirche"
in Vergessenheit bringen sollte A Unter Innocenz III. hatte

') Framis/ens von Assisi, der nur «das arme Leben Jesu» erneuern
und die idealen Forderungen der Sittenlehre des Evangeliums zur Regel
für sich und seine Genossen machen wollte, hatte selbst an nichts woniger
als an eine solche Rolle seines Ordens gedacht. Als Honorius III. ihm
net, Besitztümer und Erbschaften anzunehmen, weil das Loben von blossen
Almosen in Bedrängnis führen werde, erwiderte Franziskus, Jesus werde
schon für sie sorgen. Und als man ihm sagte, er möge sich vom Papste
Privilegien verschaffen, äusserte er : Das ist das Privilegium für mich und
même Brüder, auf Erden kein Privilegium zu haben, sondern allen zu
gehorchen und uns als niedriger anzusehen, denn alle (Apophth. 25, 34).
Auch sein Freund Hue-olin von Ostia (Gregor IX.) verstand ihn nicht.
äis dieser ihn um Milderung seiner Regel, resp. um Annahme der Regel
(les Augustin, Benedict oder Basilius anging, erklärte er, der Herr habe
um seine Regel geoffenbart, weshalb er sie nicht verändern dürfe, wenn



— 278 —

das Papsttum sich ausgereift; nun erhielt es auch seine

Leibgarde, die es schützte.
Am 18. März 1227 verschied Honorius III. Gleich am

folgenden Tage ward sein Nachfolger, der unter ihm bereits
so mächtige Hugolin von Ostia, als Gregor IX. wieder durch
Kompromiss gewählt*). Einem friedfertigen, altersschwachen
Papste folgte wieder ein gewaltthätiger, im kräftigsten Mannesalter,

der Neffe Innocenz' III. In den kurialistischen
Überlieferungen seit Alexander III. aufgewachsen, erhielt er seine

theologische und kanonistische Bildung zu Paris und Bologna
und ward schon mit etwa 28 Jahren von seinem Oheim 1198

zum Kardinal ernannt. Als Bischof von Ostia war er
ausserordentlich thätig, die Stadt zu befestigen und allenthalben
Kirchen, Klöster und Hospitäler zu gründen. In dem deutschen
Thronstreite verwandte sein Oheim ihn Aviederholt als Legaten.
Honorius III. leistete er grosse Dienste als Kreuzzugsprediger
und als päpstlicher Richter und Friedensstifter in den immerfort

sich befehdenden Städten Oberitaliens2). Merkwürdig war
die Freundschaft dieses durchaus staatsmännisch angelegten
Kirchenfürsten mit dem schwärmerischen Franziskus von Assisi,

sie auch der Welt als Thorheit erscheine. Als der Kardinal meinte, es

werde von grossem Nutzen sein, wenn so gelehrte und heilige Männer an

der Regierung der Kirche beteiligt würden, wollte er hiervon nichts wissen.
Selbst als Honorius III. bei dor Approbation der Regel einiges verändert
zu scheu wünschte, berief sich Franziskus dagegen auf die Offenbarung
Christi. Brüder, die nach einem päpstlichen Privileg trachteten, auch

gegen den Willen der Bischöfe in deren Diöcesen predigen zu dürfen,
verwies er darauf, durch ihre Tugenden die Bischöfe für sich zu gewinnen.
Als Gelehrte in Frankreich, Deutschland und Italien den Habit genommen,
und man ihn fragte, ob sie die h. Schrift studieren sollten, antwortete er :

mehr um danach zu handeln, wie aucli Christus mehr gebetet als gelesen
habe (Colloqu. 5, 7, 9, 14, 15). — Neben den beiden grossen Bettelorden
kommen die auch von Honorius III. unter dem 30. Januar 1226 bestätigten
Karmeliter u. a. geschichtlich weniger in Betracht.

*) Monographien über ihn nach kurialistischer Anschauung von Baimi,

Storia di S. Gregorio. Milano 1872. 3 vol. Feiten, Gregor IX. Freiburg 1886.

2) In einem Erlass an die geistlichen und Aveltlichen Behörden der

Lombardei und Tusciens vom 23. Januar 1217 stellt Honorius ihm folgendes

glänzende Zeugnis aus: Virum utique secundum cor nostrum, Deo et

hominibus aeeeptum, potentem in opero et sermone, prsecipuum ecclesiœ Dei

membrum, quem inter alios fratres nostros speciali prerogativa diligimus
caritatis.



— 279 —

auf dessen Wunsch er Protektor des jungen Franziskanerordens
wurde. Nachdem er von Honorius III. die Bestätigung
desselben erwirkt hatte, übernahm er selbst die Sorge für den

parallelen Orden der hl. Klara und verfasste dessen Regel A
Verständlicher ist sein Verkehr mit Dominicus, dessen Stiftung
er gleichfalls begünstigte. Er selbst war es, der 1221 des
berühmten Spaniers Begräbnis und Exequien in Bologna hielt.

Am 21. März 1227 wurde Gregor IN. in St. Peter
konsekriert und am 11. April gekrönt.

Wessen die Welt sich an ihm zu versehen hatte, zeigte
sein Brief vom 12. Juni an den als Inquisitor in Deutschland
thätigen Konrad von Marburg. Er empfiehlt ihm, sich noch
einige Genossen zu der Aufspürung der Ketzer beizugesellen,
damit durch die, welche es angehe, das Unkraut vom Acker
des Herrn ausgerottet werde3). Aber gleich im Anfange seiner

*) Näheres über das Verhältnis der Klarissen zu dem Franziskanerorden

bei Lempp, Zcitschr. f. Kirchengesch., Gotha 1892, S. 181 ff.
2) Ep. 362 ed. Rodenberg. An das Wort des Herrn selbst: lasset es

wachsen bis zur Ernte, scheint er hierbei nicht gedacht, oder unter der
Ernte die Verbrennung der Ketzer durch die Aveltliche Gewalt vorstanden
zu haben. Selbst freilich erntete der Papst später Sturm von dem Wind,
den er gesäet hatte. Nach der Ermordung Konrads berichtete der
Erzbischof Sigfriod von Mainz ihm (April 1284), Konrad habe falschen
Denunziationen zu leicht Glauben geschenkt, und so seien viele Unschuldige
durch ihn dem Feuertode überliefert Avorden. Auch der Unschuldigste sei,
wenn er geleugnet habe, ohne weiteres A'crbrannt Avorden. Vergebens habe
er zuerst allein, dann mit den Erzbisehöfen A-on Köln und Trier, Konrad
zur Mässigung ermahnt. Nach der Ermordung Konrads hätten sie auf
einer Synode zu Frankfurt unschuldig Verurteilten Avieder zu ihrem Recht
verholfen, denen, die falsch gescliAvoren, eine siebenjährige Busse auferlegt,
die falschen Ankläger nach Rom geschickt. Als der Papst dies A-ernahm.
melden die Wormser Annalen, sagte er: «Seht, die Deutschen Avaren immer
rasend, und darum haben sie jetzt rasende Richter». Dann habe er
strenge befohlen, in Sachen der Inquisition sich nur an die hl. Väter und
die hl. Schrift zu halten. Er meinte damit, hinsichtlich des Inhaltes der
Anklagen. Denn von einem gOAvaltsamon Verfahren gegen die Ketzer ist
«is auf Augustin in der christlichen Litteratur nichts als das Gegenteil zu
finden. Im übrigen sah der Papst also — die Richtigkeit des Berichtes
vorausgesetzt — jetzt ein, dass er unter dem 23. Oktober 1233 den deutschen
Bischöfen mit Unrecht AforgeAvorfon hatte, dass sie Konrads Tod nicht
beweinten (Ep. 560 Rodenb.). Freilich beschwort er sich am 26. Juli 1235
wieder über die saumselige Bestrafung der Mörder Konrads und ordnet
an, dieselben mussten den Kreuzzug mitmachen und in allen grössern
Kirchen, an denen sie A-orbeikämen, nackt und barfuss, die Arme auf dem
Kucken, einen Strick um den Hals, eine Ruthe in der Hand, sich von den
geistlichen vor versammeltem Volke g'eisseln lassen.



— 280 —

Regierung war er sich auch deren Schwierigkeit bewusst. Am
12. August beteuerte er bereits einem befreundeten Nonnenkloster,

er fühle sich auf dem apostolischen Stuhl Avie ans
Kreuz geschlagen.

Dazu Avar freilich auch Grund genug vorhanden. Als
Friedrich IL den auf seine peremptorische Aufforderung
unternommenen Kreuzzug in Brindisi wieder sistierte, bannte der

Papst ihn am 29. September und erliess darüber unter dem

10. Oktober eine Encyklika an die ganze Christenheit, in Avelcher

er die Bedrängnisse und Stürme schilderte, die das Schimein
Petri Aron den Ungläubigen im Oriente, von den Ketzern und
den Fürsten im Abendlande zu erdulden habe. Nach Anhörung
des kaiserlichen Gesandten auf der römischen Synode vom
18. NoATember erneuerte er den Bann1), und nochmals am
23. März 1228, als der Kaiser zum Kreuzzug rüstete und die

Geistlichen aufforderte, den Bann ausser Acht zu lassen2). Der
Papst bedrohte ihn dagegen mit Aveitern Massregeln. Den

Bischöfen von Apulien schrieb er, wenn der Kaiser fortfahre,
die Kirchenfreiheit zu verletzen, Avercle er den Unterthaneneid

*) Dies A-eranlasste den Kaiser, sich klagend an den König von England

zu Avenden. Auch seinen Vater Johann, schrieb er diesem, habe der

römische Stuhl so lange exkommuniziert, bis er ihn tributpflichtig gemacht,
den Grafen von Toulouse und andere Fürsten so lange interdiciert, bis er

sie geknechtet, Simonie und Erpressung in unerhörter Weise an
Geistlichen begangen, dabei, obAvohl ein unersättlicher Blutsauger, stets honig-
süsso Worte im Munde geführt: die römische Kurie sei unsere Mutter

Kirche, Avährend sie in Wahrheit, aller Übel Wurzel und Ursprung, an

ihren Früchten erkannt Averden könne. Das seien die Sitten der Römer,
die Netze, mit denen die Prälaten alle fingen, das Geld herauslockten,
Freie unterjochten, in Schafkleidern reissende Wölfe. Ihre Legaten
sendeten sie überallhin, nicht um das Wort Gottes zu säen, sondern Geld zu

erpressen, zu ernten, Avas sie nicht gesäet hätten. In Armut, und Einfachheit

sei die Kirche von Christus gegründet worden, und Aveil jene sich

in Reichtümern wälzten, müsse ihr Zusammensturz erfolgen. Wenn er

jetzt Unrecht erdulde, da er den Kreuzzug nicht antrete, teils aus
Gesundheitsrücksichten, teils Aveil er im eigenen Lande unentbehrlich sei, so möge

der König von England bedenken: Tunc tua res agitur, paries cumproximus
ardet. (Aus Matthäus v. Paris bei Hiudard-Brélwìles, Hist, diplom. Frid. IL,

III, 49.)
2) Der Kaiser begründete diese Aufforderung damit, dass jetzt Gehet

und Gottesdienst um so notwendiger seien. Er erklärte, niemand zur
Abhaltung des Gottesdienstes zwingen zu Avollen, aber jedem, der sich dessen

weigerte, die Temporalien zu sperren. Huittard-Bréholles, III, 51.



— 281 —

lösen, weil gemäss Urban IL einem christlichen Fürsten, der

gegen Gott und die Heiligen feindlich gesinnt sei, kein Eid
gehalten zu werden brauche 1).

Dem Kaiser aber war es inzwischen gelungen, eine römische
Adelspartei gegen Gregor aufzuwiegeln, und die Römer waren
ihm aufsässig, weil es hiess, er wolle seine Residenz nach
Viterbo verlegen. Als er am Osterfeste 1228 bei dem Hochamte

in St. Peter bedroht wurde, begab er sich im April über
Rieti, Spoleto, Assisi nach Perugia, avo er bis zum Februar
1230 verweilte. Die Besteuerung der Kirchengüter durch den

nun mit etwa 100 Soldaten nach dem Orient aufgebrochenen
Kaiser wie andere Feindseligkeiten veranlassten den Papst
am 31. Juli 1228, die Sicilianer wirklich von dem Unterthanen-
eide zu entbinden und Warnungen vor dem Verkehr mit dem
gebannten Kaiser nach dem Orient ergehen zu lassen. Nach
Deutschland aber entsandte er den Kardinal Otho, die
Anerkennung des Bannes gegen eleu Kaiser zu betreiben und mit
den Fürsten und Bischöfen gegen den im Kirchenstaat kaiserliche

Rechte ausübenden Friedrich zu verhandeln. Und nachdem

er sieh an die Erzbischöfe von Mailand und Ravenna,
wie an den König von Schweden um Hülfe gewandt, fiel er
im Frühling 1229 mit drei Heeren in Sizilien ein2). Allein
der aus dein Orient zurückgekehrte Kaiser machte rasche
Fortschritte in Italien, unci auch die vom Papste unter dem 18. Juli
an die Könige von Frankreich und Ungarn wie an andere Fürsten
gerichteten, mit dem Himveis auf den schmählichen Friedens-
schluss zwischen Friedrich und dem Sultan motivierten Hülfe-
rufe blieben ohne wesentlichen Erfolg. In England aber
erregte die brutale Forderung des Zehnten ebensosehr die höchste
Erbitterung wie clic eigenmächtige Besetzung des Primatial-
stuhles von Canterbury nach dem Tode Stephan Langthons durch
den Papst3).

') Ep. 371 Rod.
Die kaiserliche Partei A^ersäumte nicht, daran zu erinnern, dass

Christus zu Petrus gesagt habe: stecke dein SehAvert in die Scheide; die
as Schwert gebrauchen, Averden durch dasselbe umkommen, und dass es

dem Papste, der täglich Räuber, Brandstifter Unterdrücker von Christen
exkommuniziere, schlecht anstehe, nun solche Verbrochen mit seiner Autorität
zu decken. Vergi. Httill.-Bréh. Ill, 612.

Über die hierdurch Avie infolge der Besetzung vieler Stellen mit
1 aienischen Geistlichen entstandene «Vereinigung derer, die lieber sterben

bevile intern, de Théologie. Heft 2G, 1839. 19



— 282 —

Mitten in diesen kriegerischen Wirren, am 15. Juli 1229,

hatte Gregor sich nach Assisi begeben, um mit grossem
Gepränge die Heiligsprechung seines vor ungefähr drei Jahren
verstorbenen Freundes Franziskus zu vollziehen '). Die äussersten

Gegensätze traten hier sichtbar in die Erscheinung: der
Erneuerer des „armen Lebens Jesu" und der ihn mit grösstem
Prunk heilig sprechende, Krieg führende Gregor IN. Und
wenige Wochen später machte der Papst von Perugia aus von
neuem Gebrauch von seineu geistlichen Waffen gegen den

Kaiser, indem er ihn bannte, den Unterthaneneid löste, weil
wer Gott und den Heiligen die Treue nicht halte, auch keine
Treue zu fordern habe, und endlich, um seine Existenz gänzlich

unmöglich zu machen, sogar alle Aufenthaltsorte Friedrichs
mit dem Interdikt belegte2). Und da auch das nichts fruchtete,
forderte er am 30. September den Bischof von Paris kraft
seines eidlich gelobten Gehorsams und zur Vergebung seiner
Sünden auf, baldigst mit einer Kriegsschar bei ihm zu
erscheinen 3).

Vermittelst der Mönche und der Ritterorden gelang es in
dieser Zeit dem Papste, seine Herrschaft im Norden zu
befestigen. Unter dem 23. Januar 1228 bestätigte er die

Entscheidungen des Karthäusers Wilhelm von Modena und nahm

am 14. Februar die Schwertbrüder unter seinen Schutz. Am

11. Juni genehmigte er die durch Konrad A^on Masovien dem

Cisterziensermönch Christian gemachten Schenkungen. Unter
dem 12. Januar 1230 sanktionierte er dem deutschen Orden den

Besitz des Kulmer Landes und gestattete ihm, Preussen zu
erobern. In Livland und den benachbarten Territorien bediente

er sich der Prämonstratenser als Missionare.

als A'oii den Römern sich zu Grunde richten lassen wollen» und die
Wirksamkeit dieser geheimen Gesellschaft vgl. Weber, Das Verhältnis Englands
zu Rom in den Jahren 1237—41. Berlin 1883, S. 6 f. Unter dem 7. Juni
1232 beklagte sich der Papst bei dem König, dass seine Bulle in den Kot

getreten, einer der Überbringer umgebracht, der andere bis auf den Tod

misshandelt Avorden sei.

*) Bornaient. Vita Franc. XVI, 2, 8, erzählt, der Papst habe durch ein

apostolisches Schreiben bei der Übertragung des Heiligen die Brüder von

einer durch ihn geschehenen Totenerweckung in Deutschland in Kenntnis

gesetzt. Er (Bon.) kenne den Inhalt nicht näher, aber ein päpstliches Zeugnis

sei mehr wert als irgend eine Beweisurkunde.
2) Bei Hnill.-Bréh. III, 157. Ep. 399, ed. Rodenberg.
3) Ib., 161.



— 283 —

Auf die Bitten der Römer kehrte endlich Gregor im Februar
1230 nach Rom zurück, und bald nachher begannen auch
die Friedensverhandlungen mit dem Kaiser1). Am 23. Juli
schwur dieser zu St. Germano, sich der Kirche zu unterwerfen
und den Kirchenstaat zu garantieren. Deutsche Fürsten und
Bischöfe fungierten als Eideshelfer. Nachdem der Friede in
Ceperano definitiv geschlossen AArar, erhielt der Kaiser am
28. August die Absolution. Vorher aber wurde ihm noch das
Versprechen abgenommen, auf die Besetzung der kirchlichen Stellen
in Sicilien zu verzichten, die päpstlichen Kriegskosten zu
bezahlen, Garantien hinsichtlich des h. Landes zu leisten u. s. w.
Päpstlicherseits wurde dagegen der früher als schmachvoll
bezeichnete Friede Friedrichs mit dem Sultan anerkannt. Plierauf
begab sich Friedrich nach Anagni, um sich persönlich, mit dem
Papste auszusöhnen. Der Friede Avar so vollständig, dass der
Kaiser unter dem 28. Februar 1231 dem Papste Arersprach, das
ihm von Gott verliehene Aveltliche Schwert zur Ausrottung der
Ketzer in Sicilien zu \TerAvenclen 2).

') Über dieselben im einzelnen Bodenberg, Neues Archiv (1893) XVIII,
179 ff.

2) BemerkensAvert, Aveil der Lehre der freilich spätem Bulle Unam sanctam
von den beiden ScliAvertern in der Hand des Papstes widersprechend, ist die
Theorie, Avelche Friedrich hierbei entAvickelt (bei Hmll.-Bréh. III, 268) : Ccelestis
altitudo consilii.. sacerdoti! dignitatem et regni fastigium ad mundi
regimen sublimavit, uni spiritualis et alteri matorialis conférais gladii
potestatem. Nach Empfang des päpstlichen Schreibens, heisst es dann weiter,
non potuimus non moA-eri, A7elut qui ad laudem bonorum, ad AÜndictam
vero malefactorum collatura nobis a Domino ensem iustitiaî bajulamus.
Hiermit stimmt die Ausführung dos Kaisers über den Ursprung der
Aveltlichen Gewalt in der Vorrede zu den Constit. Regni Sicil. (Ib. IV, 3) überein,
wonach die Menschen infolge der Erbsünde rerum dominia iure naturali
communia distiuuerunt, so aber die Fürsten nötig machten zur Verhinderung
der Verbrechen. Deren oberste Pflicht, über Avelche sie Christus Rechenschaft

abzulegen haben, von dem sie ihre GeAvalt empfingen, ist, die Kirche
vor den Häresien zu schützen. Vom Papste ist hierbei gar keine Rede. Noch
eutheher scheidet der Kaiser die beiden Gewalten voneinander in seinem

Schutzbrief für die Dominikaner in Deutschland vom März 1232. Die von
Gott ihm verliehene Herrscherwürde, schreibt er, zwinge ihn, getrennt von
«em Priestertum (divisim a sacerdotio) das Aveltliche Schwert zur
Ausrottung der Ketzer zu gebrauchen (Hmll.-Bréh. IV, 300). Freilich richtet
r sich dabei nach den kanonischen Satzungen : Aver aus Furcht vor der

esstrafe die Ketzerei aufgiebt, soll juxta canonicas sanetiones zur Busse
enslänglich ins Gefängnis Verstössen Averden u. s. w. Ganz anders lautet



— 284 —

Sein Sicilianisches Gesetzbuch beginnt denn auch mit den

berühmten Bestimmungen gegen die Ketzer. Besonders die aus

der Lombardei nach Sicilien vordringenden Patarener sollen

durch Inquisition notiert, und wenn ein leiser Verdacht
vorliegt, von Geistlichen und Prälaten geprüft, und im Falle der

Hartnäckigkeit vor den Augen des Volkes lebendig verbrannt
Averden. Die sie aber aufnehmen oder irgendAvie begünstigen,
sollen nach Verkauf ihrer Güter verbannt, ihre Kinder auf
Lebenszeit ehrlos sein, es sei denn, class sie durch Entdeckung
eines Ketzers sich Aron dieser Makel befreiten. Apostaten Averden

gleichfalls mit Verlust aller Güter bedroht. Die Lästerung
Gottes oder der heiligen Jungfrau sollte nach III, 91 mit
Abschneiden der Zunge bestraft Averden. Und am 22. Februar
1232 erneuerte der Kaiser sein Gesetz gegen die Patarener
und die übrigen Ketzer, Avelches er nach der Forcierung des

Papstes bei der Kaiserkrönung hatte erlassen müssen. Die

Häretiker sollten geächtet und ihrer Güter beraubt, Landesherren,

welche sie nicht vertrieben, A^on katholischen Fürsten
entthront und ihr Gebiet in Besitz genommen Averden, alle

des Papstes Lehre, Avenn er am 27. Oktober desselben Jahres an den Kaiser
schreibt über das Sacerdotium und das Imperium : Ratio non patitur,
natura renititur, ut individuimi roeipiat sectionem (Hmll.-Bréh. IV, 402).

Das Individuum sollte die Antwort sein auf das divisim des Kaisers. Dies

erhellt daraus, dass dieser unter dem 3. Dezember ausführlicher sich
erklärt und einlenkt : Hsec est vere, sanetissime pater, una sed duplex infir-
mitatis nostra curatio, et quamquam hsec duo, sacerdotium et sacrum

Imperium, vocabulorum appareant nuneupatione discreta, significationis
tamen effectu sunt eadem eiusdem originis, divinse potentia;. scilicet ini-

tiata prineipiis. Das eine Schwort, fährt er dann fort, des Priestertums und

des Kaisertums, habe indes eine doppelte Schneide, Avie auch Petrus sage:
es sind zwei Schwerter hier. In Wahrheit seien es zwei Schwerter, aber

die Kirche sei die Scheide beider. Dies drücke Petrus mit dem Worte

«hier» aus. Daraus erhelle, dass beide SehAverter eine und dieselbe

Substanz besässen. Dieselbe Scheide mache die beiden Schwerter in
Wirklichkeit zu einem, so dass sie sich zu einander verhielten Avie die Teile

eines Ganzen. Durchaus fern liege ihm die Auffassung: quod istud
individuimi gladiorum, patris et filii unio, reeipiat sectionem, immo firmiter
credimus et publice profitemur, quod nos duo velut pater et filius unum

sumus. Der Kaiser zeigte sich so nachgiebig, weil er den Papst zu
kirchlichen Censuren gegen die Aufständischen in Sicilien veranlassen wollte.

Er meinte darum zum Schluss, der Worte seien jetzt genug gewechselt,

der Papst möge nun den Berg Zion besteigen und die Fahne seiner

Verteidigung ergreifen. (Bei Huill.-Bréh. IV, 409.)



— 285 —

Begünstiger v7on Häretikern testamentsunfähig und inhabil sein

für öffentliche Ämter1). In Deutschland aber nahm er die als

Inquisitoren fungierenden Dominikaner unter seinen Schutz
und verfügte, die Aveltlichen Behörden sollten die von den

Inquisitoren des apostolischen Stuhles Bezeichneten festnehmen,
und die durch das kirchliche Urteil Verdammten mit dem Tode
bestrafen. Appellation sei unzulässig. Die Begünstiger der
Häretiker sollten bis in die zweite Generation Güter, Ämter
und Ehren ATerlieren, nur die Kinder ausgenommen, Avelche
die geheime Häresie ihrer Eltern zur Anzeige brächten2).
Endlich aber bat er (15. Juni 1233) nochmals den Papst,
gegen die Ketzer in Sicilien einzuschreiten, indem er ihm
meldete, er lasse dieselben durch einen seiner Beamten und
einen Prälaten aufspüren und im Falle der Hartnäckigkeit
dem Feuertode überantAvorten 8).

Um dieselbe Zeit errang Gregor auch einen Sieg in Frankreich.

Der Kardinal Romanus hatte dort aufs neue den Kreuzzug

gegen die Albigenser gepredigt, und brachte am 12. April
1229 einen Frieden mit Raymund VII. zu Stande, Avonach die
Grafschaft Toulouse dessen Tochter als Mitgift zufallen sollte
bei ihrer zukünftigen Vermählung mit einem Bruder des Königs.
Raymund musste einen Kreuzzug gegen die Sarazenen
versprechen, sowie die Dotierung der Universität Toulouse. Auf
der Synode von Toulouse im NoATember fügte der Kardinal
Romanus Bestimmungen über die Inquisition gegen die
Katharer hinzu. Der Zehnte, den die französischen Geistlichen
Ms dahin für den Albigenserkrieg hatten entrichten müssen,
wurde nunmehr für den Kampf gegen den Kaiser verwendet.

Gleich seinen unmittelbaren Vorgängern interessierte sich
der Papst besonders für die Universität Paris. Als 1229 zur
Fastnachtszeit die Studenten grosse Unruhen erregt und
dadurch viele Professoren veranlasst hatten, die Universität zu
verlassen, beschied Gregor den Bischof, den Universitätskanzler
und Vertreter der Universität zur Schlichtung des Streites nach
Hom. Eine Reihe von PriAÜlegien aus den folgenden Jahren
bekundet das lebhafte Interesse des Papstes für die Universität.
- uch auf die Lehrweise derselben übte er Avirksamen Einfluss.

') Bei Hmll.-Bréh. IV, 298.
2) Ibid., p. 300. 3) Ibid., p. 435.



Die Herrschaft des Aristoteles in der Scholastik hatte sich

noch nicht befestigt und der Papst trug das Seine dazu bei,
dieselbe zu verhindern. Thomas v. Aquin zählte erst 5 Jahre
(1231), als Gregor Wilhelm von Auvergne beauftragte, die

Bücher des Aristoteles atoii ihren Irrtümern zu reinigen, und
bis dahin das Verbot derselben bestätigte, welche die Pariser
Synode von 1210 erlassen hatte. Er dachte dabei nicht bloss

an den Missbrauch aristotelischer Schriften, sondern wollte das

Überwuchern philosophischer Spekulation Aron den theologischen

Schulen fernhalten. Wie er schon unter dem 7. Juli 1228

die Pariser Theologen ermahnt hatte, den übermässigen
Gebrauch der Philosophie aufzugeben und sich an die heilige
Schrift und die Lehre der Heiligen zu halten, so wollte er auch

jetzt (13. April 1231) nur solche Fragen behandelt wissen, die

aus den Glaubensquellen gelöst werden könnten.
Die in Ceperano vollzogene Aussöhnung des Kaisers mit

dem Papste hielt nicht lange vor. Friedrich beanspruchte das

Lehen von Arles, welches nach den Bestimmungen des vierten
Laterankonzils (1215) der päpstliche Stuhl als von Ketzerei
bedroht seiner Verwaltung unterstellt hatte. Anderseits säumte
der Kaiser mit der versprochenen Schadloshaltung der Templer
und Johanniter. Endlich aber betrachtete Gregor den
eigenmächtigen Erlass des sicilischen Gesetzbuches durch den Kaiser
ohne Rücksicht auf die päpstliche Lehnsherrschaft als eine

Usurpation und ging sogar auf den Wunsch desselben nicht
ein, mit kirchlichen Strafen gegen die Aufständischen unci Häretiker

in Sicilien einzuschreiten. Seinerseits sollte aber auch der

Papst bald in die Lage versetzt werden, Friedrichs Hülfe zu

begehren. Die eigenen Römer wurden wieder aufsässig gegen
das päpstliche Regiment. 1232 fielen sie in die Campagna ein

und hatten auch wieder Händel mit Viterbo. Von Reate aus

bat Gregor (24. Juli) den Kaiser, sich „rasch und mächtig zu

erheben, die Scharen der Dämonen in die Flucht zu schlagen
und die Hörner der Gottlosen zu zerbrechen". Allein Friedrich

verhängte nur die Reichsacht über die Römer und sandte

ein kleines Kommando, während er selbst nach Sicilien eilte, die

Aufständischen niederzuwerfen. Und als er hierbei Adele

derselben unter dem Vorwande der Häresie verbrennen liess,

zog er sich darüber den Vorwurf des Papstes zu A 1233 holten

x) Bei Huill.-Bréh. IV, 444.



— 287 —

die Römer den Papst von Anagni, wohin er sich mittlerweile
begeben, zurück und schlössen auch Frieden mit Viterbo. Doch
schon im folgenden Jahre musste Gregor wieder nach Rieti
fliehen, da die Römer die Herrschaft einem selbständigen
Senator zu übertragen und das römische Gebiet zu erweitern
suchten. Jetzt kam der Kaiser, der vom Papste Hülfe gegen
seinen Sohn Heinrich in Deutschland erwartete, nach Rom,
um im Verein mit den päpstlichen Truppen, den Aufstand zu
dämpfen. Deutschland, Frankreich, Spanien, Dänemark suchte
Gregor gegen die Römer aufzubieten. Er scheute sich sogar
nicht, im Widerspruch zu den Kirchengesetzen, eine ganze
Reihe deutscher Bischöfe unter dem 24. Oktober 1234
aufzufordern, persönlich an der Spitze eines Heeres der römischen
Kirche zu Hülfe zu kommenv). Die Viterbianer und Velle-
trianer entband er sogar von ihrem Treueid gegen die Römer2),
und so setzte sich der Krieg fort bis zum Mai 1235. Der nun
abgeschlossene Friede verhinderte indessen nicht, class Gregor
fortwährend gegen Revolutionsversuche der Städte in seinem
Gebiete zu kämpfen hatte.

Diese Unruhen wurden von den langwierigen Streitigkeiten
zwischen dem Kaiser und den lombardischen Städten begleitet.
Der Papst, der gleich seinen Vorgängern ein Interesse an der
Unabhängigkeit der Lombarden hatte, um die Macht des Kaisers
nicht zu gross werden zu lassen, sandte 1232 die Kardinäle Jakob
und Otto dorthin zur Vermittlung. Als nach vielen Verhandlungen

1234 der Kaiser dem Papste die Feststellung des
Rechtsverhältnisses ZAvischen ihm und den Lombarden überlassen
wollte, gingen diese darauf nicht ein, schlössen vielmehr mit
dessen Sohn Heinrich ein Bündnis gegen den Vater. Der
Aufforderung des Papstes gemäss wurde Heinrich durch den
Erzbischof von Salzburg mit dem Banne belegt. Und als Gregor
die Ehe zwischen der Schwester des Königs von England und
dem Kaiser vermittelte, Heinrich dagegen mit Ludwig IN. von
Frankreich in Verhandlung trat, um ihre Kinder miteinander zu
verheiraten, sprach der Papst selbst feierlich nochmals den Bann
über Heinrich und löste den ihm geschworenen Unterthanen-
eid (1235). Heinrich musste sich seinem Vater ergeben und ins Ge-

') Ep. 602, Eodenb.
2) Ep. 617. 629, Rodenb.



fängnis wandern. Sichtbar offenbarte sich das augenblickliehe
Einvernehmen zwischen Kaiser und Papst bei der prunkvollen
Erhebung der Reliquien der 1231 gestorbenen, bereits 1235

kanonisierten heiligen Elisabeth zu Marburg, welche der Kaiser,
von vielen Bischöfen und Fürsten umgeben, kraft päpstlicher
Autorität am 1. Mai 1236 vollzog.

Aber es war nicht ATon langer Dauer. Schon im Herbste
desselben Jahres hatten sie wieder eine schlimme Korrespondenz

mit einander, in welcher der Kaiser sich vergeblich
bemüht, sein Verhalten dem Papste gegenüber zu verteidigen.
Unter dem 23. Oktober erneuerte dieser seine Vorwürfe,
insbesondere Avegen Unruhestiftung in Rom und Besetzung
geistlicher Stellen. Während nämlich der Papst in Reate weilte,
wiegelte Petrus Frangipani im Auftrage des Kaisers das
römische Volk auf. Dies hielt Gregor ihm vor, indem er zugleich
sich über das Verhältnis der beiden Gewalten zu einander
verbreitet. Er erinnert daran, AAie Konstantin unter Zustimmung
aller dafür gehalten, dass, wie der Papst das Imperium über
die Seelen in der ganzen Welt besitze, so auch den Prinzipat
über die Leiber haben müsse. Konstantin habe ihm darum
die kaiserlichen Insignien, Rom nebst dem Herzogtum, sowie
das Imperium überwiesen. Italien ihm überlassend, habe er
selbst seine Residenz in Griechenland aufgeschlagen. Von hier
habe der apostolische Stuhl in der Person Karls, welcher
gelehrt, dass ein kaum zu ertragendes Joch der römischen Kirche
dennoch getragen werden müsse, das kaiserliche Schwert den

Deutschen übergeben, ohne dadurch seine eigene Jurisdiktion
zu verringern. Friedrich solle also seinen eigenen Schöpfer
(factorem proprium) nun anerkennen. Die Priester seien aller
christlichen Könige und Fürsten Väter und Lehrer, auch der

Kaiser unterstehe der päpstlichen Korrektur r).
Diese Belehrung scheint bei dem Kaiser wenig gewirkt

zu haben. Wenigstens liess er die Kardinäle, die mit ihm in

der Lombardie verhandeln sollten, nicht einmal zu einer
Unterredung zu. Johannes de Columna schreibt darüber sehr
niedergeschlagen an seinen in England weilenden Konfrater Otto

(18. Oktober 1237): Ohne Bedacht habe sich die Mutter (d. i. die

Kirche) in die Fluten und in die Rachen der Löwen gestürzt,

Ep. 703, Rodenb.



- - 289 —

bloss nach dem Rate zweier A Daher der Verlust der Freiheit,

die Verfinsterung des Heiligtums, die Verachtung der Ehre,
die Verhöhnung der Blinden. Otto könne sich seiner weiten
Entfernung freuen, Aveil er die Schmach seines „Volkes und
der Heiligen" nicht schaue. Dazu komme, dass die Säule der
Kirche, der Kardinalbischof (Johannes) von Sabina inmitten
dieser Leiden gestorben sei. Nach vielen vergeblichen
Verhandlungen brach der Krieg zwischen dem Kaiser und den

Longobarde!! aus, Avelche bei Cortenova besiegt wurden. Den
hier erbeuteten Fahnenwagen liess der Kaiser gegen den Willen
des Papstes als Trophäe auf dem Kapitol in Rom aufstellen.
Im Oktober 1237 war nämlich Gregor krank von Viterbo trotz
des Widerstandes des Senators Johannes Cencius dorthin zurückgekehrt,

erlebte aber nun den Kummer, dass die Rom stets feindliche

Stadt Viterbo sich gegen ihn empörte und zu der Partei des
Kaisers überging. Anlass zu weiterer Beschwerde bot der Kaiser
durch Verhinderung des vom Papst wieder betriebenen Kreuzzuges

gegen die Griechen, welche das lateinische Kaisertum
in Konstantinopel bedrängten. Unter dein 17. März 1238
schildert Gregor ihm in der gewohnten Weise den Abfall
der Griechen atoii der römischen Kirche. Aber damit er nicht
umsonst die Macht erhalten habe, auszurotten und zu pflanzen,
habe er nicht sowohl zum Schutze des lateinischen Kaisertums
als des katholischen Glaubens den Kreuzzug angeordnet, den
der Kaiser nun verhindere. Er werde dies nicht länger so
hingehen lassen.

______
J. Langen in Bonn,

Huillard-Bréholles V, 124, konjiciert für: f t usa; es ist wohl fulta
zu lesen.

(Schluss folgt.)


	Die unmittelbaren Nachfolger Innocenz' III.

