
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 142

VARIETES.

I. — Militsch von Kremsier,
der Vorläufer des Reformators Johannes Hus.

Militsch (Milec, Miücius) Johann war in Militsch in Pr. Schlesien

(nicht in Kremsier, wie herkömmlich berichtet Avird) geboren.
Er wurde 1350 Geistücher, Kanonikus zu Kremsier, Archidiakon
der Metropolitankirche zu Prag. A7on 1360—1362 begleitete er
Kaiser Karl IV. als Unterkanzler durch Deutschland. Aber
schon im Herbst 1363 entsagte er allen AVürden und erklärte,
in völliger Armut nur Christo und seinem Evangelium dienen

zu wollen. Vergeblich waren die Abstellungen des Erzbischofs
Ernest. Militsch begab sich zunächst nach Bischofteinitz, um
als Kaplan des dortigen Pfarrers in die Seelsorge eingeführt zu

werden. Nach einem halben Jahre kehrte er nach Prag zurück
und begann in der Kirche St. Nikolaus auf der Kleinseite, später
auch in der Altstadt (beim hl. Ägidius) zu predigen. Seine

Predigten, auf Erregung des Gefühls abzielend, waren mystisch
gefärbt und stark mit apokalyptischen Bildern durchwebt. Bald

war er als Prediger so gesucht, dass er oft drei- bis fünfmal
an einem Tage an verschiedenen Orten predigte. Jene Stellen
der hl. Schrift auslegend, welche vom Kommen des Antichrists
am Ende der Welt handeln, kam er zu dem Schluss, dass die

vorhergesagte Zeit in die Jahre 1365—1367 falle und verkündete
nun seine Entdeckung in Wort und Schrift. Da gab es keinen
Stand und kein Verhältnis, in denen er nicht des Antichrists
AVesen gefunden und zu schildern unternommen hätte. Im

besonderen fand er im Klerus, vom Erzbischof bis zu den Bettelorden,

reichlich Anlass zum Tadel. Aber auch Fürsten, Adel

uud Volk traf sein richtendes AVort. Als er jedoch in einer

Versammlung Karl IV. selbst den grossen Antichrist nannte,

strafte der Erzbischof Ocko von AVlasim solche Kühnheit mit



—- 143 —

einigen Tagen Gefängnis. Karl IV. jedoch, der Militsch immer
zugethan gewesen, entzog dem Eiferer darum seine Freundschaft
nicht. Ja, er gab dem Reformator, als sich derselbe 1367 nach

Rom begab, um vor Papst Urban V. seine Sache gegen die

Prager Theologen zu vertreten, einen Begleitbrief. Da Urban
in Avignon weilte, und Militsch auf sein in Aussicht gestelltes
Kommen lange warten musste, beschloss er, nach Avignon zu

gehen. Ehe er jedoch seinen Entschluss ausführte, schlug er
an der Peterskirche eine Erklärung an, des Inhalts, dass er in
öffentlicher Predigt mitteilen werde, wie der Antichrist seinen
Sitz auf Erden bereits aufgeschlagen habe („quod Antichristus
venit", libell. de Antichr.). Daraufhin wurde Militsch von dem
römischen Inquisitor in der Peterskirche verhaftet und durch
mehrere Wochen bei den Minoriten in Ara cœli in strenger
Haft gehalten. Jubelnd verkündeten die Bettelmönche in Prag,
der Ketzer werde nun bald verbrannt werden. Als jedoch
Urban V., 16. Oktober 1367, nach Rom kam, änderte sich
die Sachlage. Militsch wurde, weil unter dem Schutze des
Kaisers stehend, aus der Haft entlassen und mit allerlei Ehren
überhäuft. AVas er mit dem Papste verhandelt, weiss man nicht ;

Thatsache ist, dass er von da an in der Verkündigung der Lehre
vom Kommen des Antichrists zurückhaltender und massvoller
wurde.

Nach Böhmen zurückgekehrt, fing er, um des Volkes Heil
besorgt, um so eifriger an, gegen Unzukömmlichkeiten aller Art
zu predigen. Und nicht mit der Predigt allein, begnügte sich
sein Eifer, Tausenden wurde er Berater, Freund, AVohlthäter.
Selbst überaus massig lebend, suchte er Notleidende auf, um
ihnen zu helfen. Besonders lag ihm die Heranbildung guter
Prediger am Herzen. Täglich scharten sich Hunderte Schüler
um ihn, um seinen Unterweisungen zu lauschen. Wer immer
mit ihm zu thun hatte, holte sich bei ihm Anregung, Erhebung,
Trost. „Nullus erat, qui cum ipso habebat loqui vel agere, qui
amorem et gratiam atque suavitatem spiritus ab ipso non hauriret,
nullusque non consolatus ab eo recedebat", sagt Matthias von
Janow von ihm. Dieser Eifer übte einen unvorhergesehenen
Einfluss auf das religiöse Leben in Böhmen aus. Eines der
berüchtigtesten ATertel der Stadt Prag, im Volksmunde „Venetise"
genannt, eine Heimstätte des Lasters, verödete gänzlich. Militsch
errichtete daselbst ein Haus für büssende Frauen mit einer



— 144 —

Kapelle der hl. Maria Magdalena. Dieses echt christliche Wirken
und die grossen Erfolge desselben dessen seine Gegner, namentlich

die Bettelmönche, nicht ruhen. Sie suchten ihn zu
verderben. „Fuit fere quotidie in articulo mortis pro veritate con-
stitutus", berichtet Matthias von Janow. Schliesslich
denunzierten sie ihn als Iniehrer beim Papste, indem sie ihm im
besonderen vorwarfen, er lehre das Kommen des Antichrists,
er befördere den öfteren Empfang des Abendmahls, er tadle
und schmähe den Klerus, er schätze die Strafe der kirchlichen
Ausschliessung gering, er verwehre den Geistlichen einen
Eigenbesitz, er sei hochmütig und rufe die weltliche Obrigkeit gegen
die geistliche an. Die Folge der Anklage war, dass Gregor XL
den 10. Januar 1374 in mehreren Bullen an Kaiser Karl, an
den Erzbischof von Prag, an die Bischöfe von Leitomischl,
Olmütz, Breslau und Krakau — ein Beweis, dass Militsch'
Stimme auch in diese Diöcesen gedrungen war — die Lehren
Militsch' verwarf und die Bischöfe zu strenger Untersuchung
aufforderte. Daraufhin begab sich Militsch in der Fastenzeit
1374 nach. Avignon, um sich zu rechtfertigen. Es gelang ihm,
die in seine Rechtgiäubigkeit gesetzten Zweifel abermals zu

zerstreuen. Doch erkrankte er hier schwer und starb am 29. Juni

1374, ehe seine Sache entschieden war.
Militsch' Erscheinung erinnerte an die ersten Verkünder

des Christentums. Sein Schüler, Matthias von Janow, sagt von

ihm: „Ipse Milicius, filius et imago domini Jesu Christi, aposto-

lorumque ipsius similitudo prope expressa et ostensa."

(Quellen: Militsch' eigene und viele zeitgenössische Schriften;
die „vita Milieu" in Baibin. Miscelimi, üb. IV. part. 2; die
ausführliche Charakteristik Militsch', von Matthias von Janow ; die

Darstellung Palackys in „Dëjiny nar. cesk." und viele neuere

Schriften.)
Konstanz. PfabkER SCHIEMEB.

II. — The Thirty-Nine Articles of the Church of England.

Explained with an introduction, by Edgar C. S. Gibson, Vicar

of Leeds and Prebendary of AA^ells, sometime Principal of Wells

Theological College. Vol. II. London, Methuen & Co., 1897.

Some time ago I gave in this review a résumé of the
contents of !>' Gibson's first volume on the Thirty-nine Articles.



b

— 145 —

I now give a similar résumé of the contents of the second. As

before, I do not propose so much to criticize the book, as to give
information to the readers of the Revue internationale de Théologie

of the views entertained by living English Theologians on

the points to which our Articles refer. I should premise that
Dr Gibson is a very modern theologian indeed. He does not,
like the earlier Anglican writers on the Thirty-nine Articles,
feel bound to defend every proposition maintained in them.
Nor does he, like Beveridge and Burnet and Harold Browne,
give copious quotations from the Fathers in defence of our
position, nor is he steeped in the teaching of the Church of
England during the past three centuries, as some of them were.
Instead of Cranmer, Ridley, and Latimer, instead of Andrewes,
Bramitali, Field and Taylor, we find him chiefly quoting Driver
and Sanday, Liddon and Gore, and Lightfoot. The references
to the Fathers in his pages are few, and unfortunately rather
Western than Eastern. The Scholastic divines are, I think, a
little too much en évidence. The only Anglican writers of past
clays with whom he seems to be familiar are Hooker, Bull and
Pearson. If he desires to interpret St. Paul's language in the
Epistle to Romans, Sanday and Headlam's recent Commentary
appears to be his final Court of Appeal. Without endeavouring
unduly to disparage the habit which has now become common
among us of referring to modern scholars as giving us the
ultimate verdict of modern research, it may be well to remember
that there were brave men before Agamemnon, and that it is
by no means certain that the latest Oxford Commentary on the
Epistle to the Romans contains the absolutely final interpretation

of St. Paul's deep and difficult language in regard to
Justification. I should myself be disposed to think Sanday and
Headlam's utterances on Justification cited on p. 397 a very
incomplete statement of the case. But I have no wish to enter
on the discussion of the point.

Article IX Dr Gibson defends thus: "Admit in any true
sense the Fall, and Divine Grace becomes a necessity. Deny
the Fall, and grace may perhaps be dispensed with and human
nature without supernatural assistance be found equal to the
conflict with sin." He does not explain what he regards as a
true sense of the Fall, nor does he define the word "Grace".
He appears to regard it as "supernatural assistance". But this

Kevne intern, de Théologie. Heft 25, 1899. 10



— 146 —

is quite a Western conception of the meaning of the word.
Xâqiç is surely, strictly speaking, rather Divine favour than
assistance. The best definition of it is that given in the 42
Articles of 1553, "the Holy Spirit by God given"; which involves,
through the impartation of the Divine Humanity of our Lord,
the immanent Presence of the Blessed Trinity in the spirit of

man. As Cardinal Newman puts it :

"A higher gift than grace,
Both flesh and blood refine
God's Presence and His Very Self,
And Essence all Divine."

In p. 370 D1' Gibson rejects the Calvinist theory of the

utter depravity of man, and regards the "very far gone from

original righteousness" of the English Article as expressing the

mind of our Church better than the " quam longissime " of the

Latin version. He translates (p. 374) <pQÓvrj[ia Gaçxoç "the mind
of the flesh". Perhaps "bent" would be better, since ipQÓvrjixa

refers to the effects of the working of the ipqrp (whatever may
be the exact meaning of that word v)—the general tendency
which the flesh impresses on the thoughts, desires and purposes
of the man.

D1' Gibson's words on p. 389 deserve careful notice from

theologians on the Continent. He points out, what ought not to

have escaped any careful reader of our Articles, that our

eleventh Article "stops short, and does not transfer to the

Anglican formulary what has been aptly termed 'the peculiar
symbol of Lutheranism', viz. the statement that a man is justified
when he believes himself to be justified". This idea, it is true,
had at one time a very firm hold on English popular theology.
But it is losing that hold altogether now, and at all times

during the last three centuries it has been steadily disputed

by the Anglo-Catholic school in our Church.
On p. 391 Sanday and Headlam on the Romans are quoted

to show that oixcaóa cannot possibly mean to make righteous.

It is admitted that verbs ending in -ow have this signification
when derived from "adjectives of physical meaning". There can

be no doubt that as a ride òixaiów means either to account a

person righteous, or to prove him to be so. But when it is re-

*) It seems to involve moral as -sveli as intellectual qualities.



— 147 —

membered that the cause of justification is the indwelling of
Christ through the Spirit; that sanctification is only the final
result of the process of which justification is the initial step;
and that on some occasions the sacred writer (as in 1 Cor.

VI, 11) reverses the process, and places justification (i. e. the

making righteous) after sanctification (the making holy), we may
doubt whether the word âixaAw has not in some cases the

sense to make holy in the N. T. Besides, if God makes us holy
(and this is not disputed), why should He not make us righteous
also? What is the precise difference between the two things,
that God may be said to do the one, but not the other"?

Dr Gibson rejects the doctrine of justification by "infusion of
grace"—again he misses the truth that justification, sanctification,

salvation, are due to the infusion of Christ into the human
spirit—though he admits that even St. Augustine taught it. And
he seems entirely unaware how strongly the doctrine of an
immanent Presence of Christ within the believer is taught by the
Eastern Divines, and for the matter of that, by St. John and
St. Paul also. "If Christ be in you, the body is dead because
of sin, but the spirit is life because of righteousness." What
righteousness? Let St. Paul answer the question. "If the Spirit
of Him that raised up Jesus from the dead dwell in you, He
that raised up Christ from the dead shall also quicken your
mortal bodies on account of His Spirit Avhich dwells in you." l)
The righteousness is that of the Risen Lord, dwelling in the
heart and spirit of man.2) AVhat, too, does St. Paul mean by
dixcamnv Çcorjç in Rom. IV, 18? D1' Gibson uses ambiguous language
when he speaks of "the merit and atoning work of our
Saviour" as the "meritorious cause of justification". We need in
these days to have it clearly explained that justification is as
much clue to the Presence in the heart of the Living Christ,
as to the "One Sacrifice, once offered", on the Cross.

On the Article on Predestination Dr Gibson makes it clear
that it carefully refrains from affirming any one of the five
Calvinistic propositions on the point, and refers to the fact that
the endeavour of Archbishop Whitgift to get these propositions

Rom. VITI, 10, 11. Cf. Rom. VI, 5, where we are described as
Gv(.iqnnoi with Christ.

-) See also 1 John, V, 11, 12.



— 148 —

made obligatory on our Church in his celebrated Lambeth
Articles was defeated, as a proof that the Calvinists, and
perhaps even the Lutherans, regarded the language of our Article
as altogether unsatisfactory. The judicious vagueness of that
language must be allowed to be quite as much that of honest
men who had to deal with a deep problem which they felt
themselves unable to solve, as of skilful tacticians endeavouring
to draw up a formula which should commit those who adopted
it to as little as possible.

Art. XX is shown to be a definite protest against the idea
which was then gaining ground among Protestants, that the
Church was an invisible society, and Dr Gibson points out that
its omissions in regard to the question of Church Government
are supplied under Article XXXAH. But when Dr Gibson takes

upon himself to fill up the deficiencies of the Article, and to

state in what a due administration of the Sacraments consists,
it must be admitted that he travels beyond his brief, and undertakes

to define what our Church has neglected to define, except
so far as she has stated in the Catechism what are the necessary

matter and form in Baptism. But he is on safer ground
when he points out (p. 520) that the only authority claimed
for the Church by our Articles in controversies of faith is not
that of making new articles of faith, but of pronouncing "what
the true doctrine is". He quotes Hooker's words on the point:
"Laws touching matter of order are changeable by the power
of the Church; articles concerning doctrine not so." And
(p. 536) he very clearly points out how "no answer can be

returned at the moment" to the question whether a Council be

Œcumenical or no. "That which alone can shew this", he

continues, "is the after reception of the decisions of the Council by

the different parts of the Church". In support of this viewr he

cites Bishop Forbes on the Articles, Sir W. Palmer's Treatise

on the Church, Ottley's Doctrine of the Incarnation (a recent

work) and the recently delivered Lectures of the Church
Historical Society.

In treating of Purgatory he contends (p. 538) that "it is

impossible to strain the words of our Article", "to indicate" any
condemnation of the practice of praying for the dead, and that
the article could not have been directed against the teaching
of the Council of Trent, because it was drawn up before the



— 149 —

decrees of Trent were formulated. It was, however "not one
whit too strong in its condemnation of the ancient practice and

teaching which the Reformers had before them". He points out
that some of the errors condemned in our Article XXII were
admitted to be such by the decrees of Trent itself. Whether
there be remedial discipline after death or not is regarded as

matter of opinion, not of faith, and it is contended that the

"possibility remains that the stains of sin may be removed in
the moment of death, so that the sanctification may be
complete" (p. 553). This is of course possible. But Dr Gibson does

not seem to feel that it is extremely improbable, and not at
all in accordance with the gradual development which appears
to be characteristic of the kingdoms of nature and grace alike.
He further contends in relation to this Article that neither Scripture

nor any certain or consistent tradition of the Church
warrant us in addressing our prayers to the saints (p. 571).

While giving due weight to the reasons which induced the
early Western missionaries to use Latin as the language in
which Divine service was held (p. 584), Dr Gibson holds that
at present the disadvantages of such a practice outweigh its
advantages. In the definition of the Sacraments in Art. XXV
as "effectual signs of grace", he points out that "an 'effectual
sign' is a sign that carries its effect with it". He states that
the "mystic number seven" was not fixed upon for the number
of sacraments till the eleventh century. He tells us how "the
Anglican Church maintains that the word sacrament should
either be restricted to two rites with outward visible signs
ordained by Christ Himself, or else that Sacraments are
innumerable", but reminds us that, as the Roman Church admits
the superior dignity and necessity of the two great Sacraments
of the Gospel, the difference between the two Churches on this
point is not very serious. He admits that the language of our
Article in regard to Confirmation is inaccurate, but not
intentionally so, so that its exclusion from an equal rank with
Baptism and the Lord's Supper is defensible. And he explains
that the omission in 1563 of the condemnation in the Articles
of 1553 of the phrase ex opere operato is due to the fact that
the expression may be taken in two senses.

Under Art. XXVII Dr Gibson is content with the definition
of "regeneration" contained in the Catechism, "a death unto



— 150 -
sin and a new birth unto righteousness". He has here hardly
emancipated himself from the Western traditions which have
fettered us for centuries. Our recent study of the New Testament

in the original, and our renewed appreciation of the Greek
Fathers have told us how the "new birth unto righteousness"
is neither more nor less than the gift of the Divine Humanity
of Christ, the possession of which renews our sundered fellowship
with God.

In regard to the doctrine of the Real Presence of Christ
in the Eucharist, Dr Gibson points out (p. 645) that though the
so-called "Black Rubric" of the Second Prayer Book of
Edward VI was doubtless inserted under strong Zwinglian
influences, it was withdrawn under Elizabeth, and if re-inserted
in 1662, was re-inserted with some important modifications. It
is however, I believe, generally held by those who have a

right to speak upon the subject, that the strength of the foreign
influences brought to bear upon us in the reign of Edward VI
has been greatly over-rated, and that the real reason of the
Protestant tendencies manifested in the latter part of that reign
was the gradual growth of doubt in the mind of Cranmer, as

he diligently pursued his Patristic studies, in regard to the
soundness of the whole ecclesiastical system in which he had
been brought up. Dr Gibson adds, in regard to Transubstantiation,

that "as an opinion, hard as it is to free it from
materialistic conceptions, it has been conceded by Anglican divines

representing very different schools of thought", and "that it
need be no bar to communion, provided no assent to it were
demanded from us" (p. 659). With this opinion I am very happy
to express my very cordial agreement.

Art. XXVIII, discouraging the reservation of the Eucharist
and the like, is shown to be no more than the assertion that
such practices cannot claim to be of Divine institution.
Personally, I may say that I wish it went fürther. Nevertheless
it is a palpable fact that it does not. Dr Gibson, in regard to

the question of the eating of the Body and Blood of Christ by
the wicked, refers to Witmund, De Corporis et Sanguinis Christi

Veritate, for the "extraordinary shifts" to which the medievalists

were driven when they strove to explain what happened
when a portion of the Eucharist was consumed by birds or

mice. I must confess to a wish, since the work of AVitmund is



— 151 —

not generally accessible, that some particulars had been given
us of the "shifts" aforesaid. But it is very easy to see that
carnal and local notions of the nature of the Presence in the

Eucharist, however convenient they may be in teaching those

who will not or cannot take the trouble to think, present
considerable difficulties to those who cannot altogether refrain from
the exercise of their reason.

In the regard to the doctrine of the Sacrifice in the
Eucharist, Canon Bright's well-weighed words are quoted, that
the Eucharistie Sacrifice "must be put in a line (if we may so

say), not with what Christ did once for all upon the Cross, but
with what He is continually doing in heaven", as well as those
of Archbishop Bramitali, that this Sacrifice is "commemorative,
impetrative, applicative".

The last point to which I shall refer is Dr Gibson's candid
admission that our Church goes no farther on Episcopacy in
the Articles than that "it is an allowable form of Church
Government" (p. 744). But the Prayer Book, he contends, does go
farther than this. It says that "no one is to be accounted a
lawful Bishop, priest, or deacon without Episcopal ordination''.
I)r Gibson, however, has here omitted some very important
words. In our ordinal the words "in the Church of England"
follow the words "lawful Bishop, priest or deacon". It was
obviously, therefore, not the intention of our Church to formulate

any general principle of universal obligation on the point,
but simply to lay clown a rule for our own Communion. Our
Church, therefore, has nowhere decreed that Episcopacy is a
vital condition of the existence of a Church. She has simply
asserted that it was an universal rule in ancient clays, and
that, for herself, she intends to abide by it.

I have now given an idea of the teaching, on some crucial
points, of what may be described as the modern Oxford school
of theology amongst us. The volume gives as good an idea as

any can do, of the principles accepted by a large body of the
most intelligent among our younger clergy, and is therefore
valuable to Continental theologians who wish to understand
the present theological position of our Church. I should add
that when quoting Dr Gibson, the italics are in all cases his,
not mine. J. J. Lias.



152

III. — La «Défense de l'Eglise romaine», par Brébeuf
(1664).

Le poète Brébeuf a écrit une Défense de l'Eglise romaine.
Cette œuvre de polémique théologique, commencée vers 1656,
était déjà terminée en 1658, bien qu'elle n'ait été publiée qu'en
1664, trois ans après la mort de son auteur, par les soins de

son frère le prieur de Venoix (près Caen). Une seconde édition
parut en 1671.

Il faut, avant tout, remarquer que cette œuvre, telle que
nous l'avons, n'est pas entièrement l'œuvre de Brébeuf. Sous

prétexte que celui-ci n'en avait pas été entièrement satisfait et

que des chapitres étaient trop courts, Mme de Bellefonds,
supérieure de Notre-Dame des anges à Rouen, «y mit la dernière
main». M. Harmand, dans son étude sur Brébeuf1), dit: «On

peut se demander avec une certaine inquiétude quelles furent
l'étendue et l'importance de ces modifications; mais le style de

la Défense porte bien la marque de notre auteur. Nous croyons
volontiers que le prieur et la religieuse se bornèrent à un
travail de revision, analogue tout au plus à celui des éditeurs de

Pascal. Bouhours lui-même remarque que Mrae de Bellefonds fit
la division des chapitres. » M. Harmand ajoute, mais sans en

fournir la preuve, que « ces retouches superficielles n'ont pas
dû altérer la physionomie d'un ouvrage où l'idée a plus
d'importance que l'art».

Quoi qu'il en soit de la question d'authenticité, on peut se

demander ce qui a pu pousser Brébeuf à entreprendre une telle

œuvre, pour laquelle il paraissait si peu qualifié. Il faut
reconnaître qu'il avait des sentiments religieux, et qu'il éprouvait
le besoin de les exprimer ; ses Entretiens solitaires en font foi.

En outre, il vivait en Normandie, et ce pays était particulièrement

agité, à cette époque, par les polémiques entre les protestants

et les catholiques-romains; il a voulu, comme tant d'autres,
dire son mot. Peut-être a-t-il aussi espéré par là plaire à la

cour, dont il sollicitait les faveurs; l'état de gêne matérielle
dans lequel il vécut, le détermina maintes fois, malgré sa fierté

naturelle et aristocratique, à demander des secours à Mazarin
et à d'autres. Mais ce qui paraît l'avoir déterminé par-dessus

') Essai sur îa vie et les œuvres de Georges de Brébeuf, p. 315,' l'aris, Lecene,

1897, in-8°.



— 153 —

tout à écrire l'ouvrage en question, c'est l'influence qu'exercèrent

sur lui Mme de Bellefonds et l'abbé Marcel. M. Harmand
le reconnaît : « Mme de Bellefonds, sa bienfaitrice et son amie,
donnait aux conversions une grande part de son temps... Son

couvent était un véritable centre de propagande catholique *). »

C'est elle qui détermina Mlle de Haucourt et le médecin Guif-
fart à quitter le protestantisme. Quant à l'abbé Marcel, il était
l'ami intime de Brébeuf et en même temps l'un des partisans
les plus actifs de la contre-réformation.

Entraîné par sa religion, par son lyrisme, par sa situation
et par cette double amitié, Brébeuf se fit théologien, bien qu'il
n'eût pas étudié sérieusement la théologie. C'est même une
question de savoir s'il a reçu les ordres mineurs; le bénéfice

que Mazarin lui offrit et qu'il ne crut pas pouvoir accepter,
ne saurait être considéré comme un certificat suffisant de science
théologique. En réalité, Brébeuf n'a été, comme Balzac, qu'un
dilettante en théologie. Sa Défense s'ouvre par un discours en

vers, et c'est ce qu'elle a de mieux, parce qu'il était poète. A
quelles sources Brébeuf a-t-il puisé? Avant tout, clans le concile

de Trente, qui passait pour avoir enseigné le résumé le
plus précis, le plus complet et le plus authentique de la
doctrine cle l'Eglise. C'est là la grande autorité de Brébeuf; il ne
songe pas à remonter au delà et à contrôler les assertions du
concile ; il les accepte les yeux fermés Un de ses guides semble
avoir été aussi le Socrate chrétien de Balzac (1652). C'est tout.

On comprend aisément qu'un poète lyrique, excité par les
motifs que je viens d'indiquer et éclairé par des lumières aussi
peu sûres, n'ait pu faire qu'une œuvre dénuée de toute valeur:
science exégétique, science historique, science patrologique,
tout y fait défaut. Il faut ajouter que Brébeuf était incapable,
par tempérament de poète et d'écrivain, d'employer un style
strictement exact; qu'il était porté naturellement à l'exagération

et à l'emphase, comme sa Pharsale ne le prouve que
trop; qu'il avait en outre les défauts du préciosisme. M.
Harmand l'avoue: «Brébeuf a des tirades où l'on retrouve
l'éloquence passionnée, l'enflure, les images éclatantes, souvent aussi
les développements confus, les tours pénibles et prosaïques2)...
Souvent ses raisons paraissent plus ingénieuses que solidess)...

') ?• 3II-3I3- 2)P. 316- 8) P- 33S-



— 154 —

Ce livre n'est après tout que l'œuvre d'un amateur intelligent
d'un homme du monde, chrétien sincère et curieux de théologie...
A côté de phrases éloquentes, trop oratoires peut-être, il en
est d'autres où l'écrivain se laisse entraîner par la passion
sincère dont il est animé ; ici le sentiment l'emporte sur la
raison *)... Il a trop aimé les élégances de la préciosité, les

figures, les procédés de la rhétorique; et ce n'est pas assez de

dire pour l'excuser que cette manière était conforme à sa
nature 2)... Il suffit de lire sa poésie en l'honneur de la Vierge
pour observer ce mélange d'afféterie et de piété8).»

Tel était Brébeuf comme écrivain, je n'ose dire comme
penseur4).

Brébeuf a des arguments naïfs. Par exemple, il nie toute
valeur à la mission de Calvin pour deux raisons : d'abord, parce
qu'elle n'a pas été consacrée par le miracle, comme si le Christ
avait fait dépendre son œuvre et sa grâce des miracles, et

comme si la prétendue mission d'Alexandre VI, de Léon X et

des autres papes avait été consacrée par des miracles; et
ensuite, parce qu'il ne sert de rien de prétendre que ce
réformateur ait agi avec l'approbation d'une partie de l'Eglise, car

celle-ci, dans l'état de corruption où elle se trouvait, avait

perdu ses droits. «Brébeuf, dit M. Harmand, insiste sur cet

argument plus spécieux que solide, car les partisans de Calvin

pouvaient répondre que la partie de l'Eglise dont il fut le
mandataire était la plus pure et la plus saine 5). »

Selon Brébeuf, les protestants auraient dû se borner à

protester contre les fautes du clergé, et non «se séparer». Il
ne remarque pas que le clergé romaniste en les excommuniant
les mettait dans la nécessité d'avoir leur clergé à eux et leur

propre administration ecclésiastique.
Brébeuf les condamne parce que J.-C, dit-il, « a promis à

nos pontifes, en la personne du prince des apôtres, une foi qui

ne peut jamais s'altérer». A quoi M. Harmand lui-même
réplique: «Ici, comme on le voit, l'affirmation de sa croyance
lui tient lieu de preuve. » Brébeuf confond l'Eglise romaine

avec l'Eglise catholique

]) P. 339- 2) P- 386. 3) V. 395-
4. M. l'abbé Laurent a publié, dans la Se/naine religieuse de Bayeux (14 luul

1868), une étude sur la Défense, étude que je regrette de n'avoir pu consulter.

6) T. 318. <¦>) P. 319.



— 155 —

En ce qui concerne l'eucharistie, il n'entre pas dans la
question de fond. Il se borne à citer le concile de Trente et à

mettre en opposition Luther et Calvin, comme si de cette opposition

devait résulter logiquement que Rome fût dans la vérité
Pour essayer de justifier la suppression du calice aux fidèles,
il distingue dans la messe deux éléments, le sacrifice et le

sacrement: l'un a rapport au prêtre, l'autre aux fidèles; c'est
dans la communion du prêtre que doit se trouver l'image
parfaite du mystère divin, mais le sacrement peut n'en pas offrir
une copie aussi achevée, car il a pour unique objet la
sanctification du fidèle ; au reste, dans un être plein de vie, le corps
se distingue à peine du sang; le fidèle qui participe à l'un
participe réellement à l'autre. M. Harmand, qui mentionne cette
distinction, ne dissimule pas qu'elle «n'est pas sans quelque
subtilité » l) ; disons, pour être exacts, qu'elle est absolument
fantaisiste, contraire à l'Ecriture, à la tradition et au but même
de l'institution eucharistique. M. Harmand avoue aussi que la
brièveté de ce chapitre montre qu'il n'était pas achevé ; que
d'autres questions n'ont même pas été abordées par Brébeuf,
malgré la réelle importance que les polémistes leur attribuaient;
qu'on ne trouve rien de précis sur le purgatoire, les
indulgences et tant d'autres matières de controverse 2).

Toutefois, lorsqu'on compare les doctrines cle Brébeuf avec
celles d'autres théologiens romanistes, on ne peut que les
trouver modérées : il reconnaissait, par exemple, que la messe
est « une manière d'intercession » du Christ et « un sacrifice de

commémoration»; que c'est le Christ même qui s'immole, et
qu'ainsi il « applique le mérite et retrace l'idée » du sacrifice
cle la croix. — Il est plus que modéré, il est exact en ce qui
concerne le culte des saints, des images et des reliques. Il
s'efforce de démontrer que «le service des saints diffère de
celui de Dieu» ; que ce culte n'est pas expressément commandé
par l'Ecriture, non plus que d'autres usages reçus et légitimes;
que, si nous prions les saints, c'est sans terminer à eux nos
prières, puisque nous les prions toujours de prier J.-C. pour
nous, et que nous fondons tout le mérite de leur intercession
sur celui de J.-C. Il enseigne que les marques de respect que
nous donnons aux images ne s'adressent pas à elles, qu'elles

l) p- 325- 2) p. 329-



— 156 —

vont au delà et dépassent l'objet sensible pour s'élever jusqu'au
modèle. « Quand vous chérissez dans un tableau le visage d'un
père, dit-il, ce ne sont pas ni la toile ni les couleurs qui sont
les objets de vos affections; l'estime que vous avez pour la
copie retourne de soi-même à l'original. » Touchant les reliques,
il dit: «Bien que ces vêtements précieux n'aient aucune vertu
ni aucune efficace en eux-mêmes, vous demeurerez d'accord
avec nous que la main de Dieu, qui n'est point raccourcie
depuis ce temps-là, peut bien quelques fois produire par eux des

effets extraordinaires. » — Au sujet de la confession, Brébeuf
montre combien est relatif le jugement du prêtre, puisqu'il ne

pénètre pas au fond des consciences et qu'il ne peut sonder
jusqu'en ses racines la foi ou la malice du pécheur. « Nous ne

présumons pas, dit-il, que la sentence du juge produise son

effet, s'il n'y a de la disposition dans le coupable, si la foi, si

la charité ne mettent en nous une sincère douleur des fautes
commises et une résolution expresse de ne les commettre plus. »

— En expliquant la doctrine de la justification, il reconnaît que
la vertu humaine a son prix, et il montre que « tout ce qu'il
y a en nous de zèle et de charité vient de Dieu ou directement

et par lui-même, ou indirectement et par le ministère de

ses élus». Parlant des enfants morts sans baptême, il dit: «Nous

ne croyons pas qu'il y ait des flammes éternelles qui soient
allumées pour eux. » En ce qui concerne l'intention requise dans

celui qui administre un sacrement, il enseigne « que nos
sentiments ne sont pas capables de détruire l'action du sacrement»;
que la Providence prend soin de corriger les effets de nos erreurs ;

qu'« en ce point, non plus que dans les autres, nous ne
limitons point la bonté d'un Dieu».

Donc, on le voit, Brébeuf garde son bon sens dans les

questions de morale pratique ; mais, dans les questions dogmatiques,

il manque absolument des connaissances nécessaires, et,

ici, son œuvre est sans valeur. Il faut plaindre l'Eglise romaine

d'avoir eu un tel défenseur, mais surtout il faut plaindre
Brébeuf de s'être chargé d'une telle cause. E. Michaud.


	Variétés

