Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Théatigkeit
dargestellt [Schluss]

Autor: Lauchert, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ ANTON STAUDENMAIER

NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THATIGKEIT DARGESTELLT.

(Schluss.)

VI. Staudenmaiers Schriften
iiber die Verhiltnisse und Fragen der Gegenwart.

1. In allem seinem tiefeindringenden wissenschaftlichen
Streben verfolgt Staudenmaier keineswegs ein totes Ideal eines
fir das wirkliche Leben bedeutungslosen spekulativen Wissens,
sondern der Wert der wissenschaftlichen Bestrebungen, die er
so rastlos verfolgt, liegt ihm eben darin, dass durch dieselben
die lebendige gottliche Wahrheit des positiven Christentums in
ihrem ganzen Umfange und in ihrer ganzen Tiefe zur Erkenntnis
gebracht werden soll, und dass von da aus die Regeneration
der gesamten, in verschiedenen Zweigen unchristlich gewordenen
modernen Wissenschaft im Geiste des Christentums, d. h. in der
Wahrheit erfolgen soll, so zwar, dass die ihrer Idee und Bestim-
mung wahrhaft entsprechende theologische Wissenschaft und
mit ihr eine in der Wahrheit gegrindete Philosophie, indem sie
den theoretischen Irrtum in seine letzten Schlupfwinkel zu ver-
folgen und génzlich in sein Nichts aufzulosen fihig und méchtig
sind, auch den praktischen Folgen des theoretischen Irrtums,
den Irrwegen in der Entwicklung des modernen Lebens die
Wurzeln abgraben sollen, um selbst einen wahrhaft und positiv
belebenden Einfluss auf das Leben zu gewinnen und dem wahren
Fortschritt der Menschheit in der Richtung nach der Verwirk-
lichung der von Gott ihr gesetzten Bestimmung zu dienen. )

') «Das Christentum ist nicht eingeitig eine etwa nur fiir das Erkennen
erdffnete gottliche Anstalt, sondern wie die Erkenntnis hat es bisher auch
das Lebern nach allen seinen Seiten, Verhiltnissen und Beziehungen durch-



— 116 —

Dass diese Regeneration des modernen Lebens aus dem Geiste
des Christentums Staudenmaier nicht weniger am Herzen lag
als die Erkenntnis der Wahrheit als solche, weil er eben die
Wahrheit als lebendige und belebende erkannte, und umgekehrt
das wahre Leben nur als ein solches, das aus der Wahrheit
ist, dies prigt sich ebenfalls in seiner litterarischen Thétigkeit
aus, von welcher ein nicht unansehnlicher Teil der ernsten Er-
orterung dieser Dinge gewidmet ist.

Die erste speciell hierher gehérige Arbeit ist die im 1. Hefte
von J. H. Fichtes ,Zeitschrift fur Philosophie und spekulative
Theologie“ (1837) erschienene Abhandlung: , Die religidsen In-
teressen der Zeit® (S. 32-—66), welche folgende Gedanken ent-
wickelt: Der Mensch gehort beiden Reichen des kreatiirlichen
Seins, dem der Natur und dem des Geistes an. Den beiden
Elementen seines Wesens entsprechen verschiedene Grundtriebe,
das Streben der Natur und das Streben des Geistes. ,Das aber
spricht das ganze Wesen des Menschen aus, dass die Ordnung,
die Gott in dasselbe gelegt hat, es verlange, dass der Leib dem
Geist gehorche, dass somit die Bedeufung des erstern darin
bestehe, dem Geiste zu dienen, d. h. den Willen und das Handeln
des Geistes #usserlich zu vermitteln und darzustellen.* (8. 33 f.)
Die rechte Entwicklung kann daher nur eine solche sein, die
sich in diesem Sinne vollzieht. ,Ist aber das Gegenteil der Fall,
d. h. giebt sich der Geist den Trieben und Bewegungen des sinn-
lichen Prinzips hin, so geht das gesamte Leben im Sinnlichen auf,
und dieses Aufgehen im Sinnlichen ist auch das Untergehen in
demselben.“ (S.34.) Zwischen dem sinnlichen Prinzip als dem bloss
natirlichen und dem iibersinnlichen als dem rein geistigen liegt
aber manches in der Mitte, was Staudenmaier das Unsinnliche

drungen, das durchdrungene verwandelt, das verwandelte ausgestaltet, und,
wo es immer im vollen Sinne je nach dem eigenen freien Willenszuge des
Menschen miglich war, gottlich verklirt. Aber eben in diesem Streben,
die Welt gottlich zu verkliren, sind dem Christentum seit der Zeit seiner
Existenz in der Menschheit unendlich viele Hemmungen bereitet worden,
und diese Hemmungen wihren auch jetzt noch fort. Und zwar beziehen
sich diese Hemmungen ebenso auf die christliche Wahrheit als auf das
christliche Lieben. Der Wahrheit setat man die Liige entgegen, dem gott-
lichen Leben das ungdttliche, siindige.» Damit ergiebt sich der grosse
Gegensatz «der christlichen als der positiven, und der antichristlichen als
der negativen und auflésenden Prinzipien». (Das Wegsen der katholischen
Kirche, S. 6 f.)



— 117 —

nennen will, ,nicht als ob es nicht in die Sichtbarkeit hervor-
trate und in dieser zur Krscheinung k&me, sondern weil es
zunichst nicht aus dem Natiirlichen kommt, vielmehr im Geistigen
seinen Ursprung hat, dieses Ursprungs ungeachtet aber nicht
notwendig im Geistigen beharrt, sondern auch dem bloss Natiir-
lichen dienstbar werden kann® (S. 34 f.). Es ist dies das Ge-
biet der Erfindungen und Entdeckungen des menschlichen Geistes,
wozu auch alles gehort, was in das Gebiet der Kunst fallt, Der
wahre Gebrauch dieser Dinge, vom Standpunkte der gottlichen
Ordnung aus, ist der, bei welchem der Mensch als derjenige
erscheint, ,der, als Ebenbild Gottes, und nach gottlichem Auf-
trage, durch Intelligenz und freien Willen die Natur beherrscht
und hohern Zwecken dienstbar macht“ (S. 36). ,Darin also liegt
das Hauptgewicht, dass alles durch den Menschen hohern, tiber-
sinnlichen Zwecken dienlich gemacht werde, und dass ins-
besondere er selbst diesen Zwecken diene. Es ist somit das
teleologische Moment, das den sichern Massstab fiir alles giebt,
und das allem seinen wahren Wert und seine innere Wiirde
verleiht.” (ib.) Seinen Schopfungszweck, seine hochste Bestim-
mung erreicht der Mensch dadurch, ,dass er mit Gott in
bewusste, freie und lebendige Gemeinschaft tritt“, d. h. durch
die Religion als ,das Hochste und Grosste, wozu sich der Geist
des Menschen erschwingen mag® (S. 37 f.). Das hochste In-
teresse ist also das religiose.

Die harmonische FEntwicklung des ganzen und vollen
Menschen kann nun nicht vom Sinnlichen oder dem Natur-
prinzip ausgehen, ,denn Entwicklung ist nur méglich, wo geistiges
Bewusstsein und Leben ist. Die Entwicklung, welche daher
an dem Naturprinzip wirklich vorgeht, ist nicht aus diesem
selbst, sondern nur an ihm; denn sie ist aus dem die Natur
beherrschenden und fiir hohere Zwecke bestimmenden Geiste,
so dass die Bedeutung des Naturprinzips die ist, Organ und
Offenbarung des Geistes zu sein“ (8. 38 f.). ,Kehrt sich aber
der Geist von sich selbst und von seiner héhern Bestimmung
ab, und zu dem Naturprinzip mit seinen sinnlichen Strebungen
hin, so hort das geistige Interesse auf, ein solches zu sein, und
wird ein materielles, der Materie dienendes.* Diesem materiellen
Interesse aber huldigt die gegenwiirtige Zeit vorzugsweise, in
welcher Huldigung sich eine Vermittlung des Sinnlichen mit dem
Unsinnlichen (siehe oben S. 116) zeigt. Das, was Staudenmaier das



Unsinnliche nennt, bildet an sich nicht wie das Sinnliche einen
Gegensatz zum Geist, sondern ist aus ihm, und es ist auch
durch sich selbst einer Entwicklung fihig, die aber, wenn sie
eine wahre Entwicklung sein soll, nur eine solche sein kann,
.deren ewiges Ziel und Ende die religiose Verkldarung des
Geistes ist, durch welche alles Leben in die rechte Stellung
und in das wahre Verhéltnis zu Gott kommt“. Darin muss sich
das religiose oder theologische Moment offenbaren, das jede
‘Wissenschaft und jede Kunst, wenn sie ihrer Idee entspricht,
als tiefstes Prinzip in sich hat (S. 39 f.). (Vergl. Jahrgang
1898, S. 614.) ,Der Mensch hat seinen Ausgang von der Reli-
gion genommen, und im Lichte und in der Kraft derselben
haben Wissenschaften und Kiinste ihre hochste Hohe erstiegen.“
,In diesem durch Gott selbst vermittelten religidsen Anfange
der Geschichte, welcher Anfang eben die auf Offenbarung ruhende
Religion selbst ist, erkennen wir auch das konstante Prinzip
aller hohern Bildung und alles hohern Lebens; und es kommt
nur auf die menschliche Freiheit an, ob sie mit diesem gott-
lichen Prinzip sich verbinden will oder nicht.“ Das ist aber
eben die ernste Lebensfrage fiir jede Zeit, und so auch fur die
unsere (S. 41). Die Gegenwart dient nun aber im Gegenteil
vorzugsweise dem materiellen Interesse. Wiithrend der Mensch
die Aufgabe hat, ,das Sinnliche mit Hiilfe des Unsinnlichen
nach dem Zweck des Ubersinnlichen zu veredeln“, womit auch
der Massstab gegeben ist fiir die Beurteilung der menschlichen
Strebungen in Bezug auf das Sinnliche und Unsinnliche und
somit auch der Massstab fir die Beurteilung der gegenwdirtigen
Zeit (S. 43), so sehen wir, wie in der Gegenwart ,Sinn und
Streben mehr als billig dem Materiellen zugekehrt ist“, dass
,das materielle Interesse bei den Fragen iiber das Gute, Niitz-
liche und Notwendige iiberall obenan steht“ (S. 44 ff.). ,Die
verfeinerte Sinnlichkeit ist der Haus- und Seelengétze, dem an
der Stelle des wahren Gottes, wie er durch Christus offenbar
geworden ist, Opfer gespendet und Weihrauch gestreut wird;
das irdische Leben in seinen vielseitigen, geselligen, industriellen,
kommerziellen und kiinstlichern Formen ist es, zu dem sich alles,
wie zum Gnadenthrone, hingezogen fithlt. Das Ewige aber wird
verlassen, denn es ist fir die Zeit nicht niitzlich, und hat nicht
einmal eine rechte handgreifliche Wirklichkeit in der Gegen-
wart.” (S.47f.) Weitere Erscheinungen dieses Zuges der Zeit



— 119 —

zum Sinnlichen hin sind einerseits das Streben nach der Eman-
zipation des Fleisches (S. 48 f.), andererseits die ,mit unwahren
Theorien unterstiitzte falsche Politik, die auf den Umsturz alles
Bestehenden ausgeht® (S. 50 f.).

Der Aufgabe nun, die unsichtbare Weltordnung wieder zur
Geltung zu bringen, haben die zwei Wissenschaften zu dienen,
die sich mit dem Unsichtbaren und seiner ewigen Ordnung
befassen, die Philosophie und insbesondere die Theologie (S. 52).
Von diesen hat die Philosophie ihrer Aufgabe, Einfluss auf das
Leben zu gewinnen, in dieser Zeit nicht entsprochen, ,seit in
ihr der reine Idealismus iiberméchtig geworden ist“, am aller-
wenigsten in der Gestalt des Hegelschen Pantheismus (S. 52 ff.).
Von der unter der Herrschaft des Rationalismus stehenden
modernen Theologie der Protestanten, in welcher sich seit
Semler ,bei einem grossen Teile der Theologen das Streben
geltend gemacht hat, das lebendige Faktum der gottlichen Offen-
barung ...in leere Begriffe aufzulésen“, und vollends von der
durch Strauss inaugurierten ,mythischen Theologie* kann um
so weniger etwas Besseres gesagt werden in Bezug auf die
Fihigkeit, dem Hauptgebrechen der Zeit zu Hiilfe zu kommen,
da dieselbe vielmehr ,die tiefsten Prinzipien® des wahren gott-
lichen Lebens ,zu erschiittern sich bemiiht® (S. 54 ff.). ,Es ist
somit notwendig, hier wie dort zu den wahren Quellen der
gottlichen Wahrheit und Weisheit wieder zurtickzukehren, um dag
Leben, wie es einerseits in seinem ewigen Ursprunge erkannt wird,
so andererseits seinem wahren gottlichen Ziele zuzufiihren, und
daher sowohl das Sinnliche als das Unsinnliche dem Ubersinn-
lichen zu unterwerfen und dienend zu machen.“ (S. b8 f.) —
Als ein Organ, das laut der Ankiindigung eben diesem Streben
dienen will, begriisst Staudenmaier die eben ins Leben tretende
»Zeitschrift fur Philosophie und spekulative Theologie“ mit
Freude und will derselben seine Mitwirkung widmen. %)

) Wenn er gleichwohl weiteres fiir dieselbe nicht schrieb als diesen
Aufsatz, so wird dies einerseits und vorzugsweise damit zusammenhiingen,
dass ihm nach dem Eingehen der Giessener Jahrbiicher in der nach seiner
Ubersiedlung nach Freiburg begriindeten Freiburger Zeitschrift wieder ein
Organ zur Verfiigung stand, andererseits aber auch mit der Einsicht, dass
die semipantheistische Spekulation eines J. H. Fichte, C. H. Weisse und der
andern philosophischen Mitarbeiter, bei allem edeln Streben nach Versoh-
nung von Christentum und Philosophie, eben doch keine solche war, mit
welcher ein katholischer Theologe und Philosoph zusammengehen konnte.



— 120 —

In diesen Zusammenhang gehort nun auch abermals alles,
was er in rastloser Arbeit zur Uberwindung des Pantheismus
geleistet hat. Nicht weniger dienen auch seine Auseinander-
setzungen mit dem Protestantismus in allen seinen Gestalten,
auch wo diese Auseinandersetzungen eine scharf polemische
Gestalt annehmen, im wesentlichen der positiven und irenischen
Tendenz, eine Versohnung der Geister auf dem Boden der Welt-
anschauung des katholischen Christentums anbahnen zu helfen.
»Indem er die lebendige Idealphilosophie und den rationalistischen
Begriffsidealismus, den lebendigen Theismus und den widerchrist-
lichen Pantheismus scharf gegeneinander hielf, wies er fort und
fort auf den Boden der -christlich-theistischen Idealphilosophie
als dasjenige Gebiet hin, auf welchem die zukinftige Einigung
der Geister und der religiése Friede der Zukunft, soweit er
durch das Mittel menschlicher Uberzeugung und wissenschaft-
licher Verstandigung herbeigefithrt werden soll, angebahnt und
vermittelt werden miisse.“ (K. Werner, Geschichte der katho-
lischen Theologie, S. 496.)

2. Als besonders in den vierziger Jahren unseres Jahr-
hunderts die praktischen Friichte der von den tonangebenden
Philosophen der vorausgehenden Jahrzehnte begrindeten und
in immer breitere Volksschichten eindringenden antichristlichen
Weltanschauung immer deutlicher zu Tage traten und die auf
den Umsturz gerichteten Tendenzen immer bedrohlichere Gestalt
annahmen, trat Staudenmaier, die ihm doch so sehr am Ierzen
liegende Arbeit an seiner Dogmatik unterbrechend, seit 1845
mit mehreren Schriften hervor, die mit tiefem Ernst auf die
Krankheit der Zeit und auf das einzige Heil- und Rettungs-
mittel fiir dieselbe hinweisen. Er ,blickte angesichts der stets
sichtlicher hervortretenden Symptome bevorstehender schwerer
Stiirme und Erschiitterungen der europiischen Gesellschaft mit
ahnungsschweren Gefiihlen der Zukunft enfgegen; in dieser
Beziehung unterscheiden sich seine Schriften aus den vierziger
Jahren trotz der stets sich gleichbleibenden Art des Geistes
durch eine merklich ernstere Haltung von der freudigen IHeiter-
keit seiner Hervorbringungen in den dreissiger Jahren; eine
seiner letzten Schriften, die ,Grundfragen der Gegenwart®,
lasst sich wie ein Kassandraruf vernehmen, der bange, schwere
Sorge um die nichste Zukunft der christlich-europiischen (resell-
schaft athmet.“ (Werner a. a. O., S. 496 {.).



— 121 —

Die Reihe der hierher gehorigen Schriften eréfinet das
Buch: ,Das Wesen der katholischen Kirche. Mit Riicksicht aui
ihre Gegner dargestellt® (Freiburg i. B. 1845). %) Die néchste
Veranlassung zu dieser Schrift gab die irreligivse Bewegung
des Rongeanismus, in welcher das revolutiondre Prinzip in
Deutschland zuerst einen Versuch machte, die Kirche zu unter-
graben, ehe es sich gegen den Bestand des Staates richtete.
An und fiir sich ,verdiente zwar diese ohnehin kaum nach der
Geburt schon wieder im Sterben begriffene Sekte nicht, dass
um ihrer willen von katholischer Seite her auch nur leichte
Anstrengungen erfolgen, sie zu widerlegen® (5. VI). Dass eine
Bewegung, deren zusammenhaltendes Prinzip nur die reine
Negation war, ohne irgend einen positiven religiosen Gedanken,
auch dann ein klédgliches Ende h#tte nehmen miissen, wenn
niemand einen Finger dagegen gertihrt hitte, dartiber kann
auch kein Zweifel sein. Nicht also die Sorge, als ob der katho-
lischen Kirche iiberhaupt von daher eine Gefahr drohen konnte,
wohl aber die Sorge fir die Kinzelnen, die aus Unwissenheit
oder innerer Haltlosigkeit zu ihrem Schaden der Versuchung
hatten verfallen konnen, fir die ,Schwachen und Unbewachten,
legte den dazu Berufenen allerdings die Pflicht auf, durch
positive Belehrung diesen Schwachen zu Hilfe zu kommen.
Dadurch eben miissen aber auch, wie der ganze Verlauf der
Kirchengeschichte lehrt, alle auftretenden feindlichen und un-
wahren Gegensiitze schliesslich wider Willen der Wahrheit
einen Dienst leisten, dass durch sie fiir die in der kirchlichen
Wahrheit Feststehenden selbst eine Anregung zu immer tieferem
Eindringen in die eigene Sache gegeben wird. (Vgl. S. 187.)2)
Staudenmaiers Schrift verfolgt nun nicht den Zweck, auf die
Einwirfe der Gegner im einzelnen einzugehen; da dies von
andern bereits in ausreichender Weise geschehen war, so setzt
er sich vielmehr die Aufgabe, gegeniiber einer antikatholischen

) Recension von Hefele in der Theologischen Quartalsehrift 1845,
S. 566—HT1.

?) So verdanken wir auch dieser damaligen Gelegenheit als Werke
von einer bleibenden, weit iiber das unmittelbare Bediirfnis hinausgehenden
Bedeutung von seiten der Freiburger theologischen Fakultdt allein die
dadurch an geregten Schriften von Staudenmaier (eben die vorliegende) und
Hirscher (die 3 Binde: « Lrorterungen iiber die grossen religidsen Fragen
der Gegenwart »).



— 1 —

und antichristlichen Grundanschauung auf das Allgemeine und
Wesentliche einzugehen, .die Grundlage, das ewige Wesen und
die innere Wirksamkeit der katholischen Kirche darzustellen,
und auseinanderzusetzen, was dieses gottliche Institut inmitten
der Menschheit, was es fiir das Leben des Geschlechtes im
Grossen und dadurch im weltgeschichtlichen Sinne ist“ (S. VI).
» Wer die katholische Kirche nach diesem Gesichtspunkte kennen
gelernt hat, der kann nicht anders, er muss sie als das gott-
liche Werk, das sie in Wirklichkeit ist, erkennen, und als den
grossten Segen der Menschheit begreifen. Katholische Kirche
und Christentum kénnen unmoglich voneinander getrennt werden.
Beide sind und wollen nur Eines, das hohere Leben der Mensch-
heit, und zwar sowohl durch Mitteilung gottlicher Wahrheit,
als durch Zurtickfiihrung des Geschlechtes in die urspriingliche
Heiligkeit und Gerechtigkeit. Das also will die katholische
Kirche, das hohere, das wahre L.eben der Menschheit, und die
darin gegriundete Seligkeit, durch positive Offenbarung an das
Geschlecht und durch Erlésung aus der Siinde und ihren Folgen;
indem sie aber dieses will, will sie alles dasjenige mit, was mit
diesem hohern Leben in Verbindung steht und einen Teil des-
selben ausmacht. Und was ist dieses Andere? Is ist die Wissen-
schaft der Wahrheit, es ist die Kunst, es ist die biirgerliche
Freiheit, welche die Menschheit nur ihr verdankt, es ist die
Veredlung des Gemtites, es ist die Civilisation, es ist die Humanitét
im vollsten Sinne des Wortes, es ist iiberhaupt alles, was die
Menschheit Grosses, Erhabenes, Wiirdiges, Erfreuendes, Wohl-
thétiges, Friedebringendes und Beseligendes hat und besitzt."
(S. VI f.) Diese Gesichtspunkte stellt Staudenmaier in der
Schrift mit aller Warme seines von der Wahrheit des katho-
lischen Christentums ganz durchdrungenen Geistes dar. IEbenso
bekennt er seine Uberzeugung: ,Wire es der Welt moglich,
das seiner Natur nach Unauflésliche, d. h. die katholische
Kirche, aufzulosen ; das Grabgeliaute des Katholizismus wiirde das
schaudervolle Erténen der Totenglocke des Christentums sein.
Aber dieses Geldute kann und wird die Welt nie vernehmen,
denn sonst hitte sie es bei ihren vielen und heissen Anstren-
gungen, solche Glocken anzuziehen, ldngst héren miissen. ...
Mogen die Toten immerhin ihre Toten begraben, das Urlebendige
wird alles iiberleben, und allem, was da nur selber leben will,
aus dem eigenen Leben mitteilen. Was nicht nur durch alle



— 123 —

Zeiten hindurch, sondern iiber die Zeiten selbst hinaus leben soll,
das muss nicht nur eine ganz eigene Kraft der Selbsterhaltung
haben, sondern das muss zugleich ein so grosses Ubermass von
Leben besitzen, dass es allem, was in der Zeit wahrhaft leben
will und soll, Leben mitteilen kann. Und das ist die katholische
Kirche.“ (S. VII f.) — Im Zusammenhang der Ausfithrungen
wird auch das Verhiltnis des Katholizismus einerseits zum
Judentum (S. 15—21), andererseits zum Protestantismus (S. 22
bis 38), mit Riicksicht auf die Hoffnung kiinftiger Verstindigung,
ins Auge gefasst. Fir die Gegenwart sei in dieser Hinsicht
nicht viel zu hoffen (S. 23): ,So hitten wir denn, auf das Ver-
hiltnis hingesehen, in welchem Katholizismus, Protestantismus
und Judentum gegenwértig zu einander stehen, wenig Hoffnung,
dass von der jetzigen Generation das grosse Friedenswerk mit
Begeisterung und Liebe ergriffen werde. Ohne Begeisterung
aber und ohne Liebe ist noch nie das Hohe zu stande gekommen,
denn die Kraft zum Vollbringen des Grossen ist nur in Begeiste-
rung und Liebe. Scheint aber etwas nicht an der Zeit zu sein,
und wird es dennoch, d. h. zur Unzeit unternommen, dann ist
Gefahr, dass das Nichtzeitgemésse der Sache der erste Grund
des géanzlichen Misslingens derselben werde.* Wenn aber von
der unmittelbaren Gegenwart fiir die Sache des religiosen
Friedens wenig zu hoffen sei, so sei deshalb die Hoffnung selbst
nicht auch fir die Zukunft aufzugeben. Selbstverstindlich
ersehnt Staudenmaier aber keine solche Versshnung, deren
Grundprinzip die Prinzipienlosigkeit, Charakterlosigkeit und Ver-
schwommenheit wire ; er steht vielmehr fest und ohne Schwanken
auf dem Boden, dass die katholische Kirche von dem, was
wesentlich zu ihrem Inhalt und zu ihrer Form gehért, durch-
aus nichts aufgeben dirfe; er hilt aber auch an der Hoffnung
fest, dass der noch positiv christliche Teil der Protestanten in
der Zukunft einmal die alten Vorurteile gegen die katholische
Kirche aufgeben werde. (S. 190 f.): ,Mit dem Rationalismus
ist allerdings jede Verstindigung unmoéglich; Glaube und Un-
glaube konnen nicht miteinander unterhandeln: es giebt nichts,
worin sie je zusammentreffen koénnten. Vermittlung ist nur mit
Jenem Teil der Protestanten moglich, der ehrlich, aufrichtig,
offen und entschieden zum Christentum sich bekennt, und sich
nicht beirren lasst durch das leichtfertige Gerede der Rationa-
listen. Wir machen an den Protestanten bei seiner Verstiandi-



— 124 —

gung mit der katholischen Kirche keine andere Anforderung
als die: das eine Prinzip des Katholizismus zu begreifen, aus
dem Prinzip aber alles iibrige. Dieses Verstindnis wird die
Verstindigung herbeiftihren, und die Verstindigung den Frieden,
der als wahrer Friede nur ein durch den Geist errungener
Friede sein kann. Einen andern wollen wir nicht; jeder andere
macht dem Christen, der als solcher in jedem Menschen seinen
Bruder zu erblicken hat, Unehre. Ein Sieg, der itiber Leichen
fiahrt, tiberzeugt nicht den Geist. Der wahre Sieg ist der Sieg
des Geistes und der Wahrheit. Zu einem solchen Frieden bietet
die katholische Kirche zu jeder Zeit mit inniger Freude die
Hand. Sie weiss, dass sie hierbei weder ein Dogma aufgeben
kann, noch ein Dogma aufzugeben braucht. Und wie sie kein
einziges Dogma, ja auch nicht Kines, opfert; ebensowenig lésst
sie nur von Einem Sakramente. Aber auch von ihrer hierar-
chischen Verfassung wird sie nichts Wesentliches, nichts im
Systeme Notwendiges aufgeben. Vom Oberhaupte der Kirche
herab bis zum Ostiarius wird nichts verdndert werden. Was
die katholische Kirche ist, was sie der Menschheit geleistet,
wissen wir, wir werden nicht aus Undankbarkeit an ihr auf-
geben, ohne was sie die katholische Kirche nicht mehr wiire.”
— Zunidchst ist doch in dem Glauben an den historischen
Christus als den Gottmenschen ein gemeinsamer Boden vor-
handen, auf welchem stehend Katholiken und positiv gldubige
Protestanten gemeinsame Sache gegen den Rationalismus machen
konnen und sollen (5. 29),

Die Schrift schliesst mit der Anrede an die Glieder der
katholischen Kirche (S. 192): | Erbebt euer Geist nicht in heiliger
Freude, so oft ihr nur denket an eure grosse, ewige Kirche?
Fiihlt sich euer innerstes Wesen mnicht michtiz gehoben bel
jeder Erinnerung an eure Eine, allgemeine, apostolische und
heilige Kirche? Glihet euch nicht die Seele von Begeisterung,
wenn ihr sie dastehen sechet als die Urheberin des hohern
Erkennens und des geheiligten Lebens der Menschheit, als die
Schopferin eurer Freiheit, als die Grinderin eurer geistigen
Bildung, als die Pflegerin aller Kunst und Wissenschaft, als die
fruchtbare Matter alles Guten, Reinen, Grossen und Erhabenel,
als das Licht in der Finsternis der Zeiten, als die Schiitzerin
eurer hochsten Giiter, als die Spenderin eurer edelsten Freuden,
als die Trosterin in euren Leiden und Widerwirtigkeiten ? Seid



— 125 —

ihT nicht stolz auf eure katholische Kirche, die in allen Stiirmen
des Lebens als der unbewegte Felsen dagestanden, und alles
gerettet hat, was zu ihr sich gefliichtet? Die aus allen Gefahren,
die man iiber sie gebracht, siegreich hervorgegangen ist und
ihr reines heiliges Haupt nur immer strahlender, glinzender
und herrlicher iiber die Welt hin erhoben hat. — Und diese
eure Kirche, deren erste und hochste Angelegenheit ihr selber
seid, die nichts will, als euren Frieden, eure Freude und eure
Seligkeit, sie verlangt fur all ihr Lehren, ihr Unterrichten in
der Wahrheit, fiir all ihr Wirken, Schaffen, Kampfen und Leiden,
fiir alle ihre Liebe und Sorge, sie verlangt nichts anderes —
als eure Treue, sie kennt fiir sich selber keinen grosseren
Lohn, als wenn ihr seid ihre S6hne und ihre Tochter., Und das
werdet ihr sein und bleiben bis zum Ende eurer Tage.“

3. Die gefahrverkiindenden Vorzeichen von Umwéilzungen,
welche die europiische Welt und Deutschland im besondern
in den Abgrund zu reissen drohfen, dem gegeniiber Stauden-
maier es flir seine Pflicht betrachtete, zu reden und auf die
einzige Rettung hinzuweisen, veranlassten das Werk: ,Zum
religiosen I'vieden der Zukwnft, mit Ricksicht auf die religios-
politische Aufgabe der Gegenwart®, wovon zundichst die beiden
ersten Bande, die zusammen ein vorlaufig abgeschlossenes Ganzes
bilden, im Jahre 1846 erschienen, auch mit dem speciellen Titel:
nDer Protestamtismus in seinem Wesen undin seiner Entwicklung.“ 1)
Der Grundgedanke dieses Werkes ist der, dass die auf den
Umsturz gerichteten Tendenzen der Gegenwart nicht als ver-
einzelte Erscheinungen zu betrachten seien, sondern als Aus-
flisse aus einem Prinzip, dessen Natur sich in grauenvoller
Weise in der grossen franzosischen Revolution manifestiert
hatte, von dem aber selbst noch entsetzlichere Katastrophen
von neuem zu befirchten seien, wenn das Prinzip seine Wirk-
samkeit ungehindert entfalten kénne. Sonach ist der Gegenstand
des Werkes ein solcher, ,der im ganzen so alt als das Christen-
tum selber ist, der in jedem Zeitalter der Kirche Lebenszeichen
von sich gegeben, und in dem unsrigen insbesondere scheint er
sich alle und jede Geltung verschaffen zu wollen. Das ist denn

) Recension von Dieringer in der Katholischen Zeitschrift fiir Wissen-
schaft und Kunst, 3. Jahrgang, Band T (1846), S. 339—348,



— 126 —

auch der Grund, der uns bestimmen musste, die gleichen Erschei-
nungen in den verschiedenen Zeiten als Folgen eines und des-
selben Prinzips zu begreifen, welches Prinzip in seiner Weise
allwirts ein organisches Wirken und Leben in der Menschheit
entfaltet hat, aus dem wir sofort eigentlich die Zeiten selbst
erst recht verstehen lernen. So angesehen musste unsere Schrift
grossenteils zu einer Geschichte des Prinzipienstreits der ver-
schiedenen Zeiten werden, in welchen die Reformation und die
franzosische Revolution Hauptpunkte bilden.“ (Vorrede zum
II. Teil, S. V) Was aber dem feindlichen, zerstérenden Prinzip
gegentiiber die einzige mogliche Rettung bietet, obwohl die Welt
,ihr Heil weder zu kennen, noch es in der einzig méglichen
Weise zu wollen® scheint, das ist ,das aufrichtige, feste, innige
und freudige Ergreifen des positiven Christenfums. Das ist unser
Heil, was das Heil aller Welt ist. Das rettet unsere Zeit, was
fir alle Zeit das Ewig-Rettende ist“. (Vorrede zum L. Teil, S. V )

Der I. Band giebt zuniichst eine allgemeine ,Charakteristik
der Gegenwart® (S. 1—81), wie in derselben die gleichen Prin-
zipien wirksam sind, die in der franzosischen Revolution wirk-
sam waren (liber diese Prinzipien der Revolution werden die
Ausspriiche von Burke, Joh. v. Miiller und Friedrich v. Schlegel,
als der bedeutsamsten historisch-politischen Propheten der Zeit,
eingehend vorgefiihrt), und wie dadurch ein allgemeines Gefiihl
geistigen Ungliicks begriindet wird, dessen Grund eben in dem
Jtiefen Zwiespalt des Lebens, insbesondere im religiosen und
politischen Unfrieden der Zeit“ liegt. Zu dem offen hervor-
tretenden feindlichen Prinzip kommen ,die Téuschungen des
Zeitalters, die Verkennung des Wesentlichen und Notwendigen
in der Gegenwart“ (S. 81—118). Die Tauschung besteht einmal
darin, dass die Gegner des Christentums behaupten, sie suchen
erst das alleingtiltige Prinzip, das sich in der Zukunft offenbaren
miisse, wihrend sie sich mit ihrer Verwerfung des christlichen
Prinzips doch schon fir das antichristliche entschieden haben.
,Das falsche Suchen nach einem Prinzip ist nur die Wirkung
eines schon vorhandenen falschen Prinzips, das, um die Welt
zu tiuschen, zum Scheine thut, als misse das Prinzip, als
welches es sich aber selbst geltend zu machen und durchzu-
setzen sucht, erst zu gewinnen sein.... Was auch der Mensch
denke, wolle, strebe und vollbringe, er ist unmittelbar schon
in diesen Aktionen nicht ohne Prinzip. Dass aber die grossten



e 1BP e

Tauschungen dartiber moglich sind, haben wir eben gesehen.
Eine so gewaltige Tauschung liegt auf unserer Zeit, dass sie
nicht einmal erkennt, dass und wie ein Prinzip treibt, und wie
ein negatives von einem positiven sich unterscheidet* (S. 84 f.).
Man gebraucht gewisse Schlagworter (das viel missbrauchte
Wort , Freiheit“: freie Gesellschaft, freier Staat), ohne bestimmfte
Begriffe damit zu verbinden; man weiss nur, was man nicht
will, nicht aber, was denn eigentlich sein und werden soll.
Das falsche Prinzip findet es in der Gegenwart in seinem In-
teresse, ,die ihm dienstbaren Geister in eine furchtbare, kaum
zu begreifende Liebe zur Unbestimmtheit hineinzuziehen* (S. 89).
Aus dieser Unklarheit geht die weitere Tauschung hervor:
pMan kann und will zwar nicht in Abrede stellen, dass der
zur Zeit noch vorhandene bessere Zustand der Welt, die Reli-
glositit und Gesittung, wie sie in der européischen Menschheit
noch vorhanden ist, eine Schopfung des Christentums sei; aber
man ergiebt sich der T#uschung, als ob dieser hohere Zustand,
das Produkt gottlicher Offenbarung, fernerhin auch ohne das
christliche Prinzip erhalten, ja selbst veredelt und zu einem
noch Hohern erhoben werden kénne. Diese Tiuschung hingt
mit der obigen tiber das Prinzip tiberhaupt zusammen. Man
kennt die Natur des Prinzips nicht, und die des christlichen
am wenigsten. Man ist von dem unbegreiflichen Wahne befangen,
als ob das Produkt, die Schopfung eines hohern und gottlichen
Prinzips auch ohne dieses selbe Prinzip fortbestehen und sich
erhalten kénne in der Menschheit. Man erkennt nicht, dass
das schopferische Prinzip des hohern Lebens in der Mensch-
heit auch das erhaltende Prinzip dieses Lebens ist. Man glaubt
an das Fortbestehen des Tages, ohne das Fortleuchten der
Sonne fiir notwendig zn halten. Man begreift nicht, dass an
den Untergang der Sonne das Eintreten der Nacht als die
unmittelbarste Folge gekniipft ist. Man sieht nicht ein, dass
mit dem Austritt des gottlichen Prinzips aus der Welt der Ein-
tritt und die volle Herrschaft des andern, diesem widersprechen-
den Prinzips von selbst folgt, mit dem Eintritt des ungéttlichen
Prinzips aber das tiefste Unglick und das grosste Elend von
selbst schon eingetreten ist. — Es giebt vom Anfang der christ-
lichen Zeitrechnung an fiir das Geschlecht keinen Segen und
keinen Frieden mehr als allein im Christentum. Es giebt aber
kein Christentum ohne ein christliches Prinzip. Und es giebt



— 128 —

kein christiiches Prinzip ohne Christus. (5. 90 £) Was sich
dem positiven Christentum in unserer Zeit feindlich gegentiber-
stellt, das ist eben in diesem seinem Charakter, wie es sich
auch selber benennen mag, nichts anderes als ein neues Heiden-
tum. Unklares Vertuschen hilft hier nichts. ,Das Heidentum
hat seine Maske abgeworfen, es stellt sich offen als Feind dem
Christentum gegentiber auf. Sein Grundsatz ist: die Zeit des
Christentums sei vortiber.“ Der sogenannte Rationalismus in
der protestantischen Theologie ist nichts anderes, ,,als das Heiden-
tum in seinem Grundsatz, aus dem sich nur die Folgen alle
noch zu entwickeln haben“. Nacktes Heidentum ist das Ronge-
tum, und unter den Protestanten der Verein der sogenannten
Lichtfreunde, der wenigstens so ehrlich ist, ,im Gegensatze zu
vielen rationalistischen Heuchlern offen und aufrichtig, ohne
allen Hehl den Unglauben an die gé6ttliche Offenbarung des
Christentums auszusprechen“. [ Wir haben ein Heidentum in
Tausenden von Heiden.“ (S. 92 f.) Nur ist dieses moderne Heiden-
tum nicht das alte, vielmehr ,das umgekehrte alte, das alte in
seiner Verkehrung®, das mit dem alten Heidentum nur den
Trrtum, nicht aber die bessern Seiten gemeinsam hat. ,Das
Heidentum ging einem Erloser entgegen. Es war auf dem Wege,
aus dem Zustand, in welchem es ohne Gott und ohne Christus
war, in einen Zustand einzugehen, in welchem es mit Gott und
einem Christus ist. Es war im Begriffe, aus der Unwahrheit
in die Wahrheit, vom Tode in das Leben einzugehen. Umge-
kehrt ist es jetzt. Man geht vom Christentum ins Heidentum
zuriick, aber zu einem Heidentum, das ohne Gott, ohne den
Gott der Offenbarung und ohne Ahnung einer Erlosung, ohne
Hoffnung einer Verschnung ist. Man wahlt statt der absoluten
Wahrheit die Liige und den Irrtum, statt des Lebens den Tod.
Das neue Heidentum steht daher tief unter dem alten, es ist
jenes, in welchem das Licht des Lebens zum volligen Erloschen
gekommen ist.“ (S. 94.) Der gepriesene angebliche Fortschritt
aus dem Christentum heraus ist daher nichts anderes, als Hein
ungeheurer Riickschritt im Leben und in der Geschichte (S. 99)-
— Ein dritter Abschnitt (S. 118-—137) geht noch weiter aut
,die Prinzipien der Revolution, ihr Fortwirken und Fortschreiten
in der Gegenwart, ihre unausbleiblichen Folgen“ ein, und lauft
abermals in den Satz aus (S. 133): , Die alleinige Rettung geger
das kommende grosse, und iiberhaupt gegen jedes wirkliche Ubel



s 10 =

liegt im Prinzip des Christentums.” Diese Erkenntnis aber setzt
denen, die sich zum Christentum bekennen, ihre praktische
Aufgabe: ,Das christliche Prinzip wirkt als das gute all jenes
nicht ohne wuns, sondern in uns und mit uns. Wie das anti-
christliche Prinzip eingedrungen ist in das menschliche Denken,
Wissen, Fiihlen, Wollen und Handeln; so muss und will auch
das christliche Prinzip eindringen in unser Denken, Wissen,
(tlauben, Fihlen, Wollen und Handeln, und dieses von innen
heraus lebendig bestimmen, regeln, lenken und leiten, wenn
das Ziel erreicht werden soll. Das gute Prinzip tiberwindet
das bose nur in uns selber, und dann erst auch ausser umns.
Wir haben daher nicht auf einen Kampf zu warten, der unter
den beiden Prinzipien rein #Husserlich, d. h. ganz ausser uns
vorginge, ein Kampf, bei welchem wir nur das Zusehen héitten;
Christus hat seinen Feind fiir sich selber lingst {iberwunden
und zu Boden geworfen; fiir ihn ist nicht mehr ein Sieg erst
zu erfechten; der Sieg, der noch erfochten werden soll, ist der
Sieg des guten Prinzips in uns, aber eben darum auch mit uns
und durch uns. Dieser Sieg des Christentums tiber das bose
Prinzip in, durch und unter uns ist die grosse Aufgabe der Zeit,
cin Sieg des christlichen Prinzips in unserer Wissenschaft, in
unserer Gesinnung, in unserm verborgenen und offentlichen, in
unserm privaten und biirgerlichen Leben, in unserer Kunst, in
unserm ganzen Thun und Lassen.“ (S. 135 f)

Gegeniiber dem Andringen des antichristlichen Prinzips
muss nun die Spaltung unter den Anhingern des Christentums
selbst, die an und fiir sich und unter allen Umstinden ein
Ungliick ist, in der Gegenwart um so mehr als etwas hochst
Beklagenswertes erscheinen. Eine Freude an der konfes-
sionellen Zwietracht konnen nur die (regner des christlichen
Prinzips selbst haben, in der Hoffnung, dass der Streit
endlich mit dem Ruin der christlichen Kirche enden werde,
wéhrend man umgekehrt einsieht, dass eine Annaherung die
christliche Sache in Deutschland und in ganz Europa befestigen
mitsste. Deshalb schiirt das antichristliche Prinzip den Unfrieden.
nDieses Prinzip fragt nicht darnach, was diese oder jene Kon-
fession bekennt, es will im Gegenteil zerstoren, was jede bekennt.
Am meisten operiert es aber da, wo es glaubt, der Streit sei
leichter zu entziinden. Moge ja der noch glaubige, das ist der
dem vulgéiren Rationalismus noch nicht verfallene Teil der

Revue intern. de Théologie. Heft 25, 1859, 9



Protestanten sich nicht rithmen, dieses Prinzip zum Freunde zu
haben: es feindet seinen Glauben an Christus ebenso an, wie
den der Katholiken; es will ihn nur zum Mittel und Werkzeug
machen, den christlichen tberhaupt zu zerstéren.“ (S. 81.) Wenn
aber die kiinftige Herstellung des Friedens ein immer erstrebens-
wertes Ziel ist, so ist es notig, dass man sich tber das eigent-
lich Trennende, tiber das, was die Spaltung wesentlich begriindet,
klar werde. Im Zusammenhang dieser Betrachtungen giebt
Staudenmaier seine eingehende Darstellung des Protestantismus
nach der dogmatischen Seite desselben, welche den Haupt-
inhalt der beiden Bande bildet. *) Als Grundsatz des ,wahrhaft
theologischen und katholischen Verfahrens in den Zeiten des
religiosen Kampfes® spricht Staudenmaier aus: ,Das, wovon
man ausgeht, ist die christliche Liebe, und das, wohin man zielt,
ist der Friede.... Aber eine Friedfertigkeit giebi es, die das
Christentum nicht will, dies ist die falsche Friedfertigkeit, welche
ihrem Wesen nach nichts anderes ist als Neutralitat und Gleich-
giiltigkeit, die beide selbst nur den Unfrieden vermehren, weit
davon entfernt, ihn aufzuhalten. Es giebt eine Friedensliebe
gegen die Wahrheit, und dies ist jene, welcher die Wahrheit
selbst gleichgiiltig ist. Die Liebe, die gegen die Wahrheit gleich-
giiltig ist, ist nicht die hohere Liebe, von der wir das Heil
erwarten; und der Friede, der auf Gleichgtiltigkeit gegen die
Wahrheit gebaut, ist nicht der, welchen wir verlangen. Jene
falsche Liebe wird im Gegenteil in kurzer Zeit den Hass hervor-
rufen, und der falsche Friede den Unfrieden. Wir verlangen
daher nur eine Liebe, welche die Wahrheit liebt, und in Wahr-
heit die Menschen; und wir verlangen einen Frieden, der zu
seiner dauernden Grundfeste die gottliche Wahrheit hat.”
(S. 141 f.) Er selbst will mit seiner Polemik nur den kiinftigen
Frieden fordern, aber einen wahren Frieden, der nur dadurch
zu erreichen ist, dass das, was ihm hinderlich ist, aus dem
Wege gerdumt wird, nicht aber durch Unklarheit und Ver-
tuschung. Darum wird seine Darstellung des Protestantismus
eine scharfe Kritik desselben. In der objektiven Darstelluns,
die mit reichlichen Ausziigen aus den Schriften der protestan-

1) Diese Darstellung des Protestantismus allein (entsprechend Band I
von 8. 142 an und Band II) war schon vorher in Band 13 und 14 d-er
Freiburger Zeitschrift fiir Theologie (1845) erschienen. (Vgl. die Biblio-
graphie, Jahrgang 1897, S. 373.)



— 131 —

tischen Theologen gegeben wird, wird dasjenige scharf hervor-
gehoben, ,was den innern Unterschied des protestantischen
Prinzips vom Kkatholischen auf das bestimmteste ausdriickt®
(S. 149); daran kntipft sich die nicht minder klare und bestimmte
Beurteilung vom Standpunkte des katholischen Prinzips aus.
Die Darstellung des Protestantismus kann selbstverstindlich
nicht von einer der zahlreichen Richtungen ausgehen, in welchen
sich derselbe in der Gegenwart prasentiert, sondern von der
Theologie der Reformatoren, die wiederum nur von ihrem eigent-
lichen Grundprinzip aus, das in der Lehre von der absoluten
Unfreiheit des Menschen gegeben ist und die ganze urprotestan-
tische Dogmatik in ihrer ganzen, dem Katholizismus entgegen-
gesetzten Richtung wesentlich bestimmt, richtig in ihrem Wesen
erkannt werden kann. Die Darstellung der urspriinglichen
protestantischen Lehre, nach den Schriften der Reformatoren
des 16. Jahrhunderts und den protestantischen Bekenntnis-
schriften, fullt den Ubrigen, grissern Teil des 1. Bandes. Daran
schliesst sich im II. Bande (5. 1—259) die Darstellung der Ent-
wicklung, welche das protestantische Prinzip im Laufe von drei
Jahrhunderten nach den verschiedensten Richtungen und mit
den verschiedensten praktischen Resultaten erfahren hat. Die
Geschichte des Protestantismus zeigt eine zweifache Bewegung
und Entwicklung: ,Die erste Bewegung ist jene, in welcher
der Geist des eigentlichen Protestantismus, sein eigenes, von
der katholischen Kirche abgeldstes und abgewandtes Prinzip
sich bewegt und eine entsprechende Entwicklung herbeifiithrt.
Die zweite Bewegung ist jene, in welcher sich jenes Prinzip
lebendig zeigt, welches der Protestantismus aus der katholischen
Kirche unbewusst mit heriibergenommen hat, und welches in
sich selber véllig zu unterdriicken er nicht nur nicht im stande
war, sondern welches sich selber mitten im Protestantismus
seine eigene abgesonderte Bahn brach, und zu Resultaten fiihrte,
welche denen des protestantischen Prinzips geradezu entgegen
waren.“ (II, 8. 1.) Die Entwicklung des ersten, dem Protestantis-
mus in seinem Gegensatz zum Katholizismus eigenen Prinzips
fuhrt, teils in der Form der reinen Negation, teils in der Form
der falschen Position, konsequent aus dem positiven Christen-
tum iberhaupt hinaus, ob sich diese Leugnung des Christen-
tums, d. h. des historischen Christus, nun in konkreter Grestalt
als pantheistischer Mystizismus, als spekulativer Pantheismus,



— 1BE =

als deistischer Rationalismus, oder endlich als nackter, offen
sich als solcher bekennender Atheismus dussern mag, wie solche
Frscheinungen und Richtungen im Protestantismus von Anfang
an auftreten, bis zu dem weite Kreise erfassenden Abfall vom
Christentum in den unter dem KEinfluss pantheistischer Speku-
lation stehenden Richtungen der protestantischen Theologie
unseres Jahrhunderts. Dieser Abfall vom Christentum, wie er
sich als Konsequenz der urprotestantischen Prinzipien darstelit,
wird unter verschiedenen Gesichtspunkten, und immer in histo-
rischer Ankntipfung an den Ursprung, betrachtet. (Band II,
S. 1—136.) Neben diese unerfreuliche und traurige Entwicklung
stelit sich aber eine andere, an welche sich die Hoffnung einer
kiinftigen Wiedervereinigung, soweit die Getrennten am positiven
Christentam festhalten, ankntpfen lasst. Wie die Entwicklung
der dem Katholizismus absolut feindlich entgegengesetzten Prin-
zipien im Protestantismus in der Konsequenz notwendig aus
dem Christentum tberhaupt hinausfihren musste, so macht sich
auf der andern Seite auch immer das Gefithl der Notwendig-
keit der Riuckkehr zum Positiven geltend, und damif einer
Wiederanniherung an die katholische Kirche (8. 137—155);
eine gewisse Wiederanniitherung gegeniiber der urspriinglichen
schroffen Negation zeigt sich im ersten Stadium schon mehr-
fach in den Schriften der Reformatoren selbst in ihrer vielfach
schwankenden Haltung, wie auch in den symbolischen Blichern
der Protestanten (S. 155—174); die im protestantischen Lehr-
system zuriickgebliebenen Bruchteile der Kkatholischen Wahr-
heit zeigen sich als eine lebendige, Leben schaffende Macht
und ringen nach ihrer Vervollstindigung und nach Ausscheidung
des ihnen Widersprechenden (5. 174—180): ,Der im Protestan-
tismus noch wohnende Katholizismus will immer katholischer
werden und das urspriinglich Protestantische als dasjenige voi
sich abstreifen, was zum Ganzen nicht mehr passt und aus dem
immer kriftiger sich heranbildenden, von innen heraus sich
gestaltenden Ganzen von selber sich ausscheidet. Je michtiger
das urkatholische Prinzip seine Wirksamkeit entfaltete, desto
mehr wurde allenthalben die Lehre von der Unfreiheit des
Menschen aus dem Lehrbegriffe, und zwar mit innerer Not-
wendigkeit, ausgeschieden, die Freiheit des Willens aber ‘d’s
cine Wirklichkeit anerkannt. Das ist aber nur ein Beispiel
von vielen andern #hnlichen Vorgingen, hinsichtlich der Ver-



— 133 —

anderung gerade der bedeutendsten und einflussreichsten Lehren.“
(S. 174 £) TEs giebt denn auch, wie weiter mit zahlreichen
Beispielen aus den Schriften protestantischer Theologen belegt
wird (S. 180—259), keine unter denjenigen Lehren der katho-
lischen Dogmatik, die vom alten Protestantismus am heftigsten
bekampft wurden, deren Wahrheit nicht von manchen neueren
protestantischen Theologen wieder anerkannt wiirde. Wenn es
sich dabei auch nur um Bewegungen Einzelner zur Wieder-
anndherung an die katholische Kirche handelt, und um etwas
anderes sich gar nicht handeln kann, so lange der Protestan-
tismus eben Protestantismus ist, so sind doch solche Erschei-
nungen und Stimmen in demselben, die als einzelne doch nicht
ganz vereinzelt stehen, jedenfalls sehr erfreuliche Zeichen,
welche der Hoffnung Nahrung geben, dass nach endgiltiger
Ausscheidung der dem positiven Christentum feindlichen Kle-
mente die unselige Spaltung unter den Christgliaubigen selbst
einmal ein Ende nehmen werde. — An diese Ausfilhrungen
tiber den Protestantismus schliesst sich ein Schlussabschnitt:
,Die religios-politische Aufgabe der Gegenwart (S. 260—366).
Wenn von einer religios-politischen Aufgabe gesprochen wird,
so soll damit keineswegs einer Vermischung ven Religion und
Politik Vorschub geleistet werden, wie sie in dem nach beiden
Seiten verderblichen Satze zum Ausdruck kéme: ,Der Mensch
soll aus Religion politisch, und aus Politik religios sein.“ Aber
eine Verbindung zwischen Religion und Politik soll es aller-
dings geben, die auf der Forderung basiert, die Politik solle
Im christlichen Staate nicht irreligivs sein, oder: ,Die Politik
soll nie von der Religion losgetrennt, sondern sie soll stets im
Bunde mit ihr sein.“ ,Die Politik soll religiés, nicht aber die
Religion politisch sein.“ (S. 266 ) Das Christentum als die
absolute Religion ist das Heil und der Segen der Welt (S. 268 ff.),
es ist das absolute Prinzip des Lebens und der Geschichte
(S. 270 £.). Thm gegeniiber hat der christliche Staat, wie er
alles das, was ihn zu seinem Vorteil vom antiken heidnischen
Staate unterscheidet (S. 319 ff.), nur dem Christentum verdankt,
die Aufgabe, wirklich christlich zu sein, an Stelle des christ-
lichen Prinzips kein anderes und entgegengesetztes zur Herr-
schaft gelangen zu lassen (S. 278 ff.). In anderer Weise kann
er seiner wahren Aufgabe nicht nachkommen; aber auch seine
Existenz selbst ist an das Festhalten an den christlichen Prin-



— 134 -

zipien gekniipft. Die franzdsische Revolution in ihrem Zusammen-
hang mit den von Voltaire und den Encyklopidisten verbreiteten
antichristlichen Prinzipien steht-als eine furchtbare Warnung
fir die Lenker der Staaten da. Nur die Macht des christlichen
Prinzips kann die finsteren Méchte, die auf den Umsturz alles
Bestehenden ausgehen, tiberwinden (S. 346). Das gesamte Wissen
und Leben muss wieder religios begrindet werden, wo es dies
nicht mehr ist. ,Soweit das antichristliche Prinzip mit seiner
verwistenden Wirksamkeit nur immer gedrungen ist, ebenso-
‘weit und noch weiter muss nunmehr das Prinzip des positiven
Christentums dringen. Hat nun aber das antichristliche Prinzip
der éntellektuellen Welt sich ebenso beméchtigt, wie der sittlichen
und bérgerlichen; so muss in das Bereich der neuen religitsen
Begrindung durch das positive Christentum auch die Wissen-
schaft und die Schule, sowie der Staat und das Familienhaus
aufgenommen sein. Fs handelt sich somit um nichts anderes
als um eine vollstiandige Hindurchfiihrung des positiven Christen-
tums durch das gesamte Leben und die allseitigen Verhéltnisse
desselben.“ (S. 348.) Die Aufgabe und Bestimmung der katho-
lischen Kirche dabei ist keine andere als die des Christentums
selbst. Sie hat die Aufgabe, ,sich als Christentum in der Welt
und fir die Welt zu offenbaren und zu bewédhren“, die Bestim-
mung des Christentums in der Menschheit zu verwirklichen,
welche darin besteht, ,die Welt aus dem Irrtum und aus der
Stinde zu erlosen® (S. 351). Indem Staudenmaier hier im all-
gemeinen auf seine Schrift: , Das Wesen der katholischen Kirche®,
zuriickverweist, geht er an dieser Stelle nur noch auf die
Stellung der katholischen Kirche zur Wissenschaft niher ein
(S. 358 ff.): aus der Katholizitéit der Kirche geht die Universalitit
der Wissenschaft in der Kirche hervor: aus der Einen, ewig
sich selber gleichen Wahrheit des Christentums nimmt sie ihren
bleibenden Charakter, bleibt sie in ihrem Grund und Wesen
durch die Zeiten hindurch mit sich selbst identisch; anderer-
seits aber ,giebt sie sich, jedoch ohne die Identitit ihres Wesens
und ihres Inhalts zu tritben, an die allcemeine Menschenentwick-
lung und Menschenbildung hin, um, indem sie ihre Wahrheit
mitteilt, den lebendigen Fortschritt der Welt zu einem Fort-
schritt der christlichen Wahrheit und des christlichen Geistes
in der Welt zu machen® (S. 354). Schliesslich rekapituliert
Staudenmaier nochmals seine (edanken iiber das religiose



— 135 —

Friedenswerk der Zukunft (S. 362 ff.), und schliesst mit dem
Satze: ,Die Geschicke der Welt sind seit achtzehnhundert
Jahren nur die Geschicke des Christentums in der Menschheit,
und werden es sein bis zum Ende der Zeiten hin.“ (S. 366.)

4. Unter den IEreignissen des Jahres 1848, nachdem das
frither Vorausgesagte teilweise eingetreten war, und eine Be-
wegung noch fortdauerte, von der man noch nicht absehen
konnte, wohin sie schliesslich fithren werde, verfasste Stauden-
maier seine Schrift:  Die kirchliche Awfgabe der Gegenwart®
(Freiburg 1849), 1) welche Schrift in der allgemeinen Verworren-
heit der Zeit auf die verséhnende Aufgabe der Kirche hinweist.
,Die kirchliche Aufgabe hat in der Gegenwart ihren Gegen-
stand im Losen, im Vermitteln, im Verséhnen. Die Grosse der
Aufgabe richtet sich nach der Grosse der Widerspriiche, die
aufzuheben, der Gegenséitze, die zu vermitteln, und der Miss-
verstindnisse, die auszugleichen sind. An die wirkliche Auf-
hebung der Widerspriiche, an die thatséchliche Vermittlung
der Gegensitze, sowie an die gliickliche Ausgleichung der Miss-
verstindnisse ist der Friede der Zukunft, die wahre Freiheit
und der wahre Fortschritt auf eine lange Zeit hin gekniipft
— Grund genug, mit dem Worte der Versohnung nicht zuriick-
zubleiben, sondern kithn und mutig und mit Begeisterung Hand
an dasselbe zu legen.” (Vorrede S. IV.) Unter dem allgemeinen
Rufen nach einer vielfach missverstandenen Freiheit weist
Staudenmaier auf die wahre Freiheit hin, die nicht eine irreli-
gidse ist, sondern nur in lebendiger Verbindung mit der Religion,
gegrindet in der Wahrheit des Christentums, das den Menschen
wahrhaft frei machen will (S. 14 {f.), wihrend das, was das
revolutiondre Prinzip dem ihm verfallenen Volke im Namen
der Freiheit bietet, in Wirklichkeit die schlimmste Art von
- Despotismus ist, wortiber die franzosische Revolution die euro-
péischen Volker belehrt haben kénnte. Vor einer solchen Pseudo-
freiheit will die Kirche die Menschheit bewahren, ihr dagegen
die wahre, im Geiste des Christentums liegende Freiheit mehr
und mehr vermitteln. Wenn nun alles nach Freiheit ruft, so hat

) Recensionen in der Theologischen Quartalschrift 1850, S. 139—150;
in der (Bonmer) Zeitschrift fiir Philosophie und katholische Theologie,
N. F. Bd. X (1849), 8. 138 ft.; Alzog in der Theologischen Monatschrift,
heransgegeben von Alzog, Gams u. a., I. Jahrgang, 1850, S. 863—870.



auch die Kirche diejenige Freiheit von seiten des Staates fiir sich
zu fordern, deren sie bedarf, um ihre volle Wirksamkeit aus-
zuliben (S. 33 ff.), welche von ihr beanspruchte Freiheit nur
das Recht ist, das thun zu dirfen, was sie thun muss (S. 36).
Wenn sie aber das Recht der freien Bewegung hat, so ist es
die kirchliche Aufgabe der Gegenwart, ,die Ideen des Christen-
tums in jenem Grad und Umfang zu verwirklichen, in welchem
es die eben so gewissenhafte als freudige Anstrengung aller
Krifte nur immer moglich macht, um gleichsam eine neue Zeit
des verherrlichten religiosen, sittlichen, politischen und socialen
Lebens herbeizufiihren® (S. 87). ,Darin, dass die alte Kirche
stets auch die neue, und die uranfingliche Thatigkeit derselben
die ewig sich verjingende ist, welche ihre Wirkungsweise un-
unterbrochen nach den Bedirfnissen der in der Zeit fur die
Ewigkeit sich vollendenden Menschheit einrichtet (wobei der
wirkenden Kraft auch die Wirkungen entsprechen), besteht das,
was wir den kirchlichen Fortschritt nennen.” (S. 87 f.) Wahrer
Fortschritt und wahre Freiheit ist nur im Christentum und durch
das Christentum. Das Prinzip des Fortschrittes im wahren katho-
lischen Sinne wird dann 5. 89 ff. im Anschluss an die bekannten
Ausfihrungen des Vincentius von Lerinum weiter entwickelt,
Der wahre Fortschritt besteht darin, ,dass durch die Entwick-
lung eine jede Substanz zu sich selbst erweitert werde® (S. 90),
d. h. einerseits, ,dass das zu Entwickelnde in der Identitét
seines Wesens verharre, dass der Inhalt keine Verdnderung,
keine Verwandlung in ein anderes erleide“, andererseits, ,dass
alles, jede Sache, jede Substanz, jede Wahrheit vollstindig zu
dem sich entfalte, was zu werden sie die Bestimmung hat*
(S. 90 f.). Die der Idee des wahren Fortschrittes entsprechende
Thitigkeit der Kirche ist einerseits eine negierende, indem das
Christentum alles seiner Idee nicht Entsprechende, alles Un-
wahre wie alles Unheilige, fortwiahrend zu negieren die Auf-
gabe hat, daher Polemik (S. 94 ff.); andererseits die damit ub-
trennbar verbundene positive Thitigkeit, das, ,was die polemische
Thitigkeit als der Wahrheit und der Idee widersprechend heraus-
gefunden hat¥, in die Einheit mit der Wahrheit und der Idee
wieder zurtickzufiihren (S. 99 ff.), also eine durch die Kirche
gelibte reformatorische Thitigkeit, welcher die polemiscl%e
Thétigkeit nur den Weg bahnen soll. Wie die Erlosung die
Ruckfiihrung des gefallenen Geeistes zu seiner Idee und 2U



— 137 —

seinem Schopfungszwecke ist, so entspricht dem die fortwéhrende
Wirksamkeit der Kirche: ,Das Christentum allein ist jene grosse
und allgemeine Reform, durch welche alles, was aus seinem
gottlichen Verhiltnis und damit aus seiner Wahrheit heraus-
gefallen ist, in dieses Verhiltnis und in diese Wahrheit wieder
zurtickgefithrt wird.* (S. 136.) Mit praktischen Vorschligen fur
die von der Kirche nach den Bedirfnissen der Zeif zu ent-
faltende Thatigkeit, sowohl in Bezug auf Lehramt und Wissen-
schaft (besonders durch Pflege der christlichen Philosophie,
S. 142 ff), als in Bezug auf das kirchliche Leben, schliesst die
Schrift. Als eine Hauptaufgabe erschien es Staudenmaier, dass
ein zunédchst durch Diocesan- und Provinzialsynoden vorzu-
bereitendes okumenisches Konzil in Aussicht genommen werde,
dessen Hauptaufgabe sein solle, das katholische Bewusstsein
im vollen Umfange auszusprechen, dabei aber auch klar und
bestimmt das Wesentliche und Notwendige von dem nicht
Wesentlichen und darum dem Wechsel Unterworfenen zu unter-
scheiden. (5. 171 ff.) Dadurch, dass die Kirche so ihr allge-
meines Bewusstsein ausspridche, wirde auch der Grundstein fiir
die kiinftige Wiedervereinigung der von der katholischen Kirche
Getrennten gelegt (8. 176). Dem Ubel der Zeit ,konne nicht
grindlicher, glicklicher und umfassender abgeholfen werden als
durch die Aufstellung und Geltendmachung des Katholischen,
das ist des wahrhaft Allgemeinen. Die Thitigkeit der Kirche
hat demnach in der Gegenwart vorzugsweise eine katholische
zu sein: alle Fragen drehen sich folglich um die wahre Katho-
lizitat, die wahre Allgemeinheit: die Wahrheit als die allge-
meine, alle Dinge umspannende, wird die Welt retten. Die
Wahrheit als die Eine und allgemeine wird alle Beschranktheit,
alle Einseitigkeit, alle sophistische Abstraktheit, allen Wider-
spruch, allen Gegensatz, alle Entfremdung und allen Hass auf-
heben, Einheit des Getrennten schaffen, Versshnung in alle
Ordnungen und Verhéltnisse des Lebens bringen, wahre Frei-
heit und wahren Fortschritt begrinden, und durch dieses alles
der Welt den Frieden geben, dessen sie so lange schon schmerz-
lich entbehrt hat“. (Vorrede S. V f.)

5. An die besprochenen Schriften schliesst sich endlich noch
das auch als 3. Teil des Werkes: wZum religidsen Frieden der Zu-
kunft" bezeichnete Buch: , Die Grundfragen der Gegenwart, mit



— 138 -—

einer Entwicklungsgeschichte der antichristlichen Prinzipien in
intellektueller, religidser, sittlicher und socialer Hinsicht, von
den Zeiten des Gmnostizismus an bis auf uns herab“ (Freiburg
18b61). 1) Die beiden ersten Abschnitte, entsprechend S. 1—108,
waren schon 1847 im 17. Band der Zeitschrift fir Theologie
erschienen; von dem Folgenden erschien noch die Halfte
(S. 109—305) ebenfalls zuerst in dieser Zeitschrift, im letzten,
21. Band derselben, 1850 (vgl. meine Bibliographie, Jahrgang
18917, 8. 374); die dem Buche vorgesetzte FKinleitung ist von
Anfang August 1850 datiert. Staudenmaier will in dem Buche,
im Anschluss an das in den beiden ersten Banden ,Zum reli-
giosen Frieden® Ausgefithrte, noch einmal die warnende Stimme
erheben und noch weiter ausgreifend den Nachweis liefern,
dass jenes Prinzip, welches er bisher mit dem Namen des
falschen, oder auch des damonischen belegt habe, ,schon seit
achtzehn Jahrhunderten in der Christenheit vorhanden ist und
bis jetzt stets die gleichen Wirkungen hervorgebracht, stets
dieselben ungliicklichen Folgen im Leben und in der Geschichte
gesetzt hat (S. XXI). ,Herrscht mit dem Eintritt Christi in
die Welt gesetzlich und prinzipiell nur die christliche Zeit, und
in der christlichen Zeit mit und durch das christliche Prinzip
nur die christliche Ordnung, welche alle — Zeit, Prinzip und
Ordnung — durch die allweise, allliebende und allheilige
gottliche Vorsehung gesetzt und gegeben sind; so wird von
nun an im Grunde nur Eine Revolution, aber die grosste, die
es geben kann, méglich sein, jene Revolution nimlich, die
ihrem Wesen und ihrem Zweck nach Revolution gegen das
Christentum ist, und die sich vollzieht als 4bfall vom Christen-
tum ~- als Abfall somit vom Gott der positiven Offenbarung, vom
christlichen Prinzip, vom christlichen Gesetz und von der ganzen
christlichen Ordnung. Und in der That, alle Revolutionen, die
wir mit Recht so nennen, unter denen wir aber nicht etwa
jeden Wechsel und jede Veranderung von Regierungsformen
und Dynastien, sondern etwas Bedeutenderes, Tieferwirkendes
verstehen — alle wahren und wirklichen Revolutionen samt
allen ihren unheilbringenden Folgen sind seit dem Hintritt des

1) Recensionen : Theolog. Quartalschrift 1850, 8. 580589 (Hefele) ; Theo:
logische Monatschrift, herausgegeben von Alzog, Gams efe., 2. Jahrgang
1851, S. 45—56; Katholische Zeitschrift (Miinster), 2. Jahrgang, 1852, S. 40

bis 51.



— 139 —

Christentums von dem Abfall von diesem ausgegangen; die
Revolution gegen das Christentum ist die fruchtbare Mutter aller
Revolutionen.* (S. XXII f.) Es ist derselbe finstere Geist, der
sich zuerst im Gnostizismus und Manich@ismus gegen das Christen-
tum erhob, der durch alle Jahrhunderte als ein dem Christen-
tum widerstrebendes Prinzip herabgeht und auch in dem theo-
retischen und praktischen Antichristentum unserer Zeit wieder
wirksam ist. Diesen grossen historischen Zusammenhang in der
Wirksamkeit dieser Prinzipien will Staudenmaier also darstellen,
und zwar nicht nur in Bezug auf das Theoretische, sondern
besonders auch in Bezug auf die davon in den Folgen nicht
zu trennende ethische und sociale Seite jener Systeme. Unfer
dem dreifachen Gesichtspunkt der religiosen Gefahr (S. 8—108),
der sittlichen Gefahr (S. 109—174) und der socialen Gefahr
(S. 174—406), wie die beiden letzteren mit der ersteren auf das
engste zusammenhingen, werden die Zustdnde der Gegenwart
in der Litteratur und im Leben, soweit in denselben das nega-
tive Prinzip wirkt, in einem disteren Bilde vorgefiihrt, und
dabeil tiberall aut die gleichen Erscheinungen und auf den Zu-
sammenhang von Ursachen und Wirkungen in friherer Zeit
hingewiesen. In theoretischer Hinsicht sind solche Wortfithrer
der Zeit, wie Feuerbach und die gassenjungenhaften Litteraten
des ,Jungen Deutschland“ iiber Hegel hinaus bei dem nacktesten
und frechsten Atheismus angelangt. Mit dem theoretischen Pan-
theismus und Atheismus héngt aber schon in der Lehre die
Untergrabung aller Sittlichkeit und in socialer und politischer
Hinsicht die Auflésung aller Ordnung in anarchistischen Kom-
munismus zusammen. Auch dafiir werden die Belege geliefert,
sowohl aus den Schriften der Stimmfiihrer der neueren anti-
christlichen Weltanschauung, von Spinoza an, als aus der acht-
zehnhundertjihrigen Geschichte und aus den thatséichlichen
Zustinden in der Gegenwart. Das ,Bild der Gegenwart* (S. 406
bis 514), das schliesslich iberhaupt zusammenfassend in seinen
allgemeinen Ziigen betrachtet wird, zeigt den Charakter des
Chaotischen in allen Zustinden. Das antichristliche Prinzip
will alles in das finstere Chaos des Heidentums zuriickfihren,
die allgemeine Auflssung herbeifiihren. Die einzige wirkliche
und dauernde Rettung fiir das an den Rand des Abgrundes
gebrachte Europa (denn mit einem blossen momentanen Zuriick-
dringen der Gefahr durch Gewaltmittel ist es nicht gethan)



— 140 —

liegt in der Wiedergeburt durch das positive Christentum. Das
ruft Staudenmaier seinen Zeitgenossen immer wieder zu: ,Nur
das Kine, und in seiner Einheit einfache, in seiner unvermischten,
unentstellten Einfachheit aber unendlich kréftige Christentum
wird euch retten, und diese Rettung ist die einzige, die mog-
lich ist.“ (S. XXXI.) ,Die falschen und démonischen Prinzipien
sind nicht die einzigen in der Welt, sondern es steht neben
ihnen ein grosses, michtiges, gdéttliches Prinzip, das die Kraft
besitzt, sie alle zu besiegen, und da, wo die Vergangenheit mit
so vielen ihrer unheimlichen Formen einstiirzen will, eine Welt
der Zukunft in nie gesehener Gestalt, Kraft und Herrlichkeit
zu erbauven.” (S. 515 f.) Durch die Zurtckkehr zum Christen-
tum und zur Kirche wird die, soweit die falschen Prinzipien
herrschen, ihrem Schopfungszweck entfremdete Menschheit
wieder zu demselben zuriickgefithrt. ,Die grosste Aufgabe der
Zeit ist die vollstindige innere und #ussere Christianisierung
der Welt; in dieser einen Aufgabe Ilogen sich zugleich alle
tibrigen. Die Welt erreicht die hochste Stufe ihres Daseins und
ihrer Bestimmung, wenn das Christentum ftr sie die eine und
allgemeine Wahrheit, die eine und allgemeine Uberzeugung,
der eine und allgemeine (tlaube, das eine und allgemeine Sym-
bol, die eine und allgemeine Moral, der eine und allgemeine
Kult, die eine und allgemeine Kirche und die eine und allge-
meine Gesetzgebung ist.“ (8. 529.) ,Die Vilker der Erde haben
ihre Augen auf Europa gerichtet, das die Bestimmung hat, mit
dieser vollstindigen Christianisierung den Anfang zu machen.
Ist hier dieses gottliche Werk vollbracht und hat Europa seine
Wiedergeburt durch das Christentum in der einen und allge-
meinen Kirche gefeiert, so wird sich die iibrige Welt mit Jubel
und Freude anschliessen. Die fremden, unwahren, aus dem
Chaos entstandenen Gestalten haben ihre Lebenskraft verloren;
die von Gott ihnen zugelassene Zeit ist um. ... Das Christen-
tum ldsst sich auf seinem Wege nicht abhalten durch Mauern,
Thiiren und Riegel, denn es ist seine Natur und Bestimmung,
den_Geist zu erobern.“ (S.529 f.) Mit diesem Ausdruck der christ-
lichen Zuversicht schliesst das Buch voll diisterer Schilderungen.
Nicht um das Schicksal des Christentums und der Kirche ist es dem
christlichen Gelehrten bange, wohl aber um das Schicksal der
europiischen Volker und des deutschen Vaterlandes im besondern,
wenn in diesem die mit so vielseitigen Mitteln ins Werk gesetzte



wa 181 —

Entchristlichung noch weitere Fortschritte machen sollte. Die
europiischen Volker haben das Heil oder Unheil ihrer Zukunft
(wobei es sich nicht in erster Reihe um &dussere Machtverhalt-
nisse handelt), in ihrer eigenen Hand; das Christentum ist das
Heil, wie jedes Einzelnen, so jedes Volkes, das dasselbe wahr-
haft ergreift; wie der Abfall vom Christentum fiir die Kinzelnen
und fiir die Volker sein Gericht in sich selber tréigt. In diesen
ernsten und schweren Gedanken klingt Staudenmaiers Lebens-
arbeit aus.

Uber Staudenmaiers Nachlass verdanke ich der gitigen
Mitteilung des Herrn geistlichen Rats Prof. Dr. J. Kénig in
Freiburg die Angaben, dass aus demselben noch Notamina sehr
mannigfachen Inhalts, aber meist sehr kurz gehalten, in Frei-
burg vorhanden sind, teils historischen, teils spekulativen In-
halts, zum grossern Teil aus der fritheren Zeit, ofters aus den
Studienjahren. Darunter befindet sich, neben mancherlei Vor-
arbeiten zu seinen frithern Schriften, unter anderm auch das
Manuskript ciner Jugendarbeit aus der Studienzeit: ,Rede zum
Andenken der hochgebornen Freyfrau Christiana von Knoéringen,
geb, Freyin von Redwitz (gest. den 20. Juli 1825)%, von welcher
ich durch die Giite des genannten Herrn FRinsicht nehmen
konnte. Aus den spiteren Jahren, in denen Staudenmaier ganz
mit der Ausarbeitung seiner Dogmatik beschéftigt war (soweit
dieselbe nicht durch die zuletzt besprochenen Schriften unter-
brochen wurde), fand sich nichts mehr vor. Anderes ist schon
bald nach Staudenmaiers Tod zerstreut worden; der sehr um-
fangreiche Briefwechsel leider verloren.

Prof. Dr. ¥. LAUCHERT.




	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt [Schluss]

