
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit
dargestellt [Schluss]

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 115

FRANZ ANTON STAUDENMAIER
NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THÄTIGKEIT DARGESTELLT.

(Schluss.)

VI. Staudenmaiers Schriften
über die Verhältnisse und Fragen der Gegenwart.

1. In allem seinem tiefeindringenden wissenschaftlichen
Streben verfolgt Staudenmaier keineswegs ein totes Ideal eines
für das wirkliche Leben bedeutungslosen spekulativen Wissens,
sondern der Wert der wissenschaftlichen Bestrebungen, die er
so rastlos verfolgt, liegt ihm eben darin, dass durch dieselben
die lebendige göttliche Wahrheit des positiven Christentums in
ihrem ganzen Umfange und in ihrer ganzen Tiefe zur Erkenntnis
gebracht werden soll, und dass von da aus die Regeneration
der gesamten, in verschiedenen Zweigen unchristlich gewordenen
modernen Wissenschaft im Geiste des Christentums, d. h. in der
Wahrheit erfolgen soll, so zwar, dass die ihrer Idee und Bestimmung

wahrhaft entsprechende theologische Wissenschaft und
mit ihr eine in der Wahrheit gegründete Philosophie, indem sie
den theoretischen Irrtum in seine letzten Schlupfwinkel zu
verfolgen und gänzlich in sein Nichts aufzulösen fähig und mächtig
sind, auch den praktischen Folgen des theoretischen Irrtums,
den Irrwegen in der Entwicklung des modernen Lebens die
Wurzeln abgraben sollen, um selbst einen wahrhaft und positiv
belebenden Einfluss auf das Leben zu gewinnen und dem wahren
Fortschritt der Menschheit in der Richtung nach der Verwirklichung

der von Gott ihr gesetzten Bestimmung zu dienen.J)

« Das Christentum ist nicht einseitig eine etwa nur für das Erkennen
eröffnete göttliche Anstalt, sondern wie die Erkenntnis hat es bisher auch
das Leben nach allen seinen Seiten, Verhältnissen und Beziehungen durch-



— 116 —

Dass diese Regeneration des modernen Lebens aus dem Geiste
des Christentums Staudenmaier nicht weniger am Herzen lag
als die Erkenntnis der Wahrheit als solche, weil er eben die
Wahrheit als lebendige und belebende erkannte, und umgekehrt
das wahre Leben nur als ein solches, das aus der Wahrheit
ist, dies prägt sich ebenfalls in seiner litterarischen Thätigkeit
aus, von welcher ein nicht unansehnlicher Teil der ernsten
Erörterung dieser Dinge gewidmet ist.

Die erste speciell hierher gehörige Arbeit ist die im 1. Hefte
von J. H. Fichtes „Zeitschrift für Philosophie und spekulative
Theologie" (1837) erschienene Abhandlung: „Die religiösen
Interessen der Zeit'1 (S. 32—66), welche folgende Gedanken
entwickelt: Der Mensch gehört beiden Reichen des kreatürlichen
Seins, dem der Natur und dem des Geistes an. Den beiden
Elementen seines Wesens entsprechen verschiedene Grundtriebe,
das Streben der Natur und das Streben des Geistes. „Das aber

spricht das ganze Wesen des Menschen aus, dass die Ordnung,
die Gott in dasselbe gelegt hat, es verlange, dass der Leib dem
Geist gehorche, dass somit die Bedeutung des erstem darin
bestehe, dem Geiste zu dienen, d. h. den Willen und das Handeln
des Geistes äusserlich zu vermitteln und darzustellen." (S. 33 f.)

Die rechte Entwicklung kann daher nur eine solche sein, die

sich in diesem Sinne vollzieht. „Ist aber das Gegenteil der Fall,
d. h. giebt sich der Geist den Trieben und Bewegungen des
sinnlichen Prinzips hin, so geht das gesamte Leben im Sinnlichen auf,
und dieses Aufgehen im Sinnlichen ist auch das Untergehen in
demselben." (S. 34.) Zwischen dem sinnlichen Prinzip als dem bloss

natürlichen und dem übersinnlichen als dem rein geistigen liegt
aber manches in der Mitte, was Staudenmaier das Unsinnliche

drangen, das durchdrungene verwandelt, das verwandelte ausgestaltet, und,

wo es immer im vollen Sinne je nach dem eigenen freien Willenszuge des

Menschen möglich war, göttlich verklärt. Aber eben in diesem Streben,
die Welt göttlich zu verklären, sind dem Christentum seit der Zeit seiner

Existenz in der Menschheit unendlich viele Hemmungen bereitet worden,

und diese Hemmungen währen auch jetzt noch fort. Und zwar beziehen

sich diese Hemmungen ebenso auf die christliche Wahrheit als auf das

christliche Leben. Der Wahrheit setzt man die Lüge entgegen, dem
göttlichen Leben das ungöttliche, sündige.» Damit ergiebt sich der grosse

Gegensatz « der christlichen als der positiven, und der antichristlichen als

der negativen und auflösenden Prinzipien». (Das Wesen der katholischen

Kirche, S. 6 f.)



— 117 —

nennen will, „nicht als ob es nicht in die Sichtbarkeit hervorträte

und in dieser zur Erscheinung käme, sondern weil es

zunächst nicht aus dem Natürlichen kommt, vielmehr im Geistigen
seinen Ursprung hat, dieses Ursprungs ungeachtet aber nicht
notwendig im Geistigen beharrt, sondern auch dem bloss Natürlichen

dienstbar werden kann" (S. 34 f.). Es ist dies das
Gebiet der Erfindungen und Entdeckungen des menschlichen Geistes,

wozu auch alles gehört, was in das Gebiet der Kunst fällt. Der
wahre Gebrauch dieser Dinge, vom Standpunkte der göttlichen
Ordnung aus, ist der, bei welchem der Mensch als derjenige
erscheint, „der, als Ebenbild Gottes, und nach göttlichem
Auftrage, durch Intelligenz und freien Willen die Natur beherrscht
und höhern Zwecken dienstbar macht" (S. 36). „Darin also liegt
das Hauptgewicht, class alles durch den Menschen höhern,
übersinnlichen Zwecken dienlich gemacht werde, und dass
insbesondere er selbst diesen Zwecken diene. Es ist somit das

teleologische Moment, das den sichern Massstab für alles giebt,
und das allem seinen wahren Wert und seine innere Würde
verleiht." (ib.) Seinen Schöpfungszweck, seine höchste Bestimmung

erreicht der Mensch dadurch, „dass er mit Gott in
bewusstc, freie und lebendige Gemeinschaft tritt", d. h. durch
die Religion als „das Höchste und Grösste, wozu sich der Geist
des Menschen erschwingen mag" (S. 37 f.). Das höchste
Interesse ist also das religiöse.

Die harmonische Entwicklung des ganzen und vollen
Menschen kann nun nicht vom Sinnlichen oder dem
Naturprinzip ausgehen, „denn Entwicklung ist nur möglich, wo geistiges
Bewusstsein und Leben ist. Die Entwicklung, welche daher
an dem Naturprinzip wirklich vorgeht, ist nicht aus diesem
selbst, sondern nur an ihm; denn sie ist aus dem die Natur
beherrschenden und für höhere Zwecke bestimmenden Geiste,
so dass die Bedeutung des Naturprinzips die ist, Organ und
Offenbarung des Geistes zu sein" (S. 38 f.). „Kehrt sich aber
der Geist von sich selbst und von seiner höhern Bestimmung
ab, und zu dem Naturprinzip mit seinen sinnlichen Strebungen
hin, so hört das geistige Interesse auf, ein solches zu sein, und
wird ein materielles, der Materie dienendes." Diesem materiellen
Interesse aber huldigt die gegenwärtige Zeit vorzugsweise, in
welcher Huldigung sich eine Vermittlung des Sinnlichen mit dem
Unsinnlichen (siehe oben S. 116) zeigt. Das, was Staudenmaier das



— 118 —

Unsinnliche nennt, bildet an sich nicht wie das Sinnliche einen
Gegensatz zum Geist, sondern ist aus ihm, und es ist auch
durch sich selbst einer Entwicklung fähig, die aber, wenn sie
eine wahre Entwicklung sein soll, nur eine solche sein kann,
„deren ewiges Ziel und Ende die religiöse Verklärung des
Geistes ist, durch welche alles Leben in die rechte Stellung
und in das wahre Verhältnis zu Gott kommt". Darin muss sich
das religiöse oder theologische Moment offenbaren, das jede
Wissenschaft und jede Kunst, wenn sie ihrer Idee entspricht,
als tiefstes Prinzip in sich hat (S. 39 f.). (Vergi. Jahrgang
1898, S. 614.) „Der Mensch hat seinen Ausgang von der Religion

genommen, und im Lichte und in der Kraft derselben
haben Wissenschaften und Künste ihre höchste Höhe erstiegen."
„In diesem durch Gott selbst vermittelten religiösen Anfange
der Geschichte, welcher Anfang eben die auf Offenbarung ruhende
Religion selbst ist, erkennen wir auch das konstante Prinzip
aller höhern Bildung und alles höhern Lebens ; und es kommt
nur auf die menschliche Freiheit an, ob sie mit diesem
göttlichen Prinzip sich verbinden will oder nicht." Das ist aber
eben die ernste Lebensfrage für jede Zeit, und so auch für die

unsere (S. 41). Die Gegenwart dient nun aber im Gegenteil
vorzugsweise dem materiellen Interesse. Während der Mensch
die Aufgabe hat, „das Sinnliche mit Hülfe des Unsinnlichen
nach dem Zweck des Übersinnlichen zu veredeln", womit auch
der Massstab gegeben ist für die Beurteilung der menschlichen
Strebungen in Bezug auf das Sinnliche und Unsinnliche und
somit auch der Massstab für die Beurteilung der gegenwärtigen
Zeit (S. 43), so sehen wir, wie in der Gegenwart „Sinn und
Streben mehr als billig dem Materiellen zugekehrt ist", dass

„das materielle Interesse bei den Fragen über das Gute, Nützliche

und Notwendige überall obenan steht" (S. 44 ff.). „Die
verfeinerte Sinnlichkeit ist der Haus- und Seelengötze, dem an
der Stelle des wahren Gottes, wie er durch Christus offenbar
geworden ist, Opfer gespendet und Weihrauch gestreut wird;
das irdische Leben in seinen vielseitigen, geselligen, industriellen,
kommerziellen und künstlichem Formen ist es, zu dem sich alles,
wie zum Gnadenthrone, hingezogen fühlt. Das Ewige aber wird

verlassen, denn es ist für die Zeit nicht nützlich, und hat nicht
einmal eine rechte handgreifliche Wirklichkeit in der Gegenwart."

(S. 47 f.) Weitere Erscheinungen dieses Zuges der Zeit



— 119 —

zum Sinnlichen hin sind einerseits das Streben nach der
Emanzipation des Fleisches (S. 48 f.), andererseits die „mit unwahren
Theorien unterstützte falsche Politik, die auf den Umsturz alles
Bestehenden ausgeht" (S. 50 f.).

Der Aufgabe nun, die unsichtbare Weltordnung wieder zur
Geltung zu bringen, haben die zwei Wissenschaften zu dienen,
die sich mit dem Unsichtbaren und seiner ewigen Ordnung
befassen, die Philosophie und insbesondere die Theologie (S. 52).

Von diesen hat die Philosophie ihrer Aufgabe, Einfluss auf das

Leben zu gewinnen, in dieser Zeit nicht entsprochen, „seit in
ihr der reine Idealismus übermächtig geworden ist", am
allerwenigsten in der Gestalt des Hegeischen Pantheismus (S. 52 ff.).
Von der unter der Herrschaft des Rationalismus stehenden
modernen Theologie der Protestanten, in welcher sich seit
Semler „bei einem grossen Teile der Theologen das Streben
geltend gemacht hat, das lebendige Faktum der göttlichen
Offenbarung in leere Begriffe aufzulösen", und vollends von der
durch Strauss inaugurierten „mythischen Theologie" kann um
so weniger etwas Besseres gesagt werden in Bezug auf die
Fähigkeit, dem Hauptgebrechen der Zeit zu Hülfe zu kommen,
da dieselbe vielmehr „die tiefsten Prinzipien" des wahren
göttlichen Lebens „zu erschüttern sich bemüht" (S. 54 ff.). „Es ist
somit notwendig, hier wie dort zu den wahren Quellen der
göttlichen Wahrheit und Weisheit wieder zurückzukehren, um das
Leben, wie es einerseits in seinem ewigen Ursprünge erkannt wird,
so andererseits seinem wahren göttlichen Ziele zuzuführen, und
daher sowohl das Sinnliche als das Unsinnliche dem Übersinnlichen

zu unterwerfen und dienend zu machen." (S. 58 f.) —
Als ein Organ, das laut der Ankündigung eben diesem Streben
dienen will, begrüsst Staudenmaier die eben ins Leben tretende
„Zeitschrift für Philosophie und spekulative Theologie" mit
Freude und will derselben seine Mitwirkung widmen. *)

*) Wenn er gleichwohl weiteres für dieselbe nicht schrieb als diesen
Aufsatz, so wird dies einerseits und vorzugsweise damit zusammenhängen,
dass ihm nach dem Eingehen der Giessener Jahrbücher in der nach seiner
Übersiedlung nach Freiburg begründeten Freiburger Zeitschrift wieder ein
Organ zur Verfügung stand, andererseits aber auch mit der Einsicht, dass
die semipantheistische Spekiüation eines J. H. Fichte, C. H. Weisse und der
andern philosophischen Mitarbeiter, bei allem edeln Streben nach Versöhnung

von Christentum und Philosophie, eben doch keine solche war, mit
welcher ein katholischer Theologe und Philosoph zusammengehen konnte.



— 120 —

In diesen Zusammenhang gehört nun auch abermals alles,
was er in rastloser Arbeit zur Überwindung des Pantheismus
geleistet hat. Nicht weniger dienen auch seine Auseinandersetzungen

mit dem Protestantismus in allen seinen Gestalten,
auch wo diese Auseinandersetzungen eine scharf polemische
Gestalt annehmen, im wesentlichen der positiven und irenischen
Tendenz, eine Versöhnung der Geister auf dem Boden der
Weltanschauung des katholischen Christentums anbahnen zu helfen.
„Indem er die lebendige Idealphilosophie und den rationalistischen
Begriffsidealismus, den lebendigen Theismus und den widerchristlichen

Pantheismus scharf gegeneinander hielt, wies er fort und
fort auf den Boden der christlich-theistischen Idealphilosophie
als dasjenige Gebiet hin, auf welchem die zukünftige Einigung
der Geister und der religiöse Friede der Zukunft, soweit er
durch das Mittel menschlicher Überzeugung und wissenschaftlicher

Verständigung herbeigeführt werden soll, angebahnt und

vermittelt werden müsse." (K. Werner, Geschichte der
katholischen Theologie, S. 496.)

2. Als besonders in den vierziger Jahren unseres
Jahrhunderts die praktischen Früchte der von den tonangebenden
Philosophen der vorausgehenden Jahrzehnte begründeten und
in immer breitere Volksschichten eindringenden antichristlichen
Weltanschauung immer deutlicher zu Tage traten und die auf
den Umsturz gerichteten Tendenzen immer bedrohlichere Gestalt
annahmen, trat Staudenmaier, die ihm doch so sehr am Herzen
liegende Arbeit an seiner Dogmatik unterbrechend, seit 1845

mit mehreren Schriften hervor, die mit tiefem Ernst auf die

Krankheit der Zeit und auf das einzige Heil- und Rettungsmittel

für dieselbe hinweisen. Er „blickte angesichts der stets

sichtlicher hervortretenden Symptome bevorstehender schwerer
Stürme und Erschütterungen der europäischen Gesellschaft mit
ahnungsschweren Gefühlen der Zukunft entgegen; in dieser

Beziehung unterscheiden sich seine Schriften aus den vierziger
Jahren trotz der stets sich gleichbleibenden Art des Geistes

durch eine merklich ernstere Haltung von der freudigen Heiterkeit

seiner Hervorbringungen in den dreissiger Jahren ; eine

seiner letzten Schriften, die „Grundfragen der Gegenwart",
lässt sich wie ein Kassandraruf vernehmen, der bange, schwere

Sorge um die nächste Zukunft der christlich-europäischen Gesellschaft

athmet." (Werner a. a. O., S. 496 f.).



— 121 —

Die Reihe der hierher gehörigen Schriften eröffnet das

Buch: „Das Wesen der katholischen Kirche. Mit Rücksicht auf
ihre Gegner dargestellt" (Freiburg i. B. 1845). r) Die nächste

Veranlassung zu dieser Schrift gab die irreligiöse Bewegung
des Rongeanismus, in welcher das revolutionäre Prinzip in
Deutschland zuerst einen Versuch machte, die Kirche zu
untergraben, ehe es sich gegen den Bestand dos Staates richtete.
An und für sich „verdiente zwar diese ohnehin kaum nach der
Geburt schon wieder im Sterben begriffene Sekte nicht, dass

um ihrer willen von katholischer Seite her auch nur leichte
Anstrengungen erfolgen, sie zu widerlegen" (S. VI). Dass eine

Bewegung, deren zusammenhaltendes Prinzip nur die reine
Negation war, ohne irgend einen positiven religiösen Gedanken,
auch dann ein klägliches Ende hätte nehmen müssen, wenn
niemand einen Finger dagegen gerührt hätte, darüber kann
auch kein Zweifel sein. Nicht also die Sorge, als ob der
katholischen Kirche überhaupt von daher eine Gefahr drohen könnte,
wohl aber die Sorge für die Einzelnen, die aus Unwissenheit
oder innerer Haltlosigkeit zu ihrem Schaden der Versuchung
hätten verfallen können, für die „Schwachen und Unbewachten",
legte den dazu Berufenen allerdings die Pflicht auf, durch
positive Belehrung diesen Schwachen zu Hülfe zu kommen.
Dadurch eben müssen aber auch, wie der ganze Verlauf der
Kirchengeschichte lehrt, alle auftretenden feindlichen und
unwahren Gegensätze schliesslich wider Willen der Wahrheit
einen Dienst leisten, dass durch sie für die in der kirchlichen
Wahrheit Feststehenden selbst eine Anregung zu immer tieferem
Eindringen in die eigene Sache gegeben wird. (Vgl. S. 187.)2)
Staudenmaiers Schrift verfolgt nun nicht den Zweck, auf die
Einwürfe der Gegner im einzelnen einzugehen; da dies von
andern bereits in ausreichender Weise geschehen war, so setzt
er sich vielmehr die Aufgabe, gegenüber einer antikatholischen

*) Recension von Hefele in der Theologischen Quartalschrift 1845,
S. 566—571.

2) So verdanken wir auch dieser damaligen Gelegenheit als Werke
von einer bleibenden, weit über das unmittelbare Bedürfnis hinausgehenden
Bedeutung von seiten der Freiburger theologischen Fakultät allein die
dadurch angeregten Schriften von Staudenmaier (eben die vorliegende) und
Hirscher (die 3 Bände: «Erörterungen über die grossen religiösen Fragen
der Gegenwart »).



122

und antichristlichen Grundanschauung auf das Allgemeine und
Wesentliche einzugehen, „die Grundlage, das ewige Wesen und
die innere Wirksamkeit der katholischen Kirche darzustellen,
und auseinanderzusetzen, was dieses göttliche Institut inmitten
der Menschheit, was es für das Leben des Geschlechtes im
Grossen und dadurch im weltgeschichtlichen Sinne ist" (S. VI).
„Wer die katholische Kirche nach diesem Gesichtspunkte kennen
gelernt hat, der kann nicht anders, er muss sie als das
göttliche Werk, das sie in Wirklichkeit ist, erkennen, und als den

grössten Segen der Menschheit begreifen. Katholische Kirche
und Christentum können unmöglich voneinander getrennt werden.
Beide sind und wollen nur Eines, das höhere Leben der Menschheit,

und zwar sowohl durch Mitteilung göttlicher Wahrheit,
als durch Zurückführung des Geschlechtes in die ursprüngliche
Heiligkeit und Gerechtigkeit. Das also will die katholische
Kirche, das höhere, das wahre Leben der Menschheit, und die
darin gegründete Seligkeit, durch positive Offenbarung an das

Geschlecht und durch Erlösung aus der Sünde und ihren Folgen ;

indem sie aber dieses will, will sie alles dasjenige mit, was mit
diesem höhern Leben in Verbindung steht und einen Teil
desselben ausmacht. Und was ist dieses Andere Es ist die Wissenschaft

der Wahrheit, es ist die Kunst, es ist die bürgerliche
Freiheit, welche die Menschheit nur ihr verdankt, es ist die

Veredlung des Gemütes, es ist die Civilisation, es ist die Humanität
im vollsten Sinne des Wortes, es ist überhaupt alles, was die

Menschheit Grosses, Erhabenes, Würdiges, Erfreuendes, Wohl-
thätiges, Friedebringendes und Beseligendes hat und besitzt."
(S. VI f.) Diese Gesichtspunkte stellt Staudenmaier in der

Schrift mit aller Wärme seines von der Wahrheit des
katholischen Christentums ganz durchdrungenen Geistes dar. Ebenso
bekennt er seine Überzeugung: „Wäre es der Welt möglich,
das seiner Natur nach Unauflösliche, d. h. die katholische
Kirche, aufzulösen ; das Grabgeläute des Katholizismus würde das

schaudervolle Ertönen der Totengiocke des Christentums sein.

Aber dieses Geläute kann und wird die Welt nie vernehmen,
denn sonst hätte sie es bei ihren vielen und heissen Anstrengungen,

solche Glocken anzuziehen, längst hören müssen. •

Mögen die Toten immerhin ihre Toten begraben, das Urlebendige
wird alles überleben, und allem, was da nur selber leben will,
aus dem eigenen Leben mitteilen. Was nicht nur durch alle



— 123 —

Zeiten hindurch, sondern über die Zeiten selbst hinaus leben soll,
das muss nicht nur eine ganz eigene Kraft der Selbsterhaltung
haben, sondern das muss zugleich ein so grosses Übermass von
Leben besitzen, dass es allem, was in der Zeit wahrhaft leben

will und soll, Leben mitteilen kann. Und das ist die katholische
Kirche." (S. VII f.) — Im Zusammenhang der Ausführungen
wird auch das Verhältnis des Katholizismus einerseits zum
Judentum (S. 15—21), andererseits zum Protestantismus (S. 22

bis 38), mit Rücksicht auf die Hoffnung künftiger Verständigung,
ins Auge gefasst. Für die Gegenwart sei in dieser Hinsicht
nicht viel zu hoffen (S. 23) : „So hätten wir denn, auf das
Verhältnis hingesehen, in welchem Katholizismus, Protestantismus
und Judentum gegenwärtig zu einander stehen, wenig Hoffnung,
dass von der jetzigen Generation das grosse Friedenswerk mit
Begeisterung und Liebe ergriffen werde. Ohne Begeisterung
aber und ohne Liebe ist noch nie das Hohe zu stände gekommen,
denn die Kraft zum Vollbringen des Grossen ist nur in Begeisterung

und Liebe. Scheint aber etwas nicht an der Zeit zu sein,
und wird es dennoch, d. h. zur Unzeit unternommen, dann ist
Gefahr, dass das Nichtzeitgemässe der Sache der erste Grund
des gänzlichen Misslingens derselben werde." Wenn aber von
der unmittelbaren Gegenwart für die Sache des religiösen
Friedens wenig zu hoffen sei, so sei deshalb die Hoffnung selbst
nicht auch für die Zukunft aufzugeben. Selbstverständlich
ersehnt Staudenmaier aber keine solche Versöhnung, deren
Grundprinzip die Prinzipienlosigkeit, Charakterlosigkeit und
Verschwommenheit wäre ; er steht vielmehr fest und ohne Schwanken
auf dem Boden, dass die katholische Kirche von dem, was
wesentlich zu ihrem Inhalt und zu ihrer Form gehört, durchaus

nichts aufgeben dürfe ; er hält aber auch an der Hoffnung-
fest, dass der noch positiv christliche Teil der Protestanten in
der Zukunft einmal die alten Vorurteile gegen die katholische
Kirche aufgeben werde. (S. 190 f.): „Mit dem Rationalismus
ist allerdings jede Verständigung unmöglich ; Glaube und
Unglaube können nicht miteinander unterhandeln : es giebt nichts,
worin sie je zusammentreffen könnten. Vermittlung ist nur mit
jenem Teil der Protestanten möglich, der ehrlich, aufrichtig,
offen und entschieden zum Christentum sich bekennt, und sich
nicht beirren lässt durch das leichtfertige Gerede der Rationalisten.

Wir machen an den Protestanten bei seiner Verständi-



— 124 —

gung mit der katholischen Kirche keine andere Anforderung
als die: das eine Prinzip des Katholizismus zu begreifen, aus
dem Prinzip aber alles übrige. Dieses Verständnis wird die

Verständigung herbeiführen, und die Verständigung den Frieden,
der als wahrer Friede nur ein durch den Geist errungener
Friede sein kann. Einen andern wollen wir nicht; jeder andere
macht dem Christen, der als solcher in jedem Menschen seinen
Bruder zu erblicken hat, Unehre. Ein Sieg, der über Leichen
führt, überzeugt nicht den Geist. Der wahre Sieg ist der Sieg
des Geistes und der Wahrheit. Zu einem solchen Frieden bietet
die katholische Kirche zu jeder Zeit mit inniger Freude die
Hand. Sie weiss, dass sie hierbei weder ein Dogma aufgeben
kann, noch ein Dogma aufzugeben braucht. Und wie sie kein
einziges Dogma, ja auch nicht Eines, opfert ; ebensowenig lässt
sie nur von Einem Sakramente. Aber auch von ihrer
hierarchischen Verfassung wird sie nichts Wesentliches, nichts im
Systeme Notwendiges aufgeben. Vom Oberhaupte der Kirche
herab bis zum Ostiarius wird nichts verändert werden. Was
die katholische Kirche ist, was sie der Menschheit geleistet,
wissen wir, wir werden nicht aus Undankbarkeit an ihr
aufgeben, ohne was sie die katholische Kirche nicht mehr wäre."
— Zunächst ist doch in dem Glauben an den historischen
Christus als den Gottmenschen ein gemeinsamer Boden
vorhanden, auf welchem stehend Katholiken und positiv gläubige
Protestanten gemeinsame Sache gegen den Rationalismus machen
können und sollen (S. 29).

Die Schrift schliesst mit der Anrede an die Glieder der

katholischen Kirche (S. 192) : „Erbebt euer Geist nicht in heiliger
Freude, so oft ihr nur denket an eure grosse, ewige Kirche?
Fühlt sich euer innerstes Wesen nicht mächtig gehoben bei

jeder Erinnerung an eure Eine, allgemeine, apostolische und

heilige Kirche? Glühet euch nicht die Seele von Begeisterung,
wenn ihr sie dastehen sehet als die Urheberin des höhern

Erkennens und des geheiligten Lebens der Menschheit, als die

Schöpferin eurer Freiheit, als die Gründerin eurer geistigen

Bildung, als die Pflegerin aller Kunst und Wissenschaft, als die

fruchtbare Mutter alles Guten, Reinen, Grossen und Erhabenen,
als das Licht in der Finsternis der Zeiten, als die Schützerin

eurer höchsten Güter, als die Spenderin eurer edelsten Freuden,

als die Trösterin in euren Leiden und Widerwärtigkeiten Seid



— 125 —

ihr nicht stolz auf eure katholische Kirche, die in allen Stürmen
des Lebens als der unbewegte Felsen dagestanden, und alles

gerettet hat, was zu ihr sich geflüchtet Die aus allen Gefahren,
die man über sie gebracht, siegreich hervorgegangen ist und
ihr reines heiliges Haupt nur immer strahlender, glänzender
und herrlicher über die Welt hin erhoben hat. — Und diese

eure Kirche, deren erste und höchste Angelegenheit ihr selber
seid, die nichts will, als euren Frieden, eure Freude und eure
Seligkeit, sie verlangt für all ihr Lehren, ihr Unterrichten in
der Wahrheit, für all ihr Wirken, Schaffen, Kämpfen und Leiden,
für alle ihre Liebe und Sorge, sie verlangt nichts anderes —
als eure Treue, sie kennt für sich selber keinen grösseren
Lohn, als wenn ihr seid ihre Söhne und ihre Töchter. Und das
werdet ihr sein und bleiben bis zum Ende eurer Tage."

3. Die gefahrverkündenden Vorzeichen von Umwälzungen,
welche die europäische Welt und Deutschland im besondern
in den Abgrund zu reissen drohten, dem gegenüber Staudenmaier

es für seine Pflicht betrachtete, zu reden und auf die
einzige Rettung hinzuweisen, veranlassten das Werk: „Zum
religiöseii Frieden der Zukunft, mit Rücksicht auf die religiös-
politische Aufgabe der Gegenwart", wovon zunächst die beiden
ersten Bände, die zusammen ein vorläufig abgeschlossenes Ganzes
bilden, im Jahre 1846 erschienen, auch mit dem speciellen Titel:
„Der Protestantismus in seinem Wesen undin seiner Entwicklung." *)

Der Grundgedanke dieses Werkes ist der, dass die auf den
Umsturz gerichteten Tendenzen der Gegenwart nicht als
vereinzelte Erscheinungen zu betrachten seien, sondern als
Ausflüsse aus einem Prinzip, dessen Natur sich in grauenvoller
Weise in der grossen französischen Revolution manifestiert
hatte, von dem aber selbst noch entsetzlichere Katastrophen
von neuem zu befürchten seien, wenn das Prinzip seine
Wirksamkeit ungehindert entfalten könne. Sonach ist der Gegenstand
des Werkes ein solcher, „der im ganzen so alt als das Christentum

selber ist, der in jedem Zeitalter der Kirche Lebenszeichen
von sich gegeben, und in dem unsrigen insbesondere scheint er
sich alle und jede Geltung verschaffen zu wollen. Das ist denn

J) Recension von Dieringer in der Katholischen Zeitschrift für Wissenschaft

und Kunst, 3. Jahrgang, Band I (1846), S. 339—348.



— 126 —

auch der Grund, der uns bestimmen musste, die gleichen Erscheinungen

in den verschiedenen Zeiten als Folgen eines und
desselben Prinzips zu begreifen, welches Prinzip in seiner Weise
allwärts ein organisches Wirken und Leben in der Menschheit
entfaltet hat, aus dem wir sofort eigentlich die Zeiten selbst
erst recht verstehen lernen. So angesehen musste unsere Schrift
grossenteils zu einer Geschichte des Prinzipienstreits der
verschiedenen Zeiten werden, in welchen die Reformation und die
französische Revolution Hauptpunkte bilden." (Vorrede zum
IL Teil, S. V f.) Was aber dem feindlichen, zerstörenden Prinzip
gegenüber die einzige mögliche Rettung bietet, obwohl die Welt
„ihr Heil weder zu kennen, noch es in der einzig möglichen
Weise zu wollen" scheint, das ist „das aufrichtige, feste, innige
und freudige Ergreifen des positiven Christentums. Das ist unser
Heil, was das Heil aller Welt ist. Das rettet unsere Zeit, was
für alle Zeit das Ewig-Rettende ist". (Vorrede zum I. Teil, S. V f.)

Der I. Band giebt zunächst eine allgemeine „Charakteristik
der Gegenwart" (S. 1—81), wie in derselben die gleichen
Prinzipien wirksam sind, die in der französischen Revolution wirksam

waren (über diese Prinzipien der Revolution werden die

Aussprüche von Burke, Joh. v. Müller und Friedrich v. Schlegel,
als der bedeutsamsten historisch-politischen Propheten der Zeit,
eingehend vorgeführt), und wie dadurch ein allgemeines Gefühl

geistigen Unglücks begründet wird, dessen Grund eben in dem

„tiefen Zwiespalt des Lebens, insbesondere im religiösen und

politischen Unfrieden der Zeit" liegt. Zu dem offen
hervortretenden feindlichen Prinzip kommen „die Täuschungen des

Zeitalters, die Verkennung des Wesentlichen und Notwendigen
in der Gegenwart" (S. 81—118). Die Täuschung besteht einmal

darin, dass die Gegner des Christentums behaupten, sie suchen

erst das alleingültige Prinzip, das sich in der Zukunft offenbaren

müsse, während sie sich mit ihrer Verwerfung des christlichen
Prinzips doch schon für das antichristliche entschieden haben.

„Das falsche Suchen nach einem Prinzip ist nur die Wirkung
eines schon vorhandenen falschen Prinzips, das, um die Welt

zu täuschen, zum Scheine thut, als müsse das Prinzip, als

welches es sich aber selbst geltend zu machen und durchzusetzen

sucht, erst zu gewinnen sein... Was auch der Mensch

denke, wolle, strebe und vollbringe, er ist unmittelbar schon

in diesen Aktionen nicht ohne Prinzip. Dass aber die grössten



— 127 —

Täuschungen darüber möglich sind, haben wir eben gesehen.
Eine so gewaltige Täuschung liegt auf unserer Zeit, dass sie
nicht einmal erkennt, dass und wie ein Prinzip treibt, und wie
ein negatives von einem positiven sich unterscheidet" (S. 84 f.).
Man gebraucht gewisse Schlagwörter (das viel missbrauchte
Wort „Freiheit" : freie Gesellschaft, freier Staat), ohne bestimmte
Begriffe damit zu verbinden ; man weiss nur, was man nicht
will, nicht aber, was denn eigentlich sein und werden soll.
Das falsche Prinzip findet es in der Gegenwart in seinem
Interesse, „die ihm dienstbaren Geister in eine furchtbare, kaum
zu begreifende Liebe zur Unbestimmtheit hineinzuziehen" (S. 89).
Aus dieser Unklarheit geht die weitere Täuschung hervor:
„Man kann und will zwar nicht in Abrede stellen, dass der
zur Zeit noch vorhandene bessere Zustand der Welt, die
Religiosität und Gesittung, wie sie in der europäischen Menschheit
noch vorhanden ist, eine Schöpfung des Christentums sei; aber
man ergiebt sich der Täuschung, als ob dieser höhere Zustand,
das Produkt göttlicher Offenbarung, fernerhin auch ohne das
christliche Prinzip erhalten, ja selbst veredelt und zu einem
noch Höhern erhoben werden könne. Diese Täuschung hängt
mit der obigen über das Prinzip überhaupt zusammen. Man
kennt die Natur des Prinzips nicht, und die des christlichen
am wenigsten. Man ist von dem unbegreiflichen Wahne befangen,
als ob das Produkt, die Schöpfung eines höhern und göttlichen
Prinzips auch ohne dieses selbe Prinzip fortbestehen und sich
erhalten könne in der Menschheit. Man erkennt nicht, dass
das schöpferische Prinzip des höhern Lebens in der Menschheit

auch das erhaltende Prinzip dieses Lebens ist. Man glaubt
an das Fortbestehen des Tages, ohne das Fortleuchten der
Sonne für notwendig zu halten. Man begreift nicht, dass an
den Untergang der Sonne das Eintreten der Nacht als die
unmittelbarste Folge geknüpft ist. Man sieht nicht ein, dass
mit dem Austritt des göttlichen Prinzips aus der Welt der Eintritt

und die volle Herrschaft des andern, diesem widersprechenden
Prinzips von selbst folgt, mit dem Eintritt des ungöttlichen

Prinzips aber das tiefste Unglück und das grösste Elend von
selbst schon eingetreten ist. — Es giebt vom Anfang der christlichen

Zeitrechnung an für das Geschlecht keinen Segen und
keinen Frieden mehr als allein im Christentum. Es giebt aber
kein Christentum ohne ein christliches Prinzip. Und es giebt



— 128 —

kein christliches Prinzip ohne Christus." (S. 90 f.) Was sich
dem positiven Christentum in unserer Zeit feindlich gegenüberstellt,

das ist eben in diesem seinem Charakter, wie es sich
auch selber benennen mag, nichts anderes als ein neues Heidentum.

Unklares Vertuschen hilft hier nichts. „Das Heidentum
hat seine Maske abgeworfen, es stellt sich offen als Feind dem
Christentum gegenüber auf. Sein Grundsatz ist: die Zeit des

Christentums sei vorüber." Der sogenannte Rationalismus in
der protestantischen Theologie ist nichts anderes, „als das Heidentum

in seinem Grundsatz, aus dem sich nur die Folgen alle
noch zu entwickeln haben". Nacktes Heidentum ist das Ronge-
tum, und unter den Protestanten der Verein der sogenannten
Lichtfreunde, der wenigstens so ehrlich ist, „im Gegensatze zu
vielen rationalistischen Heuchlern offen und aufrichtig, ohne
allen Hehl den Unglauben an die göttliche Offenbarung des

Christentums auszusprechen". „Wir haben ein Heidentum in
Tausenden von Heiden." (S. 92 f.) Nur ist dieses moderne Heidentum

nicht das alte, vielmehr „das umgekehrte alte, das alte in
seiner Verkehrung", das mit dem alten Heidentum nur den

Irrtum, nicht aber die bessern Seiten gemeinsam hat. „Das
Heidentum ging einem Erlöser entgegen. Es war auf dem Wege,
aus dem Zustand, in welchem es ohne Gott und ohne Christus

war, in einen Zustand einzugehen, in welchem es mit Gott und
einem Christus ist. Es war im Begriffe, aus der Unwahrheit
in die Wahrheit, vom Tode in das Leben einzugehen. Umgekehrt

ist es jetzt. Man geht vom Christentum ins Heidentum
zurück, aber zu einem Heidentum, das ohne Gott, ohne den

Gott der Offenbarung und ohne Ahnung einer Erlösung, ohne

Hoffnung einer Versöhnung ist. Man wählt statt der absoluten
Wahrheit die Lüge und den Irrtum, statt des Lebens den Tod.

Das neue Heidentum steht daher tief unter dem alten, es ist

jenes, in welchem das Licht des Lebens zum völligen Erlöschen

gekommen ist." (S. 94.) Der gepriesene angebliche Fortschritt
aus dem Christentum heraus ist daher nichts anderes, als „ein
ungeheurer Rückschritt im Leben und in der Geschichte" (S. 95).

— Ein dritter Abschnitt (S. 118—137) geht noch weiter auf

„die Prinzipien der Revolution, ihr Fortwirken und Fortschreiten
in der Gegenwart, ihre unausbleiblichen Folgen" ein, und läuft

abermals in den Satz aus (S. 133) : „Die alleinige Rettung gegen

das kommende grosse, und überhaupt gegen jedes loirkliche übel



— 129 —

liegt im Prinzip des Christentums)1 Diese Erkenntnis aber setzt
denen, die sich zum Christentum bekennen, ihre praktische
Aufgabe : „Das christliche Prinzip wirkt als das gute all jenes
nicht ohne uns, sondern in uns und mit uns. Wie das
antichristliche Prinzip eingedrungen ist in das menschliche Denken,
Wissen, Fühlen, Wollen und Handeln; so muss und will auch
das christliche Prinzip eindringen in unser Denken, Wissen,
Glauben, Fühlen, Wollen und Handeln, und dieses von innen
heraus lebendig bestimmen, regeln, lenken und leiten, wenn
das Ziel erreicht werden soll. Das gute Prinzip überwindet
das böse nur in uns selber, und dann erst auch ausser uns.
Wir haben daher nicht auf einen Kampf zu warten, der unter
den beiden Prinzipien rein äusserlich, d. h. ganz ausser uns
vorginge, ein Kampf, bei welchem wir nur das Zusehen hätten;
Christus hat seinen Feind für sich selber längst überwunden
und zu Boden geworfen; für ihn ist nicht mehr ein Sieg erst
zu erfechten ; der Sieg, der noch erfochten werden soll, ist der
Sieg des guten Prinzips in uns, aber eben darum auch mit uns
und durch uns. Dieser Sieg des Christentums über das böse
Prinzip in, durch und unter uns ist die grosse Aufgabe der Zeit,
ein Sieg des christlichen Prinzips in unserer Wissenschaft, in
unserer Gesinnung, in unserm verborgenen und öffentlichen, in
unserm privaten und bürgerlichen Leben, in unserer Kunst, in
unserm ganzen Thun und Lassen." (S. 135 f.)

Gegenüber dem Andringen des antichristlichen Prinzips
muss nun die Spaltung unter den Anhängern des Christentums
selbst, die an und für sich und unter allen Umständen ein
Unglück ist, in der Gegenwart um so mehr als etwas höchst
Beklagenswertes erscheinen. Eine Freude an der
konfessionellen Zwietracht können nur die Gegner des christlichen
Prinzips selbst haben, in der Hoffnung, class der Streit
endlich mit dem Ruin der christlichen Kirche enden werde,
während man umgekehrt einsieht, dass eine Annäherung die
christliche Sache in Deutschland und in ganz Europa befestigen
musste. Deshalb schürt das antichristliche Prinzip den Unfrieden.
„Dieses Prinzip fragt nicht darnach, was diese oder jene
Konfession bekennt, es will im Gegenteil zerstören, was jede bekennt.
Am meisten operiert es aber da, wo es glaubt, der Streit sei
leichter zu entzünden. Möge ja der noch gläubige, das ist der
dem vulgären Rationalismus noch nicht verfallene Teil der

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899. 9



— 130 —

Protestanten sich nicht rühmen, dieses Prinzip zum Freunde zu
haben: es feindet seinen Glauben an Christus ebenso an, wie
den der Katholiken ; es will ihn nur zum Mittel und Werkzeug
machen, den christlichen überhaupt zu zerstören." (S. 81.) Wenn
aber die künftige Herstellung des Friedens ein immer erstrebenswertes

Ziel ist, so ist es nötig, dass man sich über das eigentlich

Trennende, über das, was die Spaltung wesentlich begründet,
klar werde. Im Zusammenhang dieser Betrachtungen giebt
Staudenmaier seine eingehende Darstellung des Protestantismus
nach der dogmatischen Seite desselben, welche den Hauptinhalt

der beiden Bände bildet. x) Als Grundsatz des „wahrhaft
theologischen und katholischen Verfahrens in den Zeiten des

religiösen Kampfes" spricht Staudenmaier aus: „Das, wovon
man ausgeht, ist die christliche Liebe, und das, wohin man zielt,
ist der Friede. Aber eine Friedfertigkeit giebt es, die das

Christentum nicht will, dies ist die falsche Friedfertigkeit, welche
ihrem Wesen nach nichts anderes ist als Neutralität und
Gleichgültigkeit, die beide selbst nur den Unfrieden vermehren, weit
davon entfernt, ihn aufzuhalten. Es giebt eine Friedensliebe

gegen die Wahrheit, und dies ist jene, welcher die Wahrheit
selbst gleichgültig ist. Die Liebe, die gegen die Wahrheit gleichgültig

ist, ist nicht die höhere Liebe, von der wir das Heil
erwarten; und der Friede, der auf Gleichgültigkeit gegen die

Wahrheit gebaut, ist nicht der, welchen wir verlangen. Jene

falsche Liebe wird im Gegenteil in kurzer Zeit den Hass hervorrufen,

und der falsche Friede den Unfrieden. Wir verlangen
daher nur eine Liebe, welche die Wahrheit liebt, und in Wahrheit

die Menschen; und wir verlangen einen Frieden, der zu

seiner dauernden Grundfeste die göttliche Wahrheit hat."

(S. 141 f.) Er selbst will mit seiner Polemik nur den künftigen
Frieden fördern, aber einen wahren Frieden, der nur dadurch

zu erreichen ist, dass das, was ihm hinderlich ist, aus dem

Wege geräumt wird, nicht aber durch Unklarheit und
Vertuschung. Darum wird seine Darstellung des Protestantismus
eine scharfe Kritik desselben. In der objektiven Darstellung,
die mit reichlichen Auszügen aus den Schriften der protestan-

*) Diese Darstellung des Protestantismus allein (entsprechend Band 1

von S. 142 an und Band II) war schon vorher in Band 13 und 14 der

Freiburger Zeitschrift für Theologie (1845) erschienen. (Vgl. die

Bibliographie, Jahrgang 1897, S. 373.)



— 131 —

tischen Theologen gegeben wird, wird dasjenige scharf
hervorgehoben, „was den innern Unterschied des protestantischen
Prinzips vom katholischen auf das bestimmteste ausdrückt"
(S. 149) ; daran knüpft sich die nicht minder klare und bestimmte

Beurteilung vom Standpunkte des katholischen Prinzips aus.

Die Darstellung des Protestantismus kann selbstverständlich
nicht von einer der zahlreichen Richtungen ausgehen, in welchen
sich derselbe in der Gegenwart präsentiert, sondern von der

Theologie der Reformatoren, die wiederum nur von ihrem eigentlichen

Grundprinzip aus, das in der Lehre von der absoluten
Unfreiheit des Menschen gegeben ist und die ganze urprotestantische

Dogmatik in ihrer ganzen, dem Katholizismus entgegengesetzten

Richtung wesentlich bestimmt, richtig in ihrem. Wesen
erkannt werden kann. Die Darstellung der ursprünglichen
protestantischen Lehre, nach den Schriften der Reformatoren
des 16. Jahrhunderts und den protestantischen Bekenntnisschriften,

füllt den übrigen, grössern Teil des I. Bandes. Daran
schliesst sich im IL Bande (S. 1—259) die Darstellung der
Entwicklung, welche das protestantische Prinzip im Laufe von drei
Jahrhunderten nach den verschiedensten Richtungen und mit
den verschiedensten praktischen Resultaten erfahren hat. Die
Geschichte des Protestantismus zeigt eine zweifache Bewegung
und Entwicklung: „Die erste Bewegung ist jene, in welcher
der Geist des eigentlichen Protestantismus, sein eigenes, von
der katholischen Kirche abgelöstes und abgewandtes Prinzip
sich bewegt und eine entsprechende Entwicklung herbeiführt.
Die zweite Bewegung ist jene, in welcher sich jenes Prinzip
lebendig zeigt, welches der Protestantismus aus der katholischen
Kirche unbewusst mit herübergenommen hat, und. welches in
sich selber völlig zu unterdrücken er nicht nur nicht im stände
war, sondern welches sich selber mitten im Protestantismus
seine eigene abgesonderte Bahn brach, und zu Resultaten führte,
welche denen des protestantischen Prinzips geradezu entgegen
waren." (II, S. 1.) Die Entwicklung des ersten, dem Protestantismus

in seinem Gegensatz zum Katholizismus eigenen Prinzips
führt, teils in der Form der reinen Negation, teils in der Form
der falschen Position, konsequent aus dem positiven Christentum

überhaupt hinaus, ob sich diese Leugnung des Christentums,

d. h. des historischen Christus, nun in konkreter Gestalt
als pantheistischer Mystizismus, als spekulativer Pantheismus,



_ 132 —

als deistischer Rationalismus, oder endlich als nackter, offen
sich als solcher bekennender Atheismus äussern mag, wie solche
Erscheinungen und Richtungen im Protestantismus von Anfang
an auftreten, bis zu dem weite Kreise erfassenden Abfall vom
Christentum in den unter dem Einfluss pantheistischer Spekulation

stehenden Richtungen der protestantischen Theologie
unseres Jahrhunderts. Dieser Abfall vom Christentum, wie er
sich als Konsequenz der urprotestantischen Prinzipien darstellt,
wird unter verschiedenen Gesichtspunkten, und immer in
historischer Anknüpfung an den Ursprung, betrachtet. (Band II,
S. 1—136.) Neben diese unerfreuliche und traurige Entwicklung
stellt sich aber eine andere, an welche sich die Hoffnung einer
künftigen Wiedervereinigung, soweit die Getrennten am positiven
Christentum festhalten, anknüpfen lässt. Wie die Entwicklung
der dem Katholizismus absolut feindlich entgegengesetzten
Prinzipien im Protestantismus in der Konsequenz notwendig aus

dem Christentum überhaupt hinausfuhren musste, so macht sich

auf der andern Seite auch immer das Gefühl der Notwendigkeit

der Rückkehr zum Positiven geltend, und damit einer

Wiederannäherung an die katholische Kirche (S. 137—155);
eine gewisse Wiederannäherung gegenüber der ursprünglichen
schroffen Negation zeigt sich im ersten Stadium schon mehrfach

in den Schriften der Reformatoren selbst in ihrer vielfach
schwankenden Haltung, wie auch in den symbolischen Büchern
der Protestanten (S. 155—174); die im protestantischen
Lehrsystem zurückgebliebenen Bruchteile der katholischen. Wahrheit

zeigen sich als eine lebendige, Leben schaffende Macht
und ringen nach ihrer Vervollständigung und nach Ausscheidung
des ihnen Widersprechenden (S. 174—180): „Der im Protestentismus

noch wohnende Katholizismus will immer katholischer
werden und das ursprünglich Protestantische als dasjenige von
sich abstreifen, was zum Ganzen nicht mehr passt und aus dem

immer kräftiger sich heranbildenden, von innen heraus sich

gestaltenden Ganzen von selber sich ausscheidet. Je mächtiger
das urkatholische Prinzip seine Wirksamkeit entfaltete, desto

mehr wurde allenthalben die Lehre von der Unfreiheit des

Menschen aus dem Lehrbegriffe, und zwar mit innerer
Notwendigkeit, ausgeschieden, die Freiheit des Willens aber als

eine Wirklichkeit anerkannt. Das ist aber nur ein Beispiel

von vielen andern ähnlichen Vorgängen, hinsichtlich der Ver-



— 133 —

änderung gerade der bedeutendsten und einflussreichsten Lehren. "

(S. 174 f.) Es giebt denn auch, wie weiter mit zahlreichen
Beispielen aus den Schriften protestantischer Theologen belegt
wird (S. 180—259), keine unter denjenigen Lehren der
katholischen Dogmatik, die vom alten Protestantismus am heftigsten
bekämpft wurden, deren Wahrheit nicht von manchen neueren
protestantischen Theologen wieder anerkannt würde. Wenn es

sich dabei auch nur um Bewegungen Einzelner zur
Wiederannäherung an die katholische Kirche handelt, und um etwas
anderes sich gar nicht handeln kann, so lange der Protestantismus

eben Protestantismus ist, so sind doch solche Erscheinungen

und Stimmen in demselben, die als einzelne doch nicht
ganz vereinzelt stehen, jedenfalls sehr erfreuliche Zeichen,
welche der Hoffnung Nahrung geben, dass nach endgültiger
Ausscheidung der dem positiven Christentum feindlichen
Elemente die unselige Spaltung unter den Christgläubigen selbst
einmal ein Ende nehmen werde. — An diese Ausführungen
über den Protestantismus schliesst sich ein Schlussabschnitt:
„Die religiös-politische Aufgabe der Gegenwart" (S. 260—366).
Wenn von einer religiös-politischen Aufgabe gesprochen wird,
so soll damit keineswegs einer Vermischung von Religion und
Politik Vorschub geleistet werden, wie sie in dem nach beiden
Seiten verderblichen Satze zum Ausdruck käme : „Der Mensch
soll aus Religion politisch, und aus Politik religiös sein." Aber
eine Verbindung zwischen Religion und Politik soll es allerdings

geben, die auf der Forderung basiert, die Politik solle
im christlichen Staate nicht irreligiös sein, oder: „Die Politik
soll nie von der Religion, losgetrennt, sondern sie soll stets im
Bunde mit ihr sein." „Die Politik soll religiös, nicht aber die
Religion politisch sein." (S. 266 f.) Das Christentum als die
absolute Religion ist das Heil und der Segen der Welt (S. 268 ff.),
es ist das absolute Prinzip des Lebens und der Geschichte
(S. 270 f.). Ihm gegenüber hat der christliche Staat, wie er
alles das, was ihn zu seinem Vorteil vom antiken heidnischen
Staate unterscheidet (S. 319 ff.), nur dem Christentum verdankt,
die Aufgabe, wirklich christlich zu sein, an Stelle des christlichen

Prinzips kein anderes und entgegengesetztes zur
Herrschaft gelangen zu lassen (S. 278 ff.). In anderer Weise kann
er seiner wahren Aufgabe nicht nachkommen ; aber auch seine
Existenz selbst ist an das Festhalten an den christlichen Prin-



— 134 —

zipien geknüpft. Die französische Revolution in ihrem Zusammenhang

mit den von Voltaire und den Encyklopädisten verbreiteten
antichristlichen Prinzipien steht als eine furchtbare Warnung
für die Lenker der Staaten da. Nur die Macht des christlichen
Prinzips kann die finsteren Mächte, die auf den Umsturz alles
Bestehenden ausgehen, überwinden (S. 346). Das gesamte Wissen
und Leben muss wieder religiös begründet werden, wo es dies-

nicht mehr ist. „Soweit das antichristliche Prinzip mit seiner
verwüstenden Wirksamkeit nur immer gedrungen ist, ebensoweit

und noch weiter muss nunmehr das Prinzip des positiven
Christentums dringen. Hat nun aber das antichristliche Prinzip
der intellektuellen Welt sich ebenso bemächtigt, wie der sittlichen
und bürgerlichen ; so muss in das Bereich der neuen religiösen
Begründung durch das positive Christentum auch die Wissenschaft

und die Schule, sowie der Staat und das Familienhaus
aufgenommen sein. Es handelt sich somit um nichts anderes
als um eine vollständige Hindurchführung des positiven Christentums

durch das gesamte Leben und die allseitigen Verhältnisse
desselben." (S. 348.) Die Aufgabe und Bestimmung der
katholischen Kirche dabei ist keine andere als die des Christentums
selbst. Sie hat die Aufgabe, „sich als Christentum in der Welt
und für die Welt zu offenbaren und zu bewähren", die Bestimmung

des Christentums in der Menschheit zu verwirklichen,
welche darin besteht, „die Welt aus dem Irrtum und aus der
Sünde zu erlösen" (S. 351). Indem Staudenmaier hier im
allgemeinen auf seine Schrift : „DasAVesen der katholischen Kirche",
zurückverweist, geht er an dieser Stelle nur noch auf die

Stellung der katholischen Kirche zur Wissenschaft näher ein

(S. 353 ff.) : aus der Katholizität der Kirche geht die Universalität
der Wissenschaft in der Kirche hervor: aus der Einen, ewig
sich selber gleichen Wahrheit des Christentums nimmt sie ihren
bleibenden Charakter, bleibt sie in ihrem Grund und Wesen

durch die Zeiten hindurch mit sich selbst identisch; andererseits

aber „giebt sie sich, jedoch ohne die Identität ihres Wesens

und ihres Inhalts zu trüben, an die allgemeine Menschenentwicklung

und Menschenbildung hin, um, indem sie ihre Wahrheit

mitteilt, den lebendigen Fortschritt der Welt zu einem
Fortschritt der christlichen Wahrheit und des christlichen Geistes

in der Welt zu machen" (S. 354). Schliesslich rekapituliert
Staudenmaier nochmals seine Gedanken über das religiöse



— 135 —

Friedenswerk der Zukunft (S. 362 ff.), und schliesst mit dem

Satze: „Die Geschicke der Welt sind seit achtzehnhundert
Jahren nur die Geschicke des Christentums in der Menschheit,
und werden es sein bis zum Ende der Zeiten hin." (S. 366.)

4. Unter den Ereignissen des Jahres 1848, nachdem das

früher Vorausgesagte teilweise eingetreten war, und eine

Bewegung noch fortdauerte, von der man noch nicht absehen

konnte, wohin sie schliesslich führen werde, verfasste Staudenmaier

seine Schrift: „Die kirchliche Aufgabe der Gegenwart"

(Freiburg 1849), x) welche Schrift in der allgemeinen Verworrenheit

der Zeit auf die versöhnende Aufgabe der Kirche hinweist.
„Die kirchliche Aufgabe hat in der Gegenwart ihren Gegenstand

im Lösen, im Vermitteln, im Versöhnen. Die Grösse der
Aufgabe richtet sich nach der Grösse der Widersprüche, die
aufzuheben, der Gegensätze, die zu vermitteln, und der
Missverständnisse, die auszugleichen sind. An die wirkliche
Aufhebung der Widersprüche, an die thatsächliche Vermittlung
der Gegensätze, sowie an die glückliche Ausgleichung der Miss-
verständnisse ist der Friede der Zukunft, die wahre Freiheit
und der wahre Fortschritt auf eine lange Zeit hin geknüpft
— Grund genug, mit dem Worte der Versöhnung nicht
zurückzubleiben, sondern kühn und mutig und mit Begeisterung Hand
an dasselbe zu legen." (Vorrede S. IV.) Unter dem allgemeinen
Rufen nach einer vielfach missverstandenen Freiheit weist
Staudenmaier auf die wahre Freiheit hin, die nicht eine irreligiöse

ist, sondern nur in lebendiger Verbindung mit der Religion,
gegründet in der Wahrheit des Christentums, das den Menschen
wahrhaft frei machen will (S. 14 ff.), während das, was das
revolutionäre Prinzip dem ihm verfallenen Volke im Namen
der Freiheit bietet, in Wirklichkeit die schlimmste Art von

'
Despotismus ist, worüber die französische Revolution die
europäischen Völker belehrt haben könnte. Vor einer solchen Pseudo-
freiheit will die Kirche die Menschheit bewahren, ihr dagegen
die wahre, im Geiste des Christentums liegende Freiheit mehr
und mehr vermitteln. Wenn nun alles nach Freiheit ruft, so hat

x) Recensionen in der Theologischen Quartalschrift 1850, S. 139—150;
in der (Bonner) Zeitschrift für Philosophie und katholische Theologie,
N. F. Bd. X (1849), S. 138 ff.; Alsog in der Theologischen Monatschrift,
herausgegeben von Alzog, Garns u. a., I. Jahrgang, 1850, S. 863—870.



_ 136 —

auch die Kirche diejenige Freiheit von seiten des Staates für sich
zu fordern, deren sie bedarf, um ihre volle Wirksamkeit
auszuüben (S. 33 ff.), welche von ihr beanspruchte Freiheit nur
das Recht ist, das thun zu dürfen, was sie thun muss (S. 36).
Wenn sie aber das Recht der freien Bewegung hat, so ist es

die kirchliche Aufgabe der Gegenwart, „die Ideen des Christentums

in jenem Grad und Umfang zu verwirklichen, in welchem
es die eben so gewissenhafte als freudige Anstrengung aller
Kräfte nur immer möglich macht, um gleichsam eine neue Zeit
des verherrlichten religiösen, sittlichen, politischen und socialen
Lebens herbeizuführen" (S. 87). „Darin, class die alte Kirche
stets auch die neue, und die uranfängliche Thätigkeit derselben
die ewig sich verjüngende ist, welche ihre Wirkungsweise
ununterbrochen nach den Bedürfnissen der in der Zeit für die

Ewigkeit sich vollendenden Menschheit einrichtet (wobei der
wirkenden Kraft auch die Wirkungen entsprechen), besteht das,

was wir den kirchlichen Fortschritt nennen." (S. 87 f.) Wahrer
Fortschritt und wahre Freiheit ist nur im Christentum und durch
das Christentum. Das Prinzip des Fortschrittes im wahren
katholischen Sinne wird dann S. 89 ff. im Anschluss an die bekannten
Ausführungen des Vincentius von Lerinum weiter entwickelt.
Der wahre Fortschritt besteht darin, „class durch die Entwicklung

eine jede Substanz zu sich selbst erweitert werde" (S. 90),

d. h. einerseits, „dass das zu Entwickelnde in der Identität
seines Wesens verharre, dass der Inhalt keine Veränderung,
keine Verwandlung in ein anderes erleide", andererseits, „dass

alles, jede Sache, jede Substanz, jede Wahrheit vollständig zu

dem sich entfalte, was zu werden sie die Bestimmung hat"
(S. 90 f.). Die der Idee des wahren Fortschrittes entsprechende
Thätigkeit der Kirche ist einerseits eine negierende, indem das

Christentum alles seiner Idee nicht Entsprechende, alles
Unwahre wie alles Unheilige, fortwährend zu negieren die
Aufgabe hat, daher Polemik (S. 94 ff.) ; andererseits die damit
untrennbar verbundene positive Thätigkeit, das, „was die polemische

Thätigkeit als der Wahrheit und der Idee widersprechend
herausgefunden hat", in die Einheit mit der Wahrheit und der Idee

wieder zurückzuführen (S. 99 ff.), also eine durch die Kirche

geübte reformatorische Thätigkeit, welcher die polemische

Thätigkeit nur den Weg bahnen soll. Wie die Erlösung die

Rückführung des gefallenen Geistes zu seiner Idee und zu



b

— 137 —

seinem Schöpfungszwecke ist, so entspricht dem die fortwährende
Wirksamkeit der Kirche : „Das Christentum allein ist jene grosse
und allgemeine Reform, durch welche alles, was aus seinem

göttlichen Verhältnis und damit aus seiner Wahrheit
herausgefallen ist, in dieses Verhältnis und in diese Wahrheit wieder

zurückgeführt wird." (S. 136.) Mit praktischen Vorschlägen für
die von der Kirche nach den Bedürfnissen der Zeit zu
entfaltende Thätigkeit, sowohl in Bezug auf Lehramt und Wissenschaft

(besonders durch Pflege der christlichen Philosophie,
S. 142 ff.), als in Bezug auf das kirchliche Leben, schliesst die
Schrift. Als eine Hauptaufgabe erschien es Staudenmaier, dass

ein zunächst durch Diöcesan- und Provinzialsynoden
vorzubereitendes ökumenisches Konzil in Aussicht genommen werde,
dessen Hauptaufgabe sein solle, das katholische Bewusstsein
im vollen Umfange auszusprechen, dabei aber auch klar und
bestimmt das Wesentliche und Notwendige von dem nicht
Wesentlichen und darum dem Wechsel Unterworfenen zu
unterscheiden. (S. 171 ff.) Dadurch, dass die Kirche so ihr
allgemeines Bewusstsein ausspräche, würde auch der Grundstein für
die künftige Wiedervereinigung der von der katholischen Kirche
Getrennten gelegt (S. 176). Dein Übel der Zeit „könne nicht
gründlicher, glücklicher und umfassender abgeholfen werden als
durch die Aufstellung und Geltendmachung des Katholischen,
das ist des wahrhaft Allgemeinen. Die Thätigkeit der Kirche
hat demnach in der Gegenwart vorzugsweise eine katholische
zu sein : alle Fragen drehen sich folglich um die wahre Katho-
lizität, die wahre Allgemeinheit: die Wahrheit als die
allgemeine, alle Dinge umspannende, wird die Welt retten. Die
Wahrheit als die Eine und aligemeine wird alle Beschränktheit,
alle Einseitigkeit, alle sophistische Abstraktheit, allen
Widerspruch, allen Gegensatz, alle Entfremdung und allen Hass
aufheben, Einheit des Getrennten schaffen, A^ersöhnung in alle
Ordnungen und Verhältnisse des Lebens bringen, wahre Freiheit

und wahren Fortschritt begründen, und durch dieses alles
der Welt den Frieden geben, dessen sie so lange schon schmerzlich

entbehrt hat". (Vorrede S. V f.)

5. An die besprochenen Schriften schliesst sich endlich noch
das auch als 3. Teil des Werkes: „Zum religiösen Frieden der Zu-
kunftu bezeichnete Buch: „Die Grundfragen der Gegenioart, mit



— 138 —

einer Entwicklungsgeschichte der antichristlichen Prinzipien in
intellektueller, religiöser, sittlicher und socialer Hinsicht, von
den Zeiten des Gnostizismus an bis auf uns herab" (Freiburg
1851).J) Die beiden ersten Abschnitte, entsprechend S. 1—108,
waren schon 1847 im 17. Band der Zeitschrift für Theologie
erschienen; von dem Folgenden erschien noch die Hälfte
(S. 109—305) ebenfalls zuerst in dieser Zeitschrift, im letzten,
21. Band derselben, 1850 (vgl. meine Bibliographie, Jahrgang
1897, S. 374); die dem Buche vorgesetzte Einleitung ist von
Anfang August 1850 datiert. Staudenmaier will in dem Buche,
im Anschluss an das in den beiden ersten Bänden „Zum
religiösen Frieden" Ausgeführte, noch einmal die warnende Stimme
erheben und noch weiter ausgreifend den Nachweis liefern,
dass jenes Prinzip, welches er bisher mit dem Namen des

falschen, oder auch des dämonischen belegt habe, „schon seit
achtzehn Jahrhunderten in der Christenheit vorhanden ist und
bis jetzt stets die gleichen Wirkungen hervorgebracht, stets
dieselben unglücklichen Folgen im Leben und in der Geschichte

gesetzt hat" (S. XXI). „Herrscht mit dem Eintritt Christi in
die Welt gesetzlich und prinzipiell nur die christliche Zeit, und

in der christlichen Zeit mit und durch das christliche Prinzip
nur die christliche Ordnung, welche alle — Zeit, Prinzip und

Ordnung — durch die allweise, allliebende und allheilige
göttliche Vorsehung gesetzt und gegeben sind; so wird von
nun an im Grunde nur Eine Revolution, aber die grösste, die

es geben kann, möglich sein, jene Revolution nämlich, die

ihrem Wesen und ihrem Zweck nach Revolution gegen das

Christentum ist, und die sich vollzieht als Abfall vom Christentum

— als Abfall somit vom Gott der positiven Offenbarung, vom

christlichen Prinzip, vom christlichen Gesetz und von der ganzen
christlichen Ordnung. Und in der That, alle Revolutionen, die

wir mit Recht so nennen, unter denen wir aber nicht etwa

jeden Wechsel und jede Veränderung von Regierungsformen
und Dynastien, sondern etwras Bedeutenderes, Tieferwirkendes
verstehen — alle wahren und wirklichen Revolutionen samt

allen ihren unheilbringenden Folgen sind seit dem Eintritt des

») Recensionen: Theolog. Quartalschrift 1850, S. 580—589 (Hefele);Theologische

Monatschrift, herausgegeben von Alzog, Gams etc., 2. Jahrgang,
1851, S. 45—56; Katholische Zeitschrift (Münster), 2. Jahrgang, 1852, S. 40

bis 51.



— 139 —

Christentums von dem Abfall von diesem ausgegangen; die

Revolution gegen das Christentum ist die fruchtbare Mutter aller
Revolutionen)1- (S. XXII f.) Es ist derselbe finstere Geist, der
sich zuerst im Gnostizismus und Manichäismus gegen das Christentum

erhob, der durch alle Jahrhunderte als ein dem Christentum

widerstrebendes Prinzip herabgeht und auch in dem
theoretischen und praktischen Antichristentum unserer Zeit wieder
wirksam ist. Diesen grossen historischen Zusammenhang in der
Wirksamkeit dieser Prinzipien will Staudenmaier also darstellen,
und zwar nicht nur in Bezug auf das Theoretische, sondern
besonders auch in Bezug auf die davon in den Folgen nicht
zu trennende ethische und sociale Seite jener Systeme. Unter
dem dreifachen Gesichtspunkt der religiösen Gefahr (S. 8—108),
der sittlichen Gefahr (S. 109—174) und der socialen Gefahr
(S. 174—406), wie die beiden letzteren mit der ersteren auf das
engste zusammenhängen, werden die Zustände der Gegenwart
in der Litteratur und im Leben, soweit in denselben das negative

Prinzip wirkt, in einem düsteren Bilde vorgeführt, und
dabei überall auf die gleichen Erscheinungen und auf den
Zusammenhang von Ursachen und Wirkungen in früherer Zeit
hingewiesen. In theoretischer Hinsicht sind solche Wortführer
der Zeit, wie Feuerbach und die gassenjungenhaften Litteraten
des „Jungen Deutschland" über Hegel hinaus bei dem nacktesten
und frechsten Atheismus angelangt. Mit dem theoretischen
Pantheismus und Atheismus hängt aber schon in der Lehre die
Untergrabung aller Sittlichkeit und in socialer und politischer
Hinsicht die Auflösung aller Ordnung in anarchistischen
Kommunismus zusammen. Auch dafür werden die Belege geliefert,
sowohl aus den Schriften der Stimmführer der neueren anti-
christlichen Weltanschauung, von Spinoza an, als aus der
achtzehnhundertjährigen Geschichte und aus den thatsächlichen
Zuständen in der Gegenwart. Das „Bild der Gegenwart" (S. 406
bis 514), das schliesslich überhaupt zusammenfassend in seinen
allgemeinen Zügen betrachtet wird, zeigt den Charakter des
Chaotischen in allen Zuständen. Das antichristliche Prinzip
will alles in das finstere Chaos des Heidentums zurückführen,
die allgemeine Auflösung herbeiführen. Die einzige wirkliche
und dauernde Rettung für das an den Rand des Abgrundes
gebrachte Europa (denn mit einem blossen momentanen
Zurückdrängen der Gefahr durch Gewaltmittel ist es nicht gethan)



- 140 —

liegt in der Wiedergeburt durch das positive Christentum. Das
ruft Staudenmaier seinen Zeitgenossen immer wieder zu: „Nur
das Eine, und in seiner Einheit einfache, in seiner unvermischten,
unentstellten Einfachheit aber unendlich kräftige Christentum
wird euch retten, und diese Rettung ist die einzige, die möglich

ist." (S. XXXI.) „Die falschen und dämonischen Prinzipien
sind nicht die einzigen in der AVeit, sondern es steht neben
ihnen ein grosses, mächtiges, göttliches Prinzip, das die Kraft
besitzt, sie alle zu besiegen, und da, wo die Vergangenheit mit
so vielen ihrer unheimlichen Formen einstürzen will, eine Welt
der Zukunft in nie gesehener Gestalt, Kraft und Herrlichkeit
zu erbauen." (S. 515 f.) Durch die Zurückkehr zum Christentum

und zur Kirche wird die, soweit die falschen Prinzipien
herrschen, ihrem Schöpfungszweck entfremdete Menschheit
wieder zu demselben zurückgeführt. „Die grösste Aufgabe der
Zeit ist die vollständige innere und äussere Christianisierung
der AVeit; in dieser einen Aufgabe lösen sich zugleich alle
übrigen. Die Welt erreicht die höchste Stufe ihres Daseins und
ihrer Bestimmung, wenn das Christentum für sie die eine und

allgemeine Wahrheit, die eine und allgemeine Überzeugung,
der eine und allgemeine Glaube, das eine und allgemeine Symbol,

die eine und allgemeine Moral, der eine und allgemeine
Kult, die eine und allgemeine Kirche und die eine und
allgemeine Gesetzgebung ist." (S. 529.) „Die Völker der Erde haben
ihre Augen auf Europa gerichtet, das die Bestimmung hat, mit
dieser vollständigen Christianisierung den Anfang zu machen.
Ist hier dieses göttliche Werk vollbracht und hat Europa seine

AViedergeburt durch das Christentum in der einen und
allgemeinen Kirche gefeiert, so wird sich die übrige AVeit mit Jubel
und Freude anschliessen. Die fremden, unwahren, aus dem

Chaos entstandenen Gestalten haben ihre Lebenskraft verloren;
die von Gott ihnen zugelassene Zeit ist um. Das Christentum

lässt sich auf seinem AVege nicht abhalten durch Mauern,
Thüren und Riegel, denn es ist seine Natur und Bestimmung,
clei-iGeist zu erobern." (S.529f.) Mit diesem Ausdruck der
christlichen Zuversicht schliesst das Buch voll düsterer Schilderungen.
Nicht um das Schicksal des Christentums und der Kirche ist es dem

christlichen Gelehrten bange, wohl aber um das Schicksal der

europäischen Völker und des deutschen Vaterlandes im besondern,

wenn in diesem die mit so vielseitigen Mitteln ins Werk gesetzte



— 141 —

Entchristlichung noch weitere Fortschritte machen sollte. Die

europäischen Völker haben das Heil oder Unheil ihrer Zukunft
(wobei es sich nicht in erster Reihe um äussere Machtverhältnisse

handelt), in ihrer eigenen Hand ; das Christentum ist das

Heil, wie jedes Einzelnen, so jedes Volkes, das dasselbe wahrhaft

ergreift ; wie der Abfall vom Christentum für die Einzelnen
und für die Völker sein Gericht in sich selber trägt. In diesen

ernsten und schweren Gedanken klingt Staudenmaiers Lebensarbeit

aus.

Über Staudenmaiers Nachlass verdanke ich der gütigen
Mitteilung des Herrn geistlichen Rats Prof. Dr. T. König in
Freiburg die Angaben, dass aus demselben noch Notamina sehr
mannigfachen Inhalts, aber meist sehr kurz gehalten, in Freiburg

vorhanden sind, teils historischen, teils spekulativen
Inhalts, zum grössern Teil aus der früheren Zeit, öfters aus den
Studienjahren. Darunter befindet sich, neben mancherlei
Vorarbeiten zu seinen frühern Schriften, unter anderm auch das

Manuskript einer Jugendarbeit aus der Studienzeit : „Rede zum
Andenken der hochgebornen Freyfrau Christiana von Knöringen,
geb. Freyin von Redwitz (gest. den 20. Juli 1825)", von welcher
ich durch die Güte des genannten Herrn Einsicht nehmen
konnte. Aus den späteren Jahren, in denen Staudenmaier ganz
mit der Ausarbeitung seiner Dogmatik beschäftigt war (soweit
dieselbe nicht durch die zuletzt besprochenen Schriften
unterbrochen wurde), fand sich nichts mehr vor. Anderes ist schon
bald nach Staudenmaiers Tod zerstreut worden; der sehr
umfangreiche Briefwechsel leider verloren.

Prof. Dr. F. Laucheet.


	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt [Schluss]

