
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Anciens-catholiques et protestants

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


66

ANCIENS-CATHOLIQUES ET PROTESTANTS.

Un de nos amis, qui suit de très près toutes nos explications

interconfessionnelles, m'écrivait dernièrement : « Plus nous
nous expliquons, plus nous, orientaux, nous vous paraissons
romanisants, et plus vous, anciens-catholiques, vous nous
paraissez protestanlisanls. »

C'est vrai, et il ne saurait en être autrement. Les anciens-
catholiques doivent paraître « protestantiser », parce que
quiconque proteste contre le système ultramontain doit forcément
avoir quelque ressemblance avec les protestants, qui, au XVI0
siècle, ont élevé une formidable protestation contre Rome. Et,
d'autre part, les orientaux, qui, au XVIe siècle et depuis, ont
combattu les protestants pour des raisons multiples et avec des

armes souvent romaines, doivent nécessairement paraître « ro-
maniser ».

Mais ce n'est là qu'un point de vue superficiel: car les

anciens-catholiques ont un critérium dogmatique et théologique
tout autre que celui des protestants. En l'appliquant, ils ne

peuvent pas aboutir au protestantisme, mais seulement au
catholicisme ou à l'orthodoxie de l'ancienne Eglise indivisée. Et
si les orientaux appliquent exactement ce même critérium, qu'ils
admettent également, ils ne peuvent pas plus aboutir au
romanisme que les anciens-catholiques ne peuvent aboutir au
protestantisme. Anciens-catholiques et orthodoxes doivent
inévitablement se rencontrer et s'unir tôt ou tard.

Nous pourrions les uns et les autres nous en tenir à cette

réflexion, dont les faits confirment déjà la justesse. Mais il me
semble qu'il y a mieux à faire et que nous pouvons aller plus
loin. Nous, anciens-catholiques, nous avons été accusés d'être
des protestants ou du moins d'aller au protestantisme, et cette



_ 67 —

accusation impliquait, dans l'esprit de ceux qui se la permettaient,

une condamnation, et même une condamnation d'hérésie:

car, pour eux, protestantisme signifie, in globo, hérésie. Nous

ne saurions admettre ni cette exécution par trop sommaire, ni
cette manière de raisonner par trop abusive. Des hommes
sérieux doivent voir les choses de près et serrer les questions,
surtout quand elles ont une telle gravité. C'est ce que je veux
faire dans cet article, pour compléter les déclarations que nous
avons déjà, maintes fois, publiées ').

I. Comment l'accusation de protestantisme lancée contre
les anciens-catholiques est sans fondement.

Dès qu'un penseur est assez osé pour n'être pas de l'avis
d'un théologien qui croit avoir le monopole de l'orthodoxie, il
est traité par celui-ci de protestant. Les jansénistes, par exemple,
ont osé penser autrement que les jésuites, aussitôt les jésuites
les ont accusés de protestantisme. Le P. Longhaye, dans son
Histoire de la littérature française au XVIIe siècle (T. II, p. 122),
a appelé Arnauld un autre Luther, et Nicole un autre Mélanch-
ton. Saint-Cyran a été accusé, lui aussi, de «blasphémer» comme
Luther et comme les calvinistes. « Aurelius, disaient les jésuites,
blasphème avec Luther contre l'ancienne loi et parle de la
nouvelle comme font les calvinistes. » « Le cardinal de Richelieu
avait accoutumé de comparer cet abbé à Luther et à Calvin. »

La duchesse d'Aiguillon ayant prié le cardinal de délivrer cet
abbé, le cardinal lui répondit « que, si on eût tenu prisonniers
Luther et Calvin, la France et l'Allemagne seraient encore
toutes catholiques».

Un jésuite, le P. Guymond, a comparé aussi Descartes et
Malebranche à Calvin. Le P. André lui a répliqué, le 15 juillet
1708, en montrant comment Descartes n'était pas calviniste2).
Bien plus, Bossuet lui-même a accusé Fénelon d'être aussi
hérétique que Luther. Mais qu'est-ce que cela prouve? Rome, il
est vrai, a condamné F"énelon, mais « grâce à l'insistance de

') Voir, dans la Revue: 1896, n° 16, Réponse à quelques objections, p. 786-800;
1897, n0 20, Ni ultramontains, ni gallicans, ni protestants, mais catholiques, p. 77° a
789; — et plusieurs articles de M. le prof. Langen: 1896, n° 13, p. 71-94; n° 15,
p. 420-434, etc.

2) Voir Kranïz, Essai sur l'esthétique de Descartes, p. 336-337; Paris, Alcan,



— 68 —

Louis XIV et de Bossuet » ; et aujourd'hui, M. Ch. Urbain
justifie à peu près Fénelon contre Bossuet, en disant: «Il m'a
semblé plusieurs fois que, dans son ample et copieuse démonstration,

Bossuet tirait trop les textes à lui, leur faisant dire
ce qu'ils ne disent point, ou, quand ils lui sont contraires, en
affaiblissant la signification par des explications assez peu
plausibles. Il y a plus, il joue sur les mots l). »

Bien plus, le P. Rozaven, jésuite, a publié cette opinion,
en 1862, que le catéchisme du métropolite Platon est « rempli
des erreurs de Luther » 2).

Ainsi, à en croire des théologiens qui sont loin d'être les

premiers venus, Saint-Cyran serait protestant, Arnauld protestant,

Nicole protestant Eux, qui ont combattu si opiniâtrement
les protestants! Descartes protestant, Malebranche protestant,
Fénelon protestant, et même le métropolite russe, Platon,
protestant! En vérité, n'est-ce pas ridicule? A quoi bon ce gros
mot, qui, comme tous les gros mots, ne contient guère que de

l'erreur? A qui fera-t-on croire que les personnages incriminés
ont été réellement protestants Qui dit trop ne dit rien. Il en

est de même de l'accusation lancée contre les anciens-catholiques

; elle part du même fond et n'a pas plus de valeur. Si

encore elle était précise, on pourrait la discuter et la réfuter.
Mais non. Nos adversaires ne parlent qu'en général. A en
croire quelques indications, il paraîtrait que nous serions
protestants à cause de nos doctrines sur l'eucharistie. S'il en était
ainsi, nos adversaires seraient bien imprudents : car, dans les
études que nous avons publiées sur l'eucharistie, nous nous
sommes bornés à citer des textes de l'Ecriture sainte et des

textes des Pères, et nous en avons simplement constaté le sens

exact, sans donner aucune explication qui nous fût propre ; en

sorte que l'accusation de protestantisme retomberait en plein
sur les auteurs sacrés et sur les Pères. Que les orthodoxes qui
nous accusent y regardent de près! La question est grave.
Ils feront bien d'étudier, clans les sources mêmes et non dans
les ouvrages ultramontains ou ultramontanisés, l'histoire des

doctrines eucharistiques. En tout cas, ils n'ont jusqu'à présent
réfuté aucun texte produit par nous. Seraient-ils de ceux qui

a) Revue d'histoire litt, de la France, janvier 1898, p. 140.
2) L'Eglise russe et l'Eglise catholique, p. 41 ; Paris, Duprat.



— 69 —

accusent sans prouver, et qui font des procès de tendance sans
les justifier? S'il est une question où il soit aisé de constater
le dogme de l'ancienne Eglise et les innovations des théologiens

à partir du IXe siècle, c'est bien la question eucharistique.

Ils n'ont donc qu'à parler clairement, nous leur répondrons
clairement.

Passer en revue toutes les questions théologiques sur
lesquelles il y a dissentiment entre les catholiques ou les orthodoxes

et certains protestants, ce serait une étude qui dépasserait

de beaucoup les bornes d'un article de Revue. Cette étude,
nous la ferons, si jamais nos discussions interconfessionnelles
la mettent à l'ordre du jour. Pour le moment, il n'en est pas
question, et nous ne pouvons que nous borner à maintenir de

nouveau non seulement notre critérium catholique, mais encore
tous les dogmes définis par l'Eglise indivisée des huit premiers
siècles.

Donc l'accusation de protestantisme lancée contre nous ne

prouve rien, pas plus que l'accusation d'être trop à gauche,
lorsqu'elle est lancée par quelqu'un qui est trop à droite. Trop
à gauche, trop à droite, ce sont là des expressions relatives,
dont l'exactitude dépend uniquement du point où l'on doit être
placé pour bien juger. Ceux qui disent à leurs adversaires
qu'ils sont trop à gauche, sont-ils à ce point même, ou ne sont-
ils pas trop à droite? Là est la question. Laissons donc les mots
et ne venons que les choses.

Voyons d'autant plus les choses que le mot « protestantisme

» est un des mots en isme les plus obscurs, un cle ceux
qu'il est extrêmement difficile, pour ne pas dire impossible, de
définir exactement, sinon comme méthode, du moins comme
système et comme credo. On peut y découvrir à peu près tout:
une prétendue orthodoxie, qui va jusqu'à l'extrême rigidité, et
un prétendu libéralisme, qui va jusqu'à l'extrême laxisme. Ce
mot peut ainsi servir, aux uns, à justifier des erreurs, et à

d'autres, à condamner des vérités. C'est donc un devoir de
l'examiner de très près.

II. Qu'est-ce que le protestantisme actuel?

Le protestantisme est-il la religion parfaite et la seule
religion véritable, la vérité évangélique pure, l'Eglise chrétienne



_ 70 —

rétablie dans sa forme primitive et dans toute sa vérité
apostolique Il est des protestants qui n'hésitent pas à l'affirmer *) ;

affirmation naïve, à laquelle trop de faits donnent le démenti
et qui est rejetée, croyons-nous, par l'immense majorité des

protestants eux-mêmes.
Le protestantisme est-il la négation de l'Eglise, du

christianisme, cle la religion? Il est des papistes qui n'hésitent pas
à l'affirmer. M. F.-W. Grey a fait dernièrement l'argumentation
suivante dans YAmerican Catholic Quarterly Review (janvier 1897) :

«Sans unité, point de société; sans autorité, point de religion:
donc le protestantisme n'est pas une religion ; il }T a des

protestants, il n'y a pas cle protestantisme 2). »

Selon M. de Mun, le protestantisme est le père de la
Révolution française, en ce qu'il a « soustrait la société humaine
à l'ordre surnaturel», et en ce qu'il «n'a donné à l'individu
pour limite de son droit que la loi sortie de sa propre volonté».
A quoi M. Prank Puaux a répliqué : « La grandeur et la
puissance de la Réforme sont nées de son caractère religieux, et
voilà précisément ce que méconnaît M. de Mun, alors qu'il
parle de la société soustraite à l'ordre surnaturel. Sans doute,

pour lui, Rome est seule en possession de cette divine
puissance, mais le monde moderne se refuse à le reconnaître... La
Révolution française ne procède pas directement de la Réforme,
par cette raison, à mieux dire, par ce fait que la Réforme
avait été écrasée en France par la persécution3). »

On connaît les sévérités exercées envers la presse protestante

et les œuvres protestantes par Mgr Abbet, évêque de

Sion (Suisse) ; mais on connaît aussi la sévère réplique qui lui
a été faite par le correspondant même du Vatican, de la Gasetie
de Lausanne^. En sorte que, même parmi les catholiques-romains,

il serait impossible de trouver l'unanimité dans la
mesure et dans la forme des jugements à porter contre le
protestantisme.

L'opinion qui exalte le protestantisme comme la seule Eglise"
où l'on puisse être chrétien, et celle qui lui dénie tout carac-

') M. Aug. Sabatier a écrit, dans son Esquisse d'une philosophie de la religion,
p. 255" «Dans le protestantisme seul, je puis recueillir l'héritage du Christ, c est-a-

dire être chrétien, sans asservir ma conscience à aucun joug extérieur. »

2) Voir la Revue catholique des Revues, 5 avril 1897, p. 609.
3) Revue chrétienne, avril 1898, p. 319.
4) Voir le numéro du 24 mars 1898.



— 71 —

tère chrétien, sont donc deux opinions extrêmes, fanatiques et
erronées. Non, le protestantisme n'est ni si haut ni si bas, ni
si parfait ni si nul. Les Eglises orientales, qui se sont toujours
tenues à une grande distance des Eglises protestantes, n'ont
jamais jugé ces dernières avec la sévérité papiste ; et M. l'abbé
Duchesne a rappelé avec raison qu'en 1718 le baptême des

luthériens et des calvinistes fut accepté tant en Russie que
dans les patriarcats grecs; que cette acceptation, il est vrai,
ne fut pas maintenue en 1756; mais que, depuis 1860, le synode
d'Athènes, puis le patriarcat de Constantinople, se sont décidés
à ne pas renouveler le baptême occidental *).

C'est donc entre ces deux erreurs extrêmes qu'il faut se

placer pour juger exactement le protestantisme. Mais là même,
dans ce vaste milieu, il y a place pour des hypothèses et des
attitudes sans nombre. De toutes ces attitudes, quelle est la
vraie? Quelle est au juste la marque caractéristique, fondamentale,

essentielle, du protestantisme? Faut-il, pour l'indiquer, se
borner à répéter contre lui les griefs des trois derniers siècles,
griefs formulés par des adversaires violents et presque toujours
excessifs? Quelques phrases tirées des anciennes théologies
protestantes suffisent-elles pour trancher toute difficulté, comme
si le protestantisme n'avait pas changé, comme si les protestants

d'aujourd'hui en étaient encore au même point que leurs
ancêtres Il est clair que c'est à toutes les questions nouvelles
qu'il faut répondre, et qu'il faut y répondre non en bloc, mais
par des analyses nouvelles, plus calmes et plus impartiales que
celles qui ont été faites jusqu'à présent. Jusqu'à présent, en
effet, on a plutôt discuté agressivement et en vue d'une rupture

; or, il faut aujourd'hui discuter pacifiquement et en vue
d'une explication loyale, et même, si cela, est possible, en vue
d'une entente et d'une union. Telle est la situation, à notre
point de vue.

Avant tout, si l'on entend par protestantisme le système
qui consiste à ne reconnaître comme règle de la foi que la
Bible, interprétée par le libre examen individuel ; à repousser
toute tradition, même universelle ; à rejeter toutes les définitions

dogmatiques des conciles œcuméniques de l'ancienne Eglise;
à éliminer tous les sacrements, sauf le baptême et la cène; à

x) Eglises séparées, p. 146.



— 72 —

ne reconnaître aucun sacerdoce, aucune hiérarchie ecclésiastique,

aucune autorité religieuse autre que celle de la Bible et
de la conscience individuelle ; — si, dis-je, on définit ainsi le
protestantisme, il est clair qu'il est erroné et inacceptable. Dans
ce cas, toute discussion entre les protestants et nous serait
impossible.

Mais cette définition du protestantisme est-elle exacte? Non.
Car plusieurs des erreurs qu'elle contient n'ont pas été admises

par tous les protestants d'autrefois, et elles ne le sont pas encore

par tous ceux d'aujourd'hui. Direz-vous que la majorité les admet
aujourd'hui? C'est possible. Mais je répliquerai: 1° qu'en dehors
de cette majorité possible beaucoup de protestants ne les
professent pas ; quantité qui est loin d'être négligeable ; 2° que
cette majorité possible d'aujourd'hui est accidentelle ; qu'elle ne

repose sur aucune base nécessaire, ni évangélique, ni scientifique

; qu'elle peut donc disparaître et faire place, demain, à

une autre majorité, qui continuerait encore à se dire protestante

et qui cependant ne le serait pas dans le sens ci-dessus
défini. Or, n'est-ce pas là un vrai gâchis? N'est-ce pas, en tout
cas, un état de choses qui ôte au mot « protestantisme » toute
précision, et qui devrait par conséquent l'écarter de toute
discussion exacte et précise, où il s'agit de choses et non de mots,
de clarté et non d'obscurité

Si l'on entend par protestantisme «la protestation contre
Rome», alors sont protestants tous ceux qui protestent contre
Rome : d'abord et avant tout, les orthodoxes orientaux, qui
depuis le IXe siècle repoussent les prétentions de Rome ; ensuite,
tous les prétendus hérétiques du moyen âge, qui, dès le IXe
siècle, ont protesté contre les innovations romaines; puis, les

gallicans, qui ont protesté, eux aussi, sur beaucoup de points,
contre Rome ; puis, les protestants, et enfin, les anciens-catholiques,

qui réclament, eux aussi, cet honneur. — Mais, d'autre
part, si le protestantisme consiste à protester contre Rome,
comment tant de protestants peuvent-ils, aujourd'hui, marcher
avec Rome et défendre les intérêts de Rome contre ses ennemis

religieux et politiques? Donc il est impossible de définir
actuellement le protestantisme «une protestation contre Rome», un

grand nombre de protestants ayant l'esprit de Rome, les
procédés de Rome, et étant les amis et même les alliés de Rome.



_ 73 —

Quelquefois on définit le protestantisme : « le combat contre
le cléricalisme». Certes, il serait très bien que tous les
protestants combattissent le cléricalisme. Mais, 1° beaucoup de

protestants soutiennent les cléricaux papistes; 2° beaucoup de

protestants sont même plus cléricaux que les cléricaux du

papisme. «Les jésuites protestants, écrivait dernièrement un

protestant, n'ont rien à apprendre de leurs frères catholiques
{lire papistes)l). » Donc la définition en question ne porte pas.

Des protestants caractérisent volontiers le protestantisme
en le représentant comme un appel aux documents chrétiens
du premier siècle et comme une restitution de la vérité
primitive. Mais, de fait, cet appel n'aboutit qu'à des contradictions

entre les protestants orthodoxes et les protestants
réformistes, ceux-là tenant pour « vérité primitive » une doctrine
toute différente de la doctrine prétendue primitive de ceux-ci.
Donc, de fait, cette caractéristique ne caractérise qu'un effort,
mais non une doctrine, encore moins une Eglise.

Peut-on dire que le protestantisme est la mise en lumière
du vrai dogme chrétien Non : car les protestants sont en
pleine confusion sur la question des dogmes, et même beaucoup

d'entre eux rejettent toute espèce de dogme. Par exemple,
selon M. le pasteur Ed. Rabaud, « le protestantisme, dans son
principe, est fatalement condamné aux variations du dogme ;

les points fondamentaux se succèdent et se remplacent, et
l'hérésie de la veille devient régulièrement la vérité du
lendemain2). » Et selon Vinet: «Le principe caractéristique du
protestantisme est tout à fait en dehors du dogme ; ce principe
n'est autre chose que l'indépendance absolue de la conscience. »

Cette dernière assertion de Vinet est-elle exacte Non : car les

protestants ne sont pas seuls à revendiquer l'indépendance,
même absolue, de la conscience. Tout homme qui se respecte,
même un payen, tient à sa conscience et refuse de faire quoi
que ce soit contre elle. Le mot de Vinet ne caractérise donc

personne, puisqu'il caractérise à peu près tout le monde, je
veux dire tous les honnêtes gens.

Dira-t-on que le protestantisme est l'affirmation de l'autorité

de la Bible Ce ne serait pas entièrement exact : car beau-

') Voir le Genevois du 13 mai 1897: correspondance F. D.
2) Voir la Semaine religieuse de Genève, 28 février 1885, p. 35.



_ 74 —

coup cle protestants aujourd'hui refusent à la Bible toute
autorité ; elle n'est pour eux qu'un livre ordinaire, et ils déclarent
superstitieuse et absurde la croyance à toute inspiration
surnaturelle de la Bible. Cette définition n'est donc que partiellement

vraie, en ce sens qu'elle n'est admise que par une fraction

des protestants. Et, d'autre part, elle convient beaucoup
mieux aux autres Eglises, qui, toutes, professent la doctrine de

l'inspiration biblique.
Dira-t-on que le protestantisme est l'affirmation de l'autorité

suprême de la conscience? Je répondrais que les libres-
penseurs en disent autant, et que, d'ailleurs, d'autres protestants,

tout en admettant l'autorité et la liberté de la conscience,
prétendent pourtant la soumettre au témoignage des Livres
saints. M. J.-L. B. a écrit clans la Semaine religieuse de Genève
(2 avril 1898): «J'oblige la conscience à s'incliner devant le

témoignage ; car c'est ce dernier qui, conservant toute sa
valeur, décide en dernier ressort. Il ne sied pas à la conscience
de se poser en juge d'une Révélation à laquelle elle doit
finalement d'être ce qu'elle est. »

Dira-t-on que le protestantisme consiste dans le libre examen,
appliqué à l'Ecriture sainte '-) Je répondrai que ce n'est là
qu'une méthode et non une doctrine ; que cette méthode est
pratiquée aussi par les vrais catholiques, qui se prétendent
parfaitement libres dans leur examen de la Bible; et qu'il peut,
se faire que beaucoup de protestants, en usant ainsi de leur
libre examen, arrivent à la foi catholique ou orthodoxe. S'ils
professent la foi orthodoxe, seront-ils repoussés des orthodoxes?
Certainement non. Voilà donc un protestantisme qui peut aboutir
à l'orthodoxie catholique. Or, il en est un autre qui, toujours
au nom du libre examen, aboutit soit au papisme, soit même
à la négation de toute Eglise, comme les faits le démontrent
chaque jour. On voit donc clairement toute l'insuffisance du

libre examen comme critérium et comme caractéristique.
Dira-t-on que le protestantisme consiste dans la croyance

à YEcriture sainte, interprétée ou par le libre examen ou par
l'inspiration individuelle? Je ferai la même réponse que
précédemment: ce n'est là qu'un procédé, et il peut se faire que

*) M. Lanfrey a écrit : « La liberté d'examen est non seulement le fondement,
mais le seul dogme stable du protestantisme. » (L'Eglise et les philosophes, p. 69.)



— 75 —

beaucoup d'esprits soient amenés, par l'Ecriture sainte ainsi
interprétée, soit à la doctrine orthodoxe, soit à la doctrine
papiste, soit à la doctrine rationaliste.

Dira-t-on que le protestantisme consiste à professer, sur îa

tradition, sur la foi et les œuvres, sur la nature et la grâce,
sur le libre arbitre et le péché, sur la prédestination et la
justification, sur l'efficacité des sacrements, sur le dogme
eucharistique, etc., des doctrines opposées aux doctrines papistes?
Je répondrai : 1° que cette définition, du protestantisme est encore
moins précise que les définitions précédentes ; 2° que beaucoup
de protestants actuels, alliés aux papistes, ne l'accepteraient
pas ; 3° que, fût-elle exacte, cette définition ne saurait suffire à

faire condamner le protestantisme en bloc et d'une façon
absolue: car l'enseignement papiste sur tous ces points est erroné
ou susceptible d'interprétations erronées, et le rejeter est plutôt,
a priori, une garantie d'orthodoxie qu'un grief d'hérésie.

Dira-t-on que le protestantisme est la doctrine de Luther
et de ses partisans? Les partisans de Calvin, de Zwingli, de

Pienti VIII, n'admettront jamais cette définition.
Dira-t-on le contraire, à savoir, que le protestantisme est,

non la doctrine luthérienne, mais la calviniste, ou la zwinglienne,
ou l'anglicane? Mais les luthériens n'y consentiront jamais, beaucoup

d'anglicans encore moins, etc. C'est un fait que, même
dans les questions cle la christologie et de la justification, les
luthériens et les calvinistes diffèrent d'opinions r). C'est un fait
que la plupart des protestants d'aujourd'hui ont rompu avec
le protestantisme traditionnel, et que plusieurs vont même
jusqu'à n'en faire pas plus cle cas que de la scolastique
romaine 2).

En outre, si vous faites consister le protestantisme dans
le calvinisme, je vous demanderai quel calvinisme vous
entendez: car il y en a plusieurs; il 3^ a d'abord celui de Calvin
même, et il y a ensuite les calvinismes de ses disciples, qui
se sont modifiés considérablement du XVIe siècle au XIXe. Si
vous me dites que vous considérez avant tout le calvinisme de

Calvin, je vous objecterai que personne aujourd'hui, ou à peu
près personne, n'enseigne strictement sa doctrine sur la pré-

*) Voir la Revue chrétienne de mars 1897, p. 167-168.

') Voir Aug. Sabatier, Esquisse d'une phil. de la relig., p. 220.



— 76 —

destination absolue et sur la corruption de la nature humaine.
Voyez combien les choses changent! Lorsque Sébastien Cas-

talion attaqua cette doctrine de Calvin, celui-ci lui répondit que
son écrit, à lui Castalion, était « d'un côté si plein d'ignorance
et bêtise que chacun en devait être juge, et d'autre côté si

plein d'imprudence que c'est merveille comment ces brouillons
et affronteurs corrompant si vilainement l'Ecriture, peuvent être
écoutes. » Et cependant, ils ont été écoutés. Et, je le répète,
bien rares sont les calvinistes qui aujourd'hui enseignent que
Dieu « ne promet qu'à un certain nombre d'hommes de les

rappeler à la foi par la vertu de son Esprit » ; que l'image de

Dieu clans l'âme a été « non seulement assujettie à mal (palla

chute d'Adam), mais abolie » ; que « de nature nous sommes
tous maudits » ; que « par la volonté et décret de Dieu nous
avons été tous assujettis à damnation éternelle par la chute
d'un seul homme», etc. Donc il est impossible de définir le

protestantisme actuel par le calvinisme de Calvin.
Selon M. S. Berger, l'essentiel du protestantisme consiste

dans la doctrine de la justification par la foi1). Or, d'une part,
cette doctrine est aussi enseignée par les catholiques, qui, tout-

en exigeant les œuvres de la foi, exigent aussi, bien entendu,
la foi. Et, d'autre part, il se trouve des protestants qui, comme
M. le pasteur Idei, considèrent la justification par la foi comme
une pauvre relique d'un honteux passé. Selon lui, la base du
christianisme est l'impeccabilité. «Luther, Calvin, Zwingli et
les réformateurs en général, dit-il, peuvent-ils être nos guides
vers le ciel? Sont-ils remplis de l'esprit de Christ et cle ses

apôtres? Nous répondons catégoriquement: Non et mille fois

non. Les soi-disant réformateurs ont été de pauvres hommes
illusionnés... La doctrine fausse et antibiblique de Luther a

conduit des milliers d'âmes au désespoir et à l'enfer! Luther
et ses successeurs aveuglés en ont la responsabilité!
Recommandons le pauvre homme à la grâce et à la miséricorde de

Dieu2) » Donc, selon M. Idei, la justification par la foi est

plutôt un obstacle au christianisme, et le vrai christianisme
consiste dans la prédication de la foi qui rend impeccable et d'une
charité qui nivelle toutes les conditions sociales.

') Voir la Revue chrétienne de mars 1897, p. 166.

2) Voir le Chrétien évangélique, décembre 1896, p. 631.



— 77 —

Dira-t-on que le protestantisme est la doctrine de l'Alliance
évangélique? Mais tous ceux des protestants qui repoussent
cette Alliance, repousseront aussi cette définition.

Dira-t-on avec M. Frank Puaux que « le protestantisme est

la synthèse entre la pensée religieuse et la pensée libre1)?»
Mais toutes les confessions chrétiennes, même la papiste,
revendiquent pour elles une telle synthèse. Les juifs, les musulmans,

les payens aussi se glorifient d'être religieux et libres.
D'ailleurs, les protestants s'entendent-ils sur cette synthèse et

existe-t-elle chez eux? Non, et M. Frank Puaux lui-même avoue
qu'ils n'ont pas encore pu concilier la foi et la science, et qu'ils
doivent encore se réformer2).

Dira-t-on avec le synode protestant français de 1872 que
le protestantisme se résume dans «le salut par la foi en J.-C,
fils unique de Dieu, mort pour nos offenses et ressuscité pour
notre justification?» Mais il faudrait remarquer que beaucoup
de protestants français n'ont pas accepté cette profession de

foi; et que, quand même tous les protestants l'eussent acceptée,
ils ne se seraient pas distingués, en cela, des autres Eglises
chrétiennes, qui toutes professent cette doctrine.

Dira-t-on avec un pasteur protestant que le protestantisme
est «l'asile normal des âmes qui ont faim et soif de justice3)? »

Pourquoi «normal»? A quel titre? Les orthodoxes, les anciens-
catholiques, les papistes en disent autant. Ce brave pasteur
ajoute : « Etre les disciples du Christ vivant et ses rachetés,
voilà la vie.» Très bien; mais comment être les disciples du
Christ et à quelles conditions? Là est la vraie question. — Et
encore : « Proclamer ce qu'est le Christ, ce qu'il donne, voilà
la source de la doctrine. » Très bien ; mais qu'est-il et que donne-
t-il? C'est ici que les protestants se divisent. — Et encore:
«S'unir dans un même amour pour lui et travailler ensemble
à faire de lui le roi du monde, voilà l'Eglise. » Très bien; mais
comment s'unir, comment travailler ensemble, comment faire
de lui le roi du monde? Ici encore divisions et contradictions.
Toutes ces belles phrases sont donc des phrases évasives, qui
ne contiennent ni symbole de foi, ni critérium de foi.

') Revue chrétienne, juillet 1898, p. 76.
2) P- 76-77-
3) Voir le Chrétien français, du IOT avril 1898, p. 27.



__ 78 —

Si le protestantisme consiste à remettre davantage en
lumière la nécessité de travailler soi-même à s'éclairer et à

s'améliorer, contre ceux qui se reposent, entre les mains d'un
confesseur ou d'un directeur, du soin de leur croyance et de

leur salut, il faut le bénir. Mais il ne se contenterait pas de

ce minimum, qui du reste existe aussi dans d'autres Eglises.
S'il consiste à rendre aux simples fidèles leurs vrais droits

dans l'Eglise contre les abus d'autorité du clergé ; s'il consiste
à rappeler aux simples fidèles qu'ils ne doivent pas rester
passifs dans la réception des sacrements ; qu'ils participent eux
aussi, par leur baptême, au sacerdoce de J.-C, et qu'ils ont,
eux aussi, le devoir de répandre et de défendre la foi, d'être
zélés pour le service de Dieu, etc., il faut encore le bénir. Si

ces doctrines passent pour protestantes, c'est que Rome les a

laissées dans les ténèbres pendant de longs siècles, et que ce

sont les réformateurs du XVIe siècle qui leur ont rendu quelque

éclat. Mais, en réalité, ces doctrines sont parfaitement
catholiques et orthodoxes, parce qu'elles ont été enseignées et
pratiquées dans l'ancienne Eglise.

Si, au contraire, on fait consister le protestantisme dans

un individualisme outré, sans frein, aboutissant logiquement à

îa négation de l'Eglise; dans une foi purement intérieure, qui
se passe des œuvres de religion et qui tend à la négation du
culte ; dans une liberté absolue de nier ou d'affirmer les dogmes
à son gré, sans autre critérium que son bon plaisir; dans
l'affirmation d'un christianisme sans dogme, dogmaloses Christentuml);
dans un rationalisme et un naturalisme, où le surnaturel, la

révélation, la grâce sont traités d'erreurs, etc., etc., il est clair
que le protestantisme doit alors être condamné. Mais, si tel
est bien en effet le protestantisme de certains protestants, d'autres

protestants, très nombreux, le repoussent et le condamnent

énergiquement, affirmant positivement l'Eglise, le culte,
les sacrements, la foi, le credo, le surnaturel, la révélation, la

grâce, etc.
Pour M. Aug. Sabatier, le protestantisme est « plus et mieux

qu'une doctrine, c'est une méthode; plus et mieux qu'une Eglise
meilleure, c'est une forme nouvelle de piété ; c'est un esprit
différent, créant un monde nouveau et inaugurant pour les

*) Cf. Deutscher Merkur, 4. Dez. 1897, S. 386.



— 79 —

âmes religieuses un nouveau régime1)». Donc, ce n'est plus
ni une doctrine, ni une Eglise, aveu considérable C'est
simplement une méthode; mais quelle méthode? Pour M. Aug.
Sabatier, c'est une méthode psychologique et historique, c'est-

à-dire, où chacun juge les choses d'après sa propre psychologie

et les faits d'après sa propre manière de voir. Quant aux
mots : « forme nouvelle de piété, monde nouveau, nouveau
régime», ce sont des mots, disons-le, absolument creux; et l'auteur

serait bien embarrassé, je crois, de dire avec précision
ce qu'il y a de nouveau dans la piété, dans le monde et dans
le régime en question. Ce n'est donc pas là une définition.

Une célébrité du monde protestant me disait dernièrement
qu'il est impossible de définir le protestantisme comme doctrine ;

qu'il semble être un ferment; et que, lorsque ce ferment aura
produit tous ses résultats, dans un siècle peut-être, on pourra
alors savoir ce qu'on doit en penser et quelle définition on
peut en donner ; que jusque là il faut attendre et le laisser
continuer le cycle de ses expériences.

Quoi qu'il en soit, il est certain que le protestantisme ou
plutôt les protestantismes des XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles,
n'existent plus; qu'ils sont remplacés par des systèmes
nouveaux, qui diffèrent entre eux suivant les pays; qu'en
Allemagne il y en a plusieurs, qui sont en antagonisme ; même
situation en France ; même situation en Suisse ; même situation
en Angleterre, etc.

Le fait est qu'une formule caractéristique convenant à tous
ces protestantismes différents et les définissant tous exactement,

n'a pas encore été trouvée, que je sache.

D'où il faut conclure que, si, d'une part, on peut adresser
aux protestantismes du XVIe, du XVIIe et du XVIIIe siècle,
des reproches mérités et les condamner sur certains points
particuliers, sur lesquels ils ont enseigné des erreurs positives,
d'autre part, il est des protestants qui, aujourd'hui, rejettent
toutes ces erreurs et continuent cependant à porter le titre de

protestants, et qui, par conséquent, ne sauraient être condamnés
sur leur simple titre de protestants.

*) Ouvr. cité, p. 251. — Ailleurs (Revue chrétienne, août 1897, p. 94), M. A.
Sabatier a écrit: « Qu'est-ce que le protestantisme, sinon la Bible lue librement par
le peuple chrétien »



— 80 —

En outre, le protestantisme actuel étant autre que celui
des trois siècles précédents, il faut conclure qu'il doit être étudié
à nouveau, et jugé, non d'après les arguments des trois siècles
précédents — arguments dans lesquels les ultramontains, les

jésuites, etc., ont glissé beaucoup d'assertions inexactes et de

points de vue erronés — mais d'après des documents authentiques

et dûment contrôlés, et d'après une analyse impartiale
des doctrines et des faits.

Pour nous, anciens-catholiques, nous repoussons absolument
le point de vue qui consiste à insinuer que le protestantisme
est le germanisme, et que dès lors il doit être antipathique
aux Français, aux Slaves, aux Tchèques, etc. Non, le
protestantisme religieux n'est pas une question de races. Que, de fait,
il ait été condamné, dans plusieurs pays hostiles à l'Allemagne,
pour des motifs de race, de nationalité et de politique, plutôt
que pour des motifs strictement dogmatiques, cela est certain
et évident. Mais nous ne pouvons pas aujourd'hui ratifier ce

point de vue, qui introduit dans le dogme des éléments étrangers

et qui le fausse.

Si, au contraire, on représente simplement le protestantisme
comme une opposition contre les erreurs du système papiste
— et c'est bien là en effet sa première caractéristique — nous
ne pouvons, nous anciens-catholiques, que lui être a priori
sympathiques; et quiconque est indépendant de Rome et hostile
aux erreurs de Rome, doit être du même avis, sauf ensuite à

faire l'étude approfondie dont j'ai parlé et de laquelle seule

dépendra la conclusion à tirer.
Bref, on le voit, il est très difficile, pour ne pas dire

impossible, de définir exactement le protestantisme actuel ; et de

cette difficulté naît le devoir, pour tout théologien sérieux et

impartial, d'examiner à nouveau les nouveaux courants de la

pensée dite protestante. Ce qui est certain, c'est que les
anciens cadres sont à jamais brisés et qu'il faut absolument en

constituer de nouveaux.

III. Quelques aveux protestants.
L'examen attentif du protestantisme actuel conduit à un

second résultat, à savoir: que non seulement les protestants
sont divisés entre eux au point cle ne pas pouvoir donner du



— 81 —

protestantisme une définition réellement caractéristique et acceptée

par tous, mais encore que, dans cette division et cette
confusion, beaucoup d'entre eux reconnaissent les défauts de leur
système religieux et ecclésiastique, et manifestent des
sentiments de rapprochement, qui, bien dirigés, pourraient conduire
à la véritable orthodoxie.

Ces aveux sont fort importants, en ce qu'ils démontrent
que, dans différentes Eglises protestantes, il existe des protestants

qui gémissent sur la division des Eglises chrétiennes, qui
voudraient la voir disparaître, qui croient l'union possible et
désirable, et qui, sur de nombreux points, sont déjà d'accord,
ou en voie de s'accorder, avec les dogmes catholiques ou
orthodoxes. Le fait n'est pas seulement visible dans l'Eglise établie
d'Angleterre, où, malgré la dénomination de «protestante», la
majorité actuellement revendique le titre de «catholique», mais
encore dans les autres Eglises protestantes de l'Europe et de

l'Amérique. Je citerai quelques-uns de ces remarquables aveux :

M. le professeur Krogh-Tonning, de Christiania, professe
l'insuffisance des Ecritures, la nécessité de la tradition, la
nécessité de l'autorité de l'Eglise, la nécessité de l'ordination et
de la succession apostolique, etc. A

Un membre de l'Eglise luthérienne de France, M. Samuel
Berger, a écrit, dans la Revue chrétienne du 1er mars 1897

(p. 166): «Nous ne sommes que trop souvent devenus étrangers

au véritable esprit de notre Eglise. » Et encore : « Peu à

peu, par le voisinage de l'Eglise réformée, le culte luthérien a
presque entièrement perdu son caractère primitif, et ce qui en
reste aujourd'hui dans les pays de langue allemande n'est en
grande partie qu'une réforme qui ne date pas de beaucoup plus
de cinquante ans» (p. 171). Ce regret semble indiquer le désir
d'un retour à une situation meilleure. Et le même théologien
dit expressément plus loin (p. 173-174): «Il y a dans l'Eglise
luthérienne une notion d'Eglise très ferme et très élevée...
Aucune Confession, je pense, ne proclame aussi nettement le principe

de la catholicité de l'Eglise... Ce caractère de catholicité
de l'Eglise luthérienne peut être mal compris, on peut en faire
abus, il n'en est pas moins vrai quHl fait partie de son essence...

*) Voir, dans la Revue catholique des Revues, S mai 1897, p. 745-750: «Les
idées d'un protestant sur le protestantisme actuel. »

"Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1809. 6



— 82 —

L'Eglise luthérienne affirme l'unité du corps du Christ, malgré
toutes les divisions d'ici-bas. Elle a su dès le premier jour
renoncer à de grands avantages matériels et sociaux, beaucoup
moins pour affirmer son droit à l'existence que pour proclamer
que l'Eglise ne doit jamais se régler sur des considérations
d'intérêt humain. Elle confesse d'autant plus hautement l'article
du symbole: Credo sanctam Ecclesiam catholicam, qu'elle met
l'unité de l'Eglise au-dessus de l'existence des diverses communautés

chrétiennes. »

Dans le seul numéro du Chrétien évangélique du 20
janvier 1897, M. A. Glardon reconnaît que Pierre, après être allé
jusqu'à Babylone, est revenu « mourir à Rome » (p. 3) ; — M. G.

Roux avoue que la Réforme du XVIe siècle n'est pas revenue,
dans la question de la vie future, à la doctrine de l'Eglise des

premiers siècles ; que les luthériens ont admis la descente aux
enfers enseignée dans le symbole, mais que les réformés l'ont
rejetée (p. 30).

Dans la Revue de Théologie (de Montauban), du 1er janvier
1897, M. D. Tissot, ayant à parler du catholicisme romain, n'a

pas parlé du catholicisme tout court, mais bien du catholicisme
romain; victoire très importante de l'exactitude théologique
sur la routine protestante française. Ce même théologien, loin
de maintenir la théologie protestante du XVIIe siècle, la traite
de « scolastique protestante » (p. 4). Il reconnaît bien que Luther
a enseigné la justification par la foi comme Yarticulus vel stantis
vel cadentis Ecclesiœ ; mais il n'admet pas que ce soit là le
résumé du mouvement protestant (p. 10). Il enseigne (p. 15)

que la réformation c'est la liberté, et que l'Eglise protestante
de Genève est « une société religieuse dans laquelle chacun
croit ce qu'il veut, pourvu qu'il se déclare protestant». D'où
l'on pourrait conclure que les protestants genevois, tout en s'ap-
pelant protestants, peuvent professer, par exemple, les croyances
catholiques-chrétiennes. M. Tissot, analysant les doctrines des

réformateurs sur l'eucharistie, ne combat que l'hypothèse
catholique-romaine qui est matérialiste, et reconnaît que « la réalité
de la présence de Christ est affirmée par les deux confessions
luthérienne et calviniste» (p. 18-19). Puis, comparant le
luthéranisme et le calvinisme, il voit dans le premier l'immanence
de Dieu et dans le second la transcendance (p. 20-21); or, sur
ce point encore, la conciliation ne peut-elle pas se faire?



— 83 —

Dans le même numéro, M. A. Westphal donne un autre
résumé du protestantisme : « Le protestant, dit-il, est l'homme
de la Bible; sa religion tient en ces deux mots: chute et
rédemption » (p. 30). Or, le vrai catholique n'est-il pas, lui aussi,
l'homme de la Bible, et ne croit-il pas, lui aussi, à la chute et
à la rédemption? M. Westphal ajoute (p. 40-41): «Nous croyons
volontiers aux imperfections de la théologie, mais nous
n'oublions pas que les dogmes sont l'expression des faits sur
lesquels le christianisme repose, et nous ne sommes pas disposés,

pour l'heure, à confier cette revision délicate aux hommes dont
la désinvolture ne craint pas de comparer nos dogmes aux
cadavres calcinés des cendres de Pompei». Or, cet état d'esprit
n'est-il pas excellent?

Dans la Semaine religieuse de Genève, du 20 mars 1897,
un théologien, parlant des polémiques religieuses, expose les
conditions dans lesquelles elles doivent se faire; ses conseils
sont excellents. Il veut ce qui rapproche, et non ce qui élargit
l'abîme ; il veut qu'on écoute l'adversaire, et non qu'on cherche
à le dominer ou à l'écraser, etc. Bref, dans un tel esprit, il
serait, je crois, facile de s'entendre.

Dans ce même journal (numéro du 15 mai 1897), est
reproduite une touchante prière «pour les chrétiens d'Orient»,
prière qui, par ordre du consistoire de Genève, a été lue le
9 mai à tous les offices de l'Eglise nationale protestante de
Genève. La bénédiction du Père céleste est invoquée non
seulement sur l'Eglise de Genève, mais aussi « sur les autres Eglises
chrétiennes», afin que tous les chrétiens vivent dans la paix
et la fraternité. Il s'agissait en particulier des chrétiens de la
Grèce, et en général cle tous les chrétiens d'Orient. Or, n'est-ce
pas là une avance touchante?

M. E. Guelfucci a écrit dans la Revue de Théologie
(Montauban), du 1er mai 1897: «S'il n'y a pas d'Eglises infaillibles,
il ne s'ensuit pas non plus que les décisions des conciles ne
puissent faire autorité pour nous. Qu'il ne faille pas les accepter
les yeux fermés et sans examen, d'accord ; mais que des assises
religieuses aussi illustres, aussi voisines du berceau du
christianisme dans le temps et dans l'espace que celles des
premiers conciles, n'aient pour nous aucune valeur ni aucune
autorité, et doivent même exciter notre suspicion, ceci ne dérive
pas logiquement de cela; la conclusion est fausse (p. 291)... Le



— 84 —

christianisme n'est pas à inventer par les docteurs modernes.
Toujours on a lu la préexistence réelle du Christ dans les écrits
du N. T., et si les grands conciles, aux premiers siècles de

l'Eglise, discutèrent la nature de la préexistence réelle, ils ne
mirent jamais en doute le fait lui-même » (p. 293).

Certes, je n'ai pas à juger ici les œuvres théologiques de
M. Aug. Sabatier. Autant je répudie certaines pages qui me
paraissent antichrétiennes l), autant je ne puis qu'approuver le
sentiment qui a dicté la page suivante: «Dans ce grand conflit
de principes, les jansénistes sont avec nous et nous sommes
avec eux. N'avons-nous pas la même doctrine essentielle et le
même genre de piété Notre confiance et notre espérance n'ont-
elles pas le même fondement? Ne lisons-nous pas avec
édification le Commentaire de Quesnel sur le Nouveau Testament,
et ce qui a fait condamner ce livre par les jésuites, n'est-ce

pas ce qui nous l'a rendu cher? Sans doute, en professant le
même Evangile de la grâce, nous différons par la manière de

le formuler théologiquement. Jansénius et Saint-Cyran remontent,

à travers la scolastique du moyen âge, par saint Thomas
et saint Augustin, jusqu'à la doctrine de Paul. Nous y remontons

par Luther, Mélanchthon, Calvin, ou plus simplement et

plus directement, en lisant dans l'original les lettres du grand
Apôtre. Mais par des voies diverses, nous arrivons à la même
source de vie; nous y puisons ensemble et nous vivons de la
même foi. Les solitaires de Port-Royal ne voulaient pas le
reconnaître. C'était l'illusion de leur piété. La haine des jésuites
était plus perspicace. Ils avaient raison, quand ils dénonçaient
l'accord fondamental de Port-Royal avec Genève et de Jansénius

avec Calvin. Le temps en a fait l'éclatante démonstration.
Le même mouvement qui depuis les a séparés de Rome, les a

rapprochés de nous. Ils sont devenus nos frères non seulement
par la souffrance, mais par l'esprit de la foi. Nous les
reconnaissons et les saluons pour être de notre famille. Malgré eux
ils ont été des protestants dans l'Eglise ; ils en ont pris la figure
et le rôle. N'ont-ils pas toute leur vie protesté contre la
corruption de l'Evangile et celle de la conscience?... Ah! quel
malheur que ces forces intellectuelles représentées au XVIe et au
XVIIe siècles par le protestantisme et par le jansénisme, n'aient

J) Voir la Revue, n° 19, juillet 1897, p. 486-505.



— 85 —

pas pu se réunir et se développer dans une loyale et pacifique
concurrence, sous la protection commune d'un régime libéral!
Quelles belles et fécondes Universités n'aurions-nous pas eues

Quel rayonnement, quelles richesses! Quel XVIIIe siècle
différent! Quel tour nouveau, quel dénouement autre aurait eu notre
histoire x) »

Le même auteur, dans le Journal de Genève du 18 juillet
1897, a reproché à un de ses coreligionnaires d'abuser de la
critique et a ajouté: «L'esprit critique pur aboutit à un
individualisme dissolvant au point de vue social et à un aristo-
cratisme moral qui devient bientôt du dilettantisme. Quand la
morale en est là, elle s'évanouit à son tour. Comme la religion,
elle doit être sociale et fraternelle pour manifester sa réelle
puissance. Vae soli! Cela n'est pas seulement vrai de l'homme
physique, cela est encore plus vrai de l'homme spirituel. » On
ne saurait mieux condamner l'individualisme dissolvant de
certains protestants.

M. E. Lacheret, dans une étude sur la nature de la
révélation, a démontré, contre plusieurs protestants, que « l'expérience

n'est ni la règle ni la mesure de la révélation divine»,
puis il a résumé en neuf thèses, que la place m'empêche de

reproduire ici, sa doctrine sur l'autorité et la révélation de J.-C.
Quiconque lira attentivement ces neuf thèses, y sentira un esprit
incontestablement chrétien2). Ici encore, l'entente serait, je crois,
facile.

En janvier 1898, dans une réunion protestante, en Suisse,
le sujet proposé à la méditation et aux prières des assistants
a été « l'Eglise universelle » 3) : « que la vraie unité et la
communion se réalisent de plus en plus »

Dans la Revue chrétienne du 1er février 1898, M. John
Viénot a écrit à propos de M. de Vogué : « Si l'élargissement
de certains points de vue pouvait se faire au sein de l'Eglise
catholique, nous le constaterions avec joie. Oui, nous saluerions
la réconciliation de notre peuple avec Vidée religieuse sous la
forme du catholicisme élargi. Est-ce possible Dieu le sait. Nous
avons peur que non. » — Que M. Viénot se rassure. Si du côté
de Rome son rêve est irréalisable, il peut trouver dans le vrai

:) Revue chrétienne, Port-Royal et le protestantisme, Ier août 1897, p. 86-88.
2) Ibid., p. 109-111.
3J Voir la Semaine religieuse, de Genève, Ier janvier 1898.



— 86 —

catholicisme toutes les satisfactions religieuses que la sagesse
peut exiger.

Tel écrivain protestant emploie volontiers le mot «

œcuménique » pour caractériser les sessions de l'Alliance évangélique,

ainsi que l'œuvre suisse des missions protestantes, qui
« veut être aussi œuvre œcuménique de miséricorde et de
compassion J) ».

Tel autre, M. le pasteur Wilfred Monod, a rappelé récemment

que la doctrine du salut par la foi « comprend la foi et
les œuvres » ; que « le recours perpétuel à la parole écrite ne
rejette pas dans l'ombre la parole vivante, Jésus-Christ » ; que
« l'Eglise réformée s'appelle de son véritable nom l'Eglise
catholique réformée». «Il faut, a-t-il dit, que l'on reconnaisse la
mère dans la fille ; il ne faut pas prétendre à modifier, dans
l'établissement romain, ce qui a le droit de subsister. Après
tout, l'Eglise réformée est elle-même à réformer ; certainement
réformatrice, elle est non moins certainement réformable2). »

Puis, pour fortifier ce point de vue de la nécessité de réformer
le protestantisme, il a cité quelques textes connus, de Vinet,
en faveur d'un rapprochement entre protestants et catholiques
dans l'esprit vraiment chrétien3).

J'ai déjà cité quelques aveux de M. Frank Puaux sur les
défectuosités de l'Eglise protestante actuelle en France. J'ajoute
qu'il a encore écrit ces nobles paroles : « L'heure des sacrifices,
j'entends des sacrifices qui laissent la conscience intacte, n'est-
elle pas venue, et nos plus généreux efforts ne doivent-ils pas
aboutir à une réforme de notre propre Eglise, qui se dressera
alors comme un phare dans cettte nuit toujours plus sombre
qui se fait autour de nous4) »

Je n'ai pas à rappeler ici les hauts témoignages de
sympathie donnés à l'ancien-catholicisme, soit dans cette Revue,
soit dans nos congrès internationaux, soit ailleurs5), par les

Beyschlag, les Nippold, les Kohlschmidt, les Hoffet, et par
plusieurs autres éminents théologiens protestants, qui comprennent

J) M. L. Ruftet, dans la Revue chrétienne, du Ier février 1898, p. 155-156.
s) Voir le Chrétien français, du i8r mars 1898, p. 22-23.
3) Littérature au XIJC° siècle, III, 392 ; Nouvelles élttdes évangéliques.
4) Revue chrétienne, juillet 1898, p. 77.
5) Voir, par exemple, dans le Deutscher Merkur, du 6 novembre 1897, p. 357

à 359-



_ 87 —

l'importance de notre œuvre, et qui favorisent, eux aussi, la
noble cause de l'entente et de l'union. Il me semble que cet
état de choses, que je n'ai fait qu'indiquer, est plein d'espoir

pour l'avenir.

IV. Comment une revision du protestantisme
est nécessaire.

De ce qui précède, une conclusion s'impose: c'est que le

procès du protestantisme est à reviser. Oh! sans doute,
certaines erreurs qui passent pour protestantes et qui de fait sont
professées par des protestants, ne sont plus à reviser. Mais
ces mêmes erreurs, nous l'avons vu, sont repoussées par d'autres
protestants. En sorte que, si la cause de certains protestants
et d'un certain protestantisme est jugée et finie, la cause des

autres protestants ne l'est pas.
Les peuples changent : où sont les barbares d'autrefois, les

Grecs d'autrefois, les Romains d'autrefois? Et les peuples
d'aujourd'hui, leurs descendants, ne sont-ils pas en voie de se
transformer de nouveau?

Les sociétés changent; elles changent même d'une
génération à l'autre. Les points de vue changent ; même les questions

qui paraissent éternelles, se présentent sous des aspects
nouveaux. Les mots changent, les langues changent, les goûts
changent.

Même dans les Eglises qui se croient immobiles, que de

changements Même chez les papistes, que de transformations
et d'altérations, par exemple de 1682 à 1870! Comment dès
lors les protestants ne changeraient-ils pas, eux surtout qui,
sous le nom de progrès, semblent ériger le changement en
principe Non seulement ils ne s'en cachent pas, mais ils s'en
glorifient. Donc les jugements portés sur leurs doctrines
anciennes — à supposer même qu'ils eussent été exacts — ne
sauraient plus être appliqués à leurs doctrines nouvelles.

Que de différences, la plupart du temps, entre les maîtres
et les disciples Vouloir juger les maîtres par les disciples, ou
les disciples par les maîtres, est un procédé erroné. Donc, ce
serait une erreur de vouloir condamner les protestants
d'aujourd'hui sous prétexte qu'ils sont les disciples des protestants
d'autrefois et que ceux-ci ont été légitimement condamnés.



Que de différences entre Voltaire et les voltairiens « Ceux-
ci ne lui ont guère emprunté que leur attitude hostile en face
du clergé et des pratiques du catholicisme. Voltairianisme, esprit
d'incrédulité railleuse à l'égard du christianisme, dit Littré...
J'aimerais mieux dire que la première condition pour bien juger
Voltaire est de ne pas avoir l'esprit voltairien, l'esprit court,
étroit et bourgeois qu'on lui attribue et qu'il a tant combattu A »

Il en est de même de Jansénius et des jansénistes, en ce

sens que ce qu'on entend communément aujourd'hui par
jansénisme diffère autant des idées de Jansénius même que le
voltairianisme actuel diffère des idées de Voltaire.

Cette remarque s'applique plus exactement encore au
protestantisme actuel, ou plutôt aux protestantismes actuels, et à

ceux qui en furent au XVIe siècle les prétendus fondateurs.
Grande, en effet, est la différence entre les idées de Calvin et
le calvinisme d'aujourd'hui, entre les idées de Luther et le
protestantisme allemand d'aujourd'hui. Donc, poser les questions
suivantes, c'est les résoudre :

A-t-on dit le dernier mot sur le protestantisme, et a-t-il dit
lui-même son dernier mot? Ses évolutions sont-elles terminées,
et est-il à jamais fini? Le bilan de ses doctrines et de ses
résultats est-il établi avec assez d'exactitude et de clarté pour
qu'on puisse prononcer sur lui un jugement définitif?

Ou bien, a-t-il encore quelque chose à dire et quelque
chose à faire? Ses œuvres théologiques et ses œuvres de charité

méritent-elles d'être prises en considération par les Eglises
non protestantes? Y a-t-il dans celles-là assez de science et
dans celles-ci assez de piété pour qu'on puisse et qu'on doive,
au nom de la vérité et de la justice, apercevoir dans les unes
et les autres une vie chrétienne positive, incontestable, qu'il
faille respecter et même admirer?

En d'autres termes, ceux qui, prenant le protestantisme en
bloc, l'anathématisent comme une erreur, et croient avoir
démontré qu'une proposition est erronée et hérétique du moment
qu'ils l'ont qualifiée de protestante, ceux-là, dis-je, doivent-ils
être crus sur parole, ou ne doit-on pas plutôt reviser leurs
jugements en bloc, les soumettre à une analyse exacte et im-

J) Ed. Champion, Voltaire, Etudes critiques, p. 297; Paris, Colin, 1893.



— 89 —

partiale, en conserver le bien ou en rejeter le mal, selon que
cette analyse y aura découvert du bien ou du mal

Evidemment une revision du protestantisme s'impose. Quand
même les anathèmes lancés contre lui par les théologiens des

trois derniers siècles seraient fondés, ils seraient aujourd'hui,
je le répète, sans valeur, parce que les doctrines anathématisées
ne sont plus professées aujourd'hui, du moins par un grand
nombre de protestants, dans le sens dans lequel elles ont été
anathématisées. Depuis lors, des mouvements tournants se sont
opérés, qui ont déplacé les questions et changé les points de

vue. En sorte que ceux qui croient avoir condamné à jamais
le protestantisme parce qu'ils ont démontré que des protestants
se sont trompés aux XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles en
enseignant telle et telle doctrine, ceux-là se trompent à leur tour,
parce que les protestants d'aujourd'hui enseignent autre chose.

Encore une fois, il ne s'agit plus des ouvrages théologiques
protestants du XVIe siècle et des deux siècles suivants, mais
seulement des ouvrages du XIXe. Les protestants actuels sont
les premiers à déclarer qu'ils n'en sont plus à la doctrine de

Luther, ou de Mélanchthon, ou de Calvin, ou de Zwingli, etc.;
que d'ailleurs ces réformateurs ont été calomniés ou mal compris

par leurs adversaires, et que, par conséquent, les foudres
dont ils ont été frappés n'ont pas porté coup. La lutte est donc
nouvelle. C'est donc bien d'un examen nouveau du protestantisme

qu'il s'agit, si l'on veut se tenir au courant de la pensée
protestante ; et le mot de « revision » n'est nullement excessif.
Les préjugés même les plus accrédités ne sont plus de mise,
parce que, si l'on veut connaître exactement les choses, il ne
faut plus se payer de mots ni de préjugés. Telle est la
véritable situation.

V. Conclusions.
1. Il est un protestantisme négatif, erroné et destructif,

duquel il ne saurait s'agir dans la question de l'union des Eglises
chrétiennes. Nous l'avons indiqué précédemment.

2. Il en est un autre, très large comme méthode et comme
doctrine, qui rend possible à ceux qui le professent l'acccord
dans la foi avec les Eglises catholiques ou orthodoxes. Schleiermacher

a dit : « L'accord entre l'orthodoxie et l'hétérodoxie peut
se trouver; on est quelquefois d'accord dans la vérité, ennemi



— 90 -
dans les idées ; ne permettons pas à celles-ci de se lancer trop
ardemment dans la mêlée. » Vinet a dit : « La Réformation comme
principe est en permanence dans l'Eglise... Aujourd'hui même,
quelle que soit l'importance de l'événement du XVIe siècle, elle
est encore une chose à faire, une chose qui se refera perpétuellement,

et à laquelle Luther et Calvin n'ont fait que préparer un
chemin plus uni et une porte plus large. Ils n'ont pas, une fois
pour toutes, réformé l'Eglise, mais affermi le principe et posé
les conditions de toutes les réformes futures... L'esprit humain
ne tire que péniblement et après de longs tâtonnements, les

conséquences immédiates d'un principe qu'il a reconnu. Nous
sommes peut-être, à l'heure qu'il est, après dix-huit siècles de

christianisme, engagés dans quelque erreur énorme dont le
christianisme un jour nous fera rougir, comme il nous fait
rougir à présent de la torture, de l'esclavage et de la
contrainte en matière de la religion. Il s'en faut, nous le croyons,
que le christianisme ait reçu toutes ses applications et
développé toutes ses vertus. Nous n'extrayons les trésors que peu
à peu de son sein qui les renferme tous A » Donc le
protestantisme n'est pas un dernier mot, et non seulement les
protestants actels doivent se réformer, mais encore ils peuvent, en
se réformant, se rapprocher des Eglises catholiques ou orthodoxes

(je ne dis pas papistes), et professer la même foi qu'elles.
3. Déjà même maintenant, des protestants avouent que

leurs Eglises sont divisées, confuses, contradictoires même;
qu'elles doivent être réformées; qu'elles doivent l'être dans le
vrai sens chrétien, en vue d'une union sincère. Plusieurs même
parlent d'une « réforme catholique » et d'une Eglise « catholique
réformée ».

D'une part, certains protestants considèrent certains
catholiques-romains, par exemple le P. Hecker et ses partisans,
comme « des protestants en villégiature dans le catholicisme2) ».

D'autre part, certains catholiques regardent certains protestants
comme de vrais catholiques ; par exemple, le P. Gratry tenait
M. Ernest Naville pour un vrai catholique; et que de protestants

assistent à nos offices anciens-catholiques, récitent notre
symbole de foi et nos prières, admirent notre liturgie, notre

') Littérature au XIX" siècle, p. 392; Essai sur la manifestation, p. 39.
2) Voir la Semaine religieuse de Genève, du 2 avril 1898.



— 91 —

catéchisme, etc. Pourquoi de tels hommes ne finiraient-ils pas

par s'entendre et s'unir?
4. Donc, déjà même maintenant, il est erroné et injuste de

condamner et d'anathématiser en bloc le protestantisme, puisque

ce mot peut signifier et que, de fait, il signifie clans beaucoup

de ses adhérents un état d'âme catholique ou orthodoxe.
Et nous, anciens-catholiques, qui voyons les protestants à l'œuvre
et qui pouvons nous rendre un compte exact de leurs travaux
et de leurs doctrines, nous estimons agir selon l'esprit chrétien,
en demandant que le mot «protestantisme» ne soit plus pris
comme un épouvantail, encore moins comme un terme digne
d'être anathematise; en demandant, au contraire, qu'il soit de

plus en plus éclairci selon la vérité, et qu'enfin on sache à

quoi s'en tenir de part et d'autre sur les croyances communes
et sur les opinions particulières. Les jugements des hommes,
et par conséquent aussi ceux des théologiens, ne sont-ils pas
toujours à reviser?

Bref, il est impossible de condamner le protestantisme en
bloc, parce qu'il est impossible d'en donner une définition qui
s'applique exactement à tous les systèmes protestants. Il importe
même de remarquer que plus on cherche à embrasser tous les
systèmes protestants dans une seule et même définition, plus

¦ on est obligé de réduire cette définition à une sorte de « quid-
dité » chrétienne, minima et incontestable ; en sorte que le
protestantisme ne peut être traité d'hérétique que sur des points
qui ne rentrent pas dans sa définition générale. — En outre,
il n'est pas moins impossible de condamner en bloc tous les
protestants, parce qu'ils ont rendu d'importants services à la
science et à l'Eglise; parce que c'est un honneur pour eux
d'avoir été combattus par la papauté et par les jésuites; parce
qu'ils comptent dans leurs rangs des chrétiens admirables, des

savants de premier ordre, des hommes de conscience et de foi,
de charité et de dévouement, qui, individuellement, au point de

vue ancien-catholique et orthodoxe, doivent être tenus pour
vraiment catholiques et vraiment orthodoxes. Un théologien russe,
M. Souschkoff, a même remarqué, et avec raison, qu'une Eglise
particulière peut être catholique de fait sans en porter le titre *).

') Union chrétienne, du 7 octobre i860, p. 385: Catholiques et schismatiques;
voir aussi le n° du 16 décembre i860, p. 53-54; quel large esprit de tolérance
vraiment chrétienne *



— 92 —

Il est d'autant plus agréable aux anciens-catholiques de
rendre à ces honorables protestants ce public hommage, que,
d'une part, les portestants sont actuellement, en France, l'objet
d'une indigne persécution, et que, d'autre part, certains
protestants nous combattent, nous anciens-catholiques, au bénéfice
et à la joie du parti jésuitico-ultramontain. Nous sommes
heureux de leur témoigner nos sentiments chrétiens, en leur
rendant le bien pour le mal.

5. Tandis que M. Paul Janet a émis l'opinion générale
suivante : « Les Suisses sont des réformateurs, mais timides et
circonspects, qui demeurent encore sous le joug des préjugés
qu'ils combattent», d'autres critiques ont accusé les anciens-
catholiques suisses d'aller trop loin, comme réformateurs, dans
le sens protestant. Ces critiques sont les théologiens papistes
en général et aussi quelques théologiens orientaux. Que des

théologiens papistes nous traitent de protestants, nous ne
saurions en être surpris : car c'est leur habitude de qualifier de

«protestant» ou d'« apostat» quiconque rejette leurs faux
dogmes. Mais que des théologiens orientaux nous aient fait le même
reproche, nous en aurions été surpris si nous n'avions su par
l'histoire que, plusieurs fois déjà, des théologiens orientaux ont
fait écho aux raisonnements romanistes, au lieu de faire écho

aux enseignements de l'ancienne Eglise. Les distinctions que
nous avons établies dans la présente étude, la condamnation
formelle que nous avons faite du protestantisme qui est en

opposition avec les dogmes de l'ancienne Eglise, suffiront,
j'espère, pour rassurer nos adversaires. Le « Messager de l'Eglise »

(Russie) a bien voulu assurer ses lecteurs que notre prétendu
protestantisme n'est « qu'un simple malentendu qui disparaîtra
aussitôt que l'on aura une connaissance plus approfondie cle

la chose1)». Nous l'en remercions sincèrement, et il peut constater

une fois de plus, en nous lisant, qu'il est impossible de

se méprendre sur nos intentions et sur nos doctrines.
Que nos amis d'Orient veuillent bien nous permettre

d'appeler leur attention sur une ruse des théologiens romains, qu'ils
connaissent mal. Dans le Bessarione (lre année, n° 8), l'Eglise
orthodoxe, traitée bien entendu de dissidente, est accusée
formellement, elle aussi, d'accepter la collaboration des protes-

x) Voir la Revue intern, de Th., avril 1897, p, 217.



— 93 —

tants pour se fortifier contre Rome, qui, naturellement, est la
véritable et la seule Eglise orthodoxe ^ C'est la continuation
de l'habile tactique des XVIe, XVIIe et XVIIIe siècles, tactique
qui consistait, de la part de Rome, à accuser les orthodoxes
de pactiser avec les protestants et de corrompre ainsi leur
théologie. Et certains orthodoxes, pour mieux mettre à néant
cette accusation, se rapprochaient de la théologie romaine, y
puisaient même des arguments, pour mieux réfuter les protestants,

leurs ennemis religieux et leurs ennemis politiques! C'est
ainsi que certains théologiens orientaux, au lieu d'attirer plutôt
à eux les protestants pour triompher ensemble de la papauté,
leur ennemie commune, se sont laissé attirer par les papistes
et se sont ultramontanisés sans s'en apercevoir. Les papistes
du Bessarione savent très bien que les Orientaux ne sont
nullement enclins au protestantisme, mais néanmoins ils les accusent

très habilement de protestantisme détourné, dans l'espoir
que les Orientaux, piqués par cette accusation, frapperont plus
fortement sur les protestants pour mieux se disculper.

Le temps de ces habiletés plus diplomatiques que théologiques

est heureusement passé. Les théologiens sérieux ont
autre chose à faire que perpétuer les rancunes et l'embrouillamini

du passé; ils doivent n'être plus les esclaves d'aucun
mot obscur, ni d'aucune formule odieuse. Ce sont des études
impartiales et solides que les fidèles attendent d'eux, et non
des anathèmes qui seraient ridicules s'ils n'étaient odieux. Ces
études faites aujourd'hui avec calme et en dehors des passions
théologiques et ecclésiastiques d'autrefois, feront voir avec plus
d'évidence les vrais dogmes professés par l'ancienne Eglise
universelle. Notre devoir à tous est de reviser les débats
dogmatiques que Rome a envenimés autrefois, et de rétablir la
vérité objective, en dehors de tout esprit de parti, d'après les
documents mêmes de l'histoire.

6. Notre conviction est que les divisions qui régnent dans
les Eglises protestantes, tiennent, en très grande partie, à la
défectuosité du critérium protestant dans les questions dogmatiques

: elles ne sont plus dans le rayon visuel. Aussi ne voient-
elles plus le dogme ; elles vont même jusqu'à dire que le
christianisme, sous prétexte qu'il est une vie, n'est pas une doctrine,

') Voir la Revue catholique des Revues, 5 février 1897, p. 253.



— 94 —

comme si la vie religieuse était possible sans doctrine, et comme
si le Christ n'avait pas dit qu'il est «la vérité et la vie». C'est
« la vérité » qui les délivrera, Veritas liberabit. Si non, elles
n'auront pas la vie. Donc, ou elles recourront à un critérium
meilleur qui leur montrera exactement ce qu'a été le christianisme

primitif et l'ancienne Eglise, ou elles périront. Nous
sommes surpris, en vérité, que cette question du critérium ne
soit pas mise sérieusement à l'étude parmi les théologiens
protestants qui voient à quelles confusions conduisent l'individualisme

sans frein et le libre examen sans règle.
7. Donc, en un mot, catholiques et orthodoxes nous sommes,

catholiques et orthodoxes nous resterons. Grâce à notre critérium

infaillible, nous professons réellement le dogme de
l'ancienne Eglise indivisée des huit premiers siècles, et nous ne

pouvons heureusement dévier ni à droite ni à gauche, parce
que l'histoire est l'histoire et qu'il est impossible de fausser
les textes des Pères. Le trésor de la foi catholique que nous
avons reçu, nous le défendrons donc énergiquement et le
transmettrons intégralement, sans addition ni retranchement, à nos
descendants.

Mais si nous sommes fidèles, nous ne sommes pas sectaires.
Loin de nous la haine, le mépris et le fanatisme. Nous ne nous
détournons que des adversaires déloyaux, qui cherchent leur
domination et non la vérité. Autant nous fuyons l'hérésie,
autant nous sommes respectueux envers les âmes droites, qui,
autant que nous, aiment la vérité et le Christ ; et de telles âmes
abondent dans les Eglises protestantes comme dans toutes les

Eglises. Nous le répétons, nous répudions hautement l'argument
qui consiste à dire : « Les protestants ont enseigné telle
doctrine, donc cette doctrine est fausse. » Pour nous, nous disons :

Les protestants enseignent telle doctrine; examinons-la à la
lumière du critérium catholique exactement appliqué; si elle
est erronée, nous la rejetons, non parce qu'elle est protestante,
mais parce qu'elle est erronée ; si elle est vraie, nous l'acceptons,

non parce qu'elle est protestante, mais parce qu'elle est

vraie. Et toutes les fois que protestants et catholiques seront
d'accord ainsi, loin de crier au scandale avec les sectaires,
nous bénirons Dieu de rétablir la paix et l'union parmi ses

enfants. E. Michaud.


	Anciens-catholiques et protestants

