Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Anciens-catholiques et protestants
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANGIENS-CATHOLIQUES ET PROTESTANTS,

Un de nos amis, qui suit de trés prés toutes nos explica-
tions interconfessionnelles, m'écrivait derniérement: « Plus nous
nous expliquons, plus nous, orientaux, nous vous paraissons
romanisants, et plus vous, anciens-catholiques, vous nous pa-
raissez protestantisanls. »

Clest vrai, et il ne saurait en étre autrement. Les anciens-
catholiques doivent paraitre « protestantiser », parce que qui-
conque proteste contre le systéme ultramontain doit forcément
avoir quelque ressemblance avec les protestants, qui, au XVI°
siecle, ont élevé une formidable protestation contre Rome. Ef,
d'autre part, les orientaux, qui, au XVI® siecle et depuis, ont
combattu les protestants pour des raisons multiples et avec des
armes souvent romaines, doivent nécessairement paraitre «ro-
maniser ».

Mais ce n’est 1a qu'un point de vuec superficiel: car les
anciens-catholiques ont un critérium dogmatique et théologique
tout autre que celui des protestants. En lappliquant, ils ne
peuvent pas aboutir au protestantisme, mais seulement au ca-
tholicisme ou a l'orthodoxie de 'ancienne Eglise indivisée. Et
si les orientaux appliquent exactement ce méme critérium, qu'ils
admettent également, ils ne peuvent pas plus aboutir au ro-
manisme que les anciens-catholiques ne peuvent aboutir au pro-
testantisme. Anciens-catholiques et orthodoxes doivent inévita-
blement se rencontrer et s'unir tdét ou tard.

Nous pourrions les uns et les autres nous en tenir a cette
réflexion, dont les faits confirmeni déja la justesse. Mais il me
semble qu'il y a mieux a faire et que nous pouvons aller plus
loin. Nous, anciens-catholiques, nous avons ¢été accusés d'étre
des protestants ou du moins d’aller au protestantisme, et cette



accusation impliquait, dans lesprit de ceux qui se la permet-
taient, une condamnation, et méme une condamnation d’hérésie:
car, pour eux, protestantisme signifie, in globo, hérésie. Nous
ne saurions admettre ni cette exécution par trop sommaire, ni
cette maniere de raisonner par trop abusive. Des hommes sé-
vieux doivent voir les choses de prés et serrer les questions,
surtout quand elles ont une telle gravité. C'est ce que je veux
faire dans cet article, pour compléter les déclarations que nous
avons déja, maintes fois, publiées?).

I. Comment l'accusation de protestantisme lancée contre
les anciens-catholiques est sans fondement.

Des qu'un penseur est assez osé pour n'étre pas de l'avis
d’'un théologien qui croit avoir le monopole de 'orthodoxie, il
est traité par celui-ci de profestant. Les jansénistes, par exemple,
ont 0s€ penser autrement que les jésuites, aussitdt les jésuites
les ont accusés de protestantisme. Le P. Longhaye, dans son
Histoire de la lillévature francaise auw XVII® siecle (T. 11, p. 122),
a appelé Arnauld un autre Luther, et Nicole un autre Mélanch-
ton. Saint-Cyran a été accusé, lui aussi, de « blasphémer » comme
Luther et comme les calvinistes. « Aurelius, disaient les jésuites,
blaspheme avec Luther contre 'ancienne loi et parle de la nou-
velle comme font les calvinistes.» «Le cardinal de Richelieu
avait accoutumé de comparer cet abbé a Luther et & Calvin.»
La duchesse d'Aiguillon ayant prié¢ le cardinal de délivrer cet
abbé¢, le cardinal lui répondit «que, si on efit tenu prisonniers
Luther et Calvin, la France et I'Allemagne seraient encore
toutes catholiques ».

Un jésuite, le P. Guymond, a comparé aussi Descartes et
Malebranche a Calvin. Le P. André lui a répliqué, le 15 juillet
1708, en montrant comment Descartes n’était pas calviniste 2).
Bien plus, Bossuet lui-méme a accusé Fénelon d'étre aussi hé-
rétique que Luther. Mais qu'est-ce que cela prouve? Rome, il
est vrai, a condamné Fénelon, mais «grace a !insistance de

) Voir, dans la Revue: 1896, n° 16, Réponse & guelgues objections, p. 786-800;
1897, n°® 20, Ni ultramontains, ni gallicans, ni profestants, mais catholigues, p. 770 2
789; — et plusieurs articles de M. le prof. LANGEN: 1896, n°® 13, p. 71-94; n° 15,
P. 420-434, etc.

%) Voir KRANTZ, Essai sur lesthétique de Descartes, p. 336-337; Paris, Alcan,
18¢8.



— 68 —
Louis XIV et de Bossuet»; et aujourd’hui, M. Ch. Urbain jus-
tifie & peu prés Fénelon contre Bossuet, en disant: «Il m'a
semblé plusieurs fois que, dans son ample et copieuse démons-
tration, Bossuet tirait trop les textes a lui, leur faisant dire
ce qu'ils ne disent point, ou, quand ils Iui sont contraires, en
affaiblissant la signification par des explications assez peu plau-
sibles. Il v a plus, 7 joue sur les mots?).»

Bien plus, le P. Rozaven, jésuite, a publi¢ cette opinion,
en 1862, que le catéchisme du métropolite Platon est «rempli
des erreurs de Luther »2).

Ainsi, 4 en croire des théologiens qui sont loin d’étre les
premiers venus, Saint-Cyran serait protestant, Arnauld protes-
tant, Nicole protestant! Eux, qui ont combattu si opiniatrément
les protestants! Descartes protestant, Malebranche protestant,
Fénelon protestant, et méme le métropolite russe, Platon, pro-
testant! En vérité, n'est-ce pas ridicule? A quoi bon ce gros
mot, qui, comme tous les gros mots, ne contient guére que de
Terreur? A qui fera-t-on croire que les personnages incriminés
ont été réellement protestants? Qui dit trop ne dit rien. Il en
est de méme de l'accusation lancée contre les anciens-catholi-
ques; elle part du méme fond et n’a pas plus de valeur. Si
encore elle était précise, on pourrait la discuter et la réfuter.
Mais non. Nos adversaires ne parlent qu’'en général. A en
croire quelques indications, il paraitrait que nous serions pro-
testants 4 cause de nos doctrines sur 'eucharistie. S'il en ¢tait
ainsi, nos adversaires seraient bien imprudents: car, dans les
¢tudes que nous avons publiées sur l'eucharistie, nous nous
sommes bornés a citer des textes de U'Ecriture sainte et des
textes des Peres, et nous en avons simplement constaté le sens
exact, sans donner aucune explication qui nous fit propre, en
sorte que l'accusation de protestantisme retomberait en plein
sur les auteurs sacrés et sur les Peres. Que les orthodoxes qui
nous accusent y regardent de preés! La question est grave.
Ils feront bien d’¢tudier, dams les sources wémes et non dans
les onvrages ultramontains ou wultramontanisés, 1'histoire des
doctrines eucharistiques. En tout cas, ils n’ont jusqu'a présent
réfuté aucun texte produit par nous. Seraient-ils de ceux qui

1Y Rewue d'historre litt. de la France, janvier 1898, p. 140.
*) L’ Eglise russe et I'Eglise catholique, p. 41; Paris, Duprat,



accusent sans prouver, et qui font des proces de tendance sans
les justifier? S'il est une question ot il soit aisé de constater
le dogme de l'ancienne Eglise et les innovations des théolo-
giens a partir du IXe siecle, c’est bien la question eucharisti-
que. Ils n'ont donc qu'a parler clairement, nous leur répondrons
clairement.

Passer en revue toutes les questions théologiques sur les-
quelles il y a dissentiment entre les catholiques ou les ortho-
doxes et certains protestants, ce serait une ¢étude qui dépasse-
rait de beaucoup les bornes d’un article de Revue. Cette ctude,
nous la ferons, si jamais nos discussions interconfessionnelles
la mettent a l'ordre du jour. Pour le moment, il n'en est pas
question, et nous ne pouvons que nous borner & maintenir de
nouveau non seulement notre critérium catholique, mais encore
tous les dogmes définis par I'Eglise indivisée des huit premiers
siécles.

Donc 1T'accusation de protestantisme lancée contre nous ne
prouve rien, pas plus que l'accusation d’étre trop a gauche,
lorsqu'elle est lancée par quelgu'un qui est trop a droite. Trop
a gauche, trop a droite, ce sont 1& des expressions relatives,
dont l'exactitude dépend uniquement du point olt 'on doit étre
placé pour bien juger. Ceux qui disent a leurs adversaires
qu'ils sont trop a4 gauche, sont-ils a ce point méme, ou ne sont-
ils pas trop a droite? La est la question. Laissons donc les mots
et ne voyons que les choses.

Voyons d’autant plus les choses que le mot «protestan-
tisme » est un des mots en Zsme les plus obscurs, un de ceux
qu’il est extrémement difficile, pour ne pas dire impossible, de
définir exactement, sinon comme méthode, du moins comme
systeme et comme credo. On peut y découvrir & peu pres tout:
une prétendue orthodoxie, qui va jusqu'a lextréme rigidité, et
un pretendu libéralisme, qui va jusqu'a Pextréme laxisme. Ce
mot peut ainsi servir, aux uns, a justifier des erreurs, et a
d’autres, a condamner des vérités. Clest donc un devoir de
Uexaminer de trés pres.

II. Qu'est-ce que le protestantisme actuel?

Le protestantisme est-il la religion parfaite et la seule re-
ligion véritable, la vérité évangélique pure, 'Eglise chrétienne



70

rétablie dans sa forme primitive et dans toute sa vérité apos-
tolique? Il est des protestants qui n'hésitent pas a U'affirmer !);
affirmation naive, 4 laquelle trop de faits donnent le démenti
et qui est rejetée, croyons-nous, par 'immense majorité des
protestants eux-mémes.

Le protestantisme est-il la négation de 1'Eglise, du chris-
tianisme, de la religion? Il est des papistes qui n'hésitent pas
a Taffirmer. M. F.-W. Grey a fait derniérement 'argumentation
suivante dansl American Catholic Quarterly Review (janvier 1897):
«Sans unité, point de société; sans autorité, point de religion:
donc le prolestantisme w'est pas une veligion; il y a des pro-
testants, iZ 7'y a pas de protestantisme?).»

Selon M. de Mun, le protestantisme est le pére de la Ré-
volution francaise, en ce qu'il a «soustrait la société humaine
a4 lordre surnaturel», et en cc qu'il «n’a donné a Vindividu
pour limite de son droit que la loi sortie de sa propre volonté ».
A quoi M. Frank Puaux a répliqué: «La grandeur et la puis-
sance de la Réforme sont nées de son caractére religieux, et
voila précisément ce que mdéconnait M. de Mun, alors qu'il
parle de la société soustraite & l'ordre surnaturel. Sans doute,
pour lui, Rome est seule en possession de cette divine puis-
sance, mais le monde moderne se refuse a le reconnaitre... La
Révolution francaise ne procede pas directement de la Réforme,
par cette raison, a mieux dire, par ce fait que la Réforme
avait été écrasée en France par la persécution?). »

On connait les sévérités exercées envers la presse protes-
tante et les ceuvres protestantes par Mgr Abbet, évéque de
Sion (Suisse); mais on connait aussi la sévere réplique qui lui
a €té faite par le correspondant méme du Vatican, de la Gasetie
de Lawusanne?). En sorte que, méme parmi les catholiques-ro-
mains, il serait impossible de trouver l'unanimité dans la me-
sure et dans la forme des jugements a porter contre le pro-
testantisme.

L'opinion qui exalte le protestantisme comme la seule Eglise’
ou l'on puisse étre chrétien, et celle qui lui dénie tout carac-

1y M. Aug. Sabatier a écrit, dans son Lsquisse dune philosophic de la religion,
p. 255: «Dans le protestantisme sex/, je puis recueillic I'héritage du Christ, ¢’est-a-
dire étre chrétien, sans asservir ma conscience & aucun joug extérieur.»

%) Voir la Revue catholigue des Rewvues, 5 avril 1897, p. 609.

3 Revue chrétienne, avril 1898, p. 310.

) Voir le numéro du 24 mars 1898.



. =

tere chrétien, sont donc deux opinions extrémes, fanatiques et
erronées. Non, le protestantisme n’est ni si haut ni si bas, ni
si parfait ni si nul. Les Eglises orientales, qui se sont toujours
tenues a une grande distance des Eglises protestantes, n’ont
jamais jugé ces dernitres avec la sévérité papiste; et M. I'abbé
Duchesne a rappelé avec raison qu'en 1718 le baptéme des
luthériens et des calvinistes fut accepté tant en Russie que
dans les patriarcats grecs; que cette acceptation, il est vrai,
ne fut pas maintenue en 1756; mais que, depuis 1860, le synode
d’Athenes, puis le patriarcat de Constantinople, se sont décidés
a4 ne pas renouveler le baptéme occidental !).

C'est donc entre ces deux erreurs extrémes qu'il faut se
placer pour juger exactement le protestantisme. Mais 14 méme,
dans ce vaste milieu, il y a place pour des hypotheses et des
attitudes sans nombre. De toutes ces attitudes, quelle est la
vraie? Quelle est au juste la marque caractéristique, fondamen-
tale, essentielle, du protestantisme? Faut-il, pour lindiquer, se
borner a répéter contre lui les griefs des trois derniers siecles,
griefs formulés par des adversaires violents et presque toujours
excessifs? Quelques phrases tirées des anciennes théologies
protestantes suffisent-elles pour trancher toute difficulté¢, comme
si le protestantisme n'avait pas changé, comme si les protes-
tants d’aujourd’hui en étaient encore au méme point que leurs
ancétres? Il est clair que c’est & toutes les questions nouvelles
quil faut répondre, et qu'il faut y répondre non en bloc, mais
par des analyses nouvelles, plus calmes et plus impartiales que
celles qui ont été faites jusqu'a présent. Jusqu'a présent, en
effet, on a plutot discuté agressivement et en vue d'une rup-
ture; or, il faut aujourd’hui discuter pacifiquement et en vue
d’une explication loyale, et méme, si cela est possible, en vue
d'une entente et d'une union. Telle est la situation, 4 notre
point de vue.

Avant tout, si 'on entend par protestantisme le systeme
qui consiste & ne reconnaitre comme régle de la foi que la
Bible, interprétée par le libre examen individuel; a repousser
toute tradition, méme universelle; a rejeter toutes les défini-
tions dogmatiques des conciles cecuméniques de 'ancienne Eglise;
a €liminer tous les sacrements, sauf le baptéme et la céne; a

Y)Y Eglises séparées, p. 146.



79

ne reconnaitre aucun sacerdoce, aucune hiérarchie ecclésiasti-
que, aucune autorité religieuse autre que celle de la Bible et
de la conscience individuelle; — si, dis-je, on définit ainsi le
protestantisme, il est clair qu'il est erroné et inacceptable. Dans
ce cas, toute discussion entre les protestants et nous serait
impossible.

Mais cette définition du protestantisme est-elle exacte? Non.
Car plusieurs des erreurs qu'elle contient n'ont pas été admises
par tous les protestants d’autrefois, et elles ne le sont pas encore
par tous ceux d’aujourd’hui. Direz-vous que la majorité les admet
aujourd’hui? C’est possible. Mais je répliquerai: 1° qu'en dehors
de cette majorité possible beaucoup de protestants ne les pro-
fessent pas; quantité qui est loin d'étre négligeable; 2° que
cette majorité possible d’aujourd’hui est accidentelle ; qu’elle ne
repose sur aucune base nécessaire, ni évangélique, ni scientifi-
que; qu'clle peut donc disparaitre et faire place, demain, a
une autre majorité, qui continuerait encore a se dire protes-
tante et qui cependant ne le serait pas dans le sens ci-dessus
défini. Or, n’est-ce pas 14 un vrai gichis? N'est-ce pas, en tout
cas, un état de cheses qui dte au mot «protestantisme » toute
précision, et qui devrait par conséquent 1'¢carter de toute dis-
cussion exacte et précise, ol il s’agit de choses et non de mots,
de clarté et non d’obscurité?

Si l'on entend par protestantisme «la protestation contre
Rome », alors sont protestants tous ceux qui protestent contre
Rome: d’abord et avant tout, les orthodoxes orientaux, qui de-
puis le IXe siecle repoussent les prétentions de Rome; ensuite,
tous les prétendus hérétiques du moyen age, qui, dés le IX®
siecle, ont protesté contre les innovations romaines; puis, les
gallicans, qui ont protesté, eux aussi, sur beaucoup de points,
contre Rome; puis, les protestants, et enfin, les anciens-catho-
liques, qui réclament, eux aussi, cet honneur. — Mais, d'autre
part, si le protestantisme consiste a protester contre Rome,
comment tant de protestants peuvent-ils, aujourd’hui, marcher
avec Rome et défendre les intéréts de Rome contre ses ennemis
religieux et politiques? Donc il est impossible de définir actuel-
lement le protestantisme «une protestation contre Rome», un
grand nombre de protestants ayant l'esprit de Rome, les pro-
cédés de Rome, et étant les amis et méme les alliés de Rome.



Quelquefois on définit le protestantisme: «le combat contre
le cléricalisme ». Certes, il serait trés bien que tous les pro-
testants combattissent le cléricalisme. Mais, 1° beaucoup de
protestants soutiennent les cléricaux papistes; 2° beaucoup de
protestants sont méme plus cléricaux que les cléricaux du
papisme. «les jésuites protestants, ¢crivait derniérement un
protestant, n'ont rien & apprendre de leurs freres catholiques
(lire papistes)!).» Donc la définition en question ne porte pas.

Des protestants caractérisent volontiers le protestantisme
en le représentant comme un appel aux documents chrétiens
du premier siecle et comme une restitution de la vérité pri-
mitive. Mais, de fait, cet appel n’aboutit qu’a des contradic-
tions entre les protestants orthodoxes et les protestants réfor-
mistes, ceux-la tenant pour «vérité primitive» une doctrine
toute différente de la doctrine prétendue primitive de ceux-ci.
Donc, de fait, cette caractéristique ne caractérise qu’un effort,
mais non une doctrine, encore moins une Eglise.

Peut-on dire que le protestantisme est la mise en lumiere
du vrai dogme chrétien? Non: car les protestants sont en
pleine confusion sur la question des dogmes, et méme beau-
coup d'entre eux rejettent toute espéce de dogme. Par exemple,
selon M. le pasteur Ed. Rabaud, «le protestantisme, dans son
principe, est fatalement condamné aux variations du dogme;
les points fondamentaux se succeédent et se remplacent, et
I'hérésie de la veille devient réguligrement la vérité du lende-
main ?). » Bt selon Vinet: «Le principe caractéristique du pro-
testantisme est tout a fait en dehors du dogme; ce principe
n’est autre chose que 'indépendance absolue de la conscience. »
Cette derniere assertion de Vinet est-elle exacte? Non: car les
protestants ne sont pas seuls a revendiquer l'indépendance,
méme absolue, de la conscience. Tout homme qui se respecte,
méme un payen, tient & sa conscience et refuse de faire quoi
que ce soit contre elle. Le mot de Vinet ne caractérise donc
personne, puisqu’il caractérise a peu prés tout le monde, je
veux dire tous les honnétes gens.

Dira-t-on que le protestantisme est l'affirmation de l'auto-
rité de la Bible? Ce ne serait pas entierement exact: car beau-

1) Voir le Genevois du 13 mai 1897: correspondance F. D.
B Voir la Semaine religivuse de Gendve, 28 février 1885, p. 35.



coup de protestants aujourd’hui refusent & la Bible toute au-
torité; elle n'est pour eux qu'un livre ordinaire, et ils déclarent
superstitieuse et absurde la croyance & toute inspiration sur-
naturelle de la Bible. Cette définition n’est donc que partielle-
ment vraie, en ce sens qu’elle n'est admise que par une frac-
tion des protestants. Et, d’autre part, clle convient beaucoup
mieux aux autres Eglises, qui, toutes, professent la doctrine de¢
I'inspiration biblique.

Dira-t-on que le protestantisme est laffirmation de l'auto-
rité supréme de la conscience? Je répondrais que les libres-
penseurs en disent autant, et que, d'ailleurs, d'autres protes-
tants, tout en admettant Vautorité et la liberté de la conscience,
prétendent pourtant la soumettre au témoignage des Livres
saints. M. J.-L. B. a écrit dans la Semaine religiense de Geneve
(2 avril 1898): «Joblige la conscience & s’incliner devant le
témoignage; car c'est ce dernier qui, conservant toute sa va-
leur, décide en dernier ressort. Il ne sied pas & la conscience
de se poser en juge d'une Révélation a laquelle elle doit fina-
lement d’étre ce qu’elle est.» |

Dira-t-on que le protestantisme consiste dans le libre examen,
appliqué a 1'Ecriture sainte')? Je répondrai que ce n'est la
quune méthode et non une doctrine; que cette méthode est
pratiquée aussi par les vrais catholiques, qui se prétendent
parfaitement libres dans leur examen de la Bible; et qu’il peut,
se faire que beaucoup de protestants, en usant ainsi de leur
libre examen, arrivent a la foi catholique ou orthodoxe. S'ils
professent la foi orthodoxe, seront-ils repoussés des orthodoxes?
Certainement non. Voila donc un protestantisme qui peut aboutir
a l'orthodoxie catholique. Or, il en est un autre qui, toujours
au nom du libre examen, aboutit soit au papisme, soit méme
a la négation de toute Eglise, comme les faits le démontrent
chaque jour. On voit donc clairement toute linsuffisance du
libre examen comme critérium et comme caractéristique.

Dira-t-on que le protestantisme consiste dans la croyance
a I'Ecriture sainte, interprétée ou par le libre examen ou par
Pinspiration individuelle? Je ferai la méme réponse que précé-
demment: ce n'est l1a qu'un procédé, et il peut se faire que

) M. Lanfrey a écrit: « La liberté-d’examen est non seulement le fondement,
mais le seul dogme stable du protestantisme.» (L’Fglise et les philosophes, p. 69.)



- - S

beaucoup d’esprits soient amenés, par l'Ecriture sainte ainsi
interprétée, soit a la doctrine orthodoxe, scit & la doctrine
papiste, soit & la doctrine rationaliste. ‘

Dira-t-on que le protestantisme consiste & professer, sur la
tradition, sur la foi et les ccuvres, sur la nature et la grace,
sur le libre arbitre et le péché, sur la prédestination et la jus-
tification, sur lefficacité des sacrements, sur le dogme eucha-
ristique, etc., des doctrines opposées aux doctrines papistes?
Je répondrai: 1° que cette définition du protestantisme est encore
moins précise que les définitions précédentes; 2° que beaucoup
de protestants actuels, alliés aux papistes, ne l'accepteraient
pas; 3° que, ft-elle exacte, cette définition ne saurait suffire &
faire condamner le protestantisme en bloc et d'une facon ab-
solue: car l'enseignement papiste sur tous ces points est erroné
ou susceptible d'interprétations erronées, et le rejeter est plutot,
a priori, une garantie d'orthodoxie qu'un grief d’hérésie.

Dira-t-on que le protestantisme est Ia doctrine de Luther
et de ses partisans? Les partisans de Calvin, de Zwingli, de
Henri VIII, n'admettront jamais cette définition.

Dira-t-on le contraire, 4 savoir, que le protestantisme es,
non la doctrine luthérienne, mais la calviniste, ou la zwinglienne,
ou l'anglicane ? Mais les luthériens n'y consentiront jamais, beau-
coup d'anglicans encore moins, etc. Clest un fait que, méme
dans les questions de la christologie et de la justification, les
luthériens et les calvinistes different d’opinions?). Clest un fait
que la plupart des protestants d'avjourd’hui ont rompu avec
le protestantisme traditionnel, et que plusieurs vont méme
jusqu’a n’en faire pas plus de cas que de la scolastique ro-
maine %),

En outre, si vous faites consister le protestantisme dans
le calvinisme, je vous demanderai quel calvinisme vous en-
tendez: car il y en a plusieurs; il y a d’abord celui de Calvin
méme, et 11 y a ensuite les calvinismes de ses disciples, qui
se sont modifiés considérablement du XVI° siecle aun XIXe Si
vous me dites que vous considérez avant tout le calvinisme de
Calvin, je vous objecterai que personne aujourd’hui, ou & peu
Drés personne, n'enseigne strictement sa doctrine sur la pré-

D) Voir la Revue chrétienne de mars 1897, p. 167-168.
*) Voir Aug. Sabatier, Zsguisse d’une phil. de la r:lig., p. 220,



destination absolue et sur la corruption de la nature humaine.
Voyez combien les choses changent! Lorsque Sébastien Cas-
talion attaqua cette doctrine de Calvin, celui-ci lui répondit que
son écrit, a4 lui Castalion, était «d'un co6té si plein d'ignorance
et bétise que chacun en devait étre juge, et d’autre coté si
plein d'imprudence que c'est merveille comment ces brouillons
et affronteurs corrompant si vilainement 1'Ecriture, peuvent étre
¢écoutés.» Et cependant, ils ont été écoutés. Et, je le répete,
bien rares sont les calvinistes qui aujourd’hui enseignent que
Dieu «ne promet qu’'a un certain nombre d’hommes de les
rappeler a la foi par la vertu de son Esprit»; que U'image de
Dieu dans 'ame a été «non seulement assujettie 4 mal (par
la chute d'Adam), mais abolie »; que «de nature nous sommes
tous maudits»; que «par la volonté et décret de Dieu nous
avons ¢té tous assujettis & damnation éternelle par la chute
d'un seul homme», etc. Donc il est impossible de définir le
protestantisme actuel par le calvinisme de Calvin.

Selon M. S. Berger, 1'essentiel du protestantisme consiste
dans la doctrine de la justification par la foil). Or, d’une part,
cette doctrine est aussi enseignée par les catholiques, qui, tout
en exigeant les ceuvres de la foi, exigent aussi, bien entendu,
la foi. Et, d’autre part, il se trouve des protestants qui, comme
M. le pasteur Idel, considerent la justification par la foi comme
une pauvre relique d'un honteux passé. Selon lui, la base du
christianisme est l'impeccabilité. «Iuther, Calvin, Zwingli et
les réformateurs en général, dit-il, peuvent-ils étre nos guides
vers le ciel? Sont-ils remplis de 1'esprit de Christ et de ses
apotres? Nous répondons catégoriquement: Non et mille fois
non. Les soi-disant réformateurs ont été de pauvres hommes
illusionnés,.. La doctrine fausse et antibiblique de Luther a
conduit des milliers d’ames au désespoir et & VUenfer! Luther
et ses successeurs aveuglés en ont la responsabilité! Recom-
mandons le pauvre homme & la grace et a la miséricorde de
Dieu®!» Donc, selon M. Idel, la justification par la foi est
plutdt un obstacle au christianisme, et le vrai christianisme con-
siste dans la prédication de la foi qui rend impeccable et d'une
charité qui nivelle toutes les conditions sociales.

1) Voir la Revue chrétienne de mars 1897, p. 166.
®) Voir le Chrétien évangéligue, décembre 1896, p. 63I.



S .-

Dira-t-on que le protestantisme est la doctrine de '’Alliance
évangélique? Mais tous ceux des protestants qui repoussent
cette Alliance, repousseront aussi cette définition.

Dira-t-on avec M. Frank Puaux que «le protestantisme est
la synthése entre la pensée religieuse et la pensée libre?)?»
Mais toutes les confessions chrétiennes, méme la papiste, re-
vendiquent pour elles une telle synthese. Les juifs, les musul-
mans, les payens aussi se glorifient d’étre religieux et libres.
D’ailleurs, les protestants s’entendent-ils sur cette synthese et
existe-t-elle chez eux? Non, et M. Frank Puaux luiméme avoue
qu’ils n’ont pas encore pu concilier la foi et la science, et qu'ils
doivent encore se réformer ),

Dira-t-on avec le synode protestant francais de 1872 que
le protestantisme se résume dans «le salut par la foi en J.-C,,
fils unique de Dieu, mort pour nos offenses et ressuscité pour
notre justification?» Mais il faudrait remarquer que beaucoup
de protestants frangais n'ont pas accepté cette profession de
foi; et que, quand méme tous les protestants l'eussent acceptée,
ils ne se seraient pas distingués, en cela, des autres Eglises
chrétiennes, qui toutes professent cette doctrine.

Dira-t-on avec un pasteur protestant que le protestantisme
est «1'asile normal des Ames qui ont faim et soif de justice 3)?»
Pourquoi «normal»? A quel titre? Les orthodoxes, les anciens-
catholiques, les papistes en disent autant. Ce brave pasteur
ajoute: «Etre les disciples du Christ vivant et ses rachetés,
voila la vie.» Tres bien; mais comment étre les disciples du
Christ et & quelles conditions? La est la vraie question. — Et
encore: «Proclamer ce qu'est le Christ, ce qu’il donne, voila
la source de la doctrine. » Trés bien; mais qu’est-il et que donne-
t-il? Clest ici que les protestants se divisent. — Et encore:
«S'unir dans un méme amour pour lui et travailler ensemble
a faire de lui le roi du monde, voila 'Eglise.» Tres bien; mais
comment s'unir, comment travailler ensemble, comment faire
de lui le roi du monde? Ici encore divisions et contradictions.
Toutes ces belles phrases sont donc des phrases évasives, qui
ne contiennent ni symbole de foi, ni critérium de foi.

Y Rewue chrétienne, juillet 1898, p. 76.
% P, 76-77.
%) Voir le Chrétien frangais, du 1°v avril 1898, p. 27.



78

-

Si le protestantisme consiste 4 remettre davantage en lu-
miere la nécessité de travailler soi-mé&me a s'éclairer et a
s’améliorer, contre ceux qui se reposent, entre les mains d'un
confesseur ou d'un directeur, du soin de leur croyance et de
leur salut, il faut le bénir. Mais il ne se contenterait pas de
ce minimum, qui du reste existe aussi dans d'autres Eglises.

S’il consiste & rendre aux simples fideles leurs vrais droits
dans 1'Eglise contre les abus d’autorité du clergé; s'il consiste
a rappeler aux simples fideles qu’ils ne doivent pas rester
passifs dans la réception des sacrements; qu'ils participent eux
aussi, par leur baptéme, au sacerdoce de J.-C., et qu'ils ont,
eux aussi, le devoir de répandre et de défendre la foi, d’étre
zélés pour le service de Dieu, etc., il faut encore le bénir. Si
ces doctrines passent pour protestantes, c'est que Rome les a
laissées dans les ténébres pendant de longs sieécles, et que ce
sont les réformateurs du XVI° siécle qui leur ont rendu quel-
que ¢éclat, Mais, en réalité, ces doctrines sont parfaitement ca-
tholiques et orthodoxes, parce qu'elles ont été enseignées et
pratiquées dans l'ancienne Eglise.

Si, au contraire, on fait consister le protestantisme dans
un individualisme outré, sans frein, aboutissant logiquement a
la négation de I'Eglise; dans une foi purement intérieure, qui
se passe des ceuvres de religion et qui tend a la négation du
culte; dans une liberté absolue de nier ou d'affirmer les dogmes
a4 son gré, sans autre critérium que son bon plaisir; dans 'affir-
mation d'un christianisme sans dogme, dogmaloses Christentum?),
dans un rationalisme et un naturalisme, olt le surnaturel, la
révélation, la grace sont traités d'erreurs, etc., etc., il est clair
que le protestantisme doit alors étre condamné. Mais, si tel
est bien en effet le protestantisme de certains protestants, d’au-
tres protestants, trés nombreux, le repoussent et le condam-
nent ¢nergiquement, affirmant positivement 1'Eglise, le culte,
les sacrements, la foi, le credo, le surnaturel, la révélation, la
grice, etc. '

Pour M. Aug. Sabatier, le protestantisme est « plus et mieux
qu'une doctrine, c'est une méthode; plus et mieux qu'une Eglise
‘meilleure, c’est une forme nouvelle de piété; c'est un esprit
différent, créant un monde nouveau et inaugurant pour les

Y CL Deutscher Merkur, 4. Dez. 1897, S. 386.



I < T

ames religieuses un nouveau régime}». Donc, ce n’est plus
ni une doctrine, ni une Eglise, aveu considérable! C’est sim-
plement une méthode; mais quelle méthode? Pour M. Aug.
Sabatier, c’est une méthode psychologique et historique, c’est-
a-dire, ol chacun juge les choses d’aprés sa propre psycho-
logie et les faits d’aprés sa propre maniere de voir. Quant aux
mots: «forme nouvelle de piété, monde nouveau, nouveau ré-
gime », ce sont des mots, disons-le, absolument creux; et l'au-
teur serait bien embarrassé, je crois, de dire avec précision
ce qu'il y a de nouveau dans la piété, dans le monde et dans
le régime en question. Ce n’est donc pas 12 une définition.

Une célébrité du monde protestant me disait dernierement
qu'il est impossible de définir le protestantisme comme doctrine;
qu'il semble étre un ferment; et que, lorsque ce ferment aura
produit tous ses résultats, dans un siécle peut-étre, on pourra
alors savoir ce qu'on doit en penser et quelle définition on
peut en donner; que jusque la il faut attendre et le laisser
continuer le cycle de ses expériences.

Quoi qu’il en soit, il est certain que le protestantisme ou
plutdt les protestantismes des XVIe, XVII® et XVIII® sidcles,
n'existent plus; qu'ils sont remplacés par des systémes nou-
veaux, qui different entre eux suivant les pays; qu'en Alle-
magne il y en a plusieurs, qui sont en antagonisme; méme
situation en France; méme situation en Suisse; méme situation
en Angleterre, 6ie,

Le fait est qu'une formule caracféristique convenant a tous
ces protestantismes différents et les définissant tous exacte-
ment, n'a pas encore &té trouvée, que je sache.

D’ou il faut conclure que, si, d'une part, on peut adresser
aux protestantismes du XVI?, du XVII® et du XVIII® siacle,
des reproches mérités et les condammer sur certains points
particuliers, sur lesquels ils ont enseigné des erreurs positives,
d’autre part, il est des protestants qui, aujourdhui, rejettent
toutes ces erreurs et continuent cependant & porter le titre de
protestants, et qui, par conséquent, ne sauraient étre condamnés
sur leur simple titre de protestants.

Y Owwr. cité, p. 251. — Allleurs (Rewue chrétienne, aolt 1897, p. 94), M. A.
Sabatier a écrit: « Qu'est-ce que le protestantisme, sinon la Bible lue librement par
le peuple chrétien?»



e B0

En outre, le protestantisme actuel étant autre que celui
des trois siecles précédents, il faut conclure qu’il doit étre étudié
a nouveau, et jugé, non d'aprés les arguments des trois siecles

précédents — arguments dans lesquels les ultramontains, les
jésuites, etc., ont glissé beaucoup d'assertions inexactes et de
points de vue erronés — mais d’aprés des documents authen-

tiques et diment controlés, et d’aprés une analyse impartiale
des doctrines et des faits.

Pour nous, anciens-catholiques, nous repoussons absolument
le point de vue qui consiste a insinuer que le protestantisme
est le germanisme, et que deés lors il doit étre antipathique
aux Francais, aux Slaves, aux Tcheques, etc. Non, le protes-
tantisme religieux n’est pas une question de races. Que, de fait,
il ait ét¢é condamné, dans plusieurs pays hostiles a ’Allemagne,
pour des motifs de race, de nationalité¢ et de politique, plutdt
que pour des motifs strictement dogmatiques, cela est certain
et évident. Mais nous ne pouvons pas aujourd’hui ratifier ce
point de vue, qui introduit dans le dogme des éléments étran-
cgers et qui le fausse.

Si, au contraire, on représente simplement le protestantisme
comme une opposition contre les erreurs du systeme papiste
— et c'est bien la en effet sa premiére caractéristique — nous
ne pouvons, nous anciens-catholiques, que lui étre a priori sym-
pathiques; et quiconque est indépendant de Rome et hostile
aux erreurs de Rome, doit étre du méme avis, sauf ensuite a
faire 1'étude approfondie dont j’ai parlé et de laquelle seule
dépendra la conclusion & tirer,

Bref, on le voit, il est trés difficile, pour ne pas dire im-
possible, de définir exactement le protestantisme actuel; et de
cette difficulté nait le devoir, pour tout théologien sérieux et
impartial, d’examiner a nouveau les nouveaux courants de la
pensée dite protestante. Ce qui est certain, c'est que les an-
ciens cadres sont & jamais brisés et qu'il faut absolument en

constituer de nouveaux.

ITII. Quelques aveux protestants.

L’examen attentif du protestantisme actuel conduit & un
second résultat, & savoir: que non seulement les protestants
sont divisés entre eux au point de ne pas pouvoir donner du



protestantisme une définition réellement caractéristique et accep-
tée par tous, mais encore que, dans cette division et cette con-
fusion, beaucoup d’'entre eux reconnaissent les défauts de leur
systeme religieux et ecclésiastique, et manifestent des senti-

ments de rapprochement, qui, bien dirigés, pourraient conduire
a la véritable orthodoxie.

Ces aveux sont fort importants, en ce qu'ils démontrent
que, dans différentes Eglises protestantes, il existe des protes-
tants qui gémissent sur la division des Eglises chrétiennes, qui
voudraient la wvoir disparaitre, qui croient l'union possible et
désirable, et qui, sur de nombreux points, sont déja d'accord,
ou en voie de s'accorder, avec les dogmes catholiques ou or-
thodoxes. Le fait n’est pas seulement visible dans 'Eglise établie
d’Angleterre, oli, malgré la dénomination de « protestante », la
majorité actuellement revendique le titre de « catholique », Mais
encore dans les autres Eglises protestantes de I'Europe et de
I’Amérique. Je citerai quelques-uns de ces remarquables aveux:

M. le professeur Krogh-Tonning, de Christiania, professe
linsuffisance des Ecritures, la nécessité de la tradition, la né-
cessité de l'autorité de I'Eglise, la nécessité de 'ordination et
de la succession apostolique, etc.?).

Un membre de I'Eglise luthérienne de France, M. Samuel
Berger, a écrit, dans la Revue chrétienne du 1° mars 1897
(p. 166): «Nous ne sommes que trop souvent devenus étran-
gers au veritable esprit de notre Eglise.» Et encore: «Peu a
peu, par le voisinage de I'Eglise réformée, le culte luthérien a
presque entierement perdu son caractére primitif, et ce qui en
reste aujourd’hui dans les pays de langue allemande n’est en
grande partie qu'une réforme qui ne date pas de beaucoup plus
de cinquante ans» (p. 171). Ce regret semble indiquer le désir
d'un retour & une situation meilleure. Et le méme théologien
dit expressément plus loin (p. 173-174): «Il y a dans I'Eglise
luthérienne une notion d’Eglise tres ferme et trés élevée... Au-
cune Confession, je pense, ne proclame aussi nettement le prin-
cipe de la catholicité de I'Eglise... Ce caractere de catholicité
de PEglise luthérienne peut étre mal compris, on peut en faire
abus, il n'en est pas moins vrai qu'il fait partie de son essence...

———

_ ') Voir, dans la Rewvue catholigue des Revues, 5 mai 1897, p. 745-750% «Les
idées d’un protestant sur le protestantisme actuel.»

Revue intern, de Théologic. Heft 25, 1899, 6



— 82 —

L'Eglise luthérienne affirme l'unité du corps du Christ, malgré
toutes les divisions d’ici-bas. Elle a su dés le premier jour re-
noncer 4 de grands avantages matériels et sociaux, beaucoup
moins pour affirmer son droit & l'existence que pour proclamer
que I'Eglise ne doit jamais se régler sur des considérations
d’intérét humain. Elle confesse d’autant plus hautement 1'article
du symbole: Credo sanctam Ecclesiam catholicam, qu'elle met
T'unité de I'Eglise au-dessus de 'existence des diverses commu-
nautés chrétiennes. »

Dans le seul numéro du Chrétien évangélique du 20 jan-
vier 1897, M. A. Glardon reconnait que Pierre, aprés étre allé
jusqu’a Babylone, est revenu « mourir & Rome» (p. 3); — M. G,
Roux avoue que la Réforme du XVI° siecle n’est pas revenue,
dans la question de la vie future, a la doctrine de I'Eglise des
premiers siécles; que les luthériens ont admis la descente aux
enfers enseignée dans le symbole, mais que les réformés 1'ont
rejetée (p. 30).

Dans la Revue de Théologie (de Montauban), du 1°" janvier
1897, M. D. Tissot, ayant a parler du catholicisme romain, n'a
pas parlé du catholicisme tout court, mais bien du catholicisme
rvomain ; victoire trés importante de I'exactitude théologique
sur la routine protestante francaise. Ce méme théologien, loin
de maintenir la théologie protestante du XVII® siecle, la traite
de «scolastique protestante » (p. 4). Il reconnait bien que Luther
a enseigné la justification par la foi comme Uarticulus vel stantis
vel cadentis FEcclesiw, mais il n'admet pas que ce soit 1a le
résumé¢ du mouvement protestant (p. 10). Il enseigne (p. 15)
que la réformation c'est la liberté, et que I'Eglise protestante
de Genéve est «une societé religieuse dans laquelle chacun
croit ce qu'il veut, pourvu qu'il se déclare protestant». D’oll
'on pourrait conclure que les protestants genevois, tout en s'ap-
pelant protestants, peuvent professer, par exemple, les croyances
catholiques-chrétiennes. M. Tissot, analysant les doctrines des
réformateurs sur 1'eucharistie, ne combat que I'hypothese ca-
tholigue-romaine qui est matérialiste, et reconnait que «la réalité
de la présence de Christ est affirmée par les deux confessions
luthérienne et calviniste» (p. 18-19). Puis, comparant le luthé-
ranisme et le calvinisme, il voit dans le premier I'immanence
de Dieu et dans le second la transcendance (p. 20-21); or, sur
ce point encore, la conciliation ne peut-elle pas se faire?



. 83 —

Dans le méme numéro, M. A. Westphal donne un autre
résumé du protestantisme: «Le protestant, dit-il, est 'homme
de la Bible; sa religion tient en ces deux mots: chute et ré-
demption » (p. 30). Or, le vrai catholique n’est-il pas, lui aussi,
I'homme de la Bible, et ne croit-il pas, lui aussi, & la chute et
a la rédemption? M. Westphal ajoute (p. 40-41): « Nous croyons
volontiers aux imperfections de la théologie, mais nous n'ou-
blions pas que les dogmes sont 'expression des faits sur les-
quels le christianisme repose, et nous ne sommes pas disposés,
pour l'heure, & confier cette revision délicate aux hommes dont
la désinvolture ne craint pas de comparer nos dogmes aux ca-
davres calcinés des cendres de Pompéi». Or, cet état d'esprit
n’est-il pas excellent?

Dans la Semaine religieuse de Genéve, du 20 mars 1897,
un théologien, parlant des polémiques religieuses, expose les
conditions dans lesquelles elles doivent se faire; ses conseils
sont excellents. Il veut ce qui rapproche, et non ce qui élargit
I'abime; il veut qu’on écoute l'adversaire, et non qu'on cherche
a le dominer ou a l'écraser, etc. Bref, dans un tel esprit, il
serait, je crois, facile de s'entendre.

Dans ce méme journal (numéro du 15 mai 1897), est re-
produite une touchante priere «pour les chrétiens d'Orient»,
priere qui, par ordre du consistoire de Geneve, a été lue le
9 mai a tous les offices de 1'Eglise nationale protestante de
Geneve. La bénédiction du Pere céleste est invoquée non seu-
lement sur I'Eglise de Genéve, mais aussi «sur les autres Eglises
chrétiennes », afin que tous les chrétiens vivent dans la paix
et la fraternité. 11 s’agissait en particulier des chrétiens de la
Grece, et en général de tous les chrétiens d'Orient. Or, n'est-ce
pas 12 une avance touchante?

M. E. Gueltucci a écrit dans la Revue de Théologie (Mon-
tauban), du 1° mai 1897: «S’il n'y a pas d’Eglises infaillibles,
il ne s’'ensuit pas non plus que les décisions des conciles ne
puissent faire autorité pour nous. Qu'il ne faille pas les accepter
les yeux fermés et sans examen, d'accord; mais que des assises
religieuses aussi illustres, aussi voisines du berceau du chris-
tianisme dans le temps et dans l'espace que celles des pre-
miers conciles, n'aient pour nous aucune valeur ni aucune au-
torité, et doivent méme exciter notre suspicion, ceci ne dérive
pas logiquement de cela; la conclusion est fausse (p. 291)... Le



84 —.

christianisme n'est pas a inventer par les docteurs modernes.
Toujours on a lu la préexistence réelle du Christ dans les écrits
du N. T., et si les grands conciles, aux premiers siécles de
I'Eglise, discutérent la nmafure de la préexistence réelle, ils ne
mirent jamais en doute le faif lui-méme » (p. 293).

Certes, je n'ai pas a juger ici les ceuvres théologiques de
M. Aug. Sabatier. Autant je répudie certaines pages qui me
paraissent antichrétiennes?), autant je ne puis qu'approuver le
sentiment qui a dicté la page suivante: « Dans ce grand conflit
de principes, les jansénistes sont avec nous et nous sommes
avec eux. N'avons-nous pas la méme doctrine essentielle et le
méme genre de piété? Notre confiance et notre espérance n’ont-
elles pas le méme fondement? Ne lisons-nous pas avec édifi-
cation le Commentaire de Quesnel sur le Nouveau Testament,
et ce qui a fait condamner ce livre par les jésuites, n’est-ce
pas ce qui nous 'a rendu cher? Sans doute, en professant le
méme Evangile de la grace, nous différons par la maniere de
le formuler théologiquement. Jansénius et Saint-Cyran remon-
tent, & travers la scolastique du moyen age, par saint Thomas
et saint Augustin, jusqu'a la doctrine de Paul. Nous y remon-
tons par Luther, Mélanchthon, Calvin, ou plus simplement et
plus directement, en lisant dans l'original les lettres du grand
Apdtre. Mais par des voies diverses, nous arrivons a la méme
source de vie; nous y puisons ensemble et.nous vivons de la
méme foi. Les solitaires de Port-Royal ne voulaient pas le re-
connaitre. C'était l'illusion de leur piété. La haine des jésuites
¢tait plus perspicace. Ils avaient raison, quand ils dénoncaient
l'accord fondamental de Port-Royal avec Gendve et de Jansé-
nius avec Calvin. Le temps en a fait I'éclatante démonstration.
Le méme mouvement qui depuis les a séparés de Rome, les a
rapprochés de nous. Ils sont devenus nos fréres non seulement
par la souffrance, mais par l'esprit de la foi. Nous les recon-
naissons et les saluons pour étre de notre famille. Malgré eux
ils ont €té des protestants dans 'Eglise; ils en ont pris la figure
et le role. N'ont-ils pas toute leur vie protesté contre la cor-
ruption de I'Evangile et celle de 1a conscience?... Ah! quel mal-
heur que ces forces intellectuelles représentées au XVI° et au
XVII® siecles par le protestantisme et par le jansénisme, n'aient

1} Voir la Rewue, n° 19, juillet 1897, p. 486-505.



pas pu se réunir et se développer dans une loyale et pacifique
concurrence, sous la protection commune d'un régime libéral!
Quelles belles et fécondes Universités n’aurions-nous pas eues!
Quel rayonnement, quelles richesses! Quel XVIII® siecle diffé-
rent! Quel tour nouveau, quel dénouement autre aurait eu notre
histoire 1)! »

Le méme auteur, dans le Journal de Gemeve du 18 juillet
1897, a reproché a un de ses coreligionnaires d’abuser de la
critique et a ajouté: «L'esprit critique pur aboutit a un indi-
vidualisme dissolvani au point de vue social et & un aristo-
cratisme moral qui devient bientdét du dilettantisme. Quand la
morale en est 14, elle s’dvawnounit A son tour. Comme la religion,
elle doit étre sociale et fraternelle pour manifester sa réelle
puissance. Vae soli!/ Cela n’est pas seulement vrai de ’homme
physique, cela est encore plus vrai de I'homme spirituel.» On
ne saurait mieux condamner l'individualisme dissolvant de cer-
tains protestants.

M. E. Lacheret, dans une étude sur la nature de la révé-
lation, a démontré, contre plusieurs protestants, que «l'expé-
rience n'est ni la régle ni la mesure de la révélation divine »,
puis il a résumé en neuf théses, que la place m’empéche de
reproduire ici, sa doctrine sur l'autorité et la révélation de J.-C.
Quiconque lira attentivement ces neuf theses, y sentira un esprit
incontestablement chrétien 2). Ici encore, I'entente serait, je crois,
facile.

En janvier 1898, dans une réunion protestante, en Suisse,
le sujet proposé a la méditation et aux pricres des assistants
a été «1'Eglise universelle»?®): «que la vraie unité et la com-
munion se réalisent de plus en plus!»

Dans la Revue chrétienne du 1°r février 1898, M. John
Viénot a écrit & propos de M. de Vogiié: «Si I'élargissement
de certains points de vue pouvait se faire au sein de I'Eglise
catholique, nous le constaterions avec joie. Owui, nous saluerions
la réconciliation de notre peuple avec Uidée veligieuse sous la
Jorme du catholicisme élargi. Est-ce possible? Dieu le sait. Nous
avons peur que non.» — Que M. Viénot se rassure. Si du coté
de Rome son réve est irréalisable, il peut trouver dans le vrai

V) Revue chrétienne, Port-Royal et le protesiantisme, 1¢" aoft 1897, p. 86-88.
¥y Ibid., p. 109-111.
%) Voir la Semaine religicuse, de Geneve, I1°F janvier 1898.



catholicisme toutes les satisfactions religieuses que la sagesse
peut exiger.

Tel écrivain protestant emploie volontiers le mot «cecu-
ménique » pour caractériser les sessions de I'Alliance évangé-
lique, ainsi que l'ceuvre suisse des missions protestantes, qui
«veut étre aussi ceuvre cecumeénique de miséricorde et de com-
passion?) ».

Tel autre, M. le pasteur Wilfred Monod, a rappelé récem-
ment que la doctrine du salut par la foi «comprend la foi et
les ceuvres»; que «le recours perpétuel a4 la parole écrite ne
rejette pas dans 'ombre la parole vivante, Jésus-Christ»; que
«'’Eglise réformée s’appelle de son véritable nom I'Eglise ca-
tholique réformée». «Il faut, a-t-il dit, que l'on reconnaisse la
mere dans la fille; il ne faut pas prétendre & modifier, dans
I'établissement romain, ce qui a le droit de subsister. Aprés
tout, 'Eglise #éformée est elle-méme a réformer, certainement
réformatrice, elle est non moins certainement réformable2). »
Puis, pour fortifier ce point de vue de la nécessité de réformer
le protestantisme, il a cité quelques textes connus, de Vinet,
en faveur d'un rapprochement entre protestants et catholiques
dans l'esprit vraiment chrétien 2).

Jai déja cité quelques aveux de M. Frank Puaux sur les
défectuosités de I'Eglise protestante actuelle en France. J'ajoute
qu’il a encore écrit ces nobles paroles: « L'heure des sacrifices,
j'entends des sacrifices qui laissent la conscience intacte, n’est-
elle pas venue, et nos plus genéreux efforts ne doiveni-ils pas
aboutiv a une réforme de notre propre Eglise, qui se dressera
alors comme un phare dans cettte nuit toujours plus sombre
qui se fait autour de nous%?»

Je n’ai pas a rappeler ici les hauts témoignages de sym-
pathie donnés a lancien-catholicisme, soit dans cette Revue,
soit dans nos congres internationaux, soit ailleurs?®), par les
Beyschlag, les Nippold, les Kohlschmidt, les Hoffet, et par plu-
sieurs autres éminents théologiens protestants, qui comprennent

) M. L. Ruffet, dans la Revue chrétienne, du 1°. février 1898, p. 155-156.

*) Voir le Chrétien frangais, du 1° mars 1898, p. 22-23.

8 Littérature anw XI1X® siccle, 111, 392 Nouvelles études évangéligues.

Y) Revue chritienne, juillet 1898, p. 77.

%) Voir, par exemple, dans le Deutscher Merkur, du 6 novembre 1897, p. 357
2 359



— 87 —

l'importance de notre ceuvre, et qui favorisent, eux aussi, la
noble cause de l'entente et de 'union. Il me semble que cet
état de choses, que je n'ai fait quindiquer, est plein d'espoir
pour l'avenir.

IV. Comment une revision du protestantisme
est nécessaire.

De ce qui précede, une conclusion s’impose: c'est que le
procgs du protestantisme est a reviser. Oh! sans doute, cer-
taines erreurs qui passent pour protestantes et qui de fait sont
professées par des protestants, ne sont plus a4 reviser. Mais
ces mémes erreurs, nous I'avons vu, sont repoussées par d’autres
protestants. En sorte que, si la cause de certains protestants
et d'un certain protestantisme est jugée et finie, la cause .des
autres protestants ne l'est pas.

TLes peuples changent: ou sont les barbares d'autrefois, les
Grecs d'autrefois, les Romains d’autrefois? Et les peuples d’au-
jourd’hui, leurs descendants, ne sont-ils pas en voie de se trans-
tormer de nouveau?

Les sociétés changent; elles changent méme d'une géné-
ration & l'autre. Les points de vue changent; méme les ques-
tions qui paraissent éternelles, se présentent sous des aspects
nouveaux. Les mots changent, les langues changent, les gofits
changent.

Méme dans les Eglises qui se croient immobiles, que de
changements! Méme chez les papistes, que de transformations
et d'altérations, par exemple de 1682 & 1870! Comment des
lors les protestants ne changeraient-ils pas, eux surtout qui,
sous le nom de progres, semblent ériger le changement en
principe ? Non seulement ils ne s’en cachent pas, mais ils s’en
glorifient. Donc les jugements portés sur leurs doctrines an-
ciennes — & supposer méme qu'ils eussent été exacts — ne
sauraient plus étre appliqués a leurs doctrines nouvelles.

Que de différences, la plupart du temps, entre les maitres
et les disciples! Vouloir juger les maitres par les disciples, ou
les disciples par les mafitres, est un procedé erroné. Donc, ce
serait une erreur de vouloir condamner les protestants d'au-
jourd’hui sous prétexte qu'ils sont les disciples des protestants
d'autrefois et que ceux-ci ont été légitimement condamnés.



— 88 —

Que de diftérences entre Voltaire et les voltairiens! « Ceux-
ci ne lui ont guere emprunté que leur attitude hostile en face
du clergé et des pratiques du catholicisme. Voltairianisme, esprit
d’incrédulité railleuse a l'égard du christianisme, dit Littré...
Jaimerais mieux dire que la premiére condition pour bien juger
Voltaire est de ne pas avoir l'esprit voltairien, 'esprit court,
étroit et bourgeois qu'on lui attribue et qu'il a tant combattu?). »

Il en est de méme de Jansénius et des jansénistes, en ce
sens que ce qu'on entend communément aujourd’hui par jan-
sénisme differe autant des idées de Jansénius méme que le
voltairianisme actuel differe des idées de Voltaire.

Cette remarque s'applique plus exactement encore au pro-
testantisme actuel, ou plutdét aux protestantismes actuels, et &
ceux qui en furent au XVI® siecle les prétendus fondateurs.
Grande, en effet, est la différence entre les idées de Calvin et
le calvinisme d'aujourd’hui, entre les idées de Luther et le pro-
testantisme allemand d’aujourd’hui. Donc, poser les questions
suivantes, c'est les résoudre:

A-t-on dit le dernier mot sur le protestantisme, et a-t-il dit
lui-méme son dernier mot? Ses évolutions sont-elles terminées,
et est-il 4 jamais fini? Le bilan de ses doctrines et de ses ré-
sultats est-il établi avec assez d'exactitude et de clarté pour
qu'on puisse prononcer sur lui un jugement définitif?

Ou bien, a-t-il encore quelque chose & dire et quelque
chose a faire? Ses ceuvres théologiques et ses ceuvres de cha-
rité méritent-elles d’étre prises en considération par les Eglises
non protestantes? Y a-t-il dans celles-1a2 assez de science et
dans celles-ci assez de piété pour qu'on puisse et qu'on doive,
au nom de la vérité et de la justice, apercevoir dans les unes
et les autres une vie chrétienne positive, incontestable, qu'il
faille respecter et méme admirer?

En d’autres termes, ceux qui, prenant le protestantisme en
bloc, I'anathématisent comme une erreur, et croient avoir dé-
montré qu'une proposition est erronée et hérétique du moment
qulils I'ont qualifié¢e de protestante, ceux-1a, dis-je, doivent-ils
étre crus sur parole, ou ne doit-on pas plutdt reviser leurs
jugements en bloc, les soumettre & une analyse exacte et im-

) Ed. CHAMPION, Voltaire, Etudes critigues, p. 297; Paris, Colin, 1893.



partiale, en conserver le bien ou en rejeter le mal, selon que
cette analyse y aura découvert du bien ou du mal?
Evidemment une revision du protestantisme s'impose. Quand
meéme les anatheémes lancés contre lui par les théologiens des
trois derniers siecles seraient fondés, ils seraient aujourd’hui,
je le répete, sans valeur, parce que les doctrines anathématisées
ne sont plus professées aujourd'hui, du moins par un grand
nombre de protestants, dans le sens dans lequel elles ont été
anathématisées. Depuis lors, des mouvements tournants se sont
opérés, qui ont déplacé les questions et changé les points de
vue. En sorte que ceux qui croient avoir condamné a jamais
le protestantisme parce qu'ils ont démontré que des protestants
se sont trompés aux XVI¢, XVII® et XVIlI® siecles en ensei-
gnant telle et telle doctrine, ceux-la se trompent a leur tour,
parce que les protestants d’aujourd’hui enseignent autre chose.
Encore une fois, il ne s'agit plus des ouvrages théologiques
protestants du XVI® siecle et des deux siecles suivants, mais
seulement des ouvrages du XIX® ILes protestants actuels sont
les premiers & déclarer qu’ils n'en sont plus a la doctrine de
Luther, ou de Mélanchthon, ou de Calvin, ou de Zwingli, etc.;
que d’ailleurs ces réformateurs ont été calomniés ou mal com-
pris par leurs adversaires, et que, par conséquent, les foudres
dont ils ont été frappés n'ont pas porté coup. La lutte est donc
nouvelle. C'est donc bien d'un examen nouveau du protestan-
tisme qu'il s'agit, si I'on veut se tenir au courant de la pensée
protestante; et le mot de «revision» n’est nullement excessif.
Les préjugés méme les plus accrédités ne sont plus de mise,
parce que, si l'on veut connaitre exactement les choses, il ne

faut plus se payer de mots ni de préjugés. Telle est la véri-
table situation.

V. Conclusions.

1. Il est un protestantisme négatif, erroné et destructif, du-
quel il ne saurait s’agir dans la question de l'union des Eglises
chrétiennes. Nous 'avons indiqué précédemment.

2. I1 en est un autre, trés large comme méthode et comme
doctrine, qui rend possible a ceux qui le professent 'acccord
dans la foi avec les Eglises catholiques ou orthodoxes. Schleier-
macher a dit: «L’accord entre 'orthodoxie et ’hétérodoxie peut
se trouver; on est quelquefois d’accord dans la vérité, ennemi



— 90 —

dans les idées; ne permettons pas a celles-ci de se lancer trop
ardemment dans la mélée. » Vinet a dit: « La Réformation comme
principe est en permanence dans I'Eglise... Aujourd’hui méme,
quelle que soit I'importance de 'événement du XVI° siecle, elle
est encorve une chose @ faive, une chose qui se refera perpétuelle-
ment, et & laquelle Luther et Calvin n'ont fait que préparer un
chemin plus uni et une porte plus large. [ls n'ont pas, une fois
pour toutes, véformé I'Eglise, mais affermi le principe et posé
les conditions de toutes les réformes futures... L'esprit humain
ne tire que péniblement et aprés de longs tAtonnements, les
conséquences immédiates d’un principe qu’il a reconnu. Nous
sommes peut-étre, a I’heure qu'il est, aprés dix-huit siécles de
christianisme, engagés dans quelque erreur énorme dont le
christianisme un jour nous fera rougir, comme il nous fait
rougir a4 présent de la torture, de l'esclavage et de la con-
trainte en matiére de la religion. Il s’en faut, nous le croyons,
que le christianisme ait recu toutes ses applications et déve-
loppé toutes ses vertus. Nous n’extrayons les trésors que peu
a4 peu de son sein qui les renferme tous!).» Donc le protes-
tantisme n’est pas un dernier mot, et non seulement les pro-
testants actels doivent se réformet, mais encore ils peuvent, en
se réformant, se rapprocher des Eglises catholiques ou ortho-
doxes (je ne dis pas papistes), et professer la méme foi qu’elles.

3. Déja méme maintenant, des protestants avouent que
leurs Eglises sont divisées, confuses, contradictoires méme,
qu'elles doivent étre réformées; qu'elles doivent 1'étre dans le
vrai sens chrétien, en vue d'une union sincere. Plusieurs méme
parlent d'une «réforme catholique » et d'une Eglise « catholique
réformée ». ‘

D’une part, certains protestants considerent certains ca-
tholiques-romains, par exemple le P. Hecker et ses partisans,
comme «des protestants en villégiature dans le catholicisme 2) ».
D'autre part, certains catholiques regardent certains protestants
comme de vrais catholiques; par exemple, le P. Gratry tenait
M. Ernest Naville pour un vrai catholique; et que de protes-
tants assistent 4 nos offices anciens-catholiques, récitent notre
symbole de foi et nos prigres, admirent notre liturgie, notre

VY Littérature aw XIX° siécle, p. 392; Fssai sur la manifestation, p. 39.
%) Voir la Semaine religieuse de Genéve, du 2 avril 1898.



— 91 —

catéchisme, etc.! Pourquoi de tels hommes ne finiraient-ils pas
par s'entendre et s'unir?

4. Donc, déja méme maintenant, il est erroné et injuste de
condamner et d’anathématiser en bloc le protestantisme, puis-
que ce mot peut signifier et que, de fait, il signifie dans beau-
coup de ses adhéremis un état d’ame catholique ou orthodoxe.
Et nous, anciens-catholiques, qui voyons les protestants a 'ceuvre
et qui pouvons nous rendre un compte exact de leurs travaux
et de leurs doctrines, nous estimons agir selon I'esprit chrétien,
en demandant que le mot «protestantisme» ne soit plus pris
comme un épouvantail, encore moins comme un terme digne
d’étre anathématisé; en demandant, au contraire, qu’il soit de
plus en plus éclairci selon la vérité, et qu'enfin on sache a
quoi s'en tenir de part et d’autre sur les croyances communes
et sur les opinions particulieres. Les jugements des hommes,
et par conséquent aussi ceux des théologiens, ne sont-ils pas
toujours a reviser? .

Bref, il est impossible de condamner le protestantisme en
bloc, parce qu'il est impossible d’en donner une définition qui
s'applique exactement & tous les systéemes protestants. Il importe
méme de remarquer que plus on cherche a embrasser tous les
systemes protestants dans une seule et méme définition, plus
-on est obligé de réduire cette définition 4 une sorte de «quid-
dité » chrétienne, wunima et incontestable; en sorte que le pro-
testantisme ne peut étre traité d’hérétique que sur des points
qui ne rentrent pas dans sa définition générale. — En outre,
il n'est pas moins impossible de condamner en bloc tous les
protestants, parce qu'ils ont rendu d’importants services & la
science et a I'Eglise; parce que c’est un honneur pour eux
d’avoir €été combattus par la papauté et par les jésuites; parce
qu'ils comptent dans leurs rangs des chrétiens admirables, des
savants de premier ordre, des hommes de conscience et de foi,
de charité et de dévouement, qui, individuellement, au point de
vue ancien-catholique et orthodoxe, doivent étre tenus pour
vraiment catholiques et vraiment orthodoxes. Un théologien russe,
M. Souschkoff, a méme remarqué, et avec raison, qu'une Eglise
particulidre peut étre catholique de fait sans en porter le titre ).

Y Union chrétienne, du 7 octobre 1860, p. 385: Catholigues ef schismatiques;
voir aussi le n° du 16 décembre 1860, p. 53-54; quel large esprit de tolérance vrai-
ment chrétienne!

- & B S -



Il est d’autant plus agréable aux anciens-catholiques de
rendre & ces honorables protestants ce public hommage, que,
d'une part, les portestants sont actuellement, en France, I'objet
d'une indigne persécution, et que, d’autre part, certains pro-
testants nous combattent, nous anciens-catholiques, au bénéfice
et & la joie du parti jésuitico-ultramontain. Nous sommes heu-
reux de leur témoigner nos sentiments chrétiens, en leur ren-
dant le bien pour le mal.

5. Tandis que M. Paul Janet a émis I'opinion générale sui-
vante: «Les Suisses sont des réformateurs, mais timides et
circonspects, qui demeurent encore sous le joug des préjugés
qu’ils combattent», d’autres critiques ont accus¢ les anciens-
catholiques suisses d’aller trop loin, comme réformateurs, dans
le sens protestant. Ces critiques sont les théologiens papistes
en général et aussi quelques théologiens orientaux. Que des
théologiens papistes nous traitent de protestants, nous ne sau-
rions en étre surpris: car c’est leur habitude de qualifier de
« protestant » ou d’«apostat» quiconque rejette leurs faux dog-
mes. Mais que des théologiens orientaux nous aient fait le méme
reproche, nous en aurions ¢té surpris si nous n’avions su par
Phistoire que, plusieurs fois déja, des théologiens orientaux ont
fait ¢écho aux raisonnements romanistes, au lieu de faire écho
aux enseignements de l'ancienne Eglise. Les distinctions que -
nous avons établies dans la présente étude, la condamnation
formelle que nous avons faite du protestantisme qui est en
opposition avec les dogmes de l'ancienne Eglise, suffiront, jes-
pere, pour rassurer nos adversaires. Le « Messager de 'Eglise »
(Russie) a bien voulu assurer ses lecteurs que notre prétendu
protestantisme n'est «qu'un simple malentendu qui disparaitra
aussitdt que l'on aura une connaissance plus approfondie de
la chose?)». Nous I’en remercions sincérement, et il peut cons-
tater une fois de plus, en nous lisant, qu'il est impossible de
se méprendre sur nos intentions et sur nos doctrines.

Que nos amis d’Orient veuillent bien nous permettre d’'ap-
peler leur attention sur une ruse des théologiens romains, qu'ils
connaissent mal. Dans le Bessarione (1*° année, n° 8), 'Eglise
orthodoxe, traitée bien entendu de dissidente, est accusée for-
mellement, elle aussi, d’accepter la collaboration des protes-

1) Voir la Revue inzern. de Th., avril 1897, p. 217.



_. 93

tants pour se fortifier contre Rome, qui, naturellement, est la
véritable et la seule Eglise orthodoxe!)! Clest la continuation
de Thabile tactique des XVIe, XVII® et XVIII® siécles, tactique
qui consistait, de la part de Rome, & accuser les orthodoxes
de pactiser avec les protestants et de corrompre ainsi leur
théologie. Et certains orthodoxes, pour mieux mettre a néant
cette accusation, se rapprochaient de la théologie romaine, y
puisaient méme des arguments, pour mieux réfuter les protes-
tants, leurs ennemis religieux et leurs ennemis politiques! C'est
ainsi que certains théologiens orientaux, au lieu d’attirer plutdt
a eux les protestants pour triompher ensemble de la papauté,
leur ennemie commune, se sont laissé attirer par les papistes
et se sont ultramontanisés sans s’en apercevoir. Les papistes
du Bessariomne savent treés bien que les Orientaux ne sont nul-
lement enclins au protestantisme, mais néanmoins ils les accu-
sent trés habilement de protestantisme détourné, dans 1'espoir
que les Orientaux, piqués par cette accusation, frapperont plus
fortement sur les protestants pour mieux se disculper.

Le temps de ces habiletés plus diplomatiques que théolo-
giques est heureusement passé. Les théologiens sérieux ont
autre chose a faire que perpétuer les rancunes et 'embrouil-
lamini du passé; ils doivent n'étre plus les esclaves d’aucun
mot obscur, ni d'aucune formule odieuse. Ce sont des études
impartiales et solides que les fideles attendent d’eux, et non
des anathémes qui seraient ridicules s'ils n’étaient odieux. Ces
é¢tudes faites aujourd’hui avec calme et en dehors des passions
théologiques et ecclésiastiques d’autrefois, feront voir avec plus
d'évidence les vrais dogmes professés par lancienne Eglise
universelle. Notre devoir a tous est de reviser les débats dog-
matiques que Rome a envenimés autrefois, et de rétablir la
vérité objective, en dehors de tout esprit de parti, d’apres les
documents mémes de l'histoire.

6. Notre conviction est que les divisions qui regnent dans
les Eglises protestantes, tiennent, en trés grande partie, a la
défectuosité du critérium protestant dans les questions dogma-
tiques: elles ne sont plus dans le rayon visuel. Aussi ne voient-
elles plus le dogme; elles vont méme jusqu’a dire que le chris-
tianisme, sous prétexte qu'il est une vie, n'est pas une doctrine,

Y) Voir la Revue catholigue des Revues, 5 février 1897, p. 253.



94

comme Si la vie religieuse ¢tait possible sans doctrine, et comme
si le Christ n'avait pas dit qu'il est «la vérité et la vie». Clest
«la vérité» qui les délivrera, wveritas liberabit. Si non, elles
n’'auront pas la vie. Donc, ou elles recourront 4 un critérium
meilleur qui leur montrera exactement ce qu'a été le christia-
nisme primitif et l'ancienne Eglise, ou elles périront. Nous
sommes surpris, en vérité, que cette question du critérium ne
soit pas mise sérieusement a 'étude parmi les théologiens pro-
testants qui voient & quelles confusions conduisent l'individua-
lisme sans frein et le libre examen sans régle,

7. Donc, en un mot, catholiques et orthodoxes nous sommes,
catholiques et orthodoxes nous resterons. Grice a notre crité-
rium infaillible, nous professons réellement le dogme de l'an-
cienne Eglise indivisée des huit premiers siécles, et nous ne
pouvons heureusement dévier ni a droite ni & gauche, parce
que 1'histoire est 'histoire et qu'il est impossible de fausser
les textes des Peres. Le trésor de la foi catholique que nous
avons recu, nous le défendrons donc énergiquement et le trans-
mettrons intégralement, sans addition ni retranchement, a nos
descendants.

Mais si nous sommes fidéles, nous ne sommes pas Seclaires.
Loin de nous la haine, le mépris et le fanatisme. Nous ne nous
détournons que des adversaires déloyaux, qui cherchent leur
domination et non la vérité. Autant nous fuyons I'hérésie, au-
tant nous sommes respectueux envers les ames droites, qui,
autant que nous, aiment la vérité et le Christ; et de telles ames
abondent dans les Eglises protestantes comme dans toutes les
Eglises. Nous le répétons, nous répudions hautement 'argument
qui consiste a dire: «Les protestants ont enseigné telle doc-
trine, donc cette doctrine est fausse.» Pour nous, nous disons:
Les protestants enseignent telle doctrine; examinons-la a la
lumiere du critérium catholique exactement appliqué, si elle
est erronée, nous la rejetons, non parce qu'elle est protestante,
mais parce qu’elle est erronée; si elle est vraie, nous l'accep-
tons, non parce qu'elle est protestante, mais parce qu'elle est
vraie. Et toutes les fois que protestants et catholiques seront
d’accord ainsi, loin de crier au scandale avec les sectaires,
nous bénirons Dieu de rétablir la paix et I'union parmi ses
enfants. E. MicHAUD.




	Anciens-catholiques et protestants

