Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: La théologie ancienne-catholique, ses caractéres et son but
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA

THEOLOGIE ANCIENNE-CATHOLIQUE,

SES CARACTERES ET SON BUT.

Disons avant tout, pour rendre toute méprise impossible,
que nous entendons par #kéologie, non pas la parole méme de
J.-C., non pas le dogme par conséquent, mais I’ensemble ordonné
et didactique des connaissances historiques, exégétiques, philo-
sophiques et scientifiques, dont 1'esprit humain peut se servir
pour constater le dogme, 'expliquer et l'interpréter — ainsi
que toutes les choses de l'ordre moral, disciplinaire et mystique,
relatives a la religion chrétienne — de maniére a en démontrer
la vérité, la beauté, la sublimité idéale, en un mot la divinité.
Si donc le dogme n’est pas par lui-méme une science, il est
cependant, et vu ses attenants, 'objet d’une science, qui est la
théologie. La science théologique, tout en ayant un objet divin,
est donc, comme science, soumise 2 toutes les conditions de la
science et des procédés de esprit humain.

La théologie, comme science, existe plus ou moins dans
toutes les Eglises, selon que les Eglises sont, non pas plus ou
moins croyantes, mais plus ou moins instruites, c’'est-a-dire
selon qu'elles peuvent plus ou moins rendre un compte rationnel
de leur foi, suivant le mot de St. Paul: Rationabile obsequium
vestrum (Rom. X1I, 1). En quoi consiste la théologie dans
I'Eglise ancienne-catholique, quelles sont ses marques caracté-
ristiques, quel est son but, quels sont ses procédés et ses
méthodes, quelle est sa portée, c’est ce que je me propose
d’'indiquer et de résumer briévement dans cette étude.



S

I

Comme l'indiquent ses qualificatifs déterminatifs, 1a théologie
« ancienne-catholique » est premiérement ancienne, secondement
catholique. Je m’explique.

Premierement, elle est anciemne, en ce sens qu'elle se
reporte a l'antiquité chrétienne et a 'ancienne Eglise; qu’elie
veut se rapprocher le plus possible de sa source, le Christ, et
de ses origines, la Bible et les anciennes traditions; qu’elle veut
s'inspirer en premier lieu de I'exégese biblique, de la patrologie,
des définitions des conciles cecuméniques, et de tous les documents
de lancienne Eglise, mieux connus, plus exactement contrdlés

et plus exactement expliqués.

Ce n'est donc ni vers le moyen age, ni vers la scolastique
du moyen age, que nous remontons; car, tout en reconnaissant
ce qu'il y a eu d’utile dans certaines parties de cette scolastique,
cependant nous en voyons trop les subtilités, les futilités, les
tendances systématiques, les passions et les erreurs, pour ne
pas en répudier énergiquement soit les procédés néfastes, soit
les résultats pervers.

La période a laquelle nous remontons, est, comme je l'ai
dit, la période de 'ancienne Eglise indivisée, qui embrasse, non
les neuf premiers siécles (comme on le dit quelquefois), mais
seulement les huit premiers. Si nous ne comptons pas le
neuviéme, ce n’'est pas seulement parce qu’il est en dehors du
cycle des sept conciles cecuméniques, mais surtout parce qu'il
est un siécle d’ignorance et de passion, ol les notions les plus
essentielles du christianisme ont commencé a étre altérées, ol
des falsifications ont ¢été commises, olt des divisions déplorables,
soit en Orient, soit en Occident, ont jeté 1a base de cette fausse
théologie qui devait devenir, quelques siecles plus tard, la
scolastique.

C’est & Jean Damascene (1 v. 760) que se termine la période
de la théologie dite positive de P'ancienne Eglise; c’est donc
a ce théologien que nous fixons la limite de I'immense domaine
qu'on peut appeler le domaine des Peres et des anciens docteurs.

Nous savons que des théologiens ont proposé de clore ce
domaine avec le cinquieéme siecle, disant que toutes les grandes
controverses trinitaires et christologiques ont été terminées
avec le cinquieme sieécle, et qu'aprés cette époque aucun



42

docteur de premier ordre n’a apparu dans le monde théologique.
Nous savons aussi que des théologiens d'une orthodoxie irré-
prochable se sont montrés disposés a rédiger une Exposition
de la foi orthodoxe en n’employant que les écrits des Peres
et des docteurs des cinq premiers siécles, qui effectivement ont
exposé et expliqué tous les dogmes. Cependant nous allons
jusqu'a la fin du huitiéme siécle, parce que, de fait, les Eglises
d’Orient et d’Occident ont été unes pendant ces huit sieécles
et que ce n'est qu'a partir du neuviéme qu’ont commencé entre
elles les divisions qui ont amené la séparation. Nous voulons,
d’'une part, rester étrangers a ces divisions qui n'ont plus de
raison d’étre, et, d’autre part, aller aussi loin et aussi longtemps
que l'union elle-méme est allée.

Toutefois, il va de soi que, si nous nous reportons aux
documents théologiques et historiques des huit premiers siecles,
ce n'est pas pour approuver tout ce qui s'est dit ni tout ce
qui s'est fait pendant ce laps de temps. Il est clair, en effet,
que, si la foi universelle de 1'Eglise pendant cette période a
été maintenue dans son unité et dans sa pureté, la théologie,
comme science, a di se ressentir forcément des lacunes et des
erreurs de la philosophie et des sciences de cette époque. Clest
dire nécessairement qu'il y a chez les Peres, lorsqu'’ils parlent
comme docteurs privés, des opinions aujourd’hui inacceptables;
c'est aussi dire nécessairement qu'il y a, dans les conciles, des
discussions et des opinions — discussions et opinions qui d’ail-
leurs ne sont nullement des définitions dogmatiques — qui ne
sauraient étre ratifiées aujourd’hui. Ce que nous acceptons de
I'ancienne Eglise, ce sont ses dogmes, c'est-a-dire ses livres
canomniques, son symbole cecuménique, les définitions dogmatiques
de ses sept conciles cecuméniques, sa constitution ecclésiastique,
ses traditions universelles, ses liturgies en ce qu'elles ont d’un
et d’universel, son critérium de la foi tel que St. Vincent de
Lérins 1'a si justement formulé, _

Par conséquent, nous faisons dans notre théologie une place
toute spéciale a I'étude des Péres. Loin de nous borner (comme
cela a lieu trop souvent chez les théologiens de I'Eglise romaine
et chez leurs imitateurs) a citer quelques textes détachés, dont
il est facile, grace a leur isolement, de détourner le véritable
sens, nous réclamons 'étude suivie et complete des ceuvres,
et autant que possible de toutes les ceuvres, parce que ce n’est



43 —

qu'a cette condition que la pensée des Peéres est lumineuse
et que 'on peut appliquer efficacement le critérium de la foi.

A ceux qui nous objecteraient que le monde a progressé
depuis les Peres, progressé en philologie, en exégese, en histoire,
en philosophie, en science et par conséquent aussi en théologie,
qu'il y a chez les Peres de nombreuses lacunes et des erreurs
manifestes; que St. Augustin 1'a reconnu en écrivant ses «Ré-
tractations»; qu'il y a aussi dans St. Basile, dans St. Cyrille
d'Alexandrie, etc., des subtilités qui font aujourd’hui sourire
— & ceux-1a je répondrais que, malgré les imperfections inévi-
tables auxquelles n’ont pas échappé les Peéres, il se dégage
cependant de l'étude attentive et approfondie de leurs ceuvres
un esprit de foi dont on ne saurait assez se pénétrer, et aussi,
- jusque dans leurs explications du dogme, une largeur et une
liberté d’esprit qui élevent et dilatent ’ame, et que nous ne
trouvons que trop rarement chez les théologiens d’aujourd’hui.
Les Peres étaient des esprits virils, des lutteurs intrépides; si
quelquefois dans la lutte ils se sont laissés aller & des per-
sonnalités regrettables et & des observations passionnées,
cependant, défalcation faite de ces défauts de la nature humaine,
il reste de l'é¢tude de leurs ouvrages de grands avantages pour
I'ame et pour la vie chrétienne.

Tel est le sens dans lequel notre théologie est awcienne.
On voit dés lors que, loin de répudier les progres qui ont été
accomplis depuis les Peres, nous les acceptons: car, il faut le
remarquer, les Péres croyaient au progrés et voulaient le
progres, et il serait méme difficile de parler du progrés en
théologie mieux que ne l'a fait St. Vincent de Lérins dans son
Commonitorinm. Donc nous sommes fideles & leur esprit, en
réclamant, nous aussi, tous les sages progrés qui sont imposés
a la théologie comme science par les progres modernes des
sciences. Nous le savons, toutes les sciences sont solidaires,
toutes doivent s'éclairer mutuellement et bénéficier les unes des
autres; et autant le vrai dogme chrétien doit rester un et
inaltérable, toujours identique & lui-méme parce qu'il est divin,
autant la théologie, comme science, doit renouveler et per-
fectionner ses points de vue et ses arguments, pour mieux
démontrer, mieux expliquer, mieux faire comprendre tout ce
quil y a d’inépuisable vérité et d'infinie beauté dans les pro-
fondeurs du dogme ou de la parole de Dieu. C’est un principe



P ¥ -

de bon sens que les conditions de la défense sont déterminées
par celles de l'attaque; or, l'attaque contre le christianisme et
contre I'Eglise chrétienne change; donc la défense doit changer
aussi.

En quoi notre théologie «ancienne» est-elle donc «nou-
velle»? Elle est nouvelle: 1° en ce que nous faisons connaitre
les Peéres mieux qu’ils n’étaient connus, et en ce que nous
rétablissons le vrai sens de leurs textes, sens dénaturé par Rome
et par nombre de théologiens; — 2° en ce que nous appliquons
réellement le critérium de Vincent de Lérins, critérium qui
était admis en théorie, mais oublié en pratique; et comme rien
ne parait aussi neuf que le trés vieux dont on a perdu le
souvenir, il en résulte que nous paraissons t{rés nouveaux a
certains esprits. Mais, on le voit, il ne s’agit pas de notre part
de créer soit des dogmes nouveaux, soit un christianisme nou-
veau, il s'agit seulement de faire connaitre plus exactement
les dogmes de l'ancienne Eglise; il s’agit de rétablir, dans la
pratique de V'enseignement, 'usage du critérium de ’ancienne
Eglise; il s’agit enfin d’expliquer les choses chrétiennes a la
Iumiere des sciences nouvelles et d’apres les besoins nouveaux
des nouvelles générations. Nown nova, sed nove.

Ce dernier point n’est pas moins capital que les précédents:
car il est certain que le Christ a enseigné, vécu, souffert, pour
tous les hommes, et que, par conséquent, c’est pour donner
satisfaction & tous les besoins religieux de T'esprit humain, &
toutes les aspirations légitimes de 'humanité tout entiére, qu'il
a fondé sa religion universelle. Donc ses dogmes, ses préceptes,
ses sacrements, ses institutions, doivent s’étendre a tous les
peuples et a tous les siecles; toujours anciens, ils sont aussi
toujours nouveaux; non qu'ils changent eux-mémes, mais ils
sont assez féconds, dans leur essence toujours une et inaltérable,
pour correspondre a toutes les évolutions de ’ame humaine,
comme le centre de la sphere, qui, tout en restant un et
identique & lui-méme, irradie a tous les points de la circon-
férence par une infinité de rayons, quelle que soit 1'étendue de
cette circonférence.

De méme que tous les rayons partis du centre & la circon-
férence ont leur raison d’étre, et qu'il serait insensé d’en nier
un seul sous prétexte qu'il n’est plus dans notre rayon visuel
actuel; ainsi toutes les manifestations de la pensée théologique



— 45 —

ont-elles leur raison d'étre et toutes doivent-elles étre respectées,
du moment qu'elles sont des aspects vrais du dogme, méme
quand elles auraient disparu de notre horizon actuel. De méme
que la terre tourne et change d’aspect aux regards des hommes,
ainsi 'esprit humain évolue, et, dans ses mouvements divers,
il apercoit toujours les mémes réalités de la création et les
mémes dogmes de la révélation, mais sous des angles nouveaux
et dans des lumieres qui varient sans &étre fausses.

C'est 12 un fait qui remplit l'histoire de la théologie, non
moins que I'histoire de la philosophie et de toutes les sciences.
Pour ne citer que quelques détails, qui discute aujourd’hui sur
la prédestination absolue, sur la gréace suffisante et la grace
efficace, sur le quiétisme et les états d'oraison, de la méme
manieére qu'on en a discuté aux XVI® et XVII® siecles? Qui
envisage aujourd’hui les questions du paganisme et du judaisme
comme Bossuet les a envisagées dans son Discours suv I’ histoire
wniverselle? Qui songerait & faire aujourd’hui une apologie du
christianisme comme celle d’Abbadie au XVII® siecle? Qui
pourrait confondre les sept sciences du frivium et du quadri-
vium avec les sept sciences d’Auguste Comte? Qui se
borne aujourd’hui & considérer la personne humaine comme
on la considérait a 1'époque de Descartes ou méme & I'époque
de Cousin? Qui pourrait se soustraire aux questions posées
par l'école phénoméniste et par 1'école physiologique sur ce
point? Certes les questions mémes restent toujours, mais nous
les envisageons autrement, et les réponses données hier ne
nous satisfont plus aujourd’hui. Nier les besoins nouveaux et
les objections nouvelles serait s’aveugler a plaisir. Comme le
dogme, la théologie doit répondre a tout: le dogme, par sa
lumiere divine et absolue; la théologie, par ses expositions et
ses arguments toujours mobiles, par ses clartés humaines et
toujours relatives. Lumiere divine et lumiére humaine, les
hommes ont besoin de 'une et de 'autre, parce que les besoins
religieux sont a la fois divins et humains, et parce que la religion
est un lien qui tient en méme temps de Dieu et de 'homme.

Donc, pendant que Dieu et I'éternité sont inaltérables, le
temps change, et Bacon a méme dit que «le plus grand des
novateurs, c'est le temps», soit qu'il jette aujourd’hui en dis-
crédit tel principe acclamé hier, soit qu'il remette aujourd’hui
en honneur tel principe hier dédaigné. A celui qui serait tenté



— 46 —

de nier ces variations de la pensée humaine, soit qu'elle s'applique
a Dieu et a la révélation chrétienne, soit qu’elle s'applique aux
choses d'un autre ordre, je proposerais de traiter lui-méme de
son mieux, avec toute sa foi et avec toute sa science, une
question qui aurait déja été traitée par St. Athanase, St. Basile,
St. Grégoire ou St. Augustin; il constaterait bien vite les diffé-
rences de son travail avec les travaux des écrivains précédents,
différences motivées non par des dogmes différents (puisqu’on
les suppose identiques en chacun), mais par des points de vue
différents et par des facons différentes de penser. D'olu nous
devons conclure que nos expositions, nos explications, nos
argumentations changeront a leur tour, comme ont changé
celles de nos prédécesseurs, et que, par conséquent, nous aurions
tort de les croire éternelles et de vouloir les transformer en
verités absolues. Non, la parole de Dieu est seule absolue, et
le propre de toute science humaine est de varier et de se
perfectionner.

Ainsi se concilient, dans notre théologie, 1'unité et l'im-
muabilité du dogme, la variété et la perfectibilité des spéculations
théologiques. Par cela nous sommes anciens, par ceci nous
sommes nouveaux.

Ces explications nous facilitent en méme temps l'intelligence
du second qualificatif donné & notre théologie, le qualificatit
de «catholique ». De méme qu'il n'y a aucune contradiction
entre l'ancienneté et l'actualité de notre théologie, ainsi n'y
a-t-il aucune contradiction entre son ancienneté et son actualité
d’'une part, et sa catholicité, d’autre part. Elle est catholique
parce qu'elle explique, justifie et glorifie le dogme catholique,
qui est le dogme de l'ancienne Eglise indivisée: dogme qui a
été cru partout, toujours et par tous, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est. Autant la théologie ancienne-
catholique s’attache au dogme, c'est-a-dire & la parole de J.-C.
et & l'ceuvre intégrale de J.-C., autant elle s’applique & dégager
cette parole et cette ceuvre des additions que les hommes y
ont faites dans le cours des siécles; non qu'elle condamne
comme erronées toutes ces additions, mais, méme quand elles
sont vraies en elles-mémes, elles ne sont que des doctrines
humaines et par conséquent elles ne sauraient étre ni assimilées
aux vérités divines, ni imposées comme celles-ci & qui que ce
soit. Considérant que cette confusion des dogmes divins et



— 47 —

des spéculations humaines, confusion qui n’est pas générale,
mais qui malheureusement est trop répandue, a contribué puis-
samment & discréditer les vrais dogmes et a fortifier l'incré-
dulité, les anciens-catholiques ont entrepris — et c'est 14 cer-
tainement le coté le plus éminent de leur réforme catholique
— de mettre fin & cette confusion selon leurs forces et avec
la grace de Dieun.

Loin donc d'étre des négatifs, ils sont, éminemment, des
positifs: car ce qu'ils nient, c’est seulement l'erreur et le mal.
Et en méme temps qu’ils rejettent I'erreur et le mal, ils affirment
le divin, le dogme, le dogme dans toute sa pureté et dans toute
son intégralité, Leur critique n’est donc nullement cette cri-
tique qu’on appelle «critique négative », qui, sous prétexte de
saper les erreurs humaines, sape les vérités divines. Leur cri-
tique, au contraire, aboutit & la constatation et a la démons-
tration positives de tout le dogme catholique. Ils se séparent
donc trés catégoriquement de ces critiques négatifs, qui semblent
nier et détruire pour le plaisir de nier et de détruire, et qui
se croient en cela tres spirituels, trés fins, trés perspicaces,
trés pénétrants, trés savants. Les anciens-catholiques croient,
au contraire, qu’il faut plus de véritable science et plus de
réelle pénétration des questions pour affirmer le vrai que pour
nier. Lucien a passé sa vie 3 railler et &4 démolir, mais il n'a
pas eu assez d’intelligence pour s'apercevoir des vérités chré-
tiennes qui s'affirmaient et du monde nouveau qui s'édifiait
religieusement, en dépit de ses négations. Donc critiquer pour
critiquer, analyser pour analyser, nier pour nier, nous semble
un procédé erroné; le vrai but de l'analyse est la syntheése
constructive, le vrai but de la négation est 'affirmation positive,
le vrai but de la critique est la mise en plus grande lumiere
de la vérité.

Cette distinction des dogmes et des spéculations purement
théologiques se retrouve dans tous les Peres; et I'on peut dire
que c’'est grace a elle que la foi s'est maintenue chez eux dans
sa pureté et dans sa vitalité, car, des qu'elle a cessé, la foi
s’est obscurcie et I'élément humain prévalant sur I'élément
divin, lui a nui. Clest ainsi, par exemple, que St. Cyrille
d'Alexandrie a distingué la génération du Fils et le mode de
Cette génération, la procession du St-Esprit et le mode de
cette procession; qu'il a affirmé comme de foi la génération



et la procession, mais non leur mode, qui n'est qu'une question
laissée a la spéculation des hommes. «Christus dixit Spiritum
qiti ex Deo est, docens eum a Faire habere existentiam et illius
esse naturze, non profecto genitum, sed eo modo quem solus
ille scit qui Filium novit, et qui Patrem novit Filius, et is
denique qui solus Patrem Filiumque novit; quam quidem rem
a Deo didicimus, sed modum edocti non fuimus. Contenti itaque
simus data nolitie mensuva, neque impervite Scrulemuyr que
comprehendi non queunt *)». Et encore: « Cessemus a malitiose
vestiganda Spiritus processione, neque ea discere studeamus
quee soli Patri et Filio et sancto Spiritui nota sunt. In iis quos
recepimus, finibus maneamus: ne terminos quos patres nostri
posuerunt, transferamus. Tradita nobis a Spiritu doctrina con-
tenti sumus. Ne velimus Pauli scientiam superare, qui ex parte
aiebat se cognoscere, et ex parte prophetare, et in speculo et
enigmate veritatem videre. Exspectemus speratorum bonorum
possessum. Tunc perfecte cognoscemus, cum neque jactantia
nobis nocebit, neque superbia nos praecipites aget, sed passione
omni expertes erimus. Ergo preaesenti tempore in doctrinis
patrum perstemus; ne majora forte queerentes, minoribus quo-
que excidamus: quod progenitor Adamus passus est, qui dum
Deus fieri cupit, ut imago quoque Dei esset amisit 2)».

On le voit, les conseils de St. Cyrille ne portent pas seule-
ment sur la question de la procession du St-Esprit, mais sur
toutes les questions dogmatiques, et il exige que 'on s’en tienne
a l'enseignement formel des Ecritures et des Peres, enseigne-
ment que Dieu a trouvé suffisant pour notre foi. Ainsi sont
fixées les limites du dogme, mais non celles de la spéculation
humaine, laquelle reste toujours libre tant qu’elle respecte le
dogme. ,

De plus, une autre considération s'impose. La théologie
ancienne-catholique, par cela méme qu'elle est ancienne et
catholique, par cela méme qu’elle constate, explique et main-
tient le dogme ancien dans sa catholicité, c’est-a-dire dans son
unité et son universalité, doit nécessairement tendre a rétablir
I'union les Eglises chrétiennes actuellement séparées, et a la
rétablir telle qu'elle existait autrefois, dans la profession du

1) De Trinitate, c. 23.
%) De incarn. Domini, ¢c. 34.



— 49

méme dogme universellement admis, avant la confusion du
dogme et de la spéculation théologique. (’est pourquoi la
théologie ancienne-catholique est essentiellement umifive, en ce
sens qu'apres son premier but de la distinction a rétablir entre
le dogme et la spéculation théologique 1a ol cette distinction
n'existe plus, elle poursuit un second but, qui doit étre Ia
conséquence et le complément du premier, & savoir: l'union
des Eglises dans le véritable dogme catholique ou orthodoxe,
tel que l'ancienne Eglise des huit premiers siecles I'a professé.
Qu'est-ce donc que cette théologie wumilive et en quoi
consiste-t-elle? C’est ce que je dois maintenant préciser,

II.

L'union des Eglises ne saurait se faire dans les opinions
humaines, celles-ci étant essentiellement variables et souvent
méme contradictoires. Laissons aux disputes des hommes ce
que Dieu lui-méme a laissé aux disputes des hommes. Le lien
qui peut les unir, c’est le lien de la charité et de la paix dans
l'unité d’une méme foi, Tout ce que le Christ a enseigné doit
étre, pour tous ses vrais disciples, sacré et obligatoire. Nul
ne saurait en rejeter le moindre iota, sous peine de cesser
d'étre un véritable disciple.

Cela étant, il est clair que toute la tiche de la théologie
chrétienne doit étre de montrer cet enseignement du Christ,
que nous appelons «le dogme». Or, cette tiche de constata-
tion historique et de démonstration impose des devoirs soit
négatifs, soit positifs. Voyons les uns et les autres.

1o Les devoirs négatifs consistent & éviter les injures, les
objurgations et les anathemes, les haines et les divisions,
I'esprit de parti, d’animosité et de partialité, toutes choses ma-
nifestement contraires soit a4 'union, soit au dcgme chrétien.
I1 semble au premier abord que de telles choses ne devraient
méme pas étre nommeées entre gens de bonne compagnie,
entre amis sinceres de la vérité, a plus forte raison entre théo-
logiens chrétiens. Et cependant, 1'histoire de la théologie a la
main, n'est-il pas avéré que les théologiens qui se sont abstenus
de ces vices constituent une infime minorité? Qui ne connait
les plaintes de St, Grégoire de Nazianze? Qui ignore les vio-
lences de langage auxquelles se sont laissés aller des théolo-

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899, 4



— 50 —
giens célebres, par exemple en plein XVII® siecle, a cette
époque de politesse exquise entre toutes? Hélas! il est mal-
heureusement vrai que les disputes les plus envenimées sont
les disputes religicuses, et que le fanatisme le plus effréné est
le fanatisme religieux. Méme sur le tombeau du Christ, la
jalousie et la haine se donnent cours scandaleusement; et la
ou le peuple sans éducation, mais pieux, se montre pacifique,
des théologiens qui passent pour une é€lite, se traitent trop
souvent & coups d'injures et d'anathémes. Je pourrais faire
I'histoire de U'esprit d’anathéme, et montrer tout le mal qu'il
a causé dans I’Eglise; non pas ce noble anathéme qui consiste
a se livrer soi-méme, comme victime, aux passions des hommes
qu'on veut sauver: optabam ego ipse, écrivait St. Paul aux
Romains (IX, 3), anathema esse a Christo pro fratribus meis;
non pas cet anathéme, noble aussi, lancé contre 'erreur, quand
on a démontré qu'elle est réellement lerreur; mais cet ana-
théme sans charité, sans piti¢, haineux méme, contre les per-
sonnes, personnes quelquefois dignes, par leur science, par leur
vertu, par leur bonne foi, des plus grands égards. Permettez-
moi, sur ce point, de n’entrer dans aucun détail, ni en ce qui
concerne les débats théologiques de l'ancienne Eglise, ni en
ce qui concerne les débats actuels. Mais si nous nous abste-
nons de citer aucun nom, c'est pour étre autorisés a repousser
en principe, avec d’autant plus d’¢énergie, cette théologie
chargée d’éphithetes injurieuses envers les adversaires, cette
théologie de malédictions, qui condamne les personnes au lieu
de réfuter leurs erreurs, qui confond la colére avec la foi, la
haine avec le ztle, qui remplace la science par la violence,
et qui croit faire de la lumiere en fulminant. Nous voudrions
espérer qu'une théologie aussi inférieure dans ses procédés et
aussi pernicieuse dans ses résultats, est a jamais finie; mal-
heureusement, nous voyons encore le fanatisme théologique tou-
jours disposé a lancer ses foudres contre les penseurs qui le
génent. Pour nous, anciens-catholiques, nous répudions absolu-
ment de tels procédés, qui ne peuvent que fomenter les divi-
sions et perpétuer les obstinations et les erreurs. Peut-étre
pourra-t-on nous reprocher de ne pas prodiguer assez les qua-
lificatifs de saznt et de drvim, et de ne pas pratiquer suffisam-
ment les procédés de canonisation, si chers 2 Rome; mais on ne
pourra pas du moins nous reprocher des anathémes personnels.



Tout en réfutant les erreurs, nous mnous appliquons a
discerner en elles ce qu'elles peuvent quelquefois avoir de vrai,
et de cette vérité nous cherchons & faire un lien pour amener

-

les esprits &4 une vérité plus complete !).

Outre lesprit d’anathéme, nous répudions l'esprit de chi-
cane, l'esprit de parti pris, qui fait qu'on ne cherche plus la
vérité, mais qu'on veut & tout prix, per jfas et wnefas, avoir
raison contre la vérité, ou empécher un adversaire d'avoir
raison, méme quand il a réellement raison; cet esprit de mau-
vaise foi, qui s’attache aux mots pour faire dévier les questions,
pour masquer la vérité, pour obscurcir ce qui est clair, pour
interpréter faussement les mots selon les besoins de sa cause
ou selon ses passions personnelles.

Nous insistons d’autant plus sur ce point que ce qui a di-
visé les hommes et les Eglises, ce n’est pas toujours l'erreur,
mais plus souvent peut-étre la haine, Ia haine qui provient de
la jalousie et de l'orgueil: de la jalousie de clocher, si déve-
loppée entre certaines Eglises de races ou de nationalités di-
verses; de l'orgueil, qui veut transformer ses propres opinions
en dogmes, qui altere ainsi le vrai dogme par de prétendus
dogmes nouveaux, qui prétend imposer ces dogmes nouveaux
comme de véritables, et qui traite d’hérétique et d’ennemi dé-
testable et détesté quiconque lui résiste.

Cette situation, hélas! est plus fréquente qu’on ne pense.
De méme qu'on discute presque toujours les questions poli-
tiques en se placant & un point de vue de parti, de méme on
discute presque toujours les questions religieuses en se placant
au point de vue de sa propre Eglise. Clest naturel, étant
données les faiblesses des hommes; mais ce n’est ni sage, ni
chrétien. De méme qu’en politique il y a les intéréts perma-
nents de la nation qui doivent dominer tous les régimes et
tous les partis, de méme en religion et en théologie il y a les
intéréts généraux du christianisme méme et de I'Eglise chré-
tienne universelle, qui doivent dominer toutes les Eglises par-

1) «Toute erreur posséde un fond de vérité qui Ia soutient et sans lequel elle
serait une pure négation, moins que cela, le néant. C’est & cette vérité partielle
qu’il faut s’attacher comme & une liaison naturelle pour gagner les esprits & la vé-
rité compléte; et, tout en relevant dans les doctrines que 'on combat ce qu’elles
ont de faux, il est nécessaire de chercher, dans ce qu’elles ont de vrai, un point de
départ et un point d’appui.» (Mgr. Freppel, St Fuwstin, p. 194; Paris, 1886,)



ticulieres et toutes les ¢écoles théologiques, quelles qu'elles
soient, Le particularisme et l'individualisme ont été poussés si
loin en théologie qu’ils sont arrivés, ce semble, au bout d’eux-
mémes, et qu'il est temps, si 'on veut étre utile a la religion
et a I'Eglise, de considérer et d'étudier les questions au point
de vue universel. Les divisions sont encore plus graves en
réalité qu'en apparence; les théologiens qui ont €tudié a fond
toutes les questions de leur domaine, savent en effet combien
chacune a été tiraillée en tout sens par les passions et les
jalousies ecclésiastiques, ainsi que par les entétements indivi-
duels. Il est temps qu'un sentiment religieux plus éclairé fasse
sortir les esprits de cet individualisme étroit, véritable cul-de-
sac ol il est impossible d’aller plus loin et qui n’est qu'un
casse-cou. Clest au point de départ qu’il faut revenir, a U'endroit
ou 'on était encore uni; c’est & ce moment qu’il faut reprendre
les questions, moment ou l'on travaillait encore ensemble la
main dans la main, et non dos & dos en adversaires et en
tirailleurs. La théologie militante est usée, croyvons-nous, et
elle doit faire place a la théologie pacifique et pacificatrice.

St. Basile de Césarée a gémi tristement, lui aussi, sur les
divisions de son temps. Dans le dernier chapitre de son Epitre
a Amphiloque (Livre du St-Esprit), nn. 76-78, il a décrit 'Eglise
d’alors comme étant en pleine guerre, et cette guerre entre
fréres ¢tait entretenue par une haine implacable (odium impla-
cabile); et beaucoup périssaient par suite de l'impéritie des
chefs (per imperitiam ducum); et I'on renversait ainsi le dogme
par des exces et des défauts (per excessus ac defectus rectum
pietatis dogma subvertentes); et les dissentiments d’opinions
suffisaient pour engendrer la haine (sufficiens est inimicitise
causa opinionibus dissentive). N'est-ce pas ce qui se passe en-
core aujourd’hui? Et St. Basile cite ensuite les trois intendants
de la province de Babylone, qui, au milieu de la fournaise
ardente ol le roi Nabuchodonosor les avait jetés, glorifiaient
Dieu, stbi invicem sufficientes, cum essent tres. Les fideles
adorateurs de Dieu, les fideles défenseurs du dogme, n’ont
donc rien a craindre de leur petit nombre, sibi tnvicen suffi-
ctentes, cum essent tres.

Donc Tattitude des théologiens anciens-catholiques peut
étre caractérisée ainsi: réfuter les erreurs et les hérésies, mais
ne lancer l'anathéme et la malédiction & personne; expliquer



. 33 —

les passages obscurs des auteurs par les passages clairs, et
préférer cette explication bienveillante et conciliante a la né-
cation déloyale des passages clairs et orthodoxes; écarter les
passions et les personnalités d'autrefois, les étroitesses et les
animosités des partis et des écoles théologiques; décliner toute
solidarité avec les décisions qui ne sont pas les décisions de
I'Eglise universelle, surtout avec celles qui ont ¢té prises d'une
maniére précipitée et au milieu de conflits irritants, sans dis-
cussion suffisante et sans contrdle précis, a des époques
passionnées, ol la rivalité obscurcissait inévitablement les
esprits; partir toujours de ce fait que I'esprit de parti, de
combativité et de chicane, ne pacifie jamais, et que tout com-
promis conclu dans un tel esprit, et non conformément a la
vérité, est sans valeur.

Tel est un premier ordre d’idées sur lequel nous ne saurions
trop insister, et que nous placons sous l'autorité de St. Atha-
nase et de St. Cyrille d’Alexandrie, qui ont adressé les sages
conseils suivants aux théologiens de leur temps et, disons-le,
de tous les temps.

Parlant des Ariens, St. Athanase a dit (Contra Arianos
Oratio IV): «Si cognovissent..., non incerporalia corporaliter
excipientes quee probe dicta erant, interpretationibus depra-
vassent: par erat certe, vel solum id audientes ex Christo,
ejus verbis fidem adhibere; quandoquidem simeplex fides pre-
stantior est quam curiosa probabilitas.»

Et St. Cyrilie (de Trinitate, c. II): «Preedicare debet sermo
noster evangelicam fidem simplici prorsus ac didascalico modo,
non dialectico vel pugnace, sed Ecclesize Dei conveniente, ad
compunctionem, non ad ostentationem, ad instructionem, non
ad contentionem: artificio careat, theologia abundet, inaccessa
non scrutetur, inintelligibilia non exquirat, neque mente aut
sermone incomprehensibilia comprehendere velit, neque artifi-
cialibus supremum artificem supponere methodis, neque omissa
fide pompam queerat. Piscatores imitetur, coriarii vestigia
premat, publicani ducatum sequatur, propheticad illuminetur
lucerna, evangelico illustretur sole, nihil de suis excogitatio-
nibus admisceat, nullam nisi sanctissimi Spiritus astruat doctri-
nam. Haec est enim divini magisterii definitio.»



2° Les devoirs positifs des théologiens anciens-catholiques
peuvent étre résumdés ainsi:

Avant tout, la théologie ancienne-catholique doit étre spi-
ritualiste. Sans se rattacher au mouvement des «Spirituels»,
qui s'opéra, en 1312, dans V'ordre des Freres Mineurs, cepen-
dant les anciens-catholiques répudient la matérialisation des
choses saintes, non seulement dans la sphere religicuse et
ecclésiastique, mais encore dans la spheére théologique. lls
estiment qu'il est plus nécessaire que jamais de rappeler les
paroles du Christ: «Spiritus est qui vivificat; caro non prodest
quidquam, verba que ego locutus sum spiritus et vita sunt»
(Jean, VI, 64). lls sont ‘convaincus, par ces paroles, que la
théologie chrétienne doit étre, dans toutes les questions, ¢mi-
nemment spiritualiste, surtout si 1'on considére que Dieu est
I'Esprit absolu, que 1'ame aussi est esprit, et que, par con-
séquent, la vraie religion, lien entre Dieu et ’ame, doit étre
spirituelle. Donc ils se tiennent a ¢gale distance et du matéria-
lisme et du figurisme vide. C’est & ce point de vue qu'ils se
placent pour repousser les exceés soit des théologiens ultra-
montains, soit de beaucoup de calvinistes; pour condamner,
par exemple, dans la question trinitaire, soit le matérialisme
trithéiste, soit l'unitarisme sabellianiste; dans 1la question
sotériologique, soit la doctrine matérialiste du salut par le sang,
soit la doctrine pélagienne du salut par la liberté individuelle
naturelle; dans la question sacramentelle, soit la doctrine
matérialiste de V'ex opere operato, soit la doctrine du sym-
bolisme imaginatif qui place l'action du sacrement exclusive-
ment dans l'idée de celui qui le regoit; dans la question eucha-
ristique, soit la transsubstantiation matérielle de la matiere du
pain et du vin en la matiére du corps et du sang de ].-C., soit
la doctrine du figurisme dénué de toute réalité objective; etc., etc.

Ensuite, 1a théologie ancienne-catholique est znfelleclualiste
— je ne dis pas rationaliste, mais intellectualiste — en ce sens
qu’étant une science, elle attache une grande importance a
toutes les données de lintelligence et des sciences; qu’elle
s'efforce .de concilier les deux anciennes formules: «intellectus
queerens fidem », et «fides quzerens intellectum »; que, tout en
faisant une place trés large au sentiment dans les choses de
la religion et de la piété, elle exclut cependant tout sentimenta-



—
h

__ 55 —

lisme des questions purement métaphysiques ou scientifiques,
auxquelles le sentimentalisme est, par sa nature, étranger. Oui,
nous sommes des «intellectuels », et nous le proclamons bien
haut. Tout en réclamant, nous aussi, le sentiment et la vie,
nous voulons les associer a la raison. Nous nous séparons par
conséquent de ces sentimentalistes qui excluent ou dépriment
la raison dans les choses religieuses et qui osent écrire des
propositions comme celle-ci: « Vouloir atteindre Dieu au moyen
de la dialectique, de la logique, du raisonnement, c'est une
entreprise aussi vaine que de vouloir saisir un son avec les
yeux ou une odeur avec les oreilles . . . La connaissance de
Dieu est en dehors du cercle des opérations de la raison.
Cette connaissance est réservée au cceur.» 1) Si Dieu ne se
révele que dans le ceeur, & 'exclusion de la raison, la théologie
n'est pas une science; il n'y a plus ni dogmes, ni doctrines
religieuses, il n'y a plus que des sentiments ou des raisons de
coeur (ce qui est la méme chose), et de ces sortes de choses
on ne discute pas. Telles sont les conséquences désastreuses
et absolument inacceptables auxquelles conduit ce faux sen-
timentalisme.

En conséquence, les théologiens anciens-catholiques estiment
qu’il est de leur strict devoir de n'accepter aucune des questions
de mots dont certains systemes théologiques sont remplis; mais,
au contraire, de reviser ces questions, pour faire triompher les
idées sur les mots et pour délivrer la vérité qui y est retenue
captive (qui veritatem Dei in injustitia detinent). Ils estiment
qu’il est de leur devoir de ne pas prendre au pied de la lettre
ce qui a ¢été dit au figuré, et wice versa,; de ne pas donner
une valeur géométrique a ce qui a été dit modo oratorio ou
modo poelico; de se méfier des termes abstraits et métaphysiques
auxquels on peut faire signifier plusieurs choses opposées; de
se meéfier des mots en Zsme, qui la plupart du temps, par leur
généralité et leur absoluité, contiennent beaucoup de vague et
méme beaucoup d’erreur; de se méfier des définitions inexactes
et méme fausses, qui abondent en théologie, ainsi que des juge-
ments iz globo, presque toujours erronés; de se méfier en un
mot de toutes les amphibologies et de toutes les formules a
double sens, qui font de la langue scolastique une langue a

1 M. MENEGoz, dans la Revue chrétienne, avril 1898, p. 252-253.



56 —

part, pleine de surprises, trop propice aux restrictions mentales
et plus approuvée des Escobars que des gens loyaux. Oui
certes, la théologie, quoique scientifique, est mystérieuse, mais
elle doit &tre aussi loyale, et il faut bien reconnaitre avec
Pascal que, dans l'école des casuistes (pour ne citer que celle-
1a), elle ne I'a pas toujours été. Oui certes, il y aura sans
doute longtemps encore des hérésies, mais il faut bien avouer
que beaucoup d'hérésies sont nées de mots malheureux, mots
que les uns rejetaient parce qu’ils les entendaient dans un sens
faux, et que les autres acceptaient parce qu’ils leur attribuaient
un sens vrai; véritables querelles de mots, que de bonnes et
strictes définitions auraient rendues impossibles.

En outre, la théologie ancienne-catholique est logique. Ceci
semble une banalité, parce que tout le monde se pique de
logique, méme quand on en manque. Je veux dire que les
théologiens anciens-catholiques attachent, comme autrefois a
Port-Royal, une importance particuliére a la dialectique, et cela
parce que, dans presque toutes les parties de la théologie, il
y a de fausses équivalences de mots, des abus criants de
prétendus synonymes, de trés surprenantes déviations de ques-
tions, en un mot de véritables sophismes. Ce n’est pas seule-
ment au temps de Socrate et chez les philosophes grecs que
les sophistes ont abondé, c’est toujours, et c’est surtout en
théologie. J'appelle déviation de question le procédé par le-
quel, le sachant ou non, on oublic l'essentiel d'une question
pour n’en plus considérer que les accessoires; ou par lequel
on fait passer le principal au dernier rang, pour mettre au
premier une chose qui n’est que secondaire; ou encore, par
lequel les uns amplifient les dogmes par un procédé de gonfle-
ment verbal ou verbeux, et d'autres les vident par un procédé
d’analyse subtile et de véritable évaporation, qui n’est au fond,
comme le précédent, si 'on y regarde de pres, qu'une série
d’habiles jeux de mots, ol la jonglerie dans la dissimulation
des nuances remplace l'exactitude de l'idée. Tel scolastique
est parfaitement logique dans la déduction de ses conséquences,
malis il ne s’apergoit pas qu’il a fait un faux départ en s’appuyant
sur une définition fausse ou sur un mot erroné; tel autre impute
a un adversaire, pour le mieux combattre, des idées fausses
dont celui-ci ne se doute méme pas; celui-la, ayant & expliquer



e BT s

la signification pieuse de la transfiguration du Christ sur le
Thabor, se perd a discuter sur la nature de la lumiere physique
dans laquelle le corps du Christ s’est transfiguré; celui-ci, ayant
a garder le tombeau du Christ et a méditer sur la mort et la
résurrection du Sauveur, ne songe qu'a attaquer le voisin
chargé du méme devoir que lui, et & lui livrer bataille pour
mieux démontrer la supériorité de son Eglise ou de son ordre
sur 'Eglise ou sur 1'ordre du voisin; etc,, etc. Tels sont les
défauts de logique qu'il est urgent de corriger, si l'on veut
réhabiliter la théologie aux yeux des penseurs et des savants.

Jajoute que la théologie ancienne-catholique veut étre
philosophique et sciemtifique, en ce sens qu'elle se croit obligée
de tenir compte des découvertes réelles des sciences et de la
philosophie, pour modifier ou compléter, non les dogmes, qui,
étant la parole méme du Christ, ne sauraient étre ni modifiés
ni complétés par les hommes, mais pour modifier et compléter
ses explications a elle et ses propres arguments, ce qui est
bien différent.

Ici nous avons un quadruple travail a faire: 1° un travail
de constaialion historique. constater non seulement les faits
religieux et ecclésiastiques, mais encore le fait que telle doctrine
a été crue ou non, comme venant ou ne venant pas de J.-C,,
et cela partout, toujours et par tous; — 2° un travail d’expo-
sition dogmatique, qui consiste & montrer ce que le dogme
est réellement, aprés avoir constaté quel il est. Exposer n'est
pas encore expliquer. Exposer le dogme, c’est, comme I'a dit
I’Assemblée de 1682 au sujet de 1'Exposition de Bossuet, c'est
le séparer «des abus de quelques particuliers que nous con-
damnons, ou des erreurs qu'on nous impute trés faussement,
ou des explications de quelques docteurs qui ne sont pas regues
ni autorisées de 1'Eglise». Cette distinction a établir entre le
vrai dogme et les simples spéculations des théologiens, est de
premiere nécessité; car les théologiens sont généralement in-
clinés a identifier leurs propres explications des dogmes avec
les dogmes eux-mémes. M. d'Hulst a trés justement décrit cette
inclination des demi-savants: «On croit savoir et I'on se hate de
parler; on impute a I'Eglise catholique des assertions qu'elle
repousse ; on confond les opinions avec les dogmes; on jette dans
la publicité hative et frivole les questions les plus difficiles, et



__ B8 —

on s’'engage a les résoudre alors qu'on se montre incapable
de les poser. Souvent le quiproguo ne reste pas confiné dans
la région spéculative ot s’échangent les arguments des dispu-
teurs.» Donc il importe souverainement de bien é&tablir ce
qu'est le dogme et ce qu'il n’est pas, afin de rendre impossible
toute méprise sur ce point; — 3° un travail dexplication
doctrinale. Une fois historiquement consialé et exactement
exposé, le dogme a besoin d'étre expliqgué, en ce sens que la
raison éclairée doit en montrer la vérité, la supériorité et la
beauté toute divine. OQui, expliquer le dogme est un travail
nécessaire, et ce travail doit toujours se renouveler, & mesure
que les données de T'histoire, de la philosophie et des sciences
fournissent des lumiéres plus exactes et nous mettent ainsi a
méme de mieux considérer et de mieux comprendre le dogme;
— 40 enfin un travail dimlerprétation morale el pratique, en
ce sens que le dogme bien expliqué et bien compris doit toucher
les cceurs et les volontés, et passer dans la vie des individus
pour la régler, ainsi que dans la vie des familles, des nations
et de 'humanité tout entiere.

Ces quatre travaux sont distincts. Le premier doit étre &
la base des trois autres, et le quatridme ne peut avoir lieu
qu'apreés les trois premiers. Ce sont les quatre étages de 1'édi-
fice théologique. D’abord, on établitla certitude du christianisme
et on le difféerencie de tout ce qui n'est pas lui (depositum
custodi). Ensuite, on 1'étudie en lui-méme. Puis, sa nature une
fois circonscrite et définie, on la pénetre (intelligere), on la
scrute (omnia scrutate). Enfin, la vérité du christianisme une
fois expliquée et comprise, on la fait passer en sentiment, en
chaleur, en action, dans la vie positive: car le christianisme
n'est pas seulement un fait objectif et historique, une lumiére
objective et positive, il est encore une action, une vie, un
travail de sanctification personnelle et collective. Telle est
I"é¢tendue de l'activité philosophique et scientifique de la théo-
logie.

Le premier travail est le plus fondamental et le plus
urgent: car les dogmes chrétiens ayant été dénaturés dans
beaucoup d'esprits soit par des additions d’opinions humaines,
soit par des soustractions et des négations, il importe avant
tout de constater historiquement quels ont été réellement les
enseignements de J.-C. Clest 14, comme je Pai dit, le premier



59

orand travail entrepris par les théologiens anciens-catholiques;
pour le mener 4 bonne fin, ils ont l'admirable critérium de
I'ancienne Eglise, qui, bien appliqué, les préservera de toute
erreur en les mettant dans I'impossibilit¢ de dévier soit & droite,
soit a4 gauche, soit dans l'addition, soit dans la -soustraction.
Ce travail, ils 'ont commencé, et, Dieu aidant, ils I'acheveront,
colite que cofite. Puis les autres suivront.

Je me hate de dire que, dans cette tiche immense, qui
est comme une renaissance et une mise au point de toutes les
orandes questions théologiques, il ne s'agit pour nous ni de
tout savoir ni de tout expliquer, ni de combler les lacunes de la
révélation chrétienne, ni de deviner ce que le Christ a jugé a
propos de ne pas nous apprendre, ni de supprimer les mystéres
chrétiens en répondant imperturbablement et infailliblement a
tous les «pourquoi» et a tous les «comment» que la curiosité
peut poser au sujet de chaque dogme et de chaque précepte. Non,
la théologie n’est pas le déchirement de l'immense voile que
Dieu a suspendu entre le ciel et la terre; ce déchirement ne
se fera que dans une vie meilleure, lorsque nous serons face
a face avec Dieu. Donc, connaissant les limites de lintelligence
humaine et des sciences humaines, et par consé¢quent aussi
de la théologie, nous saurons ignorer ce que Nous ne pouvons
savoir, et nous supprimerons toutes ces explications étranges
qui ont été données a telle ou telle époque d'ignorance, et qui
augjourd’hui font sourire quand elles ne scandalisent pas. Nous
nous souviendrons que Dieu n’est pas explicable & I'homme,
et que ce n'est pas le glorifier que de le faire passer par
I’étroit laminoire de nos formules. Le premier devoir du vrai
savant est de reconnaitre son ignorance, et le premier devoir
du vrai théologien est d’avouer l'incompréhensibilité de Dieu,
et de revenir sans cesse 24 la rév¢lation comme au centre et
a la substance des choses qu'il faut espérer (fides sperandarum
substantia rerum). Que Dieu nous préserve a jamais des sub-
tilités et des chinoiseries, qui, dans l'ordre spéculatif, ne sont
pas moins nuisibles a4 la foi que ne le sont, dans T'ordre pra-
tique, les superstitions du faux mysticisme!!) Loin de moi la
pensée de nier la tendance naturelle qui nous porte a expliquer

1) Voir, dans le Catholigue national du 7 mai 1898, larticle intitulé: Zesprir
de foi; et dans le numéro du 2 juillet, Varticle intitulé: Zo swbéilité en religion.

P. 37-38 et 54-55.



— 60 —

tout ce qui nous apparait. Cette tendance est méme si instinc-
tive que, lorsque nous ne pouvons pas trouver d’explication
convenable dans les choses mémes, nous en tirons de notre
propre fond plutdét que de n’en avoir pas. Et cette explication
subjective, que nous croyons presque toujours tres solide, n'est
cependant que notre ceuvre 4 nous. Les théologiens qui ont
voulu expliquer linexplicable, ont fabriqué une quantité extra-
ordinaire d’explications subjectives des choses divines. IIs sont
dans leur droit. Mais 1a ot ils n’y sont plus, c’est lorqu’ils
veulent transformer leurs explications subjectives en explications
objectives, et surtout lorsqu’ils veulent les imposer comme si
elles ¢taient la vérité méme et le dogme méme.

Enfin, la théologie ancienne-catholique est synthétique et
unitive. Pour expliquer toute ma pensée, je distinguerai ’étude
fragmentaire et 1'étude intégrale. L'étude fragmentaire ne
montre que des parties des choses, et non les choses mémes;
par conséquent, elle ne saurait montrer la vie méme des choses,
car la vie résulte de I'ensembie et circule dans la totalité de
I'étre. L’¢tude intégrale, au contraire, ne se borne pas a observer
les membra disjecta, chacun séparément; elle les réunit, et elle
les étudie dans leur unité, dans leur vie, dans leur force, dans
leur beauté. Clest elle seule qui refait 'organisme complet
et qui fait connaitre la vie.

Celle-1a, bornée a des objets divisés, n’aboutit qu’a des
divisions; limitée a des parties disparates, elle ne donne que
des demi-vues, et n’engendre par conséquent que des disputes
stériles. Celle-ci, complete, donne une notion exacte du tout;
elle fait connaitre non seulement la chose, mais encore l'esprit
de la chose. Omn a remarqué, au septiéme concile cecuménique,
que le propre des hérétiques est de se complaire dans les
opinions « mutilées » (haereticis proprium est mutilatas exquirere
sententias). Malheureusement les hérétiques ne sont pas seuls
a mutiler les questions. Quoi qu'il en soit, la vraie théologie
est synthétique et unitive.

Sans aucun doute, distinguer est un procédé nécessaire,
si 'on veut arriver 4 la clarté; c'est la méthode analytique.
Mais encore ne faut-il pas la pousser trop loin. L’abus des
distinctions en théologie est devenu proverbial et a ridiculisé
les théologiens; il a fait plus, il les a divisés. A la théologie



qui divise, i1 faut opposer la théologie qui unit. «Diviser pour
comprendre est en philosophie un signe de faiblesse, comme
en politique diviser pour régner » 1); de méme, toujours diviser
les questions, et les écoles, et les Eglises, sous prétexte de
distinction, c'est aller & l'encontre de la vie et de la vérité.

I1 faut donc unir les éléments de la vérité pour connaitre
la vérité elleeméme, Sans doute, il y a une apparente incom-
patibilité entre certaines choses qui sont cependant du méme
ordre, par exemple: en grammaire, entre certaines régles et
leurs exceptions; en morale, entre certaines solutions dun
méme cas de conscience; en psychologie, entre certains carac-
teres. Les esprits étroits, loin de diminuer cette apparente
incompatibilité, T'augmentent encore, et c’est ainsi que 1'étroi-
tesse d’esprit tend a rendre les oppositions de plus en plus
cassantes. Au contraire, les esprits supérieurs, en voyant les
choses de plus haut, aper¢oivent les joints secrets par lesquels
elles s'unissent: en grammaire, ils découvrent la loi supérieure
qui concilie les prétendues exceptions, en ce sens que ces
exceptions a une reégle inférieure n'en sont plus par rapport a
la loi supérieure qui domine toute la question; en morale, ils
mettent d’accord les casuistes, en les soumettant 4 une vérité
plus élevée qu’ils n’apercevaient pas; en psychologie, ils éta-
blissent la paix entre les caractéres opposés, en accentuant
les points de contact et de ressemblance. Cette méthode de
conciliation n’est nullement un leurre: car, si 'on considere
que la vérité absolue, en Dieu, est une, on devra admettre que
les vérités contingentes du monde créé, qui sont des partici-
pations de cette vérité une et absolue, doivent au fond n'étre
que différentes et non contradictoires. Si donc nos conceptions
paraissent quelquefois contradictoires, c'est qu'elles sont incom-
pletes. De fait, il y a dans les choses un élément supérieur,
qui n'est pas toujours visible, mais qui est toujours réel, élé-
ment qui unit les choses subordonnées qu'une logique plus
pointilleuse qu’exacte voudrait faire passer pour incompatibles.
En philosophie, c’est cet esprit de conciliation qui a inspiré a
Leibniz ses plus belles pensées. «Leibniz, a dit M. Boutroux,
pénétre par un effort propre jusqu'au fond des choses, et 1a il
voit §’évanouir les antagonismes qu'elles présentaient & la sur-

') Mme DE STABL, d¢ P Allemagne, 3° partie, ch. 2.



62 —

face.» Qu'y a-t-il de plus opposé en apparence, pour les es-
prits superficiels, que la liberté et l'autorité, lindividualité et
la solidarité? Etudier la liberté seule, ou l'autorité seule, c’est
n'en avoir qu'une idée insuffisante et méme fausse; mais les
étudier dans leurs rapports mutuels et les concilier, c’est les
apercevoir dans leur vérité compléte. La force n’est que dans
la cohésion, et la vie n’est que dans 'unité. Donc concilier,
c’'est aller jusqu’a l'essence des choses, et aller jusqu'a l'es-
sence des choses c'est concilier.

Les théologiens romains ont souvent recours & un procédé
singulier, celui d’exciter leurs adversaires a se battre entre
eux et de se faire passer ensuite eux-mémes pour les plus
forts. Ils disent, par exemple: «L'Eglise grecque est fausse,
I'Eglise anglicane est fausse, les KEglises protestantes sont
fausses, car elles sont toutes en contradiction les unes avec les
autres; donc c’est nous, Eglise romaine, qui sommes la seule
Eglise vraie!l » Ce procédé n'est pas celui des anciens-catho-
liques, qui, au lieu de chercher ce qui divise, cherchent, avant
tout, ce qui unit, et mettent les points communs en plus grande
lumiére, non certes pour se contenter d'une vérité minima et
mutilée, mais pour mieux faire arriver leurs adversaires, par
ces points communs, & la foi intégrale et complete.

Un philosophe a ainsi caractérisé 'esprit contemporain:
« La ol T'analyse cartésienne avait constaté ou opéré des sé-
parations et poussé les divisions a lUextréme, nous faisons des
rapprochements, nous cherchons des rapports, nous reconsti-
tuons des ensembles... La philosophie d’aujourd’hui ne s'impose
plus comme une méthode de considérer le moi humain en lui-
meéme, isolé du monde et du corps; c'est au contraire une
méthode pour elle de le replacer au centre des organes, au
milieu de la société, de la civilisation, de la nature, et de 1'étu-
dier dans ses relations avec le reste des choses.»?) Or, c'est 12
notre esprit. En appliquant ces considérations a la théologie
et aux questions théologiques, on a exactement notre point
de vue et notre tendance. Nous cherchons & percer des jours
et & ouvrir des passages dans les questions embroussaillées
ou la lumiere manque, et entre les Eglises qui étaient restées

Y M. KRANTZ, Essai sur lesthétigue de Descartes, p. 37-39; Paris, Alcan.



63 —

séparées et isolées depuis des siecles; nous servirions volon-
tiers de pont entre les unes et les autres.

Tel est 'esprit de la théologie de conciliation. Elle est
fondée sur cette parole de St. Paul aux Romains (XII, 5):
« Multi unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter
alterius membra. » Si I'Eglise n’est pas un assemblage quel-
conque de membres tronqués et séparés, mais un composé de
membres qui sont parfaitement unis et qui ne forment qu'un
seul corps, on peut dire qu'il en est ainsi également de Ia
vraie théologie, qui, quoique composée de membres multiples
et divers, doit cependant, pour étre vivante, former un seul
corps. Déja les anciens, avec leur bon sens, disaient: « Membra
sumus corporis magni. » A plus forte raison les docteurs chré-
tiens doivent-ils affirmer que la vérité, tout en étant complexe
dans ses parties, est une; que la science vraie, tout en ¢&tant
formée de plusieurs sciences, est une; qu'un membre séparé du
corps est mort, et que I'étudier en cet état, ce n’est pas le
bien connaitre; qu’il faut 'étudier et le connaitre dans son
union avec les autres membres, dans son fonctionnement avec
eux, recevant d’eux l'influx wvital et le leur communiquant &
son tour. De méme, donc, une vérité théologique étudiée sépa-
rément est mal connue; elle n’est dans toute sa vraie lumiere
qu'autant qu’elle est éclairée par la lumiere qui résulte du tout.
C'est ainsi, par exemple, qu'il ne faut étudier, dans la Trinité,
ni le Pére seul, ni le Fils seul, ni le Saint-Esprit seul, mais les
trois inséparablement unis entre eux dans la méme essence,
dont ils sont les propriétés personnelles inséparables; sans cette
unité, I'on tombe soit dans le trithéisme, soit dans l'arianisme
et 'eunomianisme, etc. Cest ainsi qu'il ne faut pas étudier le
prétre seul, mais seulement le prétre uni au Christ, qui est le
seul pontife de la Nouvelle Alliance et le seul médiateur entre
Dieu et les hommes; sans quoi, on fait du prétre isolé une
sorte de prestidigitateur, qui, au lieu de mettre le Christ en
€¢vidence aux yeux des fideles, 1'éclipse a son propre profit.
C'est ainsi encore qu'il ne faut étudier ancun sacrement sépa-
rément du Christ, qui seul donne la grace dans les sacrements
et sans qui ils ne sont que des symboles vides, des moyens
non de sanctification, mais de superstition. Etc., etc. Comme
I'a dit Pascal, «il ne faut point séparer ces connaissances,
parce qu'étant séparées, elles sont non seulement inutiles, mais



S

nuisibles »; par exemple, «la connaissance de Dieu sans celle
de notre misére, fait I'orgueil; celle de notre misere sans celle
de J.-C., fait le désespoir. »

Bref, la vue distincte d'une chose n'est qu'une petite por-
tion de la vue totale des choses; et la vue n’est totale qu'a la
condition que toutes les parties du tout soient vues exactement
et complétement dans leur harmonie et leur unité.

J’ajoute encore un point sur lequel les anciens-catholiques
ne sauraient assez insister: c'est qu'on peut arriver au méme
but par des chemins divers, qu'on peut admettre un méme
systeme d'idées par des principes différents?), qu'on peut par
conséquent professer la méme foi universelle et appartenir a
la méme Eglise universelle, tout en ayant des points de dé-
part différents, et des argumentations différentes, et des spé-
culations théologiques différentes. C'est peut-étre pour avoir
oublié ce droit a la variété et a la liberté dans les considé-
rations humaines et dans les arguments humains, disons méme
cette nécessité de la variété dans les esprits (aucun esprit
n’étant capable, a4 lui seul, d'une vue totale des questions),
qu’'ont échoué, aux conciles de Lyon, de Bale et de Florence,
les tentatives d’union entre les Eglises d'Orient et d’Occident:
car la théologie, a ces différentes époques, ¢tait toute d'agres-
sion, toute dominée par Pesprit de clocher et de parti; elle
visait & la domination et non & P'union, & la résistance et non
a la conciliation, a la justification quand méme de son propre
systéme, si étroit et si exclusif qu'il fit, et non & la recherche
desintéressée de la vérité pour elle-méme. Dans nos confé-
rences, au contraire, la chose qui domine toutes nos discussions
et qui inspire toutes nos paroles, c’est, nous pouvons l'affirmer,
Pexpression exacte de la vérité objective, la constatation loyale
du fait des croyances, ou des non-croyances, de l'ancienne

1) « Clest ainsi qu'un méme corps de maximes morales se trouve, dans lhis-
toire de la philosophie, fondé sur L'utilité, sur la sympathie, sur le devoir ou sur des
croyances métaphysiques. On peut, de méme, croire & I'avénement d’une eére paci-
fique au nom de principes trés divers: les esprits religieux, parce qu'elle réaliserait
la parole divine: « Aimez-vous les uns les autres » ; les libéraux, parce qu’elle meitrait
le comble au développement des libertés modernes; les socialistes, parce qu’elle est
la condition nécessaire de l'industrialisme moderne; les moralistes, parce que la guerre
est I'appel aux pires forces de Détre vivant. Autant de points de vue, autant de
démonstrations d’une méme these, Et n’est-ce pas le cas de redire: « Il y a plusieurs
demeures dans la maison de mon Pére »? (Za Paix par le Droit, février 1898, p. 35.)



Eglise indivisée des huit premiers siecles, Eglise que les ortho-
doxes d'Orient glorifient avec raison, et que nous, anciens-ca-
tholiques ou orthodoxes d’Occident, nous glorifions également
avec non moins de foi, avec non moins de conviction, avec
non moins d’effort scientifique. Espérons donc que Dieu bénira
nos travaux, et qu’'un jour I'entente se fera dans la méme foi
objective, et que nous pourrons vraiment nous dire bientot,
tous, membres de la méme Eglise universelle.

E. MicuAUD.

Revue intern. de Théologie. Heft 25, 1899, 5



	La théologie ancienne-catholique, ses caractères et son but

