
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: La théologie ancienne-catholique, ses caractères et son but

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 40

LA

THÉOLOGIE ANCIENNE-CATHOLIQUE,

SES CARACTÈRES ET SON BUT.

Disons avant tout, pour rendre toute méprise impossible,
que nous entendons par théologie, non pas la parole même de

J.-C, non pas le dogme par conséquent, mais l'ensemble ordonné
et didactique des connaissances historiques, exégétiques,
philosophiques et scientifiques, dont l'esprit humain peut se servir
pour constater le dogme, l'expliquer et l'interpréter — ainsi
que toutes les choses de l'ordre moral, disciplinaire et mystique,
relatives à la religion chrétienne — de manière à en démontrer
la vérité, la beauté, la sublimité idéale, en un mot la divinité.
Si donc le dogme n'est pas par lui-même une science, il est
cependant, et vu ses attenants, l'objet d'une science, qui est la
théologie. La science théologique, tout en ayant un objet divin,
est donc, comme science, soumise à toutes les conditions de la
science et des procédés de l'esprit humain.

La théologie, comme science, existe plus ou moins dans
toutes les Eglises, selon que les Eglises sont, non pas plus ou
moins croyantes, mais plus ou moins instruites, c'est-à-dire
selon qu'elles peuvent plus ou moins rendre un compte rationnel
de leur foi, suivant le mot de St. Paul : Rationabile obsequium
vestrum (Rom. XII, l). En quoi consiste la théologie dans

l'Eglise ancienne-catholique, quelles sont ses marques
caractéristiques, quel est son but, quels sont ses procédés et ses

méthodes, quelle est sa portée, c'est ce que je me propose
d'indiquer et de résumer brièvement dans cette étude.



— 41 —

I.

Comme l'indiquent ses qualificatifs déterminatifs, la théologie
« ancienne-catholique » est premièrement ancienne, secondement
catholique. Je m'explique.

Premièrement, elle est ancienne, en ce sens qu'elle se

reporte à l'antiquité chrétienne et à l'ancienne Eglise ; qu'elle
veut se rapprocher le plus possible de sa source, le Christ, et
de ses origines, la Bible et les anciennes traditions; qu'elle veut
s'inspirer en premier lieu de l'exégèse biblique, de la patrologie,
des définitions des conciles œcuméniques, et de tous les documents
de l'ancienne Eglise, mieux connus, plus exactement contrôlés
et plus exactement expliqués.

Ce n'est donc ni vers le moyen âge, ni vers la scolastique
du moyen âge, que nous remontons ; car, tout en reconnaissant
ce qu'il y a eu d'utile dans certaines parties de cette scolastique,
cependant nous en voyons trop les subtilités, les futilités, les
tendances systématiques, les passions et les erreurs, pour ne
pas en répudier énergiquement soit les procédés néfastes, soit
les résultats pervers.

La période à laquelle nous remontons, est, comme je l'ai
dit, la période de l'ancienne Eglise indivisée, qui embrasse, non
les neuf premiers siècles (comme on le dit quelquefois), mais
seulement les huit premiers. Si nous ne comptons pas le
neuvième, ce n'est pas seulement parce qu'il est en dehors du
cycle des sept conciles œcuméniques, mais surtout parce qu'il
est un siècle d'ignorance et de passion, où les notions les plus
essentielles du christianisme ont commencé à être altérées, où
des falsifications ont été commises, où des divisions déplorables,
soit en Orient, soit en Occident, ont jeté la base de cette fausse
théologie qui devait devenir, quelques siècles plus tard, la
scolastique.

C'est à Jean Damascène (f v. 760) que se termine la période
de la théologie dite positive de l'ancienne Eglise; c'est donc
à ce théologien que nous fixons la limite de l'immense domaine
qu'on peut appeler le domaine des Pères et des anciens docteurs.

Nous savons que des théologiens ont proposé de clore ce
domaine avec le cinquième siècle, disant que toutes les grandes
controverses trinitaires et christologiques ont été terminées
avec le cinquième siècle, et qu'après cette époque aucun



— 42 —

docteur de premier ordre n'a apparu dans le monde théologique.
Nous savons aussi que des théologiens d'une orthodoxie
irréprochable se sont montrés disposés à rédiger une Exposition
de la foi orthodoxe en n'employant que les écrits des Pères
et des docteurs des cinq premiers siècles, qui effectivement ont
exposé et expliqué tous les dogmes. Cependant nous allons
jusqu'à la fin du huitième siècle, parce que, de fait, les Eglises
d'Orient et d'Occident ont été unes pendant ces huit siècles
et que ce n'est qu'à partir du neuvième qu'ont commencé entre
elles les divisions qui ont amené la séparation. Nous voulons,
d'une part, rester étrangers à ces divisions qui n'ont plus de

raison d'être, et, d'autre part, aller aussi loin et aussi longtemps
que l'union elle-même est allée.

Toutefois, il va de soi que, si nous nous reportons aux
documents théologiques et historiques des huit premiers siècles,
ce n'est pas pour approuver tout ce qui s'est dit ni tout ce

qui s'est fait pendant ce laps de temps. Il est clair, en effet,
que, si la foi universelle de l'Eglise pendant cette période a
été maintenue dans son unité et dans sa pureté, la théologie,
comme science, a dû se ressentir forcément des lacunes et des

erreurs de la philosophie et des sciences de cette époque. C'est
dire nécessairement qu'il y a chez les Pères, lorsqu'ils parlent
comme docteurs privés, des opinions aujourd'hui inacceptables ;

c'est aussi dire nécessairement qu'il y a, dans les conciles, des
discussions et des opinions — discussions et opinions qui
d'ailleurs ne sont nullement des définitions dogmatiques — qui ne
sauraient être ratifiées aujourd'hui. Ce que nous acceptons de
l'ancienne Eglise, ce sont ses dogmes, c'est-à-dire ses livres
canoniques, son symbole œcuménique, les définitions dogmatiques
de ses sept conciles œcuméniques, sa constitution ecclésiastique,
ses traditions universelles, ses liturgies en ce qu'elles ont d'un
et d'universel, son critérium de la foi tel que St. Vincent de

Lérins l'a si justement formulé.
Par conséquent, nous faisons dans notre théologie une place

toute spéciale à l'étude des Pères. Loin de nous borner (comme
cela a lieu trop souvent chez les théologiens de l'Eglise romaine
et chez leurs imitateurs) à citer quelques textes détachés, dont
il est facile, grâce à leur isolement, de détourner le véritable
sens, nous réclamons l'étude suivie et complète des œuvres,
et autant que possible de toutes les œuvres, parce que ce n'est



— 43 —

qu'à cette condition que la pensée des Pères est lumineuse
et que l'on peut appliquer efficacement le critérium de la foi.

A ceux qui nous objecteraient que le monde a progressé
depuis les Pères, progressé en philologie, en exégèse, en histoire,
en philosophie, en science et par conséquent aussi en théologie ;

qu'il y a chez les Pères de nombreuses lacunes et des erreurs
manifestes ; que St. Augustin l'a reconnu en écrivant ses «

Rétractations » ; qu'il y a aussi dans St. Basile, dans St. Cyrille
d'Alexandrie, etc., des subtilités qui font aujourd'hui sourire
— à ceux-là je répondrais que, malgré les imperfections
inévitables auxquelles n'ont pas échappé les Pères, il se dégage
cependant de l'étude attentive et approfondie de leurs œuvres
un esprit de foi dont on ne saurait assez se pénétrer, et aussi,
jusque dans leurs explications du dogme, une largeur et une
liberté d'esprit qui élèvent et dilatent l'âme, et que nous ne
trouvons que trop rarement chez les théologiens d'aujourd'hui.
Les Pères étaient des esprits virils, des lutteurs intrépides ; si
quelquefois dans la lutte ils se sont laissés aller à des
personnalités regrettables et à des observations passionnées,
cependant, défalcation faite de ces défauts de la nature humaine,
il reste de l'étude de leurs ouvrages de grands avantages pour
l'âme et pour la vie chrétienne.

Tel est le sens dans lequel notre théologie est ancienne.
On voit dès lors que, loin de répudier les progrès qui ont été
accomplis depuis les Pères, nous les acceptons : car, il faut le
remarquer, les Pères croyaient au progrès et voulaient le
progrès, et il serait même difficile de parler du progrès en
théologie mieux que ne l'a fait St. Vincent de Lérins dans son
Commonitorium. Donc nous sommes fidèles à leur esprit, en
réclamant, nous aussi, tous les sages progrès qui sont imposés
à la théologie comme science par les progrès modernes des
sciences. Nous le savons, toutes les sciences sont solidaires,
toutes doivent s'éclairer mutuellement et bénéficier les unes des

autres; et autant le vrai dogme chrétien doit rester un et
inaltérable, toujours identique à lui-même parce qu'il est divin,
autant la théologie, comme science, doit renouveler et
perfectionner ses points de vue et ses arguments, pour mieux
démontrer, mieux expliquer, mieux faire comprendre tout ce
qu'il y a d'inépuisable vérité et d'infinie beauté dans les
profondeurs du dogme ou de la parole de Dieu. C'est un principe



_ 44 —

de bon sens que les conditions de la défense sont déterminées

par celles de l'attaque ; or, l'attaque contre le christianisme et
contre l'Eglise chrétienne change; donc la défense doit changer
aussi.

En quoi notre théologie « ancienne » est-elle donc «

nouvelle » Elle est nouvelle: 1° en ce que nous faisons connaître
les Pères mieux qu'ils n'étaient connus, et en ce que nous
rétablissons le vrai sens de leurs textes, sens dénaturé par Rome
et par nombre de théologiens ; — 2° en ce que nous appliquons
réellement le critérium de Vincent de Lérins, critérium qui
était admis en théorie, mais oublié en pratique ; et comme rien
ne paraît aussi neuf que le très vieux dont on a perdu le
souvenir, il en résulte que nous paraissons très nouveaux à

certains esprits. Mais, on le voit, il ne s'agit pas de notre part
de créer soit des dogmes nouveaux, soit un christianisme
nouveau, il s'agit seulement de faire connaître plus exactement
les dogmes de l'ancienne Eglise ; il s'agit de rétablir, dans la
pratique de l'enseignement, l'usage du critérium de l'ancienne
Eglise ; il s'agit enfin d'expliquer les choses chrétiennes à la
lumière des sciences nouvelles et d'après les besoins nouveaux
des nouvelles générations. Non nova, sed novè.

Ce dernier point n'est pas moins capital que les précédents:
car il est certain que le Christ a enseigné, vécu, souffert, pour
tous les hommes, et que, par conséquent, c'est pour donner
satisfaction à tous les besoins religieux de l'esprit humain, à

toutes les aspirations légitimes de l'humanité tout entière, qu'il
a fondé sa religion universelle. Donc ses dogmes, ses préceptes,
ses sacrements, ses institutions, doivent s'étendre à tous les

peuples et à tous les siècles ; toujours anciens, ils sont aussi
toujours nouveaux; non qu'ils changent eux-mêmes, mais ils
sont assez féconds, dans leur essence toujours une et inaltérable,
pour correspondre à toutes les évolutions de l'âme humaine,
comme le centre de la sphère, qui, tout en restant un et

identique à lui-même, irradie à tous les points de la
circonférence par une infinité de rayons, quelle que soit l'étendue de

cette circonférence.
De même que tous les rayons partis du centre à la

circonférence ont leur raison d'être, et qu'il serait insensé d'en nier
un seul sous prétexte qu'il n'est plus dans notre rayon visuel
actuel ; ainsi toutes les manifestations de la pensée théologique



— 45 —

ont-elles leur raison d'être et toutes doivent-elles être respectées,
du moment qu'elles sont des aspects vrais du dogme, même
quand elles auraient disparu de notre horizon actuel. De même

que la terre tourne et change d'aspect aux regards des hommes,
ainsi l'esprit humain évolue, et, dans ses mouvements divers,
il aperçoit toujours les mêmes réalités de la création et les
mêmes dogmes de la révélation, mais sous des angles nouveaux
et dans des lumières qui varient sans être fausses.

C'est là un fait qui remplit l'histoire de la théologie, non
moins que l'histoire de la philosophie et de toutes les sciences.
Pour ne citer que quelques détails, qui discute aujourd'hui sulla

prédestination absolue, sur la grâce suffisante et la grâce
efficace, sur le quiétisme et les états d'oraison, de la même
manière qu'on en a discuté aux XVIe et XVIIe siècles? Qui
envisage aujourd'hui les questions du paganisme et du judaïsme
comme Bossuet les a envisagées dans son Discours sur l'histoire
universelle? Qui songerait à faire aujourd'hui une apologie du
christianisme comme celle d'Abbadie au XVIIe siècle? Qui
pourrait confondre les sept sciences du trivium et du quadri-
vium avec les sept sciences d'Auguste Comte? Qui se
borne aujourd'hui à considérer la personne humaine comme
on la considérait à l'époque de Descartes ou même à l'époque
de Cousin? Qui pourrait se soustraire aux questions posées
par l'école phénoméniste et par l'école physiologique sur ce
point? Certes les questions mêmes restent toujours, mais nous
les envisageons autrement, et les réponses données hier ne
nous satisfont plus aujourd'hui. Nier les besoins nouveaux et
les objections nouvelles serait s'aveugler à plaisir. Comme le
dogme, la théologie doit répondre à tout: le dogme, par sa
lumière divine et absolue ; la théologie, par ses expositions et
ses arguments toujours mobiles, par ses clartés humaines et
toujours relatives. Lumière divine et lumière humaine, les
hommes ont besoin de l'une et de l'autre, parce que les besoins
religieux sont à la fois divins et humains, et parce que la religion
est un lien qui tient en même temps de Dieu et de l'homme.

Donc, pendant que Dieu et l'éternité sont inaltérables, le
temps change, et Bacon a même dit que «le plus grand des

novateurs, c'est le temps », soit qu'il jette aujourd'hui en
discrédit tel principe acclamé hier, soit qu'il remette aujourd'hui
en honneur tel principe hier dédaigné. A celui qui serait tenté



— 46 —

de nier ces variations de la pensée humaine, soit qu'elle s'applique
à Dieu et à la révélation chrétienne, soit qu'elle s'applique aux
choses d'un autre ordre, je proposerais de traiter lui-même de

son mieux, avec toute sa foi et avec toute sa science, une
question qui aurait déjà été traitée par St. Athanase, St. Basile,
St. Grégoire ou St. Augustin ; il constaterait bien vite les
différences de son travail avec les travaux des écrivains précédents,
différences motivées non par des dogmes différents (puisqu'on
les suppose identiques en chacun), mais par des points de vue
différents et par des façons différentes de penser. D'où nous
devons conclure que nos expositions, nos explications, nos
argumentations changeront à leur tour, comme ont changé
celles de nos prédécesseurs, et que, par conséquent, nous aurions
tort de les croire éternelles et de vouloir les transformer en
vérités absolues. Non, la parole de Dieu est seule absolue, et
le propre de toute science humaine est de varier et de se

perfectionner.
Ainsi se concilient, clans notre théologie, l'unité et l'im-

muabilité du dogme, la variété et la perfectibilité des spéculations
théologiques. Par cela nous sommes anciens, par ceci nous
sommes nouveaux.

Ces explications nous facilitent en même temps l'intelligence
du second qualificatif donné à notre théologie, le qualificati!
de «catholique». De même qu'il n'y a aucune contradiction
entre l'ancienneté et l'actualité de notre théologie, ainsi n'y
a-t-il aucune contradiction entre son ancienneté et son actualité
d'une part, et sa catholicité, d'autre part. Elle est catholique
parce qu'elle explique, justifie et glorifie le dogme catholique,
qui est le dogme de l'ancienne Eglise indivisée : dogme qui a
été cru partout, toujours et par tous, quod ubique, quod semper,
quod ab omnibus creditum est. Autant la théologie ancienne-
catholique s'attache au dogme, c'est-à-dire à la parole de J.-C.
et à l'œuvre intégrale de J.-C, autant elle s'applique à dégager
cette parole et cette œuvre des additions que les hommes y
ont faites dans le cours des siècles ; non qu'elle condamne
comme erronées toutes ces additions, mais, même quand elles

sont vraies en elles-mêmes, elles ne sont que des doctrines
humaines et par conséquent elles ne sauraient être ni assimilées

aux vérités divines, ni imposées comme celles-ci à qui que ce

soit. Considérant que cette confusion des dogmes divins et



_ 47 —

des spéculations humaines, confusion qui n'est pas générale,
mais qui malheureusement est trop répandue, a contribué
puissamment à discréditer les vrais dogmes et à fortifier l'incrédulité,

les anciens-catholiques ont entrepris — et c'est là
certainement le côté le plus eminent de leur réforme catholique
— de mettre fin à cette confusion selon leurs forces et avec
la grâce de Dieu.

Loin donc d'être des négatifs, ils sont, éminemment, des

positifs: car ce qu'ils nient, c'est seulement l'erreur et le mal.
Et en même temps qu'ils rejettent l'erreur et le mal, ils affirment
le divin, le dogme, le dogme dans toute sa pureté et dans toute
son intégralité. Leur critique n'est donc nullement cette
critique qu'on appelle «critique négative», qui, sous prétexte de

saper les erreurs humaines, sape les vérités divines. Leur
critique, au contraire, aboutit à la constatation et à la démonstration

positives de tout le dogme catholique. Ils se séparent
donc très catégoriquement de ces critiques négatifs, qui semblent
nier et détruire pour le plaisir de nier et de détruire, et qui
se croient en cela très spirituels, très fins, très perspicaces,
très pénétrants, très savants. Les anciens-catholiques croient,
au contraire, qu'il faut plus de véritable science et plus de
réelle pénétration des questions pour affirmer le vrai que pour
nier. Lucien a passé sa vie à railler et à démolir, mais il n'a
pas eu assez d'intelligence pour s'apercevoir des vérités
chrétiennes qui s'affirmaient et du monde nouveau qui s'édifiait
religieusement, en dépit de ses négations. Donc critiquer pour
critiquer, analyser pour analyser, nier pour nier, nous semble
un procédé erroné; le vrai but de l'analyse est la synthèse
constructive, le vrai but de la négation est l'affirmation positive,
le vrai but de la critique est la mise en plus grande lumière
de la vérité.

Cette distinction des dogmes et des spéculations purement
théologiques se retrouve dans tous les Pères ; et l'on peut dire
que c'est grâce à elle que la foi s'est maintenue chez eux dans
sa pureté et dans sa vitalité, car, dès qu'elle a cessé, la foi
s'est obscurcie et l'élément humain prévalant sur l'élément
divin, lui a nui. C'est ainsi, par exemple, que St. Cyrille
d'Alexandrie a distingué la génération du Fils et le mode de
cette génération, la procession du St-Esprit et le mode de
cette procession; qu'il a affirmé comme de foi la génération



— 48 —

et la procession, mais non leur mode, qui n'est qu'une question
laissée à la spéculation des hommes. « Christus dixit Spiritum
qui ex Deo est, docens eum a Patre habere existentiam et illius
esse naturœ, non profecto genitum, sed eo modo quem solus
ille seit qui Filium novit, et qui Patrem novit Filius, et is
denique qui solus Patrem Filiumque novit; quam quidem rem
a Deo didicimus, sed modum. edocti non fuimus. Contenti itaque
simus data notitiœ mensura, neque imperite scrutemur quœ
comprehendi non queunt1)». Et encore: « Cessemus a malitiose
vestiganda Spiritus processione, neque ea discere studeamus
quse soli Patri et Filio et sancto Spiritui nota sunt. In iis quos
recepimus, finibus maneamus : ne terminos quos patres nostri
posuerunt, transferamus. Tradita nobis a Spiritu doctrina
contenti sumus. Ne velimus Pauli scientiam superare, qui ex parte
aiebat se cognoscere, et ex parte prophetare, et in speculo et
aenigmate veritatem videre. Exspectemus speratorum bonorum
possessum. Tune perfecte cognoscemus, cum neque jactantia
nobis nocebit, neque superbia nos prsecipites aget, sed passione
omni expertes erimus. Ergo praesenti tempore in doctrinis
patrum perstemus; ne majora forte quœrentes, minoribus quoque

excidamus : quod progenitor Adamus passus est, qui dum
Deus fieri cupit, ut imago quoque Dei esset amisit2)».

On le voit, les conseils de St. Cyrille ne portent pas seulement

sur la question de la procession du St-Esprit, mais sur
toutes les questions dogmatiques, et il exige que l'on s'en tienne
à l'enseignement formel des Ecritures et des Pères, enseignement

que Dieu a trouvé suffisant pour notre foi. Ainsi sont
fixées les limites du dogme, mais non celles de la spéculation
humaine, laquelle reste toujours libre tant qu'elle respecte le

dogme.
De plus, une autre considération s'impose. La théologie

ancienne-catholique, par cela même qu'elle est ancienne et

catholique, par cela même qu'elle constate, explique et maintient

le dogme ancien dans sa catholicité, c'est-à-dire dans son
unité et son universalité, doit nécessairement tendre à rétablir
l'union les Eglises chrétiennes actuellement séparées, et à la

rétablir telle qu'elle existait autrefois, dans la profession du

*) De Trinitate, c. 23.
2) De incarn. Domini, c. 34.



— 49 —

même dogme universellement admis, avant la confusion du

dogme et de la spéculation théologique. C'est pourquoi la
théologie ancienne-catholique est essentiellement unitive, en ce

sens qu'après son premier but de la distinction à rétablir entre
le dogme et la spéculation théologique là où cette distinction
n'existe plus, elle poursuit un second but, qui doit être la
conséquence et le complément du premier, à savoir: l'union
des Eglises dans le véritable dogme catholique ou orthodoxe,
tel que l'ancienne Eglise des huit premiers siècles l'a professé.

Qu'est-ce donc que cette théologie unitive et en quoi
consiste-t-elle C'est ce que je dois maintenant préciser.

II.
L'union des Eglises ne saurait se faire dans les opinions

humaines, celles-ci étant essentiellement variables et souvent
même contradictoires. Laissons aux disputes des hommes ce

que Dieu lui-même a laissé aux disputes des hommes. Le lien
qui peut les unir, c'est le lien de la charité et cle la paix dans
l'unité d'une même foi. Tout ce que le Christ a enseigné doit
être, pour tous ses vrais disciples, sacré et obligatoire. Nul
ne saurait en rejeter le moindre iota, sous peine de cesser
d'être un véritable disciple.

Cela étant, il est clair que toute la tâche de la théologie
chrétienne doit être de montrer cet enseignement du Christ,
que nous appelons «le dogme». Or, cette tâche de constatation

historique et de démonstration impose des devoirs soit
négatifs, soit positifs. Voyons les uns et les autres.

1° Les devoirs négatifs consistent à éviter les injures, les
objurgations et les anathèmes, les haines et les divisions,
l'esprit de parti, d'animosité et de partialité, toutes choses
manifestement contraires soit à l'union, soit au dcgme chrétien.
Il semble au premier abord que de telles choses ne devraient
même pas être nommées entre gens de bonne compagnie,
entre amis sincères de la vérité, à plus forte raison entre
théologiens chrétiens. Et cependant, l'histoire de la théologie à la
main, n'est-il pas avéré que les théologiens qui se sont abstenus
de ces vices constituent une infime minorité? Qui ne connaît
les plaintes de St. Grégoire de Nazianze? Qui ignore les
violences de langage auxquelles se sont laissés aller des théolo-

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899. 4



— 50 —

giens célèbres, par exemple en plein XVIIe siècle, à cette
époque de politesse exquise entre toutes? Hélas! il est
malheureusement vrai que les disputes les plus envenimées sont
les disputes religieuses, et que le fanatisme le plus effréné est
le fanatisme religieux. Même sur le tombeau du Christ, la
jalousie et la haine se donnent cours scandaleusement; et là
où le peuple sans éducation, mais pieux, se montre pacifique,
des théologiens qui passent pour une élite, se traitent trop
souvent à coups d'injures et d'anathèmes. Je pourrais faire
l'histoire de l'esprit d'anathème, et montrer tout le mal qu'il
a causé dans l'Eglise ; non pas ce noble anathème qui consiste
à se livrer soi-même, comme victime, aux passions des hommes
qu'on veut sauver : optabam ego ipse, écrivait St. Paul aux
Romains (IX, 3), anathema esse a Christo pro fratribus meis;
non pas cet anathème, noble aussi, lancé contre l'erreur, quand
on a démontré qu'elle est réellement l'erreur; mais cet
anathème sans charité, sans pitié, haineux même, contre les

personnes, personnes quelquefois dignes, par leur science, par leur
vertu, par leur bonne foi, des plus grands égards. Permettez-
moi, sur ce point, de n'entrer dans aucun détail, ni en ce qui
concerne les débats théologiques de l'ancienne Eglise, ni en
ce qui concerne les débats actuels. Mais si nous nous abstenons

de citer aucun nom, c'est pour être autorisés à repousser
en principe, avec d'autant plus d'énergie, cette théologie
chargée d'éphithètes injurieuses envers les adversaires, cette
théologie de malédictions, qui condamne les personnes au lieu
de réfuter leurs erreurs, qui confond la colère avec la foi, la
haine avec le zèle, qui remplace la science par la violence,
et qui croit faire de la lumière en fulminant. Nous voudrions
espérer qu'une théologie aussi inférieure dans ses procédés et
aussi pernicieuse dans ses résultats, est à jamais finie;
malheureusement, nous voyons encore le fanatisme théologique
toujours disposé à lancer ses foudres contre les penseurs qui le
gênent. Pour nous, anciens-catholiques, nous répudions absolument

de tels procédés, qui ne peuvent qae fomenter les
divisions et perpétuer les obstinations et les erreurs. Peut-être
pourra-t-on nous reprocher de ne pas prodiguer assez les
qualificatifs de saint et de divin, et de ne pas pratiquer suffisamment

les procédés de canonisation, si chers à Rome ; mais on ne

pourra pas du moins nous reprocher des anathèmes personnels.



— 51 —

Tout en réfutant les erreurs, nous nous appliquons à

discerner en elles ce qu'elles peuvent quelquefois avoir de vrai,
et de cette vérité nous cherchons à faire un lien pour amener
les esprits à une vérité plus complète x).

Outre l'esprit d'anathème, nous répudions l'esprit de

chicane, l'esprit de parti pris, qui fait qu'on ne cherche plus la
vérité, mais qu'on veut à tout prix, per fas et nefas, avoir
raison contre la vérité, ou empêcher un adversaire d'avoir
raison, même quand il a réellement raison ; cet esprit de
mauvaise foi, qui s'attache aux mots pour faire dévier les questions,

pour masquer la vérité, pour obscurcir ce qui est clair, pour
interpréter faussement les mots selon les besoins de sa cause
ou selon ses passions personnelles.

Nous insistons d'autant plus sur ce point que ce qui a
divisé les hommes et les Eglises, ce n'est pas toujours l'erreur,
mais plus souvent peut-être la haine, la haine qui provient de
la jalousie et de l'orgueil : de la jalousie de clocher, si
développée entre certaines Eglises de races ou de nationalités
diverses; de l'orgueil, qui veut transformer ses propres opinions
en dogmes, qui altère ainsi le vrai dogme par de prétendus
dogmes nouveaux, qui prétend imposer ces dogmes nouveaux
comme de véritables, et qui traite d'hérétique et d'ennemi
détestable et détesté quiconque lui résiste.

Cette situation, hélas est plus fréquente qu'on ne pense.
De même qu'on discute presque toujours les questions
politiques en se plaçant à un point de vue de parti, de même on
discute presque toujours les questions religieuses en se plaçant
au point de vue de sa propre Eglise. C'est naturel, étant
données les faiblesses des hommes ; mais ce n'est ni sage, ni
chrétien. De même qu'en politique il y a les intérêts permanents

de la nation qui doivent dominer tous les régimes et
tous les partis, de même en religion et en théologie il y a les
intérêts généraux du christianisme même et de l'Eglise
chrétienne universelle, qui doivent dominer toutes les Eglises par-

*) « Toute erreur possède un fond de vérité qui la soutient et sans lequel elle
serait une pure négation, moins que cela, le néant. C'est à cette vérité partielle
qu'il faut s'attacher comme à une liaison naturelle pour gagner les esprits à la
vérité complète; et, tout en relevant dans les doctrines que l'on combat ce qu'elles
ont de faux, il est nécessaire de chercher, dans ce qu'elles ont de vrai, un point de
départ et un point d'appui.» (Mgr. Freppel, St. Justin, p. 194; Paris, 1886.)



__ 52 —

ticulières et toutes les écoles théologiques, quelles qu'elles
soient. Le particularisme et l'individualisme ont été poussés si

loin en théologie qu'ils sont arrivés, ce semble, au bout d'eux-
mêmes, et qu'il est temps, si l'on veut être utile à la religion
et à l'Eglise, de considérer et d'étudier les questions au point
de vue universel. Les divisions sont encore plus graves en
réalité qu'en apparence ; les théologiens qui ont étudié à fond
toutes les questions de leur domaine, savent en effet combien
chacune a été tiraillée en tout sens par les passions et les

jalousies ecclésiastiques, ainsi que par les entêtements individuels.

Il est temps qu'un sentiment religieux plus éclairé fasse
sortir les esprits de cet individualisme étroit, véritable cul-de-
sac où il est impossible d'aller plus loin et qui n'est qu'un
casse-cou. C'est au point de départ qu'il faut revenir, à l'endroit
où l'on était encore uni ; c'est à ce moment qu'il faut reprendre
les questions, moment où l'on travaillait encore ensemble la
main dans la main, et non dos à dos en adversaires et en
tirailleurs. La théologie militante est usée, croyons-nous, et
elle doit faire place à la théologie pacifique et pacificatrice.

St. Basile de Cesaree a gémi tristement, lui aussi, sur les
divisions de son temps. Dans le dernier chapitre de son Epître
à Amphiloque (Livre du St-Esprit), nn. 76-78, il a décrit l'Eglise
d'alors comme étant en pleine guerre, et cette guerre entre
frères était entretenue par une haine implacable (odium
implacabile) ; et beaucoup périssaient par suite de l'impéritie des

chefs (per imperitiam ducum) ; et l'on renversait ainsi le dogme
par des excès et des défauts [per excessus ac defectus rectum
pietatis dogma subvertentes) ; et les dissentiments d'opinions
suffisaient pour engendrer la haine (sufficiens est inimicitiae
causa opinionibus dissentire). N'est-ce pas ce qui se passe
encore aujourd'hui? Et St. Basile cite ensuite les trois intendants
de la province de Babylone, qui, au milieu de la fournaise
ardente où le roi Nabucodònosor les avait jetés, glorifiaient
Dieu, sibi invicem sufficientes, cum essent très. Les fidèles
adorateurs de Dieu, les fidèles défenseurs du dogme, n'ont
donc rien à craindre de leur petit nombre, sibi invicem
sufficientes, cum essent très.

Donc l'attitude des théologiens anciens-catholiques peut
être caractérisée ainsi : réfuter les erreurs et les hérésies, mais
ne lancer Lanathème et la malédiction à personne ; expliquer



— oà —

les passages obscurs des auteurs par les passages clairs, et

préférer cette explication bienveillante et conciliante à la
négation déloyale des passages clairs et orthodoxes ; écarter les

passions et les personnalités d'autrefois, les étroitesses et les

animosités des partis et des écoles théologiques ; décliner toute
solidarité avec les décisions qui ne sont pas les décisions de

l'Eglise universelle, surtout avec celles qui ont été prises d'une
manière précipitée et au milieu de conflits irritants, sans
discussion suffisante et sans contrôle précis, à des époques
passionnées, où la rivalité obscurcissait inévitablement les

esprits ; partir toujours de ce fait que l'esprit de parti, de

combativité et de chicane, ne pacifie jamais, et que tout
compromis conclu dans un tel esprit, et non conformément à la
vérité, est sans valeur.

Tel est un premier ordre d'idées sur lequel nous ne saurions
trop insister, et que nous plaçons sous l'autorité de St. Athanase

et de St. Cyrille d'Alexandrie, qui ont adressé les sages
conseils suivants aux théologiens de leur temps et, disons-le,
de tous les temps.

Parlant des Ariens, St. Athanase a dit (Contra Arianos
Oratio IV): «Si cognovissent. non Incorporalia corporaliter
excipientes quse probe dicta erant, interpretationibus
dépravassent : par erat certe, vel solum id audientes ex Christo,
ejus verbis fidem adhibere ; quandoquidem simplex fides prœ-
stantior est quam curiosa probabilitas. »

Et St. Cyrille {de Trinitate, c. II): «Predicare debet sermo
noster evangelicam fidem simplici prorsus ac didascalico modo,
non dialectico vel pugnace, sed Ecclesia; Dei conveniente, ad

compunctionem, non ad ostentationem, ad instructionem, non
ad contentionem : artificio careat, theologia abundet, inaccessa
non scrutetur, inintelligibilia non exquirat, neque mente aut
sermone incomprehensibilia comprehendere velit, neque artifi-
cialibus supremum artificem supponere methodis, neque omissa
fide pompam quaerat. Piscatores imitetur, coriarii vestigia
premat, publicani ducatum sequatur, propheticâ illuminetur
lucerna, evangelico illustretur sole, nihil de suis excogitatio-
nibus admisceat, nullam nisi sanctissimi Spiritus astruat doctri-
nam. Haec est enim divini magristerii definitio.»



— 54 —

2° Les devoirs positifs des théologiens anciens-catholiques
peuvent être résumés ainsi :

Avant tout, la théologie ancienne-catholique doit être
spiritualiste. Sans se rattacher au mouvement des «Spirituels»,
qui s'opéra, en 1312, dans l'ordre des Frères Mineurs, cependant

les anciens-catholiques répudient la matérialisation des
choses saintes, non seulement dans la sphère religieuse et
ecclésiastique, mais encore dans la sphère théologique. Ils
estiment qu'il est plus nécessaire que jamais de rappeler les

paroles du Christ : « Spiritus est qui vivificat ; caro non prodest
quidquam, verba quse ego locutus sum spiritus et vita sunt»
(Jean, VI, 64). Ils sont 'convaincus, par ces paroles, que la
théologie chrétienne doit être, dans toutes les questions,
éminemment spiritualiste, surtout si l'on considère que Dieu est

l'Esprit absolu, que l'âme aussi est esprit, et que, par
conséquent, la vraie religion, lien entre Dieu et l'âme, doit être
spirituelle. Donc ils se tiennent à égale distance et du matérialisme

et du figurisme vide. C'est à ce point de vue qu'ils se

placent pour repousser les excès soit des théologiens
ultramontains, soit de beaucoup de calvinistes ; pour condamner,
par exemple, dans la question trinitaire, soit le matérialisme
trithéiste, soit l'unitarisme sabellianiste ; dans la question
sotériologique, soit la doctrine matérialiste du salut par le sang,
soit la doctrine pélagienne du salut par la liberté individuelle
naturelle ; dans la question sacramentelle, soit la doctrine
matérialiste de l'ex opere operato, soit la doctrine du
symbolisme imaginatif qui place l'action du sacrement exclusivement

dans l'idée de celui qui le reçoit; dans la question
eucharistique, soit la transsubstantiation matérielle de la matière du

pain et du vin en la matière du corps et du sang de J.-C, soit
la doctrine du figurisme dénué de toute réalité objective ; etc., etc.

Ensuite, la théologie ancienne-catholique est intellectualiste
— je ne dis pas rationaliste, mais intellectualiste — en ce sens

qu'étant une science, elle attache une grande importance à

toutes les données de l'intelligence et des sciences; qu'elle
s'efforce de concilier les deux anciennes formules : «intellectus
quœrens fidem», et «fides quœrens intellectum » ; que, tout en

faisant une place très large au sentiment dans les choses de

la religion et de la piété, elle exclut cependant tout sentimenta-



— 55 —

lisme des questions purement métaphysiques ou scientifiques,
auxquelles le sentimentalisme est, par sa nature, étranger. Oui,
nous sommes des «intellectuels», et nous le proclamons bien
haut. Tout en réclamant, nous aussi, le sentiment et la vie,
nous voulons les associer à la raison. Nous nous séparons par
conséquent de ces sentimentalistes qui excluent ou dépriment
la raison dans les choses religieuses et qui osent écrire des

propositions comme celle-ci : « Vouloir atteindre Dieu au moyen
de la dialectique, de la logique, du raisonnement, c'est une
entreprise aussi vaine que de vouloir saisir un son avec les

yeux ou une odeur avec les oreilles La connaissance de

Dieu est en dehors du cercle des opérations de la raison.
Cette connaissance est réservée au cœur. » x) Si Dieu ne se
révèle que dans le cœur, à l'exclusion de la raison, la théologie
n'est pas une science; il n'y a plus ni dogmes, ni doctrines
religieuses, il n'y a plus que des sentiments ou des raisons de
cœur (ce qui est la même chose), et de ces sortes de choses
on ne discute pas. Telles sont les conséquences désastreuses
et absolument inacceptables auxquelles conduit ce faux
sentimentalisme.

En conséquence, les théologiens anciens-catholiques estiment
qu'il est de leur strict devoir de n'accepter aucune des questions
de mots dont certains systèmes théologiques sont remplis ; mais,
au contraire, de reviser ces questions, pour faire triompher les
idées sur les mots et pour délivrer la vérité qui y est retenue
captive (qui veritatem Dei in injustitia detinent). Ils estiment
qu'il est de leur devoir de ne pas prendre au pied de la lettre
ce qui a été dit au figuré, et vice versa; de ne pas donner
une valeur géométrique à ce qui a été dit modo oratorio ou
modo poetico ; de se méfier des termes abstraits et métaphysiques
auxquels on peut faire signifier plusieurs choses opposées ; de
se méfier des mots en isme, qui la plupart du temps, par leur
généralité et leur absoluité, contiennent beaucoup de vague et
même beaucoup d'erreur ; de se méfier des définitions inexactes
et même fausses, qui abondent en théologie, ainsi que des
jugements in globo, presque toujours erronés; de se méfier en un
mot de toutes les amphibologies et de toutes les formules à
double sens, qui font de la langue scolastique une langue à

*) M. Ménégoz, dans la Revue chrétienne, avril 1898, p. 252-253.



— 56 —

part, pleine de surprises, trop propice aux restrictions mentales
et plus approuvée des Escobars que des gens loyaux. Oui
certes, la théologie, quoique scientifique, est mystérieuse, mais
elle doit être aussi loyale, et il faut bien reconnaître avec
Pascal que, dans l'école des casuistes (pour ne citer que celle-
là), elle ne l'a pas toujours été. Oui certes, il y aura sans
doute longtemps encore des hérésies, mais il faut bien avouer
que beaucoup d'hérésies sont nées de mots malheureux, mots
que les uns rejetaient parce qu'ils les entendaient dans un sens
faux, et que les autres acceptaient parce qu'ils leur attribuaient
un sens vrai; véritables querelles de mots, que de bonnes et
strictes définitions auraient rendues impossibles.

En outre, la théologie ancienne-catholique est logique. Ceci
semble une banalité, parce que tout le monde se pique de

logique, même quand on en manque. Je veux dire que les
théologiens anciens-catholiques attachent, comme autrefois à

Port-Royal, une importance particulière à la dialectique, et cela

parce que, dans presque toutes les parties de la théologie, il
y a de fausses équivalences de mots, des abus criants de

prétendus synonymes, de très surprenantes déviations de
questions, en un mot de véritables sophismes. Ce n'est pas seulement

au temps de Socrate et chez les philosophes grecs que
les sophistes ont abondé, c'est toujours, et c'est surtout en
théologie. J'appelle déviation de question le procédé par
lequel, le sachant ou non, on oublie l'essentiel d'une question
pour n'en plus considérer que les accessoires; ou par lequel
on fait passer le principal au dernier rang, pour mettre au
premier une chose qui n'est que secondaire; ou encore, par
lequel les uns amplifient les dogmes par un procédé de gonflement

verbal ou verbeux, et d'autres les vident par un procédé
d'analyse subtile et de véritable evaporation, qui n'est au fond,
comme le précédent, si l'on y regarde de près, qu'une série
d'habiles jeux de mots, où la jonglerie dans la dissimulation
des nuances remplace l'exactitude de l'idée. Tel scolastique
est parfaitement logique dans la déduction de ses conséquences,
mais il ne s'aperçoit pas qu'il a fait un faux départ en s'appuyant
sur une définition fausse ou sur un mot erroné ; tel autre impute
à un adversaire, pour le mieux combattre, des idées fausses
dont celui-ci ne se doute même pas; celui-là, ayant à expliquer



— 57 —

la signification pieuse de la transfiguration du Christ sur le

Thabor, se perd à discuter sur la nature de la lumière physique
dans laquelle le corps du Christ s'est transfiguré ; celui-ci, ayant
à garder le tombeau du Christ et à méditer sur la mort et la
résurrection du Sauveur, ne songe qu'à attaquer le voisin
chargé du même devoir que lui, et à lui livrer bataille pour
mieux démontrer la supériorité de son Eglise ou de son ordre
sur l'Eglise ou sur l'ordre du voisin; etc., etc. Tels sont les

défauts de logique qu'il est urgent de corriger, si l'on veut
réhabiliter la théologie aux yeux des penseurs et des savants.

J'ajoute que la théologie ancienne-catholique veut être
philosophique et scientifique, en ce sens qu'elle se croit obligée
de tenir compte des découvertes réelles des sciences et de la
philosophie, pour modifier ou compléter, non les dogmes, qui,
étant la parole même du Christ, ne sauraient être ni modifiés
ni complétés par les hommes, mais pour modifier et compléter
ses explications à elle et ses propres arguments, ce qui est
bien différent.

Ici nous avons un quadruple travail à faire: 1° un travail
de constatation historique: constater non seulement les faits
religieux et ecclésiastiques, mais encore le fait que telle doctrine
a été crue ou non, comme venant ou ne venant pas de J.-C,
et cela partout, toujours et par tous; — 2° un travail d'exposition

dogmatique, qui consiste à montrer ce que le dogme
est réellement, après avoir constaté quel il est. Exposer n'est
pas encore expliquer. Exposer le dogme, c'est, comme l'a dit
l'Assemblée de 1682 au sujet de VExposition de Bossuet, c'est
le séparer « des abus de quelques particuliers que nous
condamnons, ou des erreurs qu'on nous impute très faussement,
ou des explications de quelques docteurs qui ne sont pas reçues
ni autorisées de l'Eglise». Cette distinction à établir entre le
vrai dogme et les simples spéculations des théologiens, est de

première nécessité ; car les théologiens sont généralement
inclinés à identifier leurs propres explications des dogmes avec
les dogmes eux-mêmes. M. d'Hulst a très justement décrit cette
inclination des demi-savants : « On croit savoir et l'on se hâte de

parler; on impute à l'Eglise catholique des assertions qu'elle
repousse ; on confond les opinions avec les dogmes ; on jette dans
la publicité hâtive et frivole les questions les plus difficiles, et



— 58 —

l'on s'engage à les résoudre alors qu'on se montre incapable
de les poser. Souvent le quiproquo ne reste pas confiné dans
la région spéculative où s'échangent les arguments des dispu-
teurs.» Donc il importe souverainement de bien établir ce

qu'est le dogme et ce qu'il n'est pas, afin de rendre impossible
toute méprise sur ce point; — 3° un travail Sexplication
doctrinale. Une fois historiquement constaté et exactement
exposé, le dogme a besoin d'être expliqué, en ce sens que la
raison éclairée doit en montrer la vérité, la supériorité et la
beauté toute divine. Oui, expliquer le dogme est un travail
nécessaire, et ce travail doit toujours se renouveler, à mesure
que les données de l'histoire, de la philosophie et des sciences
fournissent des lumières plus exactes et nous mettent ainsi à

même de mieux considérer et de mieux comprendre le dogme ;

— 4° enfin un travail A!interprétation morale et pratique, en

ce sens que le dogme bien expliqué et bien compris doit toucher
les cœurs et les volontés, et passer dans la vie des individus
pour la régler, ainsi que dans la vie des familles, des nations
et de l'humanité tout entière.

Ces quatre travaux sont distincts. Le premier doit être à

la base des trois autres, et le quatrième ne peut avoir lieu
qu'après les trois premiers. Ce sont les quatre étages de l'édifice

théologique. D'abord, on établit la certitude du christianisme
et on le différencie de tout ce qui n'est pas lui (depositimi
custodi). Ensuite, on l'étudié en lui-même. Puis, sa nature une
fois circonscrite et définie, on la pénètre (intelligere), on la
scrute (omnia scrutate). Enfin, la vérité du christianisme une
fois expliquée et comprise, on la fait passer en sentiment, en

chaleur, en action, dans la vie positive : car le christianisme
n'est pas seulement un fait objectif et historique, une lumière
objective et positive, il est encore une action, une vie, un
travail de sanctification personnelle et collective. Telle est
l'étendue de l'activité philosophique et scientifique de la
théologie.

Le premier travail est le plus fondamental et le plus
urgent: car les dogmes chrétiens ayant été dénaturés dans

beaucoup d'esprits soit par des additions d'opinions humaines,
soit par des soustractions et des négations, il importe avant
tout de constater historiquement quels ont été réellement les

enseignements de J.-C. C'est là, comme je l'ai dit, le premier



— 59 —

grand travail entrepris par les théologiens anciens-catholiques ;

pour le mener à bonne fin, ils ont l'admirable critérium de

l'ancienne Eglise, qui, bien appliqué, les préservera de toute
erreur en les mettant dans l'impossibilité de dévier soit à droite,
soit à gauche, soit dans l'addition, soit dans la -soustraction.
Ce travail, ils l'ont commencé, et, Dieu aidant, ils l'achèveront,
coûte que coûte. Puis les autres suivront.

Je me hâte de dire que, dans cette tâche immense, qui
est comme une renaissance et une mise au point de toutes les

grandes questions théologiques, il ne s'agit pour nous ni de

tout savoir ni de tout expliquer, ni de combler les lacunes de la
révélation chrétienne, ni de deviner ce que le Christ a jugé à

propos de ne pas nous apprendre, ni de supprimer les mystères
chrétiens en répondant imperturbablement et infailliblement à

tous les « pourquoi » et à tous les « comment » que la curiosité
peut poser au sujet de chaque dogme et de chaque précepte. Non,
la théologie n'est pas le déchirement de l'immense voile que
Dieu a suspendu entre le ciel et la terre ; ce déchirement ne
se fera que dans une vie meilleure, lorsque nous serons face
à face avec Dieu. Donc, connaissant les limites de l'intelligence
humaine et des sciences humaines, et par conséquent aussi
de la théologie, nous saurons ignorer ce que nous ne pouvons
savoir, et nous supprimerons toutes ces explications étranges
qui ont été données à telle ou telle époque d'ignorance, et qui
aujourd'hui font sourire quand elles ne scandalisent pas. Nous
nous souviendrons que Dieu n'est pas explicable à l'homme,
et que ce n'est pas le glorifier que de le faire passer par
l'étroit laminoire de nos formules. Le premier devoir du vrai
savant est de reconnaître son ignorance, et le premier devoir
du vrai théologien est d'avouer l'incompréhensibilité de Dieu,
et de revenir sans cesse à la révélation comme au centre et
à la substance des choses qu'il faut espérer (fides sperandarum
substantia rerum). Que Dieu nous préserve à jamais des
subtilités et des chinoiseries, qui, dans l'ordre spéculatif, ne sont
pas moins nuisibles à la foi que ne le sont, dans l'ordre
pratique, les superstitions du faux mysticisme *) Loin de moi la
pensée de nier la tendance naturelle qui nous porte à expliquer

J) Voir, dans le Catholique national du 7 mai 1898, l'article intitulé: l'esprit
de foi; et dans le numéro du 2 juillet, l'article intitulé: la subtilité en religion.
p- 37-38 et 54-55.



— 60 —

tout ce qui nous apparaît. Cette tendance est même si instinctive

que, lorsque nous ne pouvons pas trouver d'explication
convenable dans les choses mêmes, nous en tirons de notre
propre fond plutôt que de n'en avoir pas. Et cette explication
subjective, que nous croyons presque toujours très solide, n'est
cependant que notre œuvre à nous. Les théologiens qui ont
voulu expliquer l'inexplicable, ont fabriqué une quantité
extraordinaire d'explications subjectives des choses divines. Ils sont
dans leur droit. Mais là où ils n'y sont plus, c'est lorqu'ils
veulent transformer leurs explications subjectives en explications
objectives, et surtout lorsqu'ils veulent les imposer comme si
elles étaient la vérité même et le dogme même.

Enfin, la théologie ancienne-catholique est synthétique et
unitive. Pour expliquer toute ma pensée, je distinguerai l'étude
fragmentaire et l'étude intégrale. L'étude fragmentaire ne
montre que des parties des choses, et non les choses mêmes ;

par conséquent, elle ne saurait montrer la vie même des choses,

car la vie résulte de l'ensemble et circule dans la totalité de

l'être. L'étude intégrale, au contraire, ne se borne pas à observer
les membra disjecta, chacun séparément ; elle les réunit, et elle
les étudie dans leur unité, dans leur vie, dans leur force, dans
leur beauté. C'est elle seule qui refait l'organisme complet
et qui fait connaître la vie.

Celle-là, bornée à des objets divisés, n'aboutit qu'à des

divisions ; limitée à des parties disparates, elle ne donne que
des demi-vues, et n'engendre par conséquent que des disputes
stériles. Celle-ci, complète, donne une notion exacte du tout;
elle fait connaître non seulement la chose, mais encore l'esprit
de la chose. On a remarqué, au septième concile œcuménique,
que le propre des hérétiques est de se complaire dans les

opinions « mutilées » (hsereticis proprium est mutilatas exquirere
sententias). Malheureusement les hérétiques ne sont pas seuls
à mutiler les questions. Quoi qu'il en soit, la vraie théologie
est synthétique et unitive.

Sans aucun doute, distinguer est un procédé nécessaire,
si l'on veut arriver à la clarté ; c'est la méthode analytique.
Mais encore ne faut-il pas la pousser trop loin. L'abus des

distinctions en théologie est devenu proverbial et a ridiculisé
les théologiens ; il a fait plus, il les a divisés. A la théologie



^ 61 —

qui divise, il faut opposer la théologie qui unit. « Diviser pour
comprendre est en philosophie un signe de faiblesse, comme
en politique diviser pour régner »') ; de même, toujours diviser
les questions, et les écoles, et les Eglises, sous prétexte de

distinction, c'est aller à rencontre de la vie et de la vérité.
Il faut donc unir les éléments de la vérité pour connaître

la vérité elle-même. Sans doute, il y a une apparente
incompatibilité entre certaines choses qui sont cependant du même

ordre, par exemple : en grammaire, entre certaines règles et
leurs exceptions; en morale, entre certaines solutions d'un
même cas de conscience; en psychologie, entre certains caractères.

Les esprits étroits, loin de diminuer cette apparente
incompatibilité, l'augmentent encore, et c'est ainsi que l'étroi-
tesse d'esprit tend à rendre les oppositions de plus en plus
cassantes. Au contraire, les esprits supérieurs, en voyant les
choses de plus haut, aperçoivent les joints secrets par lesquels
elles s'unissent: en grammaire, ils découvrent la loi supérieure
qui concilie les prétendues exceptions, en ce sens que ces

exceptions à une règle inférieure n'en sont plus par rapport à

la loi supérieure qui domine toute la question ; en morale, ils
mettent d'accord les casuistes, en les soumettant à une vérité
plus élevée qu'ils n'apercevaient pas; en psychologie, ils
établissent la paix entre les caractères opposés, en accentuant
les points de contact et de ressemblance. Cette méthode de
conciliation n'est nullement un leurre: car, si l'on considère
que la vérité absolue, en Dieu, est une, on devra admettre que
les vérités contingentes du monde créé, qui sont des
participations de cette vérité une et absolue, doivent au fond n'être
que différentes et non contradictoires. Si donc nos conceptions
paraissent quelquefois contradictoires, c'est qu'elles sont incomplètes.

De fait, il y a dans les choses un élément supérieur,
qui n'est pas toujours visible, mais qui est toujours réel,
élément qui unit les choses subordonnées qu'une logique plus
pointilleuse qu'exacte voudrait faire passer pour incompatibles.
En philosophie, c'est cet esprit de conciliation qui a inspiré à
Leibniz ses plus belles pensées. « Leibniz, a dit M. Boutroux,
pénètre par un effort propre jusqu'au fond des choses, et là il
voit s'évanouir les antagonismes qu'elles présentaient à la sur-

*) Mmo de Staël, de l'Allemagne, y partie, ch.



— 62 -
face. » Qu'y a-t-il de plus opposé en apparence, pour les
esprits superficiels, que la liberté et l'autorité, l'individualité et
la solidarité? Etudier la liberté seule, ou l'autorité seule, c'est
n'en avoir qu'une idée insuffisante et même fausse; mais les
étudier dans leurs rapports mutuels et les concilier, c'est les

apercevoir dans leur vérité complète. La force n'est que dans
la cohésion, et la vie n'est que dans l'unité. Donc concilier,
c'est aller jusqu'à l'essence des choses, et aller jusqu'à
l'essence des choses c'est concilier.

Les théologiens romains ont souvent recours à un procédé
singulier, celui d'exciter leurs adversaires à se battre entre
eux et de se faire passer ensuite eux-mêmes pour les plus
forts. Ils disent, par exemple: «L'Eglise grecque est fausse,
l'Eglise anglicane est fausse, les Eglises protestantes sont
fausses, car elles sont toutes en contradiction les unes avec les

autres; donc c'est nous, Eglise romaine, qui sommes la seule
Eglise vraie! » Ce procédé n'est pas celui des anciens-catholiques,

qui, au lieu de chercher ce qui divise, cherchent, avant
tout, ce qui unit, et mettent les points communs en plus grande
lumière, non certes pour se contenter d'une vérité minima et
mutilée, mais pour mieux faire arriver leurs adversaires, par
ces points communs, à la foi intégrale et complète.

Un philosophe a ainsi caractérisé l'esprit contemporain:
« Là où l'analyse cartésienne avait constaté ou opéré des

séparations et poussé les divisions à l'extrême, nous faisons des

rapprochements, nous cherchons des rapports, nous reconstituons

des ensembles... La philosophie d'aujourd'hui ne s'impose
plus comme une méthode de considérer le moi humain en lui-
même, isolé du monde et du corps; c'est au contraire une
méthode pour elle de le replacer au centre des organes, au
milieu de la société, de la civilisation, de la nature, et de l'étudier

dans ses relations avec le reste des choses.»1) Or, c'est là
notre esprit. En appliquant ces considérations à la théologie
et aux questions théologiques, on a exactement notre point
de vue et notre tendance. Nous cherchons à percer des jours
et à ouvrir des passages dans les questions embroussaillées
où la lumière manque, et entre les Eglises qui étaient restées

l) M. Krantz, Essai sur l'esthétique de Descartes, p. 37-39,' Paris, Alcan.



— 63 —

séparées et isolées depuis des siècles; nous servirions volontiers

de pont entre les unes et les autres.
Tel est l'esprit de la théologie de conciliation. Elle est

fondée sur cette parole de St. Paul aux Romains (XII, 5):
« Multi unum corpus sumus in Christo, singuli autem alter
alterius membra. » Si l'Eglise n'est pas un assemblage
quelconque de membres tronqués et séparés, mais un composé de

membres qui sont parfaitement unis et qui ne forment qu'un
seul corps, on peut dire qu'il en est ainsi également de la
vraie théologie, qui, quoique composée de membres multiples
et divers, doit cependant, pour être vivante, former un seul

corps. Déjà les anciens, avec leur bon sens, disaient : « Membra
sumus corporis magni. » A plus forte raison les docteurs chrétiens

doivent-ils affirmer que la vérité, tout en étant complexe
dans ses parties, est une ; que la science vraie, tout en étant
formée de plusieurs sciences, est une ; qu'un membre séparé du

corps est mort, et que l'étudier en cet état, ce n'est pas le
bien connaître ; qu'il faut l'étudier et le connaître dans son
union avec les autres membres, dans son fonctionnement avec
eux, recevant d'eux l'influx vital et le leur communiquant à

son tour. De même, donc, une vérité théologique étudiée
séparément est mal connue; elle n'est dans toute sa vraie lumière
qu'autant qu'elle est éclairée par la lumière qui résulte du tout.
C'est ainsi, par exemple, qu'il ne faut étudier, dans la Trinité,
ni le Père seul, ni le Fils seul, ni le Saint-Esprit seul, mais les
trois inséparablement unis entre eux dans la même essence,
dont ils sont les propriétés personnelles inséparables ; sans cette
unité, l'on tombe soit dans le trithéisme, soit dans l'arianisme
et l'eunomianisme, etc. C'est ainsi qu'il ne faut pas étudier le
prêtre seul, mais seulement le prêtre uni au Christ, qui est le
seul pontife de la Nouvelle Alliance et le seul médiateur entre
Dieu et les hommes; sans quoi, on fait du prêtre isolé une
sorte de prestidigitateur, qui, au lieu de mettre le Christ en
évidence aux yeux des fidèles, l'éclipsé à son propre profit.
C'est ainsi encore qu'il ne faut étudier aucun sacrement
séparément du Christ, qui seul donne la grâce dans les sacrements
et sans qui ils ne sont que des symboles vides, des moyens
non de sanctification, mais de superstition. Etc., etc. Comme
l'a dit Pascal, « il ne faut point séparer ces connaissances,
parce qu'étant séparées, elles sont non seulement inutiles, mais



— 64 —

nuisibles » ; par exemple, « la connaissance cle Dieu sans celle
de notre misère, fait l'orgueil; celle de notre misère sans celle
de J.-C, fait le désespoir. »

Bref, la vue distincte d'une chose n'est qu'une petite portion

de la vue totale des choses; et la vue n'est totale qu'à la
condition que toutes les parties du tout soient vues exactement
et complètement dans leur harmonie et leur unité.

J'ajoute encore un point sur lequel les anciens-catholiques
ne sauraient assez insister: c'est qu'on peut arriver au même
but par des chemins divers, qu'on peut admettre un même

système d'idées par des principes différents x), qu'on peut par
conséquent professer la même foi universelle et appartenir à

la même Eglise universelle, tout en ayant des points de

départ différents, et des argumentations différentes, et des
spéculations théologiques différentes. C'est peut-être pour avoir
oublié ce droit à la variété et à la liberté dans les considérations

humaines et dans les arguments humains, disons même
cette nécessité de la variété dans les esprits (aucun esprit
n'étant capable, à lui seul, d'une vue totale des questions),
qu'ont échoué, aux conciles de Lyon, de Bâle et cle Florence,
les tentatives d'union entre les Eglises d'Orient et d'Occident:
car la théologie, à ces différentes époques, était toute d'agression,

toute dominée par l'esprit de clocher et de parti; elle
visait à la domination et non à l'union, à la résistance et non
à la conciliation, à la justification quand même de son propre
système, si étroit et si exclusif qu'il fût, et non à la recherche
désintéressée de la vérité pour elle-même. Dans nos
conférences, au contraire, la chose qui domine toutes nos discussions
et qui inspire toutes nos paroles, c'est, nous pouvons l'affirmer,
l'expression exacte de la vérité objective, la constatation loyale
du fait des croyances, ou des non-croyances, de l'ancienne

') « C'est ainsi qu'un même corps de maximes morales se trouve, dans l'histoire

de la philosophie, fondé sur l'utilité, sur la sympathie, sur le devoir ou sur des

croyances métaphysiques. On peut, de même, croire à l'avènement d'une ère
pacifique au nom de principes très divers: les esprits religieux, parce qu'elle réaliserait
la parole divine : « Aimez-vous les uns les autres » ; les libéraux, parce qu'elle mettrait
le comble au développement des libertés modernes; les socialistes, parce qu'elle est

la condition nécessaire de l'industrialisme moderne ; les moralistes, parce que la guerre
est l'appel aux pires forces de l'être vivant. Autant de points de vue, autant de

démonstrations d'une même thèse. Et n'est-ce pas le cas de redire: « f 1 y a plusieurs
demeures dans la maison de mon Père » {La Paix par le Droit, février 1898, p. 35 0



— 65 —

Eglise indivisée des huit premiers siècles, Eglise que les orthodoxes

d'Orient glorifient avec raison, et que nous, anciens-catholiques

ou orthodoxes d'Occident, nous glorifions également
avec non moins de foi, avec non moins de conviction, avec
non moins d'effort scientifique. Espérons donc que Dieu bénira
nos travaux, et qu'un jour l'entente se fera dans la même foi
objective, et que nous pourrons vraiment nous dire bientôt,
tous, membres de la même Eglise universelle.

E. Michaud.

Bevne intern, de Théologie. Heft 25, 1899.


	La théologie ancienne-catholique, ses caractères et son but

