
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Religion, Theologie, Kirchenpolitik

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


19

RELIGION, THEOLOGIE, KIRCHENPOLITIK.

Religion ist die Welt der das moralische Leben begründenden

Ideen. Theologie ist das System der religiösen
Vorstellungen und Begriffe. Zur Politik gehört die Ausnutzung
der Theologie für einen Teil des öffentlichen Lebens. Die
Religion wird ihrer Blüte beraubt durch die Theologie ; die Theologie

wird heruntergebracht und verdorben durch die Politik.
In der Religion leuchtet uns der Idealismus in reiner Schönheit
entgegen, der in der Politik der hässlichen Wirklichkeit menschlicher

Verkehrtheit weichen muss. Das Ideale wird in dieser
Welt stets durch die rauhen Verhältnisse des irdischen Daseins
überwunden. Darum wenig reine Religion unter den Menschen,
aber viel Ausnutzung derselben zu politischen Zwecken.

Diese theoretischen, aber dem wirklichen Leben entnommenen

Sätze finden ihre Bestätigung in der Geschichte. Um
bei der christlichen Religion stehen zu bleiben, so hat dieselbe
nie eine schönere Periode durchlebt als zur Zeit ihrer
Entstehung, ehe es noch eine christliche Theologie gab, und lange
bevor christliche Staaten entstanden. Menschliches in
göttlicher Verklärung ist allerdings nur einmal auf Erden erschienen.
Auch das apostolische Zeitalter haben wir uns menschlich, d. i.
unvollkommen und fehlerhaft vorzustellen. Aber aus den Schriften
des Neuen Testaments weht uns doch ein Geist entgegen wie
aus einer andern Welt. Man sagt sich unwillkürlich: wenn
dieser Geist wirklich würde, so wäre die Welt verwandelt. Die
Gemeinheit der Menschen verschwände, ihre Selbstsucht wiche
der Aufopferung, Eitelkeit und Ehrgeiz dem lautern Interesse
für Wahres und Schönes, Hass und Rachsucht der Liebe und
Verzeihung.

Aber so konnte es unmöglich bleiben. Sobald sich
Gemeinden bildeten, bedurfte es der Organisation, und schon in



— 20 —

den Briefen der Apostel erkennt man die Anfänge der christlichen

Theologie. Als man begann, die neue Lehre Juden
und Heiden gegenüber zu verteidigen, musste sie begrifflich
gefasst, im Zusammenhange dargelegt, dialektisch bearbeitet
werden. Die christliche Religion wurde Gegenstand eines Systems,
und damit ging ihre schönste, jugendfrische Blüte verloren.
Fremde Elemente, namentlich jüdische und hellenische, mischten
sich ein, die freie ideelle Entfaltung wurde gehemmt durch
begriffliche Fassung, Kontroversen entstanden, und hiermit
Rechthaberei und Eitelkeit der Schulen, als ob die Religion
nur vorhanden wäre, Schulweisheit zu erzeugen. Wir tadeln
dies nicht in dem Sinne, als hätte es auch anders sein können.
Es war eine psychologische Notwendigkeit, der das Christentum
unterlag, eine Unvollkommenheit oder gar ein Verderbnis, wie
es die Schwäche der menschlichen Anlagen mit sich bringt.
Es ist nun einmal allenthalben so geordnet, dass die erste
Entfaltung, die edelste Blüte nur kurze Zeit währt, und die feste,
dauerhafte Frucht die zarte Komplexion der Blume verdrängt,
um sich selbst an die Stelle zu setzen. Auch bei der
christlichen Religion musste es so sein. Gerade die idealsten
Aussprüche der neutestamentlichen Schriften lassen sich nicht
unmittelbar und buchstäblich in die Wirklichkeit übertragen,
und das ganze Programm des Christentums, welches in der
Bergpredigt entworfen ist, steht den irdischen Verhältnissen so

fremdartig gegenüber, dass es als eine Absurdität erscheint,
dasselbe unvermittelt und ungeschwächt auf Erden einführen
zu wollen. Auf die realen Verhältnisse unter den Menschen
ist dabei gar keine Rücksicht genommen, sondern nur das
höchste Ideal gezeichnet, in welchem sich das Reich Gottes in
seiner Reinheit darstellen würde. Als die Lehre anfing Theologie

zu werden, stieg sie aus ihrer himmlischen Höhe herab
in die Arena des Kampfes mit andern geistigen Mächten, nicht
frei von Schwächen und Mängeln, mit denen ihre Verteidiger
sie belasteten. Und je nach dem Masse, als sich die Kontroversen

vermehrten, die theologischen Spekulationen sich
erweiterten und spitzfindiger wurden, die Organisation der Kirche
sich ausdehnte und befestigte, desto mehr mussten die
allenthalben sich wiederholenden menschlichen Gebrechen der
Eifersucht, des unlautern Strebens, sich zu überbieten und niederzukämpfen,

auch im Christentum sich geltend machen. Es gab



_^ 21 —

noch fromme Gemüter genug, denen eine religiöse Auffassung-
aller Lebensverhältnisse höher stand als die Begriffsbestimmungen

der theologischen Schulen. Aber das war eine
Gewissenssache des Einzelnen, die in der Stille des innern Lebens
sich abspielte, ohne nach Aussen sich anders zu zeigen als
durch ein moralisches Handeln. Die Theologie entfaltete sich
inzwischen in glänzender Weise, aber mehr zur Befriedigung
menschlicher Wissbegierde und Disputiersucht als des in der
Brust des Menschen schlummernden religiösen Bedürfnisses.

Doch ein viel tieferer und gröberer Eingriff' in das
religiöse Leben war es, als die weltlichen Mächte sich der Kirche
annahmen oder vielmehr sie sich dienstbar machten zu
politischen Zwrecken. Im Altertum war der Begriff der Trennung
zwischen Staat und Religionswesen völlig unbekannt. Kein
Kulturvolk lebte ohne Religion, aber die Machthaber regulierten
das religiöse Leben als einen Teil des staatlichen. Religion
als Gewissenssache des Einzelnen kannte man nicht. Sie stellte
eine Summe von Einrichtungen, Sitten und Ceremonien dar,
deren Verletzung von Staats wegen ebenso bestraft wurde wie
jedes andere bürgerliche Vergehen. Nur das theokratische
Judentum machte eine Ausnahme. Sonst war es so im Orient,
in Griechenland, in Rom und auch bei den westlichen
Barbaren.

Als die Welt anfing christlich zu werden, hielt man ein
ähnliches Verhältnis für selbstverständlich. Frei war die Kirche
bis Konstantin gewesen, insofern sie geduldet wurde oder im
verborgenen lebte. Als der erste christliche Kaiser ihr äusserlich

aufhalf, war es um ihre Freiheit geschehen. Gerade im
römischen Reiche war man zu sehr an die staatliche
Beherrschung des Religionswesens gewöhnt, als dass man mit
einem Male das Prinzip der „Freiheit der Kirche" in dem
modernen Sinne hätte annehmen können. „Den grössten Vorzug,
sagt Polybius, scheint mir die römische Verfassung zu haben
in der Auffassung der göttlichen Dinge, und gerade was bei
andern getadelt wird, erhält den römischen Staat, die Ehrfurcht
vor den Göttern. Denn so mit Furcht umgeben und in alle
Verhältnisse verflochten ist bei ihnen das Religionswesen, dass
sie nichts darüber stellen." In diesem Vorstellungskreise
aufgewachsen, wenn auch schon mit einiger Neigung zu christlicher

Kultur erfüllt, konnte Konstantin nicht anders als ein



— 22 —

christliches Staatskirchenrecht an die Stelle des alten setzen,
selbst wenn er nicht als weitblickender Staatsmann in der Einheit

und Universalität der christlichen Kirche das neue grosse
Prinzip erkannt hätte, auf dem er das gealterte römische Reich
verjüngt und wesentlich umgestaltet wieder aufbauen konnte.
Konstantin mit Eusebius zum Heiligen zu machen wäre ein

ganz geschichtwidriges Unternehmen.
Konstantins Sohn, der Arianer Konstantius, setzte nach

Belieben Bischöfe ein und ab, redigierte die Verdammungsformel

gegen Athanasius auf der Synode zu Mailand (355), die
er die Bischöfe unterschreiben liess. Hinter einem Vorhange
hervorspringend fuhr er die Widerspenstigen an: „Die Lehre,
welche ihr bekämpft, ist die meinige; wenn sie falsch ist,
woher kömmt es, dass Gott meinen Waffen günstig ist und den
Erdkreis mir unterworfen hat?" „Habe ich euch zu meinen
Räten erwählt, als könnte ich nicht thun, wras mir beliebt?"
Und als die Bischöfe ihm erwiderten: „Es handelt sich hier
nicht um eine Angelegenheit des Reiches, sondern um einen
Bischof (Athanasius); verwechsle nicht die kaiserliche Macht
und die Kanones", legte der „christliche" Kaiser die Hand ans
Schwert mit den Worten: „Mein Wille ist der Kanon." Den
römischen Bischof Liberius redete er in Mailand an : „Da du
der Bischof meiner Stadt bist, so liess ich dich kommen, um
dir zu sagen, dass du diesen Verbrecher, den Athanasius, aus
der Gemeinschaft auszuschliessen hast." Und als Liberius
widersprach: „Wer bist du denn? schaffe dir für dich allein
ein Land, um dich deinem Oberhaupt zu widersetzen in dem,
was dem römischen Reiche den Frieden geben soll." Unter
einem solchen Kaiser jubelten die Heiden : „Konstantius ist ein
Hellene geworden, und die Arianer sind unsere Genossen."
Athanasius aber und Hilarius nannten den Kaiser Antichrist,
den neuen Pharao, Gotteslästerer u. s. w. Die Bischöfe sehnten
sich nach der vorkonstantinischen Zeit der Verfolgung zurück,
in welcher die Kirche doch in der Ordnung ihrer eigenen
Verhältnisse frei und selbständig gewaltet habe.

Nicht immer ging es mit der gleichen Roheit zu in dem

„christlich" gewordenen römischen Reiche. Auch kamen Zeiten
und massgebende Persönlichkeiten, welche eine solche
Unterjochung der Kirche unmöglich machten. Abstrakt wurden
selbst von Kaisern die geistlichen und weltlichen Angelegen-



— 23 -
heiten voneinander gesondert, aber niemals thatsächlich
getrennt. Justinian, der Theologe auf dem byzantinischen
Throne, der dogmatische Formeln aufstellte, gewaltthätig sich

widerspenstiger Päpste bemächtigte, begründet sein Staats-
kirchentum in folgender Weise (Nov. 6. prsef.): „Die
hervorragendsten Güter Gottes unter den Menschen sind das Priestertum
und das Kaisertum; jenes dient dem Göttlichen, dieses steht
dem Menschlichen vor. Aus einem und demselben Prinzip
hervorgehend schmücken beide das menschliche Leben. Darum
liegt den Kaisern nichts so sehr am Herzen als die Ehrbarkeit
der Priester. Denn wenn das Priestertum schuldlos ist.., das

Kaisertum aber den ihm anvertrauten Staat richtig fördert,
wird eine gute Übereinstimmung entstehen, die alles Nützliche
dem menschlichen Geschlecht zu teil werden lässt. Wir haben
darum die grösste Sorge um die richtigen Glaubenssätze und
den Lebenswandel der Priester." Von demselben Prinzip
ausgehend, aber andere Konsequenzen daraus ziehend, schreibt
der Papst Gelasius an den Kaiser Anastasius: „Durch zwei
höchste Gewalten wird die Welt regiert, durch die hl. Autorität
der Bischöfe und die königliche Macht, von denen die Gewalt
der Priester wichtiger und vorzüglicher ist. Wenn du auch
über die Menschen zu befehlen hast, so musst du doch deinen
Nacken unter den Gehorsam gegen die kirchlichen Obern beugen.
Nach ihrem Urteil hast du dich zu richten, und darfst nicht
nach deinem Gefallen sie lenken wollen. Vor allem aber bist
du dem Oberhaupt des römischen Stuhles zur Unterwürfigkeit
verpflichtet, welches Christus selbst über alle erhöht hat."

So wurde von allen Seiten in der byzantinischen Zeit das
Zusammenwirken der beiden Gewalten, die Verwendung der
Religion auch zu Staatszwecken anerkannt, wenngleich die
Kaiser diese Vereinigung sich anders dachten als die Hierarchen.
Die Kaiser betrachteten die Kirche als die Pädagogin der
Völker, die aber die Erziehung nach ihrem Willen einzurichten
habe, und die Bischöfe sahen im Staat den „weltlichen Arm",
der die Kirche zu schützen und ihre Befehle zu vollstrecken
habe. Sieg und Niederlage wechselten auf beiden Seiten. Aber
wenn auch manchmal die kaiserliche Macht sich unterordnete,
so musste doch die Kirche die nötige Rücksicht gebrauchen,
um ihre Oberherrschaft möglich zu erhalten. Religion und
Theologie zogen niemals Gewinn aus dieser Ehe; schliesslich



— 24 —

mussten sie sich stets als Mittel zu den höhern politischen
Zielen anpassen an den Willen der Kaiser oder gar der
Kaiserinnen.

Nicht anders stand es in den fränkischen Reichen. Auch
hier ward Geistliches und Weltliches miteinander vermischt.
Den Bischöfen wurden politische Fragen vorgelegt, und die
Staatsgewalt exequierte die geistlichen Urteile. Die Bischöfe
wurden allmählich Staatsbeamte und standen mit den Grafen auf
Einer Stufe als Vasallen der Krone; die Reichstage wurden
mit den Synoden verschmolzen. Karl Martell schaltete mit
dem Kirchengut wie mit fiskalischem Eigentum und vergabte
die Benefizien an ausgediente Offiziere. Enger noch gestaltete
sich das Band, welches Staat und Kirche umschlang, als die
weltliche Herrschaft der Päpste durch die Franken begründet
ward. Wie sie jetzt die weltliche Macht in Italien miteinander
teilten nicht ohne gegenseitige Rivalität, so überliessen die
fränkischen Könige auch die Herrschaft über ihre Kirche nicht
ausschliesslich der Hierarchie. Dass Karl der Grosse der
faktische Herr über die fränkische Kirche war, Synoden abhielt,
im Bilderstreit sich einem allgemeinen Konzil, in Sachen des

Filioque dem Papst widersetzte, eigenmächtig kirchliche
Verfügungen und Kanones erliess, sind ganz bekannte Dinge. Wie
sehr also auch im Abendlande schon im Beginn des Mittelalters,
in welchem sich der welterschütternde Kampf zwischen Papsttum
und Kaisertum abspielte, Geistliches und Weltliches miteinander
vermischt, die Theologie in die Politik verflochten war,
entnimmt man aus diesen wenigen Erinnerungen. Nur selten
wurde auch hier wenigstens theoretisch die Scheidung der
beiden Gebiete hervorgehoben, wie es auf der Synode von
Paris (829) hiess: „Ein Übel ist namentlich seit langer Zeit
eingewurzelt, dass einerseits die fürstliche Gewalt bei
verschiedenen Anlässen in kirchliche Angelegenheiten sich
unberufen einmengt, anderseits die Priester, teils aus Unachtsamkeit,

teils aus Unwissenheit, teils aus Herrschbegierde mit
weltlichen Geschäften und Händeln mehr, als sich ziemt, sich
abgeben."

Fragt man sich, wo die Theologie mehr gelitten habe, in
Byzanz oder im Frankenreiche, so ist diese Frage schwer zu
beantworten, weil es sich um zwei verschiedene Gebiete handelt

: um die dogmatische und die hierarchische Frage. In der



— 25 —

Blütezeit des Byzantinismus dachte noch niemand an die
Weltstellung der Päpste. Anfangs waren alle Bischöfe, auch die

römischen, den weltlichen Herrschern unterthänig. Als 557 der
fränkische König Childebert I. dem wegen seiner Orthodoxie
hinsichtlich des 5. allgemeinen Konzils verdächtigen Papst
Pelagius I. ein Glaubensbekenntnis abforderte, lehnte dieser dies
nicht ab, sondern erklärte, dem König Gehorsam schuldig zu
sein. Und Gregor I. ging bekanntlich so weit, ein von dem
Kaiser Mauritius gegebenes Gesetz, welches er selbst als dem

göttlichen widersprechend missbilligte, aus Gehorsam gegen den

Kaiser, wie er sich ausdrückte, gemäss kaiserlichem Befehl zu
publizieren. Über solche Dinge entstand also kein Streit. Aber
die dogmatischen Fragen waren es, bei denen die Kaiser sich
unstatthafte Eingriffe erlaubten. Sie wollten Könige und Priester
sein in ihrem Reiche. Das Beispiel Konstantins leuchtete voran.
Wie er das erste allgemeine Konzil berief, so machte man es

später in Konstantinopel zur Regel, dass die allgemeinen
Konzilien von den Kaisern zu berufen, von ihren Kommissären zu
beaufsichtigen, und die Beschlüsse von ihnen zu sanktionieren
seien. Wohin diese Bevormundung der Bischöfe führte, zeigte
sich schon bei dem ersten christlichen Kaiser. Da ihm die
Einheit, auch die religiöse, im Reiche die Hauptsache war, hielt
er zum Nicänum, so lange er glaubte, dass dies die herrschende
Lehre sei. Als die arianischen Bischöfe ihm beigebracht hatten,
es verhalte sich vielmehr umgekehrt, trat er diesen bei, und
verlangte dasselbe auch von seinen Unterthanen um des Prinzips

der Einheit willen. Die Theologie, und zwar in der
wichtigsten Frage, sollte schon gleich unter dem ersten christlichen
Kaiser nach politischen Zielen sich einrichten. Die theologische

Wahrheit, wie er meinte eine Subtilität, war selbst einem
Konstantin gleichgültig. Als die alexandrinische und die
antiochenische Schule über das Verhältnis der beiden Naturen in
Christus stritten, stand Theodosius IL auf der Seite der
Alexandriner und hielt im Orient den Monophysitismus aufrecht.
Erst nach seinem Tode gelang es, den Orient mit dem Occident

dogmatisch wieder durch das Konzil von Chalcedon. zu
vereinigen. Der Kaiser Leo hielt die Vereinigung fest, aber
Basiliskus, der ihn stürzte, suchte sich durch die entgegengesetzte

Kirchenpolitik auf dem Throne zu befestigen, und nun
willigten gegen 500 Bischöfe in die Verurteilung des Chalce-



— 26 —

donicum ein. Als aber nach dem Sturze des Usurpators der
Kaiser Zeno den katholischen Glauben wiederherzustellen sich
bemühte, waren die Bischöfe ihm eben so willfährige Werkzeuge,

wie sie es auch dem Basiliskus gewesen waren. Justi-
nians grausame Gattin Theodora verwickelte auch den Occident

in den monophysitischen Streit und veranlasste die lang
andauernden Wirren, die sich an den Namen des nichtswürdigen

Papstes Vigilius knüpften. Im Orient gehorchte wieder
alles, im Occident sagten sich ganze Länder von dem
wankelmütigen Papste los. Ähnlich wie Basiliskus, um sich auf dem
Throne zu befestigen, dessen er sich bemächtigt, liess Bar-
danes 711 auf einer Synode zu Konstantinopel den Monotheletismus

erneuern, der aber 713 mit seinem Tode wieder
erlosch. Dass im Bilderstreit die Hierarchie mehr Mut und
Charakter zeigte, hing unseres Erachtens damit zusammen,
dass er der Kampf der Militärpartei gegen die Geistlichkeit
war, welche jetzt durch Gefügigkeit gegen die Kaiser ihre
eigene Existenz gefährdet hätte. Jetzt zuerst seit Konstantin
wurde im Orient thatsächlich wenigstens seitens der Menge
der Bischöfe, der Mönche und des Volkes das Prinzip der
Kirchenfreiheit geltend gemacht. Kein Wunder, dass die
Bischöfe durch ihre Servilität um allen Kredit gebracht waren,
dass Frivolität und Unglaube in den weitesten Kreisen, besonders

am Hofe und bei den Vornehmen herrschten, und man
im Bilderstreit auf den Gedanken kam, nach mohammedanischem
Vorbild die Religion auf die einfachsten Formen zu beschränken.

Wie auf diese Weise die freie Entwicklung wissenschaftlicher

Theologie durch die Politik gehemmt wurde, so trugen
die Wirren des Orientes dazu bei, das Ansehen des Abendlandes,

durch Rom repräsentiert, zu heben, wo die von den
byzantinischen Kaisern verfolgten Kirchenparteien Schutz fanden,
und die einfachen, mehr auf das Praktische gerichteten
Entscheidungen den Sieg davon trugen über die Spitzfindigkeit
griechischer Dialektik. Nicht zum wenigsten hat das Papsttum
seit dem 6. Jahrhundert seinen Aufschwung diesen Umständen
zu verdanken.

Und damit kommen wir zu dem andern grossen Hemmnis,
mit welchem die Theologie besonders im Abendlande zu kämpfen
hatte : zu der politischen Macht, welche das Papsttum im Mittelalter

erstrebte. In der alten ungeteilten Kirche wäre ein solches



— 27 —

Streben nicht möglich gewesen. Das Ansehen der byzantinischen

Kaiser war zu gewaltig und jede Art von hierarchischer
Selbständigkeit zu sehr unterdrückt, als dass an eine politische
Rolle des Papsttums hätte gedacht werden können. Solange
die römische Kirche darum mit der orientalischen verbunden
war, mussten die Päpste sich als untergeordnet, und als Italien
byzantinische Provinz geworden, geradezu als Unterthanen der
Kaiser betrachten. Dass sie dies in Wirklichkeit auch thaten,
bezeugen zahlreiche Thatsachen. Erst die Trennung von der
östlichen Kirche liess den einzigen Patriarchen des Occidentes,
nun frei und unabhängig, seinen Siegeslauf beginnen, wie er
in der vorgeblichen Konstantinischen Schenkungsurkunde im
8. Jahrhundert schon skizziert war. Die Machtfragen, um die
sich nun alles konzentrierte, hatten selbst im Grunde genommen
eine politische Quelle. Die Rivalität zwischen Rom und
Konstantinopel, welche das grosse Schisma erzeugte, entstand aus
der Erhebung des kleinen Byzanz zum neuen Centrum des
Reiches durch Konstantin. Die grosse Umwälzung im römischen
Reiche war es also in letzter Linie, was es dem römischen
Bischöfe ermöglichte, das Joch der orientalischen Kirche
abzuschütteln und sich dann über die andern Patriarchen zu
erheben. Von 381, da die Orientalen den Bischof von Konstantinopel

für ebenbürtig mit dem von Rom erklärten, bis 800

waren gewiss viele Differenzen theologischen Inhaltes zwischen
beiden Kirchenhälften entstanden ; aber der Feindschaft drückte
wieder ein politisches Ereignis das Siegel auf, die Kaiserkrönung

Karls des Grossen. Erst nach diesem Akte konnte Photius

auftreten und die berühmte Anklageschrift gegen Rom
publizieren. Aber der Drang nach Kircheneinheit, auf beiden
Seiten als zum Wesen der von Christus gestifteten Kirche
gehörend betrachtet, war so gross, dass trotz gegenseitigen
Bannspruches man praktisch die Sache so ernst nicht nahm. Bis
ins Zeitalter der Kreuzzüge scheute man sich nicht, einander
die kirchlichen Gnadenmittel zu spenden und sie zu empfangen.
Wieder ein hochpolitisches Ereignis zerriss thatsächlich die
Kircheneinheit bis auf den heutigen Tag, die Stiftung des
lateinischen Kaisertums (1204), welche mit Recht wie eine
Invasion der lateinischen Kirche in die griechische angesehen
wurde, wie eine gewaltsame Eroberung orientalischen Kirchengebietes

durch die Kreuzfahrer. Jetzt war es mit dem Frieden,
wie es scheint, für immer zu Ende.



— 28 —

Allen diesen grossen politischen Ereignissen wurde die

Theologie dienstbar gemacht. Der jedesmaligen Kirchenpolitik
der byzantinischen Kaiser mussten die Beweisführungen der
Theologen sich anbequemen. Und seit den Manifesten der
Patriarchen Photius und Cärulareus schössen bei den Griechen
die Streitschriften über das Filioque und das ungesäuerte Brod
wie Pilze aus der Erde. Die Abendländer beschäftigten sich

nur notgedrungen mit diesen Gegenständen und hatten darum
einen schlimmen Stand, weil, was die päpstliche Macht und
das Filioque anging, die Griechen teils sachlich, teils wenigstens
formell im Rechte waren. Da halfen nur Verdrehungen und
Fälschungen aus. Selbst die pseudoisidorischen Dekretalen,
die ursprünglich ganz andern Zwecken hatten dienen sollen,
wurden in diesen Kreis hineingezogen, und so wirkten das
Schisma, das Unternehmen der Kreuzzüge und die damit
zusammenhangenden politischen Ereignisse auf die weittragenden
Veränderungen wesentlich ein, welche die Theologie im Mittelalter

erlitt. Sehr charakteristisch hierfür ist die Beweisführung,
welche viele spätere Kanonisten und Theologen für die päpstliche

Unfehlbarkeit liefern. Sie begründen sie hauptsächlich mit
der Thatsache, dass der Papst das Glaubensbekenntnis ändern
könne, wie sich durch die Einschiebung des Filioque gezeigt
habe. Thomas aber verwertete in seiner auf Geheiss Ur-
bans IV. verfassten Schrift c. errores Grsecorum, welche den
Unionsverhandlungen zu Lyon unter Gregor X. zu Grunde
gelegt werden sollte, hauptsächlich Fälschungen, namentlich
die frische des Pseudocyrill, welche ein Dominikanermönch
verfertigt hatte. Den echten Lehren der Griechen stellte er
hierin die Irrtümer der Lateiner über die bekannten Differenzen
entgegen. Wenn so das grosse Schisma zum Teil politischen
Ursprung hatte, so muss man behaupten, die Verschlechterung
der Theologie, ihre Entfernung von der lautern wissenschaftlichen

Entwicklung der Wahrheit sei teilweise die Folge der
Politik gewesen.

Und nun erst die neuere Zeit! Man hat freilich das
berühmte Prinzip des westfälischen Friedens stark missverstanden
oder gar absichtlich verdreht, wenn man das cuius regio, illius
et religio so deutete, als ob der Landesherr seinen Unterthanen
vorzuschreiben habe, was sie glauben sollten; aber dass nach
Beseitigung der katholischen Einheit die Fürsten vielen Ein-



— 29 —

fluss auf das Bekenntnis ihres Landes gewannen, ist eine
bekannte Sache. In früherer Zeit waren allerdings auch die
Gedanken zollfrei, aber öffentlich musste sich jeder zur Kirche
halten, neben der keine andere existieren durfte. Mit Feuer
und Schwert wurde alles ausgerottet, was sich dem widersetzte.
Der einzelne Landesherr war nicht befugt, von diesem
allgemeinen Recht eine Abweichung zu gestatten. Luther rühmt
sich wiederholt, dass er die Befugnisse der weltlichen
Obrigkeiten, welche bis dahin „unter der Bank gelegen", auch auf
dem geistlichen Gebiete wieder wirksam gemacht habe. „Wo
ein Dank um die schändliche, verfluchte Welt zu verdienen
wäre, schreibt er z. B., und ich Dr. Martinus sonst nichts Gutes

gelehrt und gethan hätte, denn dass ich das weltliche Regiment

oder Obrigkeit so erleuchtet und geziert habe, so sollten
sie doch des einzigen Stücks halber mir danken und günstig
sein, weil sie allesamt, auch meine ärgsten Feinde, wohl wissen,
class solcher Verstand von weltlicher Obrigkeit unter dem

Papsttum unter der Bank gelegen." Erleuchtet und geziert,
meint er, hätte er das weltliche Regiment. Das hatte er allerdings

gethan in seiner Weise mit dem oben angeführten, von
dem westfälischen Frieden sanktionierten Prinzip, das die nur
durch Gewalt aufrecht erhaltene Kircheneinheit zertrümmerte
und das Landeskirchentum an die Stelle setzte. In absteigender
Linie hatte man mit dem neuen Recht cuius regio etc. einen
grossen Fortschritt in Sachen der Religionsfreiheit gemacht.
Es wurde doch nicht jeder verbrannt, der sich eine Abweichung
von der römischen Lehre erlaubte. Lebte er in einem Lande,
in welchem der Fürst eine solche Abweichung gestattete, so

hatte er keine Gefahr zu befürchten. Aber von hier bis zur
völligen Religionsfreiheit war noch ein weiter Schritt. Es war
noch gar keine Rede davon, dass lediglich nach wissenschaftlicher

Methode, dass nach ihren eigenen Prinzipien die Theologie

sich entwickeln konnte. Die Fürsten hatten mitzureden
statt des Papstes. Wie oft damals auf protestantischem Boden
ein Religionswechsel eintrat aus politischen Gründen oder nach
der Liebhaberei der Landesherren, braucht hier nur erinnert zu
werden. Wolfgang v. Gemmingen erwähnte bei dem
Westfälischen Friedenskongress, die Reichsstadt Oppenheim habe
seit der Reformation zehnmal ihre Religion gewechselt. Und
wie die Theologen den Fürsten nach den Augen sahen und



— 30 —

nach dem Munde redeten, wenn sie theologische Schriften
verfassten oder Glaubensbekenntnisse entwarfen, kann man
gemäss den menschlichen Schwächen sich ebensogut vorstellen,
wie dass der Druck der römischen Kurie die Feder katholischer
Schriftsteller dirigierte. Von Freiheit des Denkens und Sprechens
war auf beiden Seiten keine Rede. So ging es weiter, bis die
Zeit der Aufklärung und des Unglaubens kam, welche
allgemeine Religions- und Gewissensfreiheit proklamierte. War
dieselbe aber auch durchführbar?

Wir haben oben gezeigt, dass Religion in ihrer Reinheit
dem Innern des einzelnen Menschen angehöre, dass sie der
Theologie nicht entbehren könne, sobald sie auf die Gesellschaft
zu wirken beginne. Soll sie einem Staatswesen Halt und
Ordnung geben, so ist eine nach allen Richtungen der Windrose
zersplitterte Theologie auch wieder nicht brauchbar. Hierdurch
wird es erklärlich, dass die Staatsmänner als Praktiker ihre
Zuflucht zu Staats- oder Landeskirchen nehmen. So hatte man
katholische, lutherische, reformierte Staaten und eine diesen
Konfessionen entsprechende Politik. Prinzipiell sind die
konfessionellen Unterschiede im Staatsleben in neuerer Zeit beseitigt,

aber thatsächlich leben sie fort. Hört man doch mitunter
von dem protestantischen Kaisertum in Deutschland reden,
als ob reichsgesetzlich die protestantische Konfession die Grundlage

des Deutschen Reiches wäre. Aber in den einzelnen
Staaten werden die Landeskirchen noch immer anerkannt und
haben die Dissentierenden nur die beschränkten Rechte
privater Religionsgenossenschaften. Solange diese Rechtslage
fortbesteht, ist an eine unabhängige, rein wissenschaftliche
Entwicklung der Theologie nicht zu denken. Sie wurde allerdings
schon stark durchlöchert. Wie es im deutschen Protestantismus

aussieht, ist eine allbekannte Sache. In den nordischen
Ländern und in England halten die Regierungen noch mehr
an dem alten Staatskirchentum fest, wenn auch nicht mit der
ursprünglichen Strenge. Am deutlichsten erkennt man dies an
der centrifugalen Bewegung in England. Während im 16.

Jahrhundert strengstens verboten war, die 39 Artikel in einem
andern als dem wörtlichen Sinne zu nehmen, und dieselben als

wirklich zu glaubende Artikel des anglikanischen Bekenntnisses
mussten festgehalten werden, bestehen sie heute nur noch
formell, und jedes Mitglied der englischen Staatskirche nimmt



— 31 —

Notiz davon oder erklärt sie, wie er eben will. Manche behandeln

sie geradezu als antiquiert. Die Entstaatlichungsbewegung
wird immer stärker. Und wenn es Engländer giebt, welche
meinen, nach Aufhebung der Staatskirche werde die hochkirchliche

Partei einen grossen Aufschwung nehmen, so wollen wir
ihnen nicht widersprechen, weil sie ihr Land besser kennen
müssen als ein Ausländer; aber für innerlich wahrscheinlich
können wir es nicht halten. Nach welchen psychologischen
Gesetzen sollte die theologische Entwicklung in England
anders verlaufen als in Deutschland, namentlich da wir es dort
nicht mit Orientalen oder Slaven, sondern mit der germanischen
Rasse zu thun haben? Wenn jetzt schon die Dissenters
zahlreicher sind als die Mitglieder der Staatskirche, und diese in
der extremsten Weise auseinandergehen, so dass die Staatskirche

nur noch als ein rechtliches Band erscheint, so, sollte
man sagen, fällt nach deren Aufhebung jede Rücksicht weg,
welche bis dahin ihre Glieder noch mit der Vergangenheit
verband. Mit Einem Worte : je mehr man sich der absoluten Freiheit

der Kirche in allen Ländern nähert, wir meinen ihrer
Unabhängigkeit vom Staate, desto wissenschaftlicher wird die
Theologie werden, und dadurch desto fähiger, die Religion in
ihrer Reinheit darzustellen.

Allein hiermit ist die grosse religiöse Frage der Gegenwart

nicht gelöst. Wir sind davon ausgegangen, dass die
Religion, sobald sie in bestimmten Formen sich konsolidiere, an
Reinheit und Intensivität verliere, und dass sie doch auf die
Dauer diese Formen nicht entbehren könne. Hier offenbart
sich das Verhängnis aller menschlichen Dinge. Unvollkommen-
heit, wohin man sieht. Alles, selbst das Himmlische, wenn es die
Erde berührt, wird herabgezogen, und der Menschen Hände
beflecken auch das Schönste. Man wird also darauf verzichten
müssen, in den verworrenen irdischen Verhältnissen die Religion

in ihrer höchsten Idealität festhalten zu wollen. Sobald
sie zur Wissenschaft wird, was sie nicht vermeiden kann,
verliert sie den reinen Hauch ihrer Poesie. Indess bewegt sich die
wissenschaftliche Theologie, wenn sie sich auch zur Religion
verhält wie die Prosa zur Dichtung, noch durchaus in der
Region des Geistes. Erst wenn sie von der Politik beherrscht
wird und Staatsinteressen dienen muss, sind wir auf der
niedrigsten Stufe angelangt, wo es sich nicht mehr um Poesie oder



— 32 —

Wissenschaft handelt, sondern um einen, wenn auch ideal
gefärbten Egoismus. In weiten Kreisen wird seit den grossen
Errungenschaften des Jahres 1870 in Deutschland der Patriotismus

als die höchste Tugend betrachtet, und der Ruhm, die
Macht, die wirtschaftlichen Interessen des Vaterlandes als das
höchste zu erstrebende Ziel. Dass eine solche Auffassung den

allgemein menschlichen Lehren des Evangeliums widerspricht,
welche weder den Deutschen, noch den Franzosen, noch den

Engländer, noch irgend eine Nation, sondern lediglich den
Menschen kennen, spricht unumwunden schon der Völkerapostel
Paulus aus (Gal. Ill, 28): „Es gilt nicht Jude noch Grieche,
nicht Sklave noch Freier, nicht Mann noch Weib; denn alle
seid ihr eins in Christo Jesu." Nicht „Deutschland über alles",
sondern „die Wahrheit über alles" lautet die Devise des Christentums.

Die Politik jeder Nation steht selbstverständlich mit
diesem allgemein menschlichen Prinzip im Widerspruch, und
solange nicht die Utopie einer grossen Menschenverbrüderung
sich verwirklicht, muss sie es, weil jeder Völkerverband im
Interesse der Selbsterhaltung nicht anders kann. Die Politik
ist darum ihrer Natur nach nicht idealistisch, sondern egoistisch,
und bemisst alles nicht nach den hohen Zielen der Menschheit,
sondern nach den Interessen des eigenen Verbandes. Der
Idealist, und ein solcher ist jeder wahrhaft religiöse Mensch,
muss deshalb auf die Politik als auf eine etwas triviale oder

gar schmutzige Beschäftigung hinblicken, die ohne Beobachtung
des berüchtigten Grundsatzes, dass der Zweck das Mittel
heilige, oder verständlicher ausgedrückt, dass in der Politik nicht
in erster Linie die Moral gelte, sondern zunächst die Förderung

des Staatsinteresses, selbst mit unerlaubten Mitteln, kein
Staatsmann bestehen könne. Hat doch auch Bismarck, um ein
berühmtes Beispiel neuester Zeit anzuführen, offen eingestanden,
dass er in seiner amtlichen Thätigkeit mitunter habe lügen
müssen, dies ihm aber stets zuwider gewresen sei, ein Beweis,
dass noch immer etwas vom Idealisten in ihm war, den kein
wahrhaft grosser Mensch ganz auszuziehen im stände ist.

Dass in der Zeit sehr beschränkter Religionsfreiheit die

Politik verderblich auf die Theologie eingewirkt hat, haben
wir oben ausgeführt. Nun bleibt noch die Frage zu
beantworten, ob in der Gegenwart, in der grundsätzlich völlige
religiöse Freiheit herrscht, jener Zustand dennoch fortdauert,



— 33 —

und ob es unter den heutigen Umständen möglich oder gar
wünschenswert wäre, denselben zu ändern. Nicht einmal in
Ländern, in welchen die Trennung zwischen Staat und Kirche
prinzipiell besteht, wie in Belgien und Holland, ist sie
thatsächlich durchgeführt, am vollkommensten in den Vereinigten
Staaten Nordamerikas. Dies zeigt, dass eine solche Trennung
mit grossen Misslichkeiten verknüpft sein wird. Um es kurz
zu sagen, wie sehr man sie als das rationelle und natürliche
Verhältnis anerkennen muss, ist der moralische Zustand der
Menschen noch lange nicht auf der Höhe angelangt, dass der
Staat der Kirche entbehren kann. Zu seiner Selbsterhaltung
ist er der Unterstützung durch Kirche und Religion bedürftig.
Schule und Volksbildung, die moralische Erziehung der Menge
gedeihen nur auf religiösem Boden. So sieht der Staat sich
genötigt, die Geistlichkeit als Plelferin herbeizurufen. Hiermit
ergiebt es sich ganz von selbst, dass die auf Trennung
hinzielende Entwicklung des Verhältnisses zwischen Staat und
Kirche auf halbem Wege stehen bleiben muss, solange die
europäische Menschheit so ist, wie sie ist. Daher auch die Erscheinung,
dass, wrenngieieh wegen der konkurrierenden Machtansprüche
beständig Argwohn und Missstimmung zwischen der römischen Kurie
und den weltlichen Regierungen bestehen, letztere bei einem
offenen Kampfe immer die schliesslich unterliegende Partei bilden,
weil sie der Kirche bedürfen, und mehr noch ihrer zu bedürfen
glauben, als es in Wirklichkeit der Fall ist.

Was die protestantischen Regierungen in ihrem Verhältnis
zum Protestantismus betrifft, so werden sie natürlich, seltene
und kurze Zwischenräume abgerechnet, es in der Regel mit
den konservativen Parteien halten, weil sie diese für stärkere
Stützen der Autorität ansehen als die Freisinnigen, welche in
dem Rufe stehen, durch ihre unabhängige Forschung die
Fundamente der vom Staate benötigten Kirche zu untergraben.

Hinsichtlich der katholischen Kirche kommen noch
verschiedene andere Gründe hinzu. Oft ist es aufgefallen, dass in
protestantischen Staaten die katholische Kirche weit
nachgiebiger und entgegenkommender behandelt wurde als in
katholischen. Es beruht dies teils auf einem gewissen Schuldbewusst-
sein, mehr aber noch auf Unkenntnis. In protestantischen Staaten
bilden die Katholiken naturgemäss die politisch mehr oder
weniger unterdrückte Partei, wie auch umgekehrt. Da glauben

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899. 3



— 34 —

denn die protestantischen Regierungen, das wettmachen zu sollen
durch möglichst weitgehende Konzessionen in geistlichen Dingen.
Auch lässt sich nicht leugnen, dass die internationale Macht
der grossen katholischen Weltkirche die protestantischen
Staatsmänner mit einer unheimlichen Scheu erfüllt. Sie haben allerdings

wohl keine Angstzustände wie Luther, der nach seinem

eigenen Geständnis mitunter von dem Gedanken gequält wurde,
ob es auch recht gewesen sei, den Bruch herbeizuführen. Aber
es steht doch immer noch die alte kirchliche Weltmacht vor
ihren Augen, gegen welche die zersplitterten protestantischen
Bekenntnisse äusserlich nicht aufzukommen vermögen.

Nun aber die Unkenntnis der katholischen Angelegenheiten
Selbst Bismarck ist davon nicht freizusprechen, dass ihm die
katholische Theologie völlig fremd war. Ob der Papst fehlbar
oder unfehlbar sei, schien ihm eine gleichgültige Sache; es

komme nur darauf an, dass das Oberhaupt der katholischen
Kirche zu den friedliebenden und nicht zu den streitsüchtigen
Inhabern seines Amtes zähle. Schliesslich war er so weit, dass

er das Papsttum wegen der grossen Zahl katholischer
Unterthanen ein „inländisches Institut" nannte und Leo XIII.
aufforderte, dem Centrum im Sinne der deutschen Regierung
Weisungen zu erteilen. Bei der Aufhebung des sogenannten
Kulturkampfes beschimpfte er die „Staatspfarrer", welche ihm
im Kampfe gegen Pius IX. geholfen, als „fahnenflüchtige
Offiziere", weil jeder katholische Priester unweigerlich dem Papste
zu gehorchen habe. Glaube, Religion, Überzeugung schienen
ihm für nichts zu gelten, auch die Kirche betrachtete er nur
durch die politische Brille. Und in die Hände eines sonst so

bedeutenden, aber auf diesem Gebiete absolut verständnislosen
Mannes waren die Geschicke der katholischen Kirche in
Deutschland gelegt

Wie verderblich eine so blinde Kirchenpolitik auf die Theologie,

selbst auf die Religion zurückwirken musste, liegt auf
der Hand. Seit mehreren Decennien war schon von Rom aus
mit steigendem Erfolge dafür gesorgt worden, dass das frühere
klerikale Sprichwort : Doctor Romanus asinus Germanus dem
Gedächtnis der Deutschen entschwand. Es kam in Deutschland

eine Sorte von Theologie auf, welche Döllingers Freund,
der fromme Abt Haneberg, Barrikaden-Theologie zu nennen



— óo —

pflegte. Man wurde dabei unwillkürlich an Bedas Worte erinnert

(zu Samuel III, 6) : Cum videris indoctos quosque in ecclesia
docendi sibi cathedram prsesumere et sub persona fldelis magistri
perversos non mandata Dei, sed suas traditiones servandas,
sua dogmata sectanda auditoribus imponere deceptis, dicito:
num. et Saul inter prophetas? Diese Theologie, deren sich jeder
wissenschaftlich gebildete Katholik schämte, wuchs nun unter
Bismarcks Fittichen mächtig heran, so dass selbst in den Kammern

die Dinge zur Sprache kamen, welche an preussischen
theologischen Fakultäten sich ereigneten. Es wurde darüber
hinweggesehen, dass, während nach den Statuten die Mitglieder
auf das tridentinische Bekenntnis zu verpflichten sind, die neuen
Theologen heimlich unter der Firma des tridentinischen das
vatikanische beschworen. Jesuitenschüler, welche kein deutsches
Doktordiplom besitzen, sondern nur von römischen Jesuiten
ausgefertigte, dürfen sich öffentlich und amtlich an den
Universitäten als Doktoren der Theologie und Philosophie
bezeichnen, während früher solchen jede Anstellung im
Staatsdienste verweigert wurde. So hat in preussische Universitäten
der Jesuitismus seinen Einzug gehalten mit allen seinen Folgen.
Wie ganz anders wäre es um die katholische Theologie
bestellt, hätte man ihrer Entwicklung freien Lauf gelassen, statt
sie unter das Joch des Jesuitismus und der denselben krönenden
päpstlichen Unfehlbarkeit zu beugen. Weit entfernt, hieraus
den Staatsmännern einen Vorwurf machen zu wollen, wrar es

uns nur darum zu thun, die Wirkung der Politik auf die Theologie

festzustellen. Ob die Konstellation der politischen
Verhältnisse eine solche Förderung des Ultramontanismus nötig
machte, vermögen wir nicht zu beurteilen. Ein Mann wie
Bismarck glaubte es ; denn aus Liebe zu diesem System hat er
sicher den demütigenden Gang nach Canossa nicht angetreten.
Den Rückschritt in der Kulturentwicklung Deutschlands scheint
er für unwichtiger gehalten zu haben als die Vorteile, welche
er durch eine augenblickliche ultramontane Politik erzielen
konnte. Man kann sich da nur mit Virgil trösten: Maioresque
cadunt altis de montibus umbrse.

Für weit verhängnisvoller aber halten wir die Folgen einer
rückschrittlichen Kirchenpolitik für die Religion. Dass Religion

und Politik wenig mit einander harmonieren, haben wir
oben schon ausgeführt. Wenn die Politik nun aber sprung-



— 36 —

weise in extremen Bahnen sich bewegt, die Religion behandelt
wie die Steuer- und Zollfragen, heute die Hierarchie mit der
Peitsche vor sich hertreibt und morgen sie mit Huldigungen
überhäuft, so muss die Menge zu der Vorstellung kommen, in
den hohen Regionen werde die Religion überhaupt nicht
geachtet, sondern nur als Mittel zum Zwecke gebraucht. Wie
verwüstend ein solcher Verdacht in den Gewissen der Menschen

wirkt, lässt sich leicht ermessen.
Viel schlimmer noch ist es, wenn das Parteiwesen im Volke

sich der Religion bemächtigt und dieselbe zum Gegenstande
seiner Intriguen macht. Dann wird sie zum Handelsobjekt der
gewöhnlichsten Art. Mehr kann sie überhaupt nicht entwürdigt

werden. Einst wurde der „Friedensbischof" Korum dem
Centrum dargeboten, um es für das Tabaksmonopol zu
gewinnen, und in diesen Wegen ging es weiter, solange die
Partei Windthorst die ausschlaggebende im deutschen Reichstag
war bis auf den heutigen Tag. Das brachte es mit sich, dass

man in unserer Zeit durch Wahlintriguen, Parteimachinationen
aller, selbst der schmutzigsten Art glaubte, sich Verdienste um
die Religion zu erwerben. Die Kirche wurde zur Partei
gemacht, wie schon vor 1870 Michelis sagte, ehe noch jemand
an unsere heutigen Zustände dachte. Mit dem Parteiwesen
zogen böse Bestrebungen in die Kirche ein, Eitelkeit,
Rechthaberei, Unwahrhaftigkeit, Verleumdungssucht, und wie die
bekannten Parteiuntugenden alle heissen. Wenn man ultra-
montanerseits so weit schon gesunken ist, dass man behauptete,

falls der Apostel Paulus wiederkäme, würde er ultramontaner

Zeitungsreclakteur werden, so ist das sehr charakteristisch,

aber die grösste Schmach, die man diesem Begründer
der christlichen Theologie anthun kann, wir möchten fast sagen,
eine Blasphemie. Die Leute zu den Wahlurnen treiben, in den
Kirchen predigen, wer nicht für das Centrum wähle, sei ewig
verdammt, solchen im Beichtstuhl die Absolution verweigern,
das wurden die Heldenthaten der Geistlichen, welche die
Behörden mit einträglichen Stellen oder kirchlichen Würden
belohnten. Dass Windthorst, dessen persönliche Frömmigkeit
auch die Ultramontanen nicht zu rühmen wagten, die Macht
der katholischen Kirche im Interesse der welfischen Politik
auszunutzen suchte, haben die meisten von ihnen wohl selbst
nicht eingesehen.



Wir haben bei dieser Betrachtung zunächst Deutschland
ins Auge gefasst, weil seine kirchlich-politischen Zustände der
neuesten Zeit die klarste Illustration zu den aufgestellten
Behauptungen bilden. Zum Schlüsse aber wollten wir dem eigentlichen

Zwecke dieser Zeitschrift gemäss die Frage aufwerfen,
welche Vorteile und welche Nachteile der anzustrebenden
Union aus den bestehenden Verhältnissen erwachsen. Fasst
man die kirchlichen Interessen der Menge ins Auge, die durch
eine Kirchenunion nur gewinnen könnten, so würden sie durch
eine vernünftige Regierungspolitik sehr gefördert werden. Der
Staat musste dann mit weiser Zurückhaltung, den Extremen
nach beiden Seiten abhold, der Entfaltung des religiösen Geistes
Freiheit lassen und nur dort eingreifen, wo das Werk der
Union selbst gefährdet zu werden schiene. Es dürften keine
Zustände geduldet werden, wie Deutschland sie in der
Reformationszeit erlebte. Wir denken hierbei zunächst natürlich an
die Kämpfe zwischen Katholiken und Protestanten, die an
Gehässigkeit, selbst Verleumdungssucht nichts zu wünschen übrig
Hessen. Dann auch an die mindestens eben so heftigen
Streitigkeiten zwischen Lutheranern und Kalvinisten. Konnte doch
1601 in Dresden bei der Hinrichtung des mit der Konkordien-
formel nicht einverstandenen Kanzlers Krell der lutherische
Prediger in seinem Fanatismus sich zu der Äusserung hinreissen
lassen : „Ein rechter Christ muss seine Widersacher nicht bloss
verdammen, sondern auch verfluchen." Dass ein solcher Geist
das deutsche Vaterland zerstören musste, physisch und moralisch,

darüber konnte damals wie heute kein Zweifel sein. In
einem seit dem westfälischen Frieden zwei Landeskirchen und
ausser ihnen noch eine Reihe anderer Religionsgesellschaften
umfassenden Lande wie dem unsrigen sollte darum alles unterlassen

werden, was die konfessionellen Gegensätze zu schärfen
im stände ist. Man sollte nicht glauben, der bis zum Extrem
des Aberglaubens getriebene. Katholizismus und der in den
Fanatismus des alten Luthertums zurückgeworfene Protestantismus

sicherten, jeder auf seine Weise, der Menge den christlichen

Glauben. Bei vielen erzeugt man dadurch nur den
Unglauben, bei andern den Hass gegen die Brüder. Ein einiges
Deutschland ist hergestellt, ein gemeinsames Recht ist jetzt
geschaffen, aber eine einheitliche Religion wäre erst die
Krönung des Werkes. Mit dem Namen „Christentum" ist es noch



— 38 —

lange nicht gethan, wenn diese „Christen" sich gegenseitig
hassen und verfolgen. In Wirklichkeit giebt es verschiedene
sich befehdende Kirchen, während das „Christentum" in einer
wesenlosen Abstraktion besteht. Kaum waren die deutschen
Kolonien in Afrika gegründet, da entbrannte ein kleiner
Religionskrieg zwischen den Missionaren der „christlichen" Kirchen.
Welche Vorstellung sollen die Heiden von der christlichen
Offenbarung erhalten, wenn sie deren Verkündiger unter sich selbst
uneinig sehen, was Christus denn geoffenbart hat? Wohin man
blickt, erkennt man leicht, dass die Zerrissenheit Deutschlands
nicht durch die Militäreinheit ein Ende hat, sondern durch die
kirchliche Verständigung, von der wir noch sehr weit entfernt
sind. Aber desto notwendiger erscheint ein friedliches
Nebeneinanderleben ohne Eifersucht und Neid, und zu diesem
Behüte nicht eine Verschärfung, sondern möglichste Milderung
der konfessionellen Gegensätze, also das Umgekehrte von dem,
was namentlich die römische Kurie seit 1870 betreibt.

Weit weniger sollte die Politik sich im Interesse der Union
um die wissenschaftliche Theologie bekümmern. Je weniger
hier mit staatlichen Machtsprüchen eingewirkt wird, desto reiner
und unbefangener bleibt sie. Die kirchliche Union, welche für
ein Land mit gemischter Bevölkerung nach jeder Richtung hin
von der grössten Bedeutung ist, hat eine wissenschaftliche Grundlage.

Wissenschaft lässt sich beeinflussen, stets zu ihrem Schaden,
also herabdrücken von ihrer idealen Höhe, auf der sie allein
gedeihen kann, aber zwingen lässt sie sich nie. Jahrhundertelang

hat die römische Kurie solche Versuche gemacht, aber
trotz der furchtbarsten Machtmittel, welche sie aufbot, schliesslich

doch immer vergebens. Die Erde stand doch nicht still
trotz Urban VIIL, die Bibel ist nicht absolut irrtumslos trotz
Leo XIIL, der Papst nicht unfehlbar trotz Pius IX. u. s. w.
Aber niedergehalten kann die Wahrheit werden; verhüllen
oder verfälschen kann man die Wissenschaft zum grössten
Schaden der Menschheit auch auf religiösem Gebiete. Soll

nun etwa Verdunklung der religiösen Wahrheit der kirchlichen
Vereinigung dienen, also gegenseitiger Betrug? Ein solcher
könnte nur kurze Zeit vorhalten, und dann würde die
Entzweiung nur um so grösser. Wahrheit also, das tiefste seelische
Bedürfnis des Menschen, ist die Grundlage aller wissenschaftlichen

Theologie, und diese die Voraussetzung kirchlichen



— 39 —

Friedens. Der Wissenschaft sollte also auch im Interesse des

kirchlichen Friedens die Politik ferne bleiben. Sie würde sich
selbst dadurch den grössten Nutzen schaffen, nicht durch
Konservieren bestehender unerträglicher und verderblicher
Zustände, sondern durch Herbeiführen neuer, die sie doch für alle
Zukunft mit der stärksten physischen Macht nicht fernzuhalten
vermag. Für uns würde dies bedeuten nicht die Knechtschaft
unter Rom, sondern die wahre Einheit unseres Vaterlandes.

J. Langen in Bonn.


	Religion, Theologie, Kirchenpolitik

