Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Religion, Theologie, Kirchenpolitik
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RELIGION, T

TOLOGIE, KIRCHENPOLITIK,

Religion ist die Welt der das moralische Leben begriin-
denden Ideen. Theologie ist das System der religiosen Vor-
stellungen und Begriffe. Zur Politik gehort die Ausnutzung
der Theologie fiir einen Teil des offentlichen Lebens. Die Re-
ligion wird ihrer Bliite beraubt durch die Theologie; die Theo-
logie wird heruntergebracht und verdorben durch die Politik.
In der Religion leuchtet uns der Idealismus in reiner Schonheit
entgegen, der in der Politik der hésslichen Wirklichkeit mensch-
licher Verkehrtheit weichen muss. Das Ideale wird in dieser
Welt stets durch die rauhen Verhiltnisse des irdischen Daseins
iberwunden. Darum wenig reine Religion unter den Menschen,
aber viel Ausnutzung derselben zu politischen Zwecken.

Diese theoretischen, aber dem wirklichen Leben entnom-
menen Sitze finden ihre Bestidtigung in der Geschichte. Um
bei der christlichen Religion stehen zu bleiben, so hat dieselbe
nie eine schonere Periode durchlebt als zur Zeit ihrer Ent-
stehung, ehe es noch eine christliche Theologie gab, und lange
bevor christliche Staaten entstanden. Menschliches in gott-
licher Verkldrung ist allerdings nur einmal auf Erden erschienen.
Auch das apostolische Zeitalter haben wir uns menschlich, d. i.
unvollkommen und fehlerhaft vorzustellen. Aber aus den Schriften
des Neuen Testaments weht uns doch ein Geist entgegen wie
aus einer andern Welf. Man sagt sich unwillkiirlich: wenn
dieser Geist wirklich wiirde, so wire die Welt verwandelt. Die
Gemeinheit der Menschen verschwiinde, ihre Selbstsucht wiche
der Aufopferung, Eitelkeit und Ehrgeiz dem lautern Interesse
fur Wahres und Schones, Hass und Rachsucht der Liebe und
Verzeihung,

Aber so konnte es unmoéglich bleiben. Sobald sich Ge-
meinden bildeten, bedurfte es der Organisation, und schon in



920

den Briefen der Apostel erkennt man die Anfinge der christ-
lichen Theologie. Als man begann, die neue Lehre Juden
und Heiden gegeniiber zu verteidigen, musste sie begrifflich
gefasst, im Zusammenhange dargelegt, dialektisch bearbeitet
werden. Die christliche Religion wurde Gegenstand eines Systeins,
und damit ging ihre schoénste, jugendfrische Bliite verloren.
Fremde Elemente, namentlich juidische und hellenische, mischten
sich ein, die freie ideelle Entfaltung wurde gehemmt durch
begriffliche Fassung, Kontroversen entstanden, und hiermit
Rechthaberei und Eitelkeit der Schulen, als ob die Religion
nur vorhanden wére, Schulweisheit zu erzeugen. Wir tadeln
dies nicht in dem Sinne, als hétte es auch anders sein konnen.
Es war eine psychologische Notwendigkeit, der das Christentum
unterlag, eine Unvollkommenheit oder gar ein Verderbnis, wie
~es die Schwéche der menschlichen Anlagen mit sich bringt.
Es ist nun einmal allenthalben so geordnet, dass die erste Ent-
faltung, die edelste Blite nur kurze Zeit wéhrt, und die feste,
dauerhafte Frucht die zarte Komplexion der Blume verdrangt,
um sich selbst an die Stelle zu setzen. Auch bei der christ-
lichen Religion musste es so sein. Gerade die idealsten
Ausspriiche der neutestamentlichen Schriften lassen sich nicht
unmittelbar und buchstéblich in die Wirklichkeit tibertragen,
und das ganze Programm des Christentums, welches in der
Bergpredigt entworfen ist, steht den irdischen Verhiltnissen so
fremdartig gegeniiber, dass es als eine Absurditit erscheint,
dasselbe unvermittelt und ungeschwicht auf Erden einfithren
zu wollen. Auf die realen Verhéltnisse unter den Menschen
ist dabei gar keine Riicksicht genommen, sondern nur das
hochste Ideal gezeichnet, in welchem sich das Reich Gottes in
seiner Reinheit darstellen wiirde. Als die Lehre anfing Theo-
logie zu werden, stieg sie aus ihrer himmlischen Hohe herab
in die Arena des Kampfes mit andern geistigen Méchten, nicht
frei von Schwichen und Mé#ngeln, mit denen ihre Verteidiger
sie belasteten. Und je nach dem Masse, als sich die Kontro-
versen vermehrten, die theologischen Spekulationen sich er-
weiterten und spitzfindiger wurden, die Organisation der Kirche
sich ausdehnte und befestigte, desto mehr mussten die allent-
halben sich wiederholenden menschlichen Gebrechen der Eifer-
sucht, des unlautern Strebens, sich zu iiberbieten und niederzu-
kémpfen, auch im Christentum sich geltend machen. HEs gab



noch fromme Gemiiter genug, denen eine religiose Auffassung
aller Lebensverhéiltnisse hoher stand als die Begriffsbestim-
mungen der theologischen Schulen. Aber das war eine Ge-
wissenssache des Kinzelnen, die in der Stille des innern Lebens
sich abspielte, ohne nach Aussen sich anders zu zeigen als
durch ein moralisches Handeln. Die Theologie entfaltete sich
inzwischen in glinzender Weise, aber mehr zur Befriedigung
menschlicher Wissbegierde und Disputiersucht als des in der
Brust des Menschen schlummernden religitsen Bedlrfnisses.

Doch ein viel tieferer und groberer Eingriff in das reli-
giose Leben war es, als die weltlichen Machte sich der Kirche
annahmen oder vielmehr sie sich dienstbar machten zu poli-
tischen Zwecken. Im Altertum war der Begriff der Trennung
zwischen Staat und Religionswesen vollig unbekannt. Kein
Kulturvolk lebte ohne Religion, aber die Machthaber regulierten
das religiose Leben als einen Teil des staatlichen. Religion
als Gewissenssache des Einzelnen kannte man nicht. Sie stellte
eine Summe von EKinrichtungen, Sitten und Ceremonien dar,
deren Verletzung von Staats wegen ebenso bestraft wurde wie
jedes andere biirgerliche Vergehen. Nur das theokratische
Judentum machte eine Ausnahme. Sonst war es so im Orient,
in Griechenland, in Rom und auch bei den westlichen Bar-
baren.

Als die Welt anfing christlich zu werden, hielt man ein
dhnliches Verhédltnis fir selbstverstindlich. Frei war die Kirche
bis Konstantin gewesen, insofern sie geduldet wurde oder im
verborgenen lebte. Als der erste christliche Kaiser ihr #Ausser-
lich aufhalf, war es um ihre Freiheit geschehen. Gerade im
romischen Reiche war man zu sehr an die staatliche Be-
herrschung des Religionswesens gewohnt, als dass man mit
einem Male das Prinzip der ,Freiheit der Kirche* in dem mo-
dernen Sinne hitte annehmen kénnen. ,Den grossten Vorzug,
sagt Polybius, scheint mir die réomische Verfassung zu haben
in der Auffassung der gottlichen Dinge, und gerade was bei
andern getadelt wird, erhiilt den rémischen Staat, die Ehrfurcht
vor den Gottern. Denn so mit Furcht umgeben und in alle
Verhaltnisse verflochten ist bei ihnen das Religionswesen, dass
sie nichts dariiber stellen. In diesem Vorstellungskreise auf-
gewachsen, wenn auch schon mit einiger Neigung zu christ-
licher Kultur erfillt, konnte Konstantin nicht anders als ein



— 29 __

christliches Staatskirchenrecht an die Stelle des alten setzen,
selbst wenn er nicht als weitblickender Staatsmann in der Ein-
heit und Universalitit der christlichen Kirche das neue grosse
Prinzip erkannt hétte, auf dem er das gealterte rémische Reich
verjiingt und wesentlich umgestaltet wieder aufbauen kKonnte.
Konstantin mit Eusebius zum Heiligen zu machen wire ein
ganz geschichtwidriges Unternehmen.

Konstantins Sohn, der Arianer Konstantius, setzte nach
Belieben Bischofe ein und ab, redigierte die Verdammungs-
formel gegen Athanasius auf der Synode zu Mailand (355), die
er die Bischéfe unterschreiben liess. Hinter einem Vorhange
hervorspringend fuhr er die Widerspenstigen an: ,Die Lehre,
welche ihr bekiampft, ist die meinige; wenn sie falsch ist,
woher kommt es, dass Gott meinen Waffen giinstig ist und den
Erdkreis mir unterworfen hat?“ Habe ich euch zu meinen
Raten erwiihlt, als konnte ich nicht thun, was mir beliebt?“
Und als die Bischofe ihm erwiderten: ,HEs handelt sich hier
nicht um eine Angelegenheit des Reiches, sondern um einen
Bischof (Athanasius); verwechsle nicht die kaiserliche Macht
und die Kanones“, legte der ,christliche* Kaiser die Hand ans
Schwert mit den Worten: ,Mein Wille ist der Kanon.* Den
romischen Bischof Liberius redete er in Mailand an: ,Da du
der Bischof meiner Stadt bist, so liess ich dich kommen, um
dir zu sagen, dass du diesen Verbrecher, den Athanasius, aus
der Gemeinschaft auszuschliessen hast.* Und als Liberius
widersprach: ,Wer bist du denn? schaffe dir fiir dich allein
ein Land, um dich deinem Oberhaupt zu widersetzen in dem,
was dem romischen Reiche den Frieden geben soll. Unter
einem solchen Kaiser jubelten die Heiden: ,Konstantius ist ein
Hellene geworden, und die Arianer sind unsere Genossen.“
Athanasius aber und Hilarius nannten den Kaiser Antichrist,
den neuen Pharao, Gotteslidsterer u. s. w. Die Bischofe sehnten
sich nach der vorkonstantinischen Zeit der Verfolgung zurick,
in welcher die Kirche doch in der Ordnung ihrer eigenen Ver-
héltnisse frei und selbstindig gewaltet habe.

Nicht immer ging es mit der gleichen Roheit zu in dem
nchristlich® gewordenen rémischen Reiche. Auch kamen Zeiten
und massgebende Personlichkeiten, welche eine solche Unter-
Jochung der Kirche unmdéglich machten. Abstrakt wurden
selbst von Kaisern die geistlichen und weltlichen Angelegen-



— 923

heiten voneinander gesondert, aber niemals thatsichlich ge-
trennt. Justinian , der Theologe auf dem byzantinischen
Throne, der dogmatische Formeln aufstellte, gewaltthéitig sich
widerspenstiger Papste beméchtigte, begriindet sein Staats-
kirchentum in folgender Weise (Nov. 6. preef.): ,Die hervor-
ragendsten Giiter Gottes unter den Menschen sind das Priestertum
und das Kaisertum; jenes dient dem Géttlichen, dieses steht
dem Menschlichen vor. Aus einem und demselben Prinzip her-
vorgehend schmiicken beide das menschliche Leben. Darum
liegt den Kaisern nichts so sehr am Herzen als die Ehrbarkeit
der Priester. Denn wenn das Priestertum schuldlos ist.., das
Kaisertum aber den ihm anvertrauten Staat richtig fordert,
wird eine gute Ubereinstimmung entstehen, die alles Niitzliche
dem menschlichen Geschlecht zu teil werden lésst. Wir haben
darum die grosste Sorge um die richtigen Glaubensséitze und
den Lebenswandel der Priester. Von demselben Prinzip aus-
gehend, aber andere Konsequenzen daraus ziehend, schreibt
der Papst Gelasius an den Kaiser Anastasius: ,Durch zwei
hochste Gewalten wird die Welt regiert, durch die hl. Autoritéit
der Bischofe und die konigliche Macht, von denen die Gewalt
der Priester wichtiger und vorziiglicher ist. Wenn du auch
tiber die Menschen zu befehlen hast, so musst du doch deinen
NacKen unter den Gehorsam gegen die kirchlichen Obern beugen.
Nach ihrem Urteil hast du dich zu richten, und darfst nicht
nach deinem Gefallen sie lenken wollen. Vor allem aber bist
du dem Oberhaupt des romischen Stuhles zur Unterwiirfigkeit
verpflichtet, welches Christus selbst tiber alle erhoht hat.“

So wurde von allen Seiten in der byzantinischen Zeit das
Zusammenwirken der beiden Gewalten, die Verwendung der
Religion auch zu Staatszwecken anerkannt, wenngleich die
Kaiser diese Vereinigung sich anders dachten als die Hierarchen.
Die Kaiser betrachteten die Kirche als die Padagogin der
Vélker, die aber die Erziehung nach ihrem Willen einzurichten
habe, und die Bischofe sahen im Staat den ,weltlichen Arm¥,
der die Kirche zu schiitzen und ihre Befehle zu vollstrecken
habe. Sieg und Niederlage wechselten auf beiden Seiten. Aber
wenn auch manchmal die kaiserliche Macht sich unterordnete,
S0 musste doch die Kirche die nétige Riicksicht gebrauchen,
um ihre Oberherrschaft moglich zu erhalten. Religion und
Theologie zogen niemals Gewinn aus dieser Ehe; schliesslich



94

mussten sie sich stets als Mittel zu den hohern politischen
Zielen anpassen an den Willen der Kaiser oder gar der Kai-
serinnen.

Nicht anders stand es in den frankischen Reichen. Auch
hier ward Geistliches und Weltliches miteinander vermischt.
Den Bischiéfen wurden politische Fragen vorgelegt, und die
Staatsgewalt exequierte die geistlichen Urteile. Die Bischofe
wurden allméhlich Staatsbeamte und standen mit den Grafen auf
Einer Stufe als Vasallen der Krone; die Reichstage wurden
mit den Synoden verschmolzen. Karl Martell schaltete mit
dem Kirchengut wie mit fiskalischem Eigentum und vergabte
die Benefizien an ausgediente Offiziere. Enger noch gestaltete
sich das Band, welches Staat und Kirche umschlang, als die
weltliche Herrschaft der Papste durch die Franken begriindet
ward. Wie sie jetzt die weltliche Macht in Italien miteinander
teilten nicht ohne gegenseitige Rivalitit, so tiberliessen die frin-
kischen Konige auch die Herrschaft tber ihre Kirche nicht
ausschliesslich der Hierarchie. Dass Karl der Grosse der fak-
tische Herr iiber die friankische Kirche war, Synoden abhielt,
im Bilderstreit sich einem allgemeinen Konzil, in Sachen des
Filioque dem Papst widersetzte, eigenméchtig kirchliche Ver-
fugungen und Kanones erliess, sind ganz bekannte Dinge. Wie
sehr also auch im Abendlande schon im Beginn des Mittelalters,
in welchem sich der welterschiitternde Kampf zwischen Papsttum
und Kaisertum abspielte, Geistliches und Weltliches miteinander
vermischt, die Theologie in die Politik verflochten war, ent-
nimmt man aus diesen wenigen FErinnerungen. Nur selten
wurde auch hier wenigstens theoretisch die Scheidung der
beiden Gebiete hervorgehoben, wie es auf der Synode von
Paris (829) hiess: ,Ein Ubel ist namentlich seit langer Zeit
eingewurzelt, dass einerseits die flirstliche Gewalt bei ver-
schiedenen Anlédssen .. in kirchliche Angelegenheiten sich un-
berufen einmengt, anderseits die Priester, teils aus Unachtsam-
keit, teils aus Unwissenheit, teils aus Herrschbegierde mit
weltlichen Geschiften und Handeln mehr, als sich ziemt, sich
abgeben.“

Fragt man sich, wo die Theologie mehr gelitten habe, in
Byzanz oder im Frankenreiche, so ist diese Frage schwer zu
beantworten, weil es sich um zwei verschiedene Gebiete han-
delt: um die dogmatische und die hierarchische Frage. In der



Bliitezeit des Byzantinismus dachte noch niemand an die Welt-
stellung der Papste. Anfangs waren alle Bischofe, auch die
romischen, den weltlichen Herrschern unterthénig. Als 557 der
frankische Konig Childebert I. dem wegen seiner Orthodoxie
hinsichtlich des 5. allgemeinen Konzils verdachtigen Papst
Pelagius I. ein Glaubensbekenntnis abforderte, lehnte dieser dies
nicht ab, sondern erklirte, dem Ko6nig Gehorsam schuldig zu
sein. Und Gregor I. ging bekanntlich so weit, ein von dem
Kaiser Mauritius gegebenes Gesetz, welches er selbst als dem
gottlichen widersprechend missbilligte, aus Gehorsam gegen den
Kaiser, wie er sich ausdriickte, gemiss kaiserlichem Befehl zu
publizieren. Uber solche Dinge entstand also kein Streit. Aber
die dogmatischen Fragen waren es, bei denen die Kaiser sich
unstatthafte Eingriffe erlaubten. Sie wollten Konige und Priester
sein in ihrem Reiche. Das Beispiel Konstantins leuchtete voran.
Wie er das erste allgemeine Konzil berief, so machte man es
spiter in Konstantinopel zur Regel, dass die allgemeinen Kon-
zilien von den Kaisern zu berufen, von ihren Kommissédren zu
beaufsichtigen, und die Beschliisse von ihnen zu sanktionieren
seien. Wohin diese Bevormundung der Bischofe fiihrte, zeigte
sich schon bei dem ersten christlichen Kaiser. Da ihm die Ein-
heit, auch die religiose, im Reiche die Hauptsache war, hielt
er zum Nicinum, so lange er glaubte, dass dies die herrschende
Lehre sei. Als die arianischen Bischofe ihm beigebracht hatten,
es verhalte sich vielmehr umgekehrt, trat er diesen bei, und
verlangte dasselbe auch von seinen Unterthanen um des Prin-
zips der Einheit willen. Die Theologie, und zwar in der wich-
tigsten Frage, sollte schon gleich unter dem ersten christlichen
Kaiser nach politischen Zielen sich einrichten. Die theolo-
gische Wahrheit, wie er meinte eine Subtilitit, war selbst einem
Konstantin gleichgiltig. Als die alexandrinische und die an-
tiochenische Schule tiber das Verhiltnis der beiden Naturen in
Christus stritten, stand Theodosius II. auf der Seite der Ale-
xandriner und hielt im Orient den Monophysitismus aufrecht.
Erst nach seinem Tode gelang es, den Orient mit dem Occi-
dent dogmatisch wieder durch das Konzil von Chalcedon. zu
vereinigen. Der Kaiser Leo hielt die Vereinigung fest, aber
Basiliskus, der ihn stiirzte, suchte sich durch die entgegenge-
setzte Kirchenpolitik auf dem Throne zu befestigen, und nun
willigten gegen 500 Bischofe in die Verurteilung des Chalce-



26 —

donicum ein. Als aber nach dem Sturze des Usurpators der
Kaiser Zeno den katholischen Glauben wiederherzustellen sich
bemiihte, waren die Bischofe ihm eben so willfihrige Werk-
zeuge, wie sie es auch dem Basiliskus gewesen waren. Justi-
nians grausame Gattin Theodora verwickelte auch den Occi-
dent in den monophysitischen Streit und veranlasste die lang
andauernden Wirren, die sich an den Namen des nichtswiir-
digen Papstes Vigilius kniipften. Im Orient gehorchte wieder
alles, im Occident sagten sich ganze Linder von dem wankel-
miitigen Papste los. Ahnlich wie Basiliskus, um sich auf dem
Throne zu befestigen, dessen er sich beméchtigt, liess Bar-
danes 711 auf einer Synode zu Konstantinopel den Monothe-
letismus erneuern, der aber 713 mit seinem Tode wieder er-
losch. Dass im Bilderstreit die Hierarchie mehr Mut und
Charakter zeigte, hing unseres Irachtens damit zusammen,
dass er der Kampf der Militdrpartei gegen die Geistlichkeit
war, welche jetzt durch Gefligigkeit gegen die Kaiser ihre
eigene Existenz gefihrdet hitte. Jetzt zuerst seit Konstantin
wurde im Orient thatséichlich wenigstens seitens der Menge
der Bischofe, der Monche und des Volkes das Prinzip der
Kirchenfreiheit geltend gemacht. Kein Wunder, dass die Bi-
schofe durch ihre Servilitit um allen Kredit gebracht waren,
dass Frivolitit und Unglaube in den weitesten Kreisen, beson-
ders am Hofe und bei den Vornehmen herrschten, und man
im Bilderstreit auf den Gedanken kam, nach mohammedanischem
Vorbild die Religion auf die einfachsten Formen zu beschrinken.

Wie auf diese Weise die freie Entwicklung wissenschaft-
licher Theologie durch die Politik gehemmt wurde, so trugen
die Wirren des Orientes dazu bei, das Ansehen des Abend-
landes, durch Rom représentiert, zu heben, wo die von den by-
zantinischen Kaisern verfolgten Kirchenparteien Schutz fanden,
und die einfachen, mehr auf das Praktische gerichteten Ent-
scheidungen den Sieg davon trugen iiber die Spitzfindigkeit
griechischer Dialektik. Nicht zum wenigsten hat das Papsttum
seit dem 6. Jahrhundert seinen Aufschwung diesen Umsténden
zu verdanken.

Und damit kommen wir zu dem andern grossen Hemmnis,
mit welchem die Theologie besonders im Abendlande zu kéimpten
hatte: zu der politischen Macht, welche das Papsttum im Mittel-
alter erstrebte. In der alten ungeteilten Kirche wére ein solches



27

Streben nicht moglich gewesen. Das Ansehen der byzanti-
nischen Kaiser war zu gewaltig und jede Art von hierarchischer
Selbstandigkeit zu sehr unterdrickt, als dass an eine politische
Rolle des Papsttums hitte gedacht werden kénnen. Sclange
die romische Kirche darum mit der orientalischen verbunden
war, mussten die Pépste sich als untergeordnet, und als Italien
byzantinische Provinz geworden, geradezu als Unterthanen der
Kaiser betrachten. Dass sie dies in Wirklichkeit auch thaten,
bezeugen zahlreiche Thatsachen. Erst die Trennung von der
ostlichen Kirche liess den einzigen Patriarchen des Occidentes,
nun frei und unabhidngig, seinen Siegeslauf beginnen, wie er
in der vorgeblichen Konstantinischen Schenkungsurkunde im
8. Jahrhundert schon skizziert war. Die Machtfragen, um die
sich nun alles konzenfrierte, hatten selbst im Grunde genommen
eine politische Quelle. Die Rivalitit zwischen Rom und Kon-
stantinopel, welche das grosse Schisma erzeugte, entstand aus
der Erhebung des kleinen Byzanz zum neuen Centrum des
Reiches durch Konstantin. Die grosse Umwilzung im rémischen
Reiche war es also in letzter Linie, was es dem romischen
Bischofe ermoglichte, das Joch der orientalischen Kirche ab-
zuschiitteln und sich dann tiber die andern Patriarchen zu er-
heben. Von 381, da die Orientalen den Bischof von Kounstan-
tinopel fur ebenblirtig mit dem von Rom erklirten, bis 800
waren gewiss viele Differenzen theologischen Inhaltes zwischen
beiden Kirchenhélften entstanden; aber der Feindschaft driickte
wieder ein politisches Ereignis das Siegel auf, die Kaiserkro-
nung Karls des Grossen. FErst nach diesem Akte konnte Pho-
tius auftreten und die berithmte Anklageschrift gegen Rom
publizieren. Aber der Drang nach Kircheneinheit, auf beiden
Seiten als zum Wesen der von Christus gestifteten Kirche ge-
horend betrachtet, war so gross, dass trotz gegenseitigen Bann-
spruches man praktisch die Sache so ernst nicht nahm. Bis
ing Zeitalter der Kreuzziige scheute man sich nicht, einander
die kirchlichen Gnadenmittel zu spenden und sie zu empfangen.
Wieder ein hochpolitisches Ereignis zerriss thatséchlich die
Kircheneinheit bis auf den heutigen Tag, die Stiftung des la-
teinischen Kaisertums (1204), welche mit Recht wie eine In-
vasion der lateinischen Kirche in die griechische angesehen
wurde, wie eine gewaltsame Eroberung orientalischen Kirchen-
gebietes durch die Kreuzfahrer. Jetzt war es mit dem Frieden,
wie es scheint, fiir immer zu Ende.



e DB =

Allen diesen grossen politischen Ereignissen wurde die
Theologie dienstbar gemacht. Der jedesmaligen Kirchenpolitik
der byzantinischen Kaiser mussten die Beweisfihrungen der
Theologen sich anbequemen. Und seit den Manifesten der Pa-
triarchen Photius und Céarulareus schossen bei den Griechen
die Streitschriften tiber das Filioque und das ungesiuerte Brod
wie Pilze aus der Erde. Die Abendlinder beschéftigten sich
nur notgedrungen mit diesen Gegenstinden und hatten darum
einen schlimmen Stand, weil, was die péapstliche Macht und
das Filioque anging, die Griechen teils sachlich, teils wenigstens
formell im Rechte waren. Da halfen nur Verdrehungen und
Falschungen aus. Selbst die pseudoisidorischen Dekretalen,
die urspriinglich ganz andern Zwecken hatten dienen sollen,
wurden in diesen Kreis hineingezogen, und so wirkten das
Schisma, das Unternehmen der Kreuzzige und die damit zu-
sammenhangenden politischen Ereignisse auf die weittragenden
Verinderungen wesentlich ein, welche die Theologie im Mittel-
alter erlitt. Sehr charakteristisch hierfiir ist die Beweisilihrung,
welche viele spiitere Kanonisten und Theologen fiir die pépst-
liche Unfehlbarkeit liefern. Sie begriinden sie hauptséichlich mit
der Thatsache, dass der Papst das Glaubensbekenntnis dndern
konne, wie sich durch die Einschiebung des Filioque gezeigt
habe. Thomas aber verwertete in seiner auf Geheiss Ur-
bans IV. verfassten Schrift c. errores Greecorum, welche den
Unionsverhandlungen zu Lyon unter Gregor X. zu Grunde
gelegt werden sollte, hauptsichlich Féalschungen, namentlich
die frische des Pseudocyrill, welche ein Dominikanermonch
verfertigt hatte. Den echten Lehren der Griechen stellte er
hierin die Irrtiimer der Lateiner tiber die bekannten Differenzen
entgegen. Wenn so das grosse Schisma zum Teil politischen
Ursprung hatte, so muss man behaupten, die Verschlechterung
der Theologie, ihre Intfernung von der lautern wissenschaft-
lichen Entwicklung der Wahrheit sei teilweise die Folge der
Politik gewesen. |

Und nun erst die neuere Zeit! Man hat freilich das be-
rithmte Prinzip des westfilischen Friedens stark missverstanden
oder gar absichtlich verdreht, wenn man das cuius regio, illius
et religio so deutete, als ob der Landesherr seinen Unterthanen
vorzuschreiben habe, was sie glauben sollten; aber dass nach
Beseitigung der katholischen Einheit die Firsten vielen Iin-



. 929 __

fluss auf das Bekenntnis ihres Landes gewannen, ist eine be-
kannte Sache. In fritherer Zeit waren allerdings auch die
(Gedanken zollfrei, aber offentlich musste sich jeder zur Kirche
halten, neben der keine andere existieren durfte. Mit Feuer
und Schwert wurde alles ausgerottet, was sich dem widersetzte.
Der einzelne Landesherr war nicht befugt, von diesem allge-
meinen Recht eine Abweichung zu gestatten. Luther rithmt
sich wiederholt, dass er die Befugnisse der weltlichen Obrig-
keiten, welche bis dahin ,unter der Bank gelegen“, auch auf
dem geistlichen Gebiete wieder wirksam gemacht habe. ,Wo
ein Dank um die schéndliche, verfluchte Welt zu verdienen
wire, schreibt er z. B., und ich Dr. Martinus sonst nichts Gutes
gelehrt und gethan hitte, denn dass ich das weltliche Regi-
ment oder Obrigkeit so erleuchtet und geziert habe, so sollten
sie doch des einzigen Stlicks halber mir danken und gilinstig
sein, weil sie allesamt, auch meine édrgsten Feinde, wohl wissen,
dass solcher Verstand von weltlicher Obrigkeit unter dem
Papsttum unter der Bank gelegen.“ Erleuchtet und geziert,
meint er, hitte er das weltliche Regiment. Das hatte er aller-
dings gethan in seiner Weise mit dem oben angefiihrten, von
dem westfilischen Frieden sanktionierten Prinzip, das die nur
durch Gewalt aufrecht erhaltene Kircheneinheit zertrimmerte
und das Landeskirchentum an die Stelle setzte. In absteigender
Linie hatte man mit dem neuen Recht cuius regio ete. einen
grossen Fortschritt in Sachen der Religionsfreiheit gemacht.
Es wurde doch nicht jeder verbrannt, der sich eine Abweichung
von der romischen Lehre erlaubte. Lebfe er in einem Lande,
in welchem der First eine solche Abweichung gestattete, so
hatte er keine Gefahr zu befiirchten. Aber von hier bis zur
volligen Religionsfreiheit war noch ein weiter Schritt. Es war
noch gar keine Rede davon, dass lediglich nach wissenschaft-
licher Methode, dass nach ihren eigenen Prinzipien die Theo-
logie sich entwickeln konnte. Die Firsten hatten mitzureden
statt des Papstes. Wie oft damals auf protestantischem Boden
ein Religionswechsel eintrat aus politischen Griinden oder nach
der Liebhaberei der Landesherren, braucht hier nur erinnert zu
werden. Wolfgang v. Gemmingen erwihnte bei dem West-
falischen Friedenskongress, die Reichsstadt Oppenheim habe
seit der Reformation zehnmal ihre Religion gewechselt. Und
wie die Theologen den Fiirsten nach den Augen sahen und



30 —

nach dem Munde redeten, wenn sie theologische Schriften ver-
fassten oder Glaubensbekenntnisse entwarfen, kann man ge-
méiss den menschlichen Schwichen sich ebensogut vorstellen,
wie dass der Druck der romischen Kurie die Feder katholischer
Schriftsteller dirigierte. Von Freiheit des Denkens und Sprechens
war auf beiden Seiten keine Rede. So ging es weiter, bis die
Zeit der Aufklarung und des Unglaubens kam, welche allge-
meine Religions- und Gewissensfreiheit proklamierte. War die-
selbe aber auch durchfithrbar?

Wir haben oben gezeigt, dass Religion in ihrer Reinheit
dem Innern des einzelnen Menschen angehore, dass sie der
Theologie nicht entbehren kénne, sobald sie auf die Gesellschaft
zu wirken beginne. Soll sie einem Staatswesen Halt und Ord-
nung geben, so ist eine nach allen Richtungen der Windrose
zersplitterte Theologie auch wieder nicht brauchbar. Hierdurch
wird es erklirlich, dass die Staatsménner als Praktiker ihre
Zuflucht zu Staats- oder Landeskirchen nehmen. So hatte man
katholische, lutherische, reformierte Staaten und. eine diesen
Konfessionen entsprechende Politik. Prinzipiell sind die kon-
fessionellen Unterschiede im Staatsleben in neuerer Zeit besei-
tigt, aber thatsichlich leben sie fort. Hort man doch mitunter
von dem protestantischen Kaisertum in Deutschland reden,
als ob reichsgesetzlich die protestantische Konfession die Grund-
lage des Deutschen Reiches wére. Aber in den einzelnen
Staaten werden die Landeskirchen noch immer anerkannt und
haben die Dissentierenden nur die beschrinkten Rechte pri-
vater Religionsgenossenschaften. Solange diese Rechtslage fort-
besteht, ist an eine unabhingige, rein wissenschaftliche Ent-
wicklung der Theologie nicht zu denken. Sie wurde allerdings
schon stark durchlochert. Wie es im deutschen Protestantis-
mus aussieht, ist eine allbekannte Sache. In den nordischen
Landern und in England halten die Regierungen noch mehr
an dem alten Staatskirchentum fest, wenn auch nicht mit der
urspriinglichen Strenge. Am deutlichsten erkennt man dies an
der centrifugalen Bewegung in England. Wiihrend im 16. Jahr-
hundert strengstens verboten war, die 39 Artikel in einem an-
dern als dem wortlichen Sinne zu nehmen, und dieselben als
wirklich zu glaubende Artikel des anglikanischen Bekenntnisses
mussten festgehalten werden, bestehen sie heute nur noch for-
mell, und jedes Mitglied der englischen Staatskirche nimmt



Notiz davon oder erklidrt sie, wie er eben will. Manche behan-
deln sie geradezu als antiquiert. Die Entstaatlichungsbewegung
wird immer stirker. Und wenn es Englidnder giebt, welche
meinen, nach Aufhebung der Staatskirche werde die hochkirch-
liche Partei einen grossen Aufschwung nehmen, so wollen wir
ihnen nicht widersprechen, weil sie ihr Land besser kennen
miissen als ein Auslinder; aber fiir innerlich wahrscheinlich
konnen wir es nicht halten. Nach welchen psychologischen
Gesetzen sollte die theologische Entwicklung in England an-
ders verlaufen als in Deutschland, namentlich da wir es dort
nicht mit Orientalen oder Slaven, sondern mit der germanischen
Rasse zu thun haben? Wenn jetzt schon die Dissenters zahl-
reicher sind als die Mitglieder der Staatskirche, und diese in
der extremsten Weise auseinandergehen, so dass die Staats-
kirche nur noch als ein rechtliches Band erscheint, so, sollte
man sagen, fiallt nach deren Aufhebung jede Riicksicht weg,
welche bis dahin ihre Glieder noch mit der Vergangenheit ver-
band. Mit Einem Worte: je mehr man sich der absoluten Frei-
heit der Kirche in allen Lindern nahert, wir meinen ihrer Un-
abhingigkeit vom Staate, desto wissenschaftlicher wird die
Theologie werden, und dadurch desto fihiger, die Religion in
ihrer Reinheit darzustellen.

Allein hiermit ist die grosse religiose Frage der Gegen-
wart nicht gelost. Wir sind davon ausgegangen, dass die Re-
ligion, sobald sie in bestimmten Formen sich konsolidiere, an
Reinheit und Intensivitit verliere, und dass sie doch auf die
Dauer diese Formen nicht entbehren koénne. Hier offenbart
sich das Verhéingnis aller menschlichen Dinge. Unvollkommen-
heit, wohin man sieht. Alles, selbst das Himmlische, wenn es die
Erde berithrt, wird herabgezogen, und der Menschen Hinde
beflecken auch das Schénste. Man wird also darauf verzichten
miissen, in den verworrenen irdischen Verhiiltnissen die Reli-
gion in ihrer hochsten Idealitit festhalten zu wollen. Sobald
sie zur Wissenschaft wird, was sie nicht vermeiden kann, ver-
liert sie den reinen Hauch ihrer Poesie. Indess bewegt sich die
wissenschaftliche Theologie, wenn sie sich auch zur Religion
verhdlt wie die Prosa zur Dichtung, noch durchaus in der Re-
gion des Geistes. FErst wenn sie von der Politik beherrscht
wird und Staatsinteressen dienen muss, sind wir auf der nied-
rigsten Stufe angelangt, wo es sich nicht mehr um Poesie oder



Wissenschaft handelt, sondern um einen, wenn auch ideal ge-
firbten Egoismus. In weiten Kreisen wird seit den grossen
Errungenschaften des Jahres 1870 in Deutschland der Patrio-
tismus als die hochste Tugend betrachtet, und der Ruhm, die
Macht, die wirtschaftlichen Interessen des Vaterlandes als das
hochste zu erstrebende Ziel. Dass eine solche Auffassung den
allgemein menschlichen Lehren des Evangeliums widerspricht,
welche weder den Deutschen, noch den Franzosen, noch den
Englinder, noch irgend eine Nation, sondern lediglich den
Menschen kennen, spricht unumwunden schon der Vélkerapostel
Paulus aus (Gal. III, 28): ,Es gilt nicht Jude noch Grieche,
nicht Sklave noch Freier, nicht Mann noch Weib; denn alle
seid ihr eins in Christo Jesu.“ Nicht ,Deutschland tiber alles®,
sondern ,die Wahrheit tiber alles“ lautet die Devise des Christen-
tums. Die Politik jeder Nation steht selbstverstdndlich mit
diesem allgemein menschlichen Prinzip im Widerspruch, und
solange nicht die Utopie einer grossen Menschenverbriderung
sich verwirklicht, muss sie es, weil jeder Voélkerverband im
Interesse der Selbsterhaltung nicht anders kann. Die Politik
ist darum ihrer Natur nach nicht idealistisch, sondern egoistisch,
und bemisst alles nicht nach den hohen Zielen der Menschheit,
sondern nach den Interessen des eigenen Verbandes. Der
Idealist, und ein solcher ist jeder wahrhaft religiose Mensch,
muss deshalb auf die Politik als auf eine etwas triviale oder
gar schmutzige Beschaftigung hinblicken, die ohne Beobachtung
des bertichtigten Grundsatzes, dass der Zweck das Mittel hei-
lige, oder verstédndlicher ausgedriickt, dass in der Politik nicht
in erster Linie die Moral gelte, sondern zunéchst die Forde-
rung des Staatsinteresses, selbst mit unerlaubten Mitteln, kein
Staatsmann bestehen koénne. Hat doch auch Bismarck, um ein
bertihmtes Beispiel neuester Zeit anzufiihren, offen eingestanden,
dass er in seiner amtlichen Thitigkeit mitunter habe ligen
miissen, dies ihm aber stets zuwider gewesen sei, ein Bewels,
dass noch immer etwas vom Idealisten in ihm war, den kein
wahrhaft grosser Mensch ganz auszuziehen im stande ist.
Dass in der Zeit sehr beschrinkter Religionsfreiheit die
Politik verderblich auf die Theologie eingewirkt hat, haben
wir oben ausgefithrt. Nun bleibt noch die Frage zu be-
antworten, ob in der Gegenwart, in der grundsitzlich véllige
religiose Freiheit herrscht, jener Zustand dennoch fortdauert,



e B3 o

und ob es unter den heutigen Umstdnden moglich oder gar
wiinschenswert wire, denselben zu &dndern. Nicht einmal in
Liandern, in welchen die Trennung zwischen Staat und Kirche
prinzipiell besteht, wie in Belgien und Holland, ist sie that-
sdchlich durchgefiihrt, am vollkommensten in den Vereinigten
Staaten Nordamerikas. Dies zeigt, dass eine solche Trennung
mit grossen Misslichkeiten verkniipft sein wird. Um es kurz
zu sagen, wie sehr man sie als das rationelle und natirliche
Verhialtnis anerkennen muss, ist der moralische Zustand der
Menschen noch lange nicht auf der Hohe angelangt, dass der
Staat der Kirche entbehren kann. Zu seiner Selbsterhaltung
ist er der Unterstiitzung durch Kirche und Religion bediirftig.
Schule und Volksbildung, die moralische Erziehung der Menge
gedeihen nur auf religiosem Boden. So sieht der Staat sich
genotigt, die Geistlichkeit als Helferin herbeizurufen. Hiermit
ergiebt es sich ganz von selbst, dass die auf Trennung hin-
zielende Entwicklung des Verhiltnisses zwischen Staat und
Kirche auf halbem Wege stehen bleiben muss, solange die euro-
paische Menschheit so ist, wie sie ist. Daher auch die Erscheinung,
dass, wenngleich wegen der konkurrierenden Machtanspriiche be-
stindig Argwohn und Missstimmung zwischen der romischen Kurie
und den weltlichen Regierungen bestehen, letztere bei einem
offenen Kampfe immer die schliesslich unterliegende Partei bilden,
weil sie der Kirche bediirfen, und mehr noch ihrer zu bediirfen
glauben, als es in Wirklichkeit der Fall ist.

Was die protestantischen Regierungen in ihrem Verhéltnis
zum Protestantismus betrifft, so werden sie natiirlich, seltene
und kurze Zwischenrdume abgerechnet, es in der Regel mit
den konservativen Parteien halten, weil sie diese fiir stirkere
Stitzen der Autoritéit ansehen als die Freisinnigen, welche in
dem Rufe stehen, durch ihre unabhéngige Forschung die Fun-
damente der vom Staate bendtigten Kirche zu untergraben.

Hinsichtlich der katholischen Kirche kommen noch ver-
schiedene andere Griinde hinzu. Oft ist es aufgefallen, dass in
protestantischen Staaten die katholische Kirche weit nach-
giebiger und entgegenkommender behandelt wurde als in katho-
lischen. Es beruht dies teils auf einem gewissen Schuldbewusst-
sein, mehr aber noch auf Unkenntnis. In protestantischen Staaten
bilden die Katholiken naturgeméss die politisch mehr oder we-
niger unterdriickte Partei, wie auch umgekehrt. Da glauben

Revue intern. de Théologie. Heft 25, 1899. o



— 34 —

denn die protestantischen Regierungen, das wettmachen zu sollen
durch moglichst weitgehende Konzessionen in geistlichen Dingen.
Auch ldsst sich nicht leugnen, dass die internationale Macht
der grossen katholischen Weltkirche die protestantischen Staats-
méanner mit einer unheimlichen Scheu erfiillt. Sie haben aller-
dings wohl keine Angstzustinde wie Luther, der nach seinem
eigenen Gestindnis mitunter von dem Gedanken gequélt wurde,
ob es auch recht gewesen sei, den Bruch herbeizufiihren. Aber
es steht doch immer noch die alte kirchliche Weltmacht vor
ihren Augen, gegen welche die zersplitterten protestantischen
Bekenntnisse &dusserlich nicht aufzukommen vermogen.

Nun aber die Unkenntnis der katholischen Angelegenheiten !
Selbst Bismarck ist davon nicht freizusprechen, dass ihm die
katholische Theologie véllig fremd war. Ob der Papst fehlbar
oder unfehlbar sei, schien ihm eine gleichgiiltige Sache; es
komme nur darauf an, dass das Oberhaupt der katholischen
Kirche zu den friedliebenden und nicht zu den streitstichtigen
Inhabern seines Amtes z#hle. Schliesslich war er so weit, dass
er das Papsttum wegen der grossen Zahl katholischer Unter-
thanen ein ,inlandisches Institut“ nannte und Leo XIII. auf-
forderte, dem Centrum im Sinne der deutschen Regierung
Weisungen zu erteilen. Bei der Authebung des sogenannten
Kulturkampfes beschimpfte er die ,Staatspfarrer“, welche ihm
im Kampfe gegen Pius IX. geholfen, als ,fahnenfliichtige Offi-
ziere“, weil jeder katholische Priester unweigerlich dem Papste
zu gehorchen habe. Glaube, Religion, Uberzeugung schienen
ihm fiir nichts zu gelten, auch die Kirche betrachtete er nur
durch die politische Brille. Und in die Hénde eines sonst so
bedeutenden, aber auf diesem Gebiete absolut verstindnislosen
Mannes waren die (Geschicke der katholischen Kirche in
Deutschland gelegt!

Wie verderblich eine so blinde Kirchenpolitik auf die Theo-
logie, selbst auf die Religion zuriickwirken musste, liegt auf
der Hand. Seit mehreren Decennien war schon von Rom aus
mit steigendem Krfolge dafiir gesorgt worden, dass das friithere
klerikale Sprichwort: Doctor Romanus asinus Germanus dem
Gedachtnis der Deutschen entschwand. Es kam in Deutsch-
land eine Sorte von Theologie auf, welche Déllingers Freund,
der fromme Abt Haneberg, Barrikaden-Theologie zu nennen



)0

-~ 35 __

pflegte. Man wurde dabei unwillkiirlich an Bedas Worte erin-
nert (zu Samuel III, 6): Cum videris indoctos quosque in ecclesia
docendi sibi cathedram preesumere et sub persona fidelis magistri
perversos non mandata Dei, sed suas traditiones servandas,
sua dogmata sectanda auditoribus imponere deceptis, dicito:
num et Saul inter prophetas? Diese Theologie, deren sich jeder
wissenschaftlich gebildete Katholik schimte, wuchs nun unter
Bismarcks Fittichen méchtig heran, so dass selbst in den Kam-
mern die Dinge zur Sprache kamen, welche an preussischen
theologischen Fakultiiten sich ereigneten. Hs wurde dariiber
hinweggesehen, dass, wihrend nach den Statuten die Mitglieder
auf das tridentinische Bekenntnis zu verpflichten sind, die neuen
Theologen heimlich unter der. Firma des tridentinischen das
vatikanische beschworen. Jesuitenschiiler, welche kein deutsches
Doktordiplom besitzen, sondern nur von romischen Jesuiten
ausgefertigte, diirfen sich offentlich und amtlich an den Uni-
versititen als Doktoren der Theologie und Philosophie be-
zeichnen, wiahrend frither solchen jede Anstellung im Staats-
dienste verweigert wurde. So hat in preussische Universititen
der Jesuitismus seinen Iiinzug gehalten mit allen seinen Folgen.
Wie ganz anders wire es um die katholische Theologie be-
stellt, hitte man ihrer Entwicklung freien Lauf gelassen, statt
sie unter das Joch des Jesuitismus und der denselben krénenden
papstlichen Unfehlbarkeit zu beugen. Weit entfernt, hieraus
den Staatsminnern einen Vorwurf machen zu wollen, war es
uns nur darum zu thun, die Wirkung der Politik auf die Theo-
logie festzustellen. Ob die Konstellation der politischen Ver-
haltnisse eine solche Forderung des Ultramontanismus notig
machte, vermogen wir nicht zu beurteilen. Ein Mann wie
Bismarck glaubte es; denn aus Liebe zu diesem System hat er
sicher den demdiitigenden Gang nach Canossa nicht angetreten.
Den Riickschritt in der Kulturentwicklung Deutschlands scheint
er fur unwichtiger gehalten zu haben als die Vorteile, welche
er durch eine augenblickliche ultramontane Politik erzielen
konnte. Man kann sich da nur mit Virgil trosten: Maioresque
cadunt altis de montibus umbree.

Fur weit verhéngnisvoller aber halten wir die Folgen einer
riickschrittlichen Kirchenpolitik fiir die Religion. Dass Reli-
gion und Politik wenig mit einander harmonieren, haben wir
oben schon ausgefithrt, Wenn die Politik nun aber sprung-



weise in extremen Bahnen sich bewegt, die Religion behandelt
wie die Steuer- und Zollfragen, heute die Hierarchie mit der
Peitsche vor sich hertreibt und morgen sie mit Huldigungen
tiberhauft, so muss die Menge zu der Vorstellung kommen, in
den hohen Regionen werde die Religion tiberhaupt nicht ge-
achtet, sondern nur als Mittel zum Zwecke gebraucht. Wie
verwiistend ein solcher Verdacht in den Gewissen der Menschen
wirkt, lasst sich leicht ermessen.

Viel schlimmer noch ist es, wenn das Parteiwesen im Volke
sich der Religion beméichtigt und dieselbe zum (Gegenstande
seiner Infriguen macht. Dann wird sie zum Handelsobjekt der
gewohnlichsten Art. Mehr kann sie tberhaupt nicht entwiir-
digt werden. Einst wurde der ,Friedensbischof* Korum dem
Centrum dargeboten, um es fur das Tabaksmonopol zu ge-
winnen, und in diesen Wegen ging es weiter, solange die
Partei Windthorst die ausschlaggebende im deutschen Reichstag
war bis auf den heutigen Tag. Das brachte es mit sich, dass
man in unserer Zeit durch Wahlintriguen, Parteimachinationen
aller, selbst der schmutzigsten Art glaubte, sich Verdienste um
die Religion zu erwerben. Die Kirche wurde zur Partei ge-
macht, wie schon vor 1870 Michelis sagte, ehe noch jemand
an unsere heutigen Zustinde dachte. Mit dem Parteiwesen
zogen bose Bestrebungen in die Kirche ein, Eitelkeit, Recht-
haberei, Unwahrhaftigkeit, Verleumdungssucht, und wie die
bekannten Parteiuntugenden alle heissen. Wenn man ultra-
montanerseits so weit schon gesunken ist, dass man behaup-
tete, falls der Apostel Paulus wiederkdme, wiirde er ultramon-
taner Zeitungsredakteur werden, so ist das sehr charakte-
ristisch, aber die grosste Schmach, die man diesem Begriinder
der christlichen Theologie anthun kann, wir méchten fast sagen,
eine Blasphemie. Die Leute zu den Wahlurnen treiben, in den
Kirchen predigen, wer nicht fir das Centrum wéihle, sei ewig
verdammt, solchen im Beichtstuhl die Absolution verweigern,
das wurden die Heldenthaten der Geistlichen, welche die Be-
hoérden mit eintraglichen Stellen oder kirchlichen Wiirden be-
lohnten. Dass Windthorst, dessen personliche Frémmigkeit
auch die Ultramontanen nicht zu rihmen wagten, die Macht
der katholischen Kirche im Interesse der welfischen Politik
auszunutzen suchte, haben die meisten von ihnen wohl selbst
nicht eingesehen,



Wir haben bei dieser Betrachtung zun&chst Deutschland
ins Auge gefasst, weil seine kirchlich-politischen Zustande der
neuesten Zeit die klarste Illustration zu den aufgestellten Be-
hauptungen bilden. Zum Schlusse aber wollten wir dem eigent-
lichen Zwecke dieser Zeitschrift gemiss die Frage aufwerfen,
welche Vorteile und welche Nachteile der anzustrebenden
Union aus den bestehenden Verhiltnissen erwachsen. Fasst
man die kirchlichen Interessen der Menge ins Auge, die durch
eine Kirchenunion nur gewinnen konnten, so wiirden sie durch
eine verntinftige Regierungspolitik sehr gefdrdert werden. Der
Staat misste dann mit weiser Zurtickhaltung, den LExtremen
nach beiden Seiten abhold, der Entfaltung des religiosen Geistes
Freiheit lassen und nur dort eingreifen, wo das Werk der
Union selbst gefdahrdet zu werden schiene. Es dirften keine
Zustande geduldet werden, wie Deutschland sie in der Refor-
mationszeit erlebte. Wir denken hierbei zunichst natiirlich an
die Kampfe zwischen Katholiken und Protestanten, die an Ge-
hassigkeit, selbst Verleumdungssucht nichts zu wiinschen tibrig
liessen. Dann auch an die mindestens eben so heftigen Strei-
tigkeiten zwischen Lutheranern und Kalvinisten. Konnte doch
1601 in Dresden bei der Hinrichtung des mit der Konkordien-
formel nicht einverstandenen Kanzlers Krell der lutherische
Prediger in seinem Fanatismus sich zu der Ausserung hinreissen
lassen: ,Iin rechter Christ muss seine Widersacher nicht bloss
verdammen, sondern auch verfluchen.* Dass ein solcher Geist
das deutsche Vaterland zerstéren musste, physisch und mora-
lisch, dariiber konnte damals wie heute kein Zweifel sein. In
einem seit dem westfilischen Frieden zwei Landeskirchen und
ausser ihnen noch eine Reihe anderer Religionsgesellschaften
umfassenden Lande wie dem unsrigen sollte darum alles unter-
lassen werden, was die konfessionellen Gegenséitze zu schirfen
im stande ist. Man sollte nicht glauben, der bis zum Ixtrem
des Aberglaubens getriebene Katholizismus und der in den Fa-
natismus des alten Luthertums zurickgeworfene Protestan-
tismus sicherten, jeder auf seine Weise, der Menge den christ-
lichen Glauben. Bei vielen erzeugt man dadurch nur den Un-
glauben, bei andern den Hass gegen die Briider. Ein einiges
Deutschland ist hergestellt, ein gemeinsames Recht ist jetzt
geschaffen, aber eine einheitliche Religion wére erst die Kro-
nung des Werkes. Mit dem Namen ,Christentum® ist es noch



. 38 —

lange nicht gethan, wenn diese ,Christen sich gegenseitig
hassen und verfolgen. In Wirklichkeit giebt es verschiedene
sich befehdende Kirchen, wihrend das ,Christentum® in einer
wesenlosen Abstraktion besteht. Kaum waren die deutschen
Kolonien in Afrika gegriindet, da entbrannte ein kleiner Reli-
gionskrieg zwischen den Missionaren der ,christlichen® Kirchen.
Welche Vorstellung sollen die Heiden von der christlichen Offen-
barung erhalten, wenn sie deren Verkiindiger unter sich selbst
uneinig sehen, was Christus denn geoffenbart hat? Wohin man
blickt, erkennt man leicht, dass die Zerrissenheit Deutschlands
nicht durch die Militéreinheit ein Ende hat, sondern durch die
kirchliche Verstindigung, von der wir noch sehr weit entfernt
sind. Aber desto notwendiger erscheint ein friedliches Neben-
einanderleben ohne Eifersucht und Neid, und zu diesem Be-
hufe nicht eine Verscharfung, sondern mdéglichste Milderung
der konfessionellen Gegensitze, also das Umgekehrte von dem,
was namentlich die romische Kurie seit 1870 betreibt.

Weit weniger sollte die Politik sich im Interesse der Union
um die wissenschaftliche Theologie bekimmern. Je weniger
hier mit staatlichen Machtspriichen eingewirkt wird, desto reiner
und unbefangener bleibt sie. Die kirchliche Union, welche fir
ein Land mit gemischter Bevolkerung nach jeder Richtung hin
von der grossten Bedeutung ist, hat eine wissenschaftliche Grund-
lage. Wissenschaft lasst sich beeinflussen, stets zu ihrem Schaden,
also herabdriicken von ihrer idealen Hohe, auf der sie allein
gedeihen kann, aber zwingen lésst sie sich nie. Jahrhunderte-
lang hat die romische Kurie solche Versuche gemacht, aber
trotz der furchtbarsten Machtmittel, welche sie aufbot, schliess-
lich doch immer vergebens. Die Erde stand doch nicht still
trotz Urban VIII., die Bibel ist nicht absolut irrtumslos trotz
Leo XIII.,, der Papst nicht unfehlbar trotz Pius IX. u. s. w.
Aber niedergehalten kann die Wahrheit werden; verhiillen
oder verfilschen kann man die Wissenschaft zum grossten
Schaden der Menschheit auch auf religivsem Gebiete. Soll
nun etwa Verdunklung der religiosen Wahrheit der kirchlichen
Vereinigung dienen, also gegenseitiger Betrug? Ein solcher
konnte nur kurze Zeit vorhalten, und dann wiirde die Knt-
zweiung nur um so grosser. Wahrheit also, das tiefste seelische
Bediirfnis des Menschen, ist die Grundlage aller wissenschaft-
lichen Theologie, und diese die Voraussetzung kirchlichen



— 30 —

Friedens. Der Wissenschaft sollte also auch im Interesse des
kirchlichen Friedens die Politik ferne bleiben. Sie wiirde sich
selbst dadurch den grossten Nutzen schaffen, nicht durch Kon-
servieren bestehender unertriglicher und verderblicher Zu-
stdnde, sondern durch Herbeifiihren neuer, die sie doch fiir alle
Zukunft mit der stiarksten physischen Macht nicht fernzuhalten
vermag. Fir uns wiirde dies bedeuten nicht die Knechtschaft
unter Rom, sondern die wahre Einheit unseres Vaterlandes.

J. LANGEN in Bonn.




	Religion, Theologie, Kirchenpolitik

