
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Artikel: Antwort der altkatholischen Kommission von Rotterdam auf das
Gutachten der Kommission von St. Petersburg de 11./23. August 1897
= Réponse de la commission ancienne-catholique de Rotterdam à la
lettre de la commission de St-Pétersbourg du 11/23 août 1897

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANTWORT
der

altkatholischen Kommission von Rotterdam
auf das

Gutachten der Kommission von St. Petersburg

den ii./23. August 1897.

FtÉFONSJE
DE LA

COMMISSION ANCIENNE-CATHOLIQUE DE ROTTERDAM
A LA

LETTRE DE LA COMMISSION DE St-PÉTERSBOURG

du n/23 a°id iSgj.

Die orientalischen und die
altkatholischen Theologen, welche
an den Konferenzen zu Bonn von
1874 und 1875 teilgenommen
haben, sind darin einig, dass die
Union der christlichen Kirchen
nur in dem Glauben der alten
ungeteilten Kirche stattfinden kann
und darf.

Diese Erklärung ist seitdem
auf allen internationalen altkatholischen

Kongressen mit Zustimmung

der orientalischen Theologen,
die an denselben teilgenommen,
erneuert worden.

Es kann sich also zwischen
den altkatholischen und den
orientalischen Theologen nur um. eine
Sache handeln, nämlich: nicht

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899.

Les théologiens orientaux et
les théologiens anciens-catholiques
qui ont pris part aux Conférences
de Bonn de 1874 et de 1875, sont
convenus que l'union des Eglises
chrétiennes ne peut et ne doit se
faire que dans la foi de l'ancienne
Eglise indivisée.

Cette déclaration a été renouvelée

depuis, dans tous les congrès
anciens-catholiques internationaux,
avec l'assentiment des théologiens
orientaux qui y ont assisté.

Donc il ne saurait s'agir entre
les théologiens anciens-catholiques
et les théologiens orientaux que
d'une chose: non pas exposer leurs

1



2

ihre eigenen Spekulationen sind
darzulegen, sondern es ist allein
festzustellen, welches der Glaube
der alten ungeteilten Kirche war
in den Punkten, welche ihre
beiderseitigen Kirchen noch trennen.

Î. Filioque.
1. Die alte Kirche hat an die

Gottheit des Vaters, des Sohnes
und des hl. Geistes geglaubt. Sie
hat geglaubt, dass die drei
göttlichen Personen ewig und unter
sich gleich sind. Sie hat geglaubt,
dass der Vater den Sohn gezeugt
hat; dass der hl. Geist vom Vater
ausgeht; dass der Sohn vom Vater
in die Welt geschickt worden ist
zum Heile der Welt ; dass der
Vater den hl. Geist im Namen
des Sohnes sendet und der Sohn
auch den hl. Geist von dem Vater
sendet.

Nun glauben die Altkatholiken
diese Dogmen nicht weniger fest
als die Orientalen.

2. Was die besondere Frage
betrifft : Wie der Sohn vom Vater
gezeugt ist, und wie der hl. Geist
vom Vater ausgeht so ist dies
in den heiligen Schriften nicht
erklärt. Es ist wahr, die hl. Väter
haben es zu erklären versucht,
aber es ist Thatsache, dass sie
verschiedene Erklärungen gegeben
haben.

Die Altkatholiken, fest gestützt
auf das Kriterium der alten Kirche,
class nur das allein Dogma ist,
was überall, immer und von allen
geglaubt worden ist, sehen folglich
die verschiedenen von den Vätern
gegebenen Erklärungen nicht als

spéculations personnelles, mais
seulement constater quelle a été la
foi de l'ancienne Eglise indiviséc
sur les points qui séparent encore
leurs Eglises respectives.

ï. Filioque.
i° L'ancienne Eglise a cru à

la divinité du Père, du Fils et du
St-Esprit. Elle a cru que les trois
personnes divines sont éternelles
et égales entre elles. Elle a

'

cru
que le Père a engendré le Fils;
que le St-Esprit procède du Père ;

que le Fils a été envoyé dans le
monde par le Père pour le salut
du monde ; que le Père envoie le
St-Esprit au nom du Fils ; que le
Fils envoie aussi le St-Esprit de
la part du Père.

Or, les anciens - catholiques
croient ces dogmes non moins
fermement que les Orientaux.

2° Quant à la question
particulière : « Comment le Fils est-il
engendré par le Père, et comment
le St-Esprit procède-t-il du Père »

elle n'est point expliquée dans les

Ecritures. Les Pères, il est vrai,
ont essayé de l'expliquer; mais
c'est un fait qu'ils ont donné des

explications diverses.

Les anciens-catholiques,
appuyés fermement sur le critérium
de l'ancienne Eglise, à savoir : que
« cela seul est dogme qui a été

cru partout, toujours et par tous »,

considèrent par conséquent comme
n'étant pas des dogmes les expli-



zu den Dogmen gehörig an. Es
sind Erklärungen, die übrigens
das obengenannte Dogma der
Dreifaltigkeit nicht schädigen und
folglich frei und fakultativ sind.

Die Altkatholiken glauben, dass

das, was die Väter gelehrt haben,
noch gelehrt zverden kann, und
indem sie diese oder jene von
gewissen Vätern gegebene Erklärung
mehr als die von andern gegebene
lehren, beabsichtigen sie nicht,
dadurch die von ihnen gelehrte
Erklärung als Dogma aufzuerlegen,

noch diejenigen, die sie nicht
lehren, als Ketzer zu verdammen.

3. Die Altkatholiken glauben
also, dass man heute noch lehren
kann :

cations diverses données par les

Pères; explications qui d'ailleurs
n'altèrent pas le dogme ci-dessus
énoncé de la Trinité, et qui par
conséquent sont libres et facultatives.

Les anciens-catholiques croient
que ce que les Pères ont enseigné
peut encore être enseigné; et, en

enseignant telle ou telle explication

donnée par certains Pères

plutôt que telle autre donnée par
d'autres, ils n'entendent par là ni
imposer comme dogme l'explication
qu'ils enseignent, ni condamner
comme hérétiques celles qu'ils
n'enseignent pas.

30 Les anciens - catholiques
croient donc qu'on peut encore
aujourd'hui redire :

Mit Tertullian : « Omne quod prodit ex aliquo, secundum sit
ejus necesse est de quo prodit, non ideo tamen est separatum.
Secundus autem ubi est, duo sunt. Et tertius ubi est, très sunt. Tertius
enim est Spiritus a Deo et Filio, sicut tertius a radice fructus ex
frutice »

Mit dem hl. Athanasius : « Le Fils qui est dans le Père, est
la source du St-Esprit, naqà xm 2}ej) Bangi livra tov Yiov xrp> nrjyvjV
rov âyîov HvsiqiaTOç. »

Mit dem hl. Gregor von Nazianz : «Ne Spiritus sancti pro-
cessionem anxie inquire. Mihi audire satis est: quod Filius est, et
quod ex Patre ; tum quod ille Pater est, hic Filius ; nihil preeter ea

investigo ac perscrutor Audis generationem Modum curiosius
ne inquiras. Audis Spiritum ex Patre procedere? Id quomodo fiat,
ne anxio studio perscruteris Patris proprietas hœc est quod
ingenitus sit ; Filii, quod genitus ; Spiritus sancti, quod procedat. Hoc
unum nos liniere doce, nimìrum ne in argutiìs et captionibus fidem
solvamus Fidei nostra; pietas non in nominibus, sed in rebus
consistit Nomen principii experti, Pater ; principio, Filius ; ei
autem quod cum principio est, Spiritus sanctus. »

Mit dem hl. Johannes Chrysostomus : « Eos qui dicunt
Filium, aut Spiritum sanctum, versum, vel mutatum, vel alterius



__ 4 —

substantias, vel ex nihilo factum, vel quod fuerit tempus quando non
erat, anathemate damnât Ecclesia catholica. Sufficiunt ista cuivis,
tametsi pauca sint. »

Mit dem hl. Cyrillus von Alexandrien: «... Cum Salvator
hase de Spiritu dicit, ostendit eum, cum ex sua essentia sit (wç tIç
ovGlaç vnâqypv avvov), nihil aliud locuturum quam quod ipse vult.
Spiritus sanctus est ex essentia Patris et Filii (sx xrjç ovGi'aç tov
Uaigoç xai tov Yiov to flvevpa to ayiov) Procedit vero is a
Patre et Filio; manifestum est ex divina essentia ipsum esse,
essentialiter in ipsa et ex ipsa procedentem Si ergo Christus per
Paulum signa operatur in virtute Spiritus sancti, vis quasdam naturalis

ac vivens, atque, ut ita dicam, qualitas Deìtatis Filii est Spiritus
sanctus Dominus noster Jesus Christus ex sua plenitudine pro-
fundens Spiritimi ut etiam Pater (è'S iSfov nXi/qw/iatoç nqoïfiç ta
Ilvevjxa, xarcì xal ave oc ó llaxr^g) Genitus est Filius ex Patre, estque
in ipso et ex ipso naturaliter ; procedit etiam Spiritus proprius existens
Dei et Patris et similiter Filii. »

Und ferner : « Cessemus a malitiose vestiganda Spiritus processione,

neque ea dìscere studeamus quas soli Patri et Filio et sancto
Spiritui nota sunt. In iis quos recepimus, finibus maneamus: ne
terminos quos patres nostri posuerunt, transferamus. Tradita nobis
a Spiritu doctrina contenti sumus. Ne velimus Pauli scientìam
superare, qui ex parte aiebat se cognoscere, et ex parte prophetare, et
in speculo et in asnigmate veritatem videre. Exspectemus speratorum
bonorum possessum. Tunc perfecte cognoscemus, cum neque jac-
tantia nobis nocebit, neque superbia nos prascipites aget, sed passione
omni expertes erimus. Ergo prassenti tempore in doctrinis patrum
perstemus; ne majora forte quasrentes, minoribus quoque excidamus:
quod progenitor Adamus passus est, qui dum Deus fieri cupit, ut
imago Dei esset amisit. »

Mit dem hl. Augustinus : « Deum conspieimus tanquam dicen-
tem, et Verbum ejus, id est Patrem et Filium, atque inde
procedentem caritatem utrique communem Filius de Patre natus est;
et Spiritus sanctus de Patre principaliter, et ipso sine ullo temporis
intervallo dante, communitcr de utroque procedit.

Mit dem hl. Johannes Damascenus: « Quomodo Deus ex Deo
genitus aut processit, aut quemadmodum semetipsum exinanivit
unigenitus Filius et Deus, homo factus ignoramus et eloqui non
valemus. — Non aliquando Patri Verbum deest, neque umquam
Verbo Spiritus Spiritum sanctum et ex Patre, et Spiritum Patris
nominamus. Ex Filio autem Spiritum sanctum non dicimus, sed



— 5 —

Spiritum Filii nominamus. Si quis enim Spiritum Christi non habet,
non est ejus. »

Und selbst mit Photius, wenn er die Lehre von der Trinität
durch den Vergleich mit dem Munde (der Vater), der Stimme (der
Sohn) und der Rede (der hl. Geist) zu erklären sucht:

« Sermo a summitate lingua;, vox autem potius ab ejus radice
creatur; quodque majus est et magis mirandum, sermo sine voce

prodire non potest; imo etiam sermonis formam in ipsa ejus pro-
ductione suffulcit ac sustinet vox, quae simul advenit et profertur;
et tamen sermo non est vox. »

Etc. Etc.

4. Kurz, um alle die
Erklärungen, die seit den Konferenzen
in Bonn von 1874 und 1875
gemacht worden sind, zusammenzufassen,

wiederholen wir :

a) dass wir aus dem Filioque
kein Dogma machen ;

b) dass diejenigen unter uns,
welche es festhalten, es nur
als freie Meinung festhalten,
folglich dasselbe niemand
auferlegen ;

c) dass diejenigen, welche das¬

selbe festhalten, um so mehr
das Recht dazu haben, da es

von den Vätern des Orients
und des Occidents gelehrt
worden ist, und da in dieser
Zeit der Orient und Occident
vereinigt waren ;

d) dass überdies, wie die Ge¬

schichte beweist und wie ein
russischer Theologe in der
Revue internationale de Théologie

(Oktober 1898) darge-
than hat, es nicht das Filioque
ist, welches die orientalische
und occidentalische Kirche
getrennt hat, sondern der
Papst. Demnach kann das

40 Bref, et pour résumer les

déclarations faites depuis les
conférences de Bonn de 1874 et de

1875, nous répétons:

a. que nous ne faisons pas du

filioque un dogme;
/;. que ceux d'entre nous qui le

maintiennent, ne le maintiennent

qu'à titre d'opinion libre,
et par conséquent ne
l'imposent à personne ;

c. que ceux qui le maintiennent
ainsi, en ont d'autant plus le
droit qu'il a été enseigné par
des Pères d'Orient et d'Occident,

et qu'à cette époque
les Eglises d'Orient et
d'Occident étaient unies ;

d. que d'ailleurs, comme l'histoire
le constate et comme un
théologien russe l'a démontré dans
la Revue internationale de

Théologie (octobre 1898), ce
n'est pas le filioque qui a
divisé les Eglises d'Orient et
d'Occident, c'est le pape.
C'est pourquoi le filioque ne
peut pas être un « impedi-



— 6 -
Filioque auch kein « impe-
dimentum dirimens » zur
Wiederherstellung der
Intercommunion zwischen der
orientalischen und altkatholischen

Kirche sein.
Wir sind durchaus dieser

Ansicht.

II. Eucharistie.
1. Die alte Kirche hat

geglaubt, dass nach der Konsekration

das Brot und der Wein weder
gewöhnliches Brot noch gewöhnlicher

Wein sind, sondern dass

derjenige, der das geweihte Brod
isst und den geweihten Wein
trinkt, wahrhaft und wirklich
teilnimmt an dem Leib und Blute
Jesu Christi, an seinem Leiden
und an seinem Opfer. Sie hat
folglich geglaubt, dass Jesus
Christus in dem geweihten Brote
und Weine wahrhaft, wirklich,
wesentlich, geistig (nvsiqiaxixéùç),
mystisch (tuvGrixwç), sakramenta-
lisch (sacramentaliter), aber nicht
materiell noch fleischlich gegenwärtig

ist.
Nun glauben die Altkatholiken

dieses Dogma nicht weniger fest
als die Orientalen.

2. Was die besonderen Fragen
betrifft: Wie ist Jesus Christus in
dem geweihten Brot und Wein
wahrhaft, wirklich, wesentlich,
geistig, mystisch, sakramentalisch
gegenwärtig Wie sind das
geweihte Brot und der geweihte Wein
kein gewöhnliches Brot und kein
gewöhnlicher Wein mehr? Wie
nimmt derjenige, der das geweihte
Brot isst und den geweihten Kelch

mentum dirimens » au
rétablissement de l'intercommunion

entre l'Eglise orientale
et l'Eglise ancienne-catholique.

Nous sommes absolument

de cet avis.

II. Eucharistie.
i° L'ancienne Eglise a cru que

le pain et le vin, après la
consécration, ne sont plus ni un pain
ni un vin ordinaires; mais que
celui qui mange le pain consacré
et que celui qui boit le vin
consacré, communie vraiment et
réellement au corps et au sang de

J.-C, à ses souffrances et à son
sacrifice. Elle a cru par conséquent
que J.-C. est dans le pain et le
vin consacrés, vraiment, réellement,
substantiellement, spirituellement
(nv£v/.iaxixwç), mystiquement (/iva-
rixmç), sacramentellement
(sacramentaliter), mais non matériellement,

ni charnellement.

Or, les anciens-catholiques
croient ce dogme non moins
fermement que les Orientaux.

2° Quant aux questions
particulières : Comment J.-C. est-il présent

vraiment, réellement,
substantiellement, spirituellement,
mystiquement, sacramentellement, dans
le pain et le vin consacrés Comment

le pain et le vin consacrés

ne sont-ils plus un pain et un vin
ordinaires et en quoi consiste ce

changement? Comment celui qui
mange ce pain consacré et qui



7

trinkt an. dem Leib und Blut Jesu
Christi, an seinem Leiden und an
seinem Opfer teil so sind diese

Fragen in der hl. Schrift nicht
erklärt. Es ist wahr, die Väter
haben versucht, sie zu erklären ;

aber es ist eine Thatsache, dass
sie sehr verschiedene Erklärungen
gegeben haben.

Die Altkatholiken machen über
diese verschiedenen Erklärungen
dieselben Bemerkungen, die sie
über die verschiedenen Erklärungen

der Väter in Bezug auf die
Dreifaltigkeit gemacht haben.
Also ohne eine dieser verschiedenen

Erklärungen weder als ein
Dogma zu betrachten noch als
ein solches aufzuerlegen, nehmen
sie das Recht in Anspruch,
dieselbe Sprache führen zu dürfen
wie Athanasius, Cyrillus von
Jerusalem, Gregor von Nyssa,
Johannes Chrysostomus, Ambrosius,
Augustinus, Johannes Damascenus
etc. etc. Wir bringen hier nicht
wieder die Texte dieser Väter
vor, weil sie in unserer Revue
internationale de Théologie Nr. 12,
1895, PP- 753—766> Nr- 13, 1896,

pp. 130—150 veröffentlicht worden

sind.

3. Kurz, da die Sachen so
stehen, ist es offenkundig, dass

Übereinstimmung im Glauben und
im Dogma zwischen der
orthodoxen Kirche des Orients und der
altkatholischen Kirche vorhanden
ist, und dass ebensowenig wie das
Wort filioque das Wort
Transsubstantiation ein « impedimentum
dirimens » für die Intercommunion
zwischen den beiden Kirchen sein

boit ce vin consacré, communie-
t-il au corps, au sang, aux
souffrances, au sacrifice de J.-C. Ces

questions ne sont point expliquées
dans les Ecritures. Les Pères, il
est vrai, ont essayé de les expliquer

; mais c'est un fait qu'ils ont
donné des explications diverses.

Sur ces explications diverses,
les anciens-catholiques font les
mêmes remarques que sur les

explications diverses des Pères
relatives à la Trinité. Donc, sans
considérer ni imposer aucune de
ces explications comme un dogme,
ils revendiquent le droit de tenir le
même langage que les Athanase, les

Cyrille de Jérusalem, les Grégoire
de Nysse, les Jean Chrysostome,
les Ambroise, les Augustin, les

Jean Damascène, etc. Nous ne
reproduisons pas ici les textes de

ces Pères, parce qu'ils ont été

publiés dans notre Revue internationale

de Théologie (n° 12, 1895,
PP- 753—766; n° 13, 1896, pp.
130—150).

30 Bref, les choses étant ainsi,
il est manifeste qu'il y a identité
dans la foi et dans le dogme
entre l'Eglise orthodoxe d'Orient et
l'Eglise ancienne-catholique, et

que, pas plus que le mot filioque,
le mot transsubstantiation ne saurait

être un « impedimentum
dirimens » à l'intercommunion entre
les deux Eglises. D'une part,
les Eglises d'Orient et d'Occident



könnte. Einerseits waren die
Kirchen des Orients und des Occidents

vereinigt, als das Wort
« Transsubstantiation » noch nicht
bestand. Andererseits ist es sicher,
dass das Wort sich nicht in den

liturgischen Büchern der russischen
Kirche findet; vielmehr ist noch
in der Formel, die von der hl.
russischen Synode für die
Aufnahme der Protestanten in die
russische Kirche jüngst festgesetzt
worden ist, nur von dem Worte
« Wandlung » und nicht von dem
Worte « transsubstantiatio » die
Rede. Also es ist klar, dass das

Wort «transsubstantiatio» niemand,
wer es auch sei, unter dem Namen
des Glaubens auferlegt werden
kann.

III. Die Weihen der Alt-
katholiken Hollands.

I. Die Kirche von Holland hat
sich dem Papsttum gegenüber
nicht schuldig gemacht. Es ist
in Wirklichkeit Rom, welches den
Streit begonnen, indem es seine
Rechte überschritten hat. Also
hatte die Kirche in Holland nicht
nur das Recht, sondern auch die
Pflicht, ihren Glauben und die
Rechte der nationalen Kirche
gegen das Papsttum zu verteidigen.

Die Kirche von Utrecht hat
ihre Rechte verteidigt, und sie hat
davon der katholischen Kirche in
den Werken, die sie veröffentlicht
hat und welche alle Fragen, die
man über diesen Gegenstand
aufwerfen könnte, gründlich behandeln,

Rechenschaft gegeben. Sie
hat die Billigung ihres Verfahrens

ont été unies alors que le mot
« transsubstantiation » ?i'existaitpas.
D'autre part, il est certain que ce
mot ne se trouve pas dans les
livres liturgiques de l'Eglise russe;
bien plus, que dans la formule
récemment fixée par le T. S.
Synode de Russie pour l'admission
des protestants dans l'Eglise russe,
il n'est question que du mot
« changement » (Wandlung, Pré-
logénie), et non du mot «

transsubstantiation ». Donc il est
évident que le mot « transsubstantiation

» ne saurait être imposé
au nom de la foi à qui que ce
soit.

III. Les ordinations
des anciens-catholiques de

Hollande.

i° L'Eglise deLIollande ne s'est

pas rendue coupable envers la
papauté. C'est Rome, en effet, qui
a commencé la lutte en
outrepassant ses droits. Donc l'Eglise
de Hollande avait non seulement
le droit, mais le devoir de défendre
sa foi et ses droits d'Eglise
nationale contre la papauté. L'Eglise
d'Utrecht a défendu ses droits et
elle en a rendu compte à l'Eglise
catholique dans des ouvrages qu'elle
a publiés et qui traitent à fond
toutes les questions que l'on pourrait

faire en cette matière. Elle a

reçu les approbations de sa
conduite, de tous les corps et de tous
les hommes illustres qui s'opposaient

aux abus et au despotisme
de Rome dans le XVIIIe siècle.



von allen Körperschaften und von Nous recommandons aux théolo-
allen berühmten Männern, die giens russes d'étudier surtout les

sich den Missbräuchen und demDes- livres suivants, où sont traitées à

potismus Roms im XVIII. Jahr- fond les questions qui leur causent
hundert widersetzten, erhalten, des difficultés:
Wir empfehlen den russischen
Theologen besonders folgende
Bücher, in denen die Fragen,
welche ihnen Schwierigkeiten
verursachen, gründlich behandelt sind :

i) Histoire abrégée de l'Eglise métropolitaine d'Utrecht, par M. G.

Dupac de Bellegarde, ancien comte de Lyon, 3e édition, gr. in-8° ;

Utrecht, J. A. van Woestenberg, 1892.

2) Recueil de divers témoignages de plusieurs cardinaux, archevêques,
évêques, universités, Facultés de théologie ou de droit,
Docteurs..., Magistrats, Jurisconsultes et autres personnes célèbres,
en faveur de la catholicité et de la légitimité des droits du
clergé et des chapitres, archevêques et évêques de l'Eglise catholique

des Provinces-Unies, contre le schisme introduit dans cette
Eglise depuis le commencement de ce siècle par les manœuvres
des jésuites et de leurs adhérents. A Utrecht, chez G. van der
Weijde, libraire; 1763, in-40.

3) Apologie (ire et 2e) de Mgr. l'Evêque de Babilone (Mgr. Do-
minicus Maria Varlet) contenant etc A Amsterdam, chez
Nicolas Potgieter, libraire. 1724, 1727, in-40.

2. Was die Verpflichtung zur
Anwesenheit von drei Bischöfen
bei einer Bischofsweihe betrifft,
so ist diese niemals anders als eine
einfache Disciplinarregelbettcichtet
worden, eine in gewöhnlichen
Zeiten sehr gute, sehr vorsichtige,
aber in ungewöhnlicher Not keineswegs

durchaus erforderliche Massregel,

wie dieses der Fall für die
Kirche von Holland und der
Schweiz war.

3. Folglich betrachten die
Altkatholiken ihre Weihen für gültig
und für so regelrecht, wie sie es
sein konnten. Da sie gehandelt

2° Quant à l'obligation de la
présence de trois évêques dans
une consécration episcopale, elle
n'a jamais été considérée que
comme une simple mesure

disciplinaire, très bonne, très prudente
en temps ordinaire, mais nullement
absolue dans les nécessités
majeures comme c'était le cas pour
l'Eglise de Hollande et pour l'Eglise
suisse.

30 Par conséquent, les anciens-

catholiques considèrent leurs
ordinations comme valides et comme
aussi régulières qu'elles ont pu



— 10

haben, wie die Not der Umstände
und die Verteidigung ihres Glaubens

und ihrer Kirche es ihnen
zur Pflicht machten, sind sie der
Ansicht, weit davon entfernt, die
allgemeine Kirche, worin es auch
sei, verletzt zu haben, im Gegenteil

ihr treu gewesen zu sein und
ihre Rechte verteidigt zu haben.

Folglich haben sie keiner besonderen

Kirche gegenüber etwas zu
bereuen, noch von keiner besonderen

Kirche eine Approbation
zu erhalten. Gestützt auf ihre
Rechte und auf ihre kirchliche
Autonomie werden sie wie in der
Vergangenheit fortfahren, die
kirchlichen Pflichten, die der Glaube,
die Obhut des göttlichen Depositums

und die Liebe ihnen gegen
die andern Kirchen auferlegen,
im Hinblicke auf die Wiederherstellung

der Einheit unter den
christlichen Kirchen zu erfüllen.

4. Wenn die russischen Theologen

den römischen Bannflüchen,
die wiederholt gegen die Patriarchen

von Konstantinopel und die
orientalischen Patriarchen gerichtet
waren, keine allgemeine Rechtskraft

beilegen, und das mit Grund,
wenn sie mit Grund die
Beschuldigungen des Schismas und
der Häresie, die Rom gegen
ihre Kirche geschleudert hat, für
nichtig halten, so müssen sie
vernünftigerweise auch die von Rom
gegen die altkatholischen Bischöfe
geschleuderten Bannflüche für
nichtig halten. Eine Exkommunikation

der römischen Kirche ist
keine Exkommunikation der
allgemeinen Kirche; sie verletzt uns

l'être. Ayant agi suivant que la
nécessité des circonstances et la
défense de leur foi et de leur
Eglise, leur en faisaient un devoir,
ils considèrent que, loin d'avoir
blessé en quoi que ce soit l'Eglise
universelle, ils lui ont été, au
contraire, fidèles et ont défendu ses
droits. En conséquence, ils n'ont
aucun repentir à exprimer envers
aucune Eglise particulière, ni
aucune approbation à recevoir d'aucune

Eglise particulière. Appuyés
sur leurs droits et sur leur
autonomie ecclésiastique, ils continueront

à remplir comme par le passé
les devoirs ecclésiastiques que la

foi, la garde du dépôt divin et la
charité leur imposent envers les

autres Eglises, en vue du rétablissement

de l'union parmi les Eglises
chrétiennes.

40 Si les théologiens orientaux
ne reconnaissent, et avec raison,
aucune valeur de droit commun
aux excommunications romaines
dont les patriarches de Constantinople

et les prélats orientaux
ont été maintes fois l'objet; s'ils
tiennent pour nulles, et avec
raison, les accusations de schisme et
d'hérésie lancées contre leur Eglise
par celle de Rome, ils doivent
également, logiquement, tenir pour
nulles les excommunications
lancées par Rome contre les évêques
anciens-catholiques. Une
excommunication de l'Eglise de Rome
n'est pas une excommunication de

l'Eglise universelle; elle ne nous
blesse pas plus qu'elle ne blesse



11

nicht mehr, als sie die Orientalen
verletzt, und wir haben sie nicht
mehr verdient als die Orientalen.
Demnach haben wir uns von dieser

vorgeblichen Verwundung nicht
mehr zu heilen, als die Orientalen
von der ihrigen sich zu heilen
haben. Vor wie nach ist und
bleibt die altkatholische Kirche
die katholische Kirche des Westens
mit allen Rechten einer autonomen
Teilkirche. In diesem Sinne
wünscht sie die Union.

Schlussfolgerung.
So sehr die Altkatholiken die

Union zwischen der ehrwürdigen
orthodoxen Kirche des Orients und
der altkatholischen Kirche auf dem
Boden des Dogmas der alten
ungeteilten Kirche und der Ökumenizität
der sieben ökumenischen Konzilien
wünschen, so sehr widerspricht es
ihrem Gewissen, die theologischen
Spekulationen als Dogmen
anzuerkennen, und Meinungen und
Ausdrücke in den Glauben
einführen zu lassen, welche nicht
überall, immer und von allen
gelehrt worden sind. Sie werden
nicht nur niemals das Kriterium
der alten Kirche verletzen,
sondern sie werden dasselbe für die
Lösung aller schwebenden Fragen
zwischen den christlichen Kirchen
immer genau und streng anwenden.

Oktober 1898.

les Orientaux, et nous ne l'avons

pas plus méritée que les Orientaux.
Par conséquent, nous n'avons pas
plus à nous guérir de cette
prétendue blessure que les Orientaux
n'ont à se guérir de la leur. Après
comme avant, l'Eglise ancienne-
catholique est et reste Eglise
catholique et occidentale, avec tous
ses droits d'Eglise particulière
autonome. C'est dans cet esprit
qu'elle désire l'union.

Conclusion.
Autant les anciens-catholiques

sont désireux de rétablir l'union
entre la vénérable Eglise orthodoxe
d'Orient et l'Eglise ancienne-catholique

d'Occident, sur le terrain
du dogme de l'ancienne Eglise
indivisée et de l'œcuménicité des

sept conciles œcuméniques, autant
il répugnerait à leur conscience
de reconnaître comme dogmes des

spéculations théologiques et de
laisser introduire dans la foi des

opinions et des expressions qui
n'ont pas été professées partout,
toujours et par tous. Non seulement

ils ne violeront jamais le

critérium de l'ancienne Eglise, mais
ils l'emploieront toujours, exactement

et strictement, pour la solution

de toutes les questions
pendantes entre les Eglises chrétiennes.

Octobre 1898.


	Antwort der altkatholischen Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission von St. Petersburg de 11./23. August 1897 = Réponse de la commission ancienne-catholique de Rotterdam à la lettre de la commission de St-Pétersbourg du 11/23 août 1897

