Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 24

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 821 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La Faculté de théologie de Paris, par 'abbé P. FERET;
T. IV et dernier (15° siecle); Paris, A. Picard, 1897.

L’attitude de la Faculté de théologie de Paris est non moins
intéressante au XVe® sitcle qu'aux deux précédents?). Rappe-
lons avant tout deux proces iniques: celui de Jean Huss et de
Jérome de Prague, et celui de Jeanne d’Arc. Dans I'un et
lautre, la Faculté «jugea » avec autant de superficialité que
de rapidité; les doctrines des Bohémiens furent condamnées en
un tour de main, et la pauvre Jeanne fut, elle aussi, condamnée
et exécutée, griace a une inqualifiable procédure. M. Féret avoue
lui-méme «'odieuse iniquité de la procédure », en ce qui con-
cerne Jeanne d'Arc; il avoue «l'insigne mensonge ». On sait
que Jeanne en avait appelé au concile de Bale. Aujourd’hui,
«la schismatique, » «1'hérétique, » «l’apostate » est réhabilitée,
méme a l'Université de Paris, méme a4 Rome. Espérons qu'il
en sera de méme de Jean Huss et de Jérome de Prague.

Quoique M. Féret soit obligé par position de condamner
le gallicanisme et dattaquer les Jean de Courtecuisse, les
Pierre d'Ailly, les Gerson, etc., c’est-a-dire tout ce que 1'Uni-
versité de Paris comptait de plus illustre au XVe siecle, ce-
pendant son volume contient des textes précieux, qu'il importe
de remettre en lumiere. Parlant de Pierre d’Ailly, il va méme
jusqu'a dire: « Nous lui ferons encore moins un crime de sa
doctrine sur linfaillibilité dans I'Eglise: c'était la doctrine des
plus grands docteurs de 1'époque, au moins en France (p. 221). »

1) Voir la précédente livraison, p. 645-6438.



Etrange situation pour les théologiens romanistes, de de-
voir convenir que les plus grands docteurs du XVe siécle com-
battaient linfaillibilit¢ papale comme une erreur formelle, et
que par conséquent, de fait, ces grands docteurs ont été héré-
tiques, s'il est vrai, comme Rome l'enseigne aujourd’hui, que
Uinfaillibilité du pape soit un dogme! Etrange situation, de
devoir soutenir, en principe, que le dogme catholique ne change
pas, et de devoir avouer, en fait, qu'il a cependant changé¢!

Mais laissons le dogme romain d’aujourd’hui, et constatons
ce qui, en réalité, a ¢été enseigné au XV° siécle par les plus
savants docteurs de 1'Université de Paris.

Jean de Courtecuisse (7 1423), le «sublime » maitre de
Navarre, s'est posé la question: I"Eglise romaine peut-elle erver
dans la for? Non seulement le pape, mais 'Eglise romaine.
Qu’a-t-il répondu? Ecoutons M. Féret (p. 171-173):

« Courtecuisse se prononce en faveur de affirmative; a
ses yeux, cette opinion a plus de probabilité, et méme 1'opi-
nion contraire est a4 peine soutenable... Mais le concile général,
assemblée qui représente le monde catholique et qui doit étre
convoquée par le pape, ou, dauns le cas o celui-ci serait no-
totrement hévétique, par les prélats, ou bien, a leur défaut, par
les rois et les princes — jouit-il, comme 1'Eglise universelle,
de la prérogative de l'infaillibilit¢ en ce qui touche la foi et
les moeurs? Oui, disent quelques-uns; non, disent quelques
autres. » Courtecuisse ajoute: « Non assero quod quaecumque
major pars sufficiat aliquid definire,.. Posset aliquis dicere quod
possibile est concilium generale errare, ubi tamen non omnes
consentirent determinationi factee per dictum concilium vel
statuto dicti concilii... Non recordor me legisse in tota Scrip-
tura sacra nec alio audivisse locum sacree Scripture ex quo
possit apparenter concludi quod concilium generale non possit
errare. » Lt si le concile n'est convoqué ni par le pape, ni
par les prélats, ni par les princes, Courtecuisse enseigne que
le droit de le convoquer appartient & tous les catholiques, « ad
omnes catholicos scientes papam sic esse haereticum ».

Pierre d’Ailly, «laigle de la France », le « Malleus a ve-
ritate aberrantium indefessus», a enseigné les doctrines sui-
vantes: «Encore que le pape, en tant que vicaire de J.-C,
puisse étre dit d’une cerviaine manidre la téte de 1'Eglise, ce-
pendant lunité de UEglise ne dépend point nécessaivement Ou



— 373 -

originairement de Uunité du pape... Pour apaiser le schisme,
un concile général peut étre réuni indépendamment de 'au-
torite du pape et méme wmalgré son opposition, par lautorité
de 1'Eglise universelle; et non seulement il peut &tre convoqué
par les seigneurs cardinaux, mais méme, dans la circonstance,
par les fidéles, quels qu'ils soient. » Pierre d’Ailly ne confon-
dait pas le concile général avec I'Eglise universelle; celui-1a
n’était pas celle-ci; celui-la devait étre ratifié par celle-ci. II
disait: « Secundum magnos quosdam doctores, generale conci-
lilum potest errare non solum in facto, sed etiam in jure et,
guod magis est, in fide. » Il distinguait aussi 'Eglise romaine
et 'Eglise universelle: « Universalis Ecclesia a Christo el non
a papa hoc privelegium auctoritatis habet quod in fide errare
non potest; et hanc etiam auctoritatem, secundum aliquos,
habet concilium universalem Ecclesiam repreesentans; sed talem
auctoritatem non habel papa, cum ervave possit in fide, ergo
in hoc major est auctoritas concilii vel Ecclesize quam papee. »
Il soutenait que le droit de suffrage, dans le concile général,
appartenait aussi aux simples fideles. Il voulait que la réforme
portat sur le pape, sur les cardinaux, sur tout le clergé et sur
tout le peuple chrétien. Il admettait qu'on pouvait avoir un
motif raisonnable (causa rationalis) de s'opposer a 1'Eglise ro-
maine (romanz Ecclesi® obsistere). Il appelait I'Eglise romaine
le siege apostolique, « quia in ea sedet apostolicus, id est
preesidet apostoli Petri successor». Loin que Pautorité de
I'Eglise universelle découlat de 'Eglise romaine, c’était 'Eglise
romaine qui tenait son autorité de I’Eglise universelle. Selon
Pierre d'Ailly, le pape pouvait étre accusé¢ d’hérésie et dans
ce cas il devait se soumettre au jugement du concile général
(p. 211). Le concile général est supérieur au pape (p. 212).
Gerson a défini ainsi 'Eglise universelle: «la réunion de
tous ceux qui croient en J.-C., soit grecs, soit latins, soit bar-
bares, pour constituer un seul corps, composé d’hommes et de
femmes, de paysans et de nobles, de pauvres et de riches.»
Dans cette Eglise universelle, Gerson a distingu¢, comme
Eglise particuliere, « I'Eglise formée du pape, des cardinaux,
des éveques, des prélats et personnages ecclésiastiques et or-
dinairement appelée romaine, parce que le pape en est estimé
le chef». Et cette Eglise particuliere « peut et a pu étre trom-
pée et tromper, connaitre le schisme et I'hérésie, et méme dé-



— 824 —

faillir ». Gerson a enseigné que «le concile universel est su-
périeur au pape, supérieur en autorité, en dignité, en office;
qu'a un semblable concile le pape lui-méme est tenu d’obéir
en toutes choses; qu'un semblable concile peut limiter le pou-
voir du pape; qu'il peut supprimer les droits de la papauté;
que d'un semblable - concile personne ne peut appeler; qu'il
peut nommer un pape, le dépouiller et le déposer; qu'il peut
établir des droits nouveaux et mettre fin aux droits anciens ».
Gerson a enseigné que «le pape est membre et non téte de
I'Eglise universelle (cum papa membrum sit et non caput uni-
versalis Ecclesize) »; « qu'il ne doit y avoir, dans un concile,
d’exclusion pour aucun fidele qui demande a étre entendu
(nulla fideli persona quee audiri requirat exclusa)»; que c’est
au pape & se soumettre a I'Eglise, qui est I'épouse du grand
roi. Le pape Martin V ayant enseigné dans sa bulle du
10 mars 1418 qu'il n’est permis a personne d'appeler du juge-
ment du pontife romain dans les causes de la foi, Gerson ré-
pliqua par son « Traité quand et s’il est permis dans les causes
de la foi d'appeler du souverain pontife ou de décliner son
jugement », Traité dans lequel il enseigne que I'Eglise étant
infaillible, mais non le pape, on peut appeler du pape au con-
cile comme on peut appeler de I'évéque au pape.

Tel a été aussi 'enseignement de Nicolas de Clamanges,
€leve de Gerson et de Pierre d’Ailly. Les textes cités par
M. Féret ne sont pas moins explicites (p. 284-289).

Et la Faculté de théologie de Paris a pensé et parlé comme
ces maitres (p. 71-73, 80, 116-117, etc.); en mai 1456, elle a
méme été unanime pour qualifier une bulle de Nicolas V d’'«en-
treprise scandaleuse, propre & troubler la paix et la concorde,
subversive de l'ordre hiérarchique et de 1'Eglise (p 36) ».

Donc il est bien avéré qu'au XVe siecle linfaillibilité pa-
pale et tout le systéme papiste actuel étaient considérés comme
des erreurs manifestes. Rome a beau se proclamer infaillible,
elle n'empéchera pas ce fait d’étre éclatant. Et ce fait sape
par la base la constitution actuelle et les dogmes actuels de
I’Eglise romaine.

Le volume de M. Féret contient beaucoup d'autres rensei-
gnements sur la valeur de la scolastique et des dévotions du
moyen age. Que dire, par exemple, de cet Alain de la Roche,
-dominicain breton, qui, pour faire aimer la dévotion au rosaire,



se plaisait & raconter des faits merveilleux sans s'inquidter
s’tls dtatent vrais ow supposés, et qui attribuait a St. Domini-
que des paroles que ce dernier wavail jamais dites, des dis-
cours qu'il wavait jamais prononcés (p. 344)»? Un autre do-
minicain, Jean-André Coppenstein, revisa les ceuvres d’Alain
de la Roche, mais « en remaniant le style sous prétexte de le
rendre plus agréable et en supprimant ce qu'il ne croyait pas
nécessaire ». « C'est ainsi, dit M. Féret (p. 346), que dans les
éditions nouvelles nous n’avons plus qu'un Alain corrigé et
incomplet ». On y trouve encore toutefois des «Sermons de
St. Dominique #évélés a Alain », et parmi ceux-ci, un sermon
sur la féte du St. Sacrement, instituée seulement en 7264, et
St. Dominique est mort en 7227/

Et a coté de ces falsifications, que de subtilités! La scolas-
tique au XV* siécle en est remplie, a ce point que Nicolas de
Clamanges n'hésite pas a la combattre et & lui préférer la
méthode des Peres. « Solebant antiqui Patres et theologi... nihil
dicere aut astruere, nisi quod Scripturarum testimonio possit
confirmari... Nunc autem plerosque videmus scholasticos sacra-
rum inconcussa testimonia litterarum tam tenuis @estimare mo-
menti, ut ratiocinationem ab auctoritate ductam velut inertem
et minime acutam sibilo et subsannatione irrideant, quasi sint
majoris ponderis qua phantasia humane imaginationis ad-
invenit, quam quae ccelitus aperuit. »

Les conséquences d'une telle théologie et d'un tel état
d’esprit, sont faciles a tirer. E. MicHAUD.

La Grande Encyclopédie, Inventaive raisonné des sciences,
des lettves et des arls, par une société de savanis el de gens
de lettres,; Paris, 61, rue de Kennes. I fr. la livraison; en
souscrviption, de 600 a 750 fr. I'ceuvre compléte.

Les lecteurs de la Revwue connaissent déja cette ceuvre
gigantesque, a laquelle travaillent environ cinq cents spécia-
listes, soit de la France, soit des autres pays, chacun dans sa
branche particuliere, et presque toujours a un point de vue
absolument objectif. Je dis « presque toujours », parce qu'il est
impossible que certains écrivains, traitant certaines questions,
ne se laissent pas entrainer, quoi qu'ils fassent, a des points

Revue intern, de Théologie. Heft 24, 1898. 54



— 826 —

de vue subjectifs et personnels. Mais ces cas sont rares, et 'on
peut dire que la caractéristique de cette occuvre, bien distincte
de celle des Encyclopédistes du XVIII° siecle, est précisément
Iélimination de Tesprit de parti au profit du seul esprit
scientifique.

Le tome 23° vient de paraitre, commencant a mao ct
finissant & moisson, le tome 24¢ (576° livraison et suiv.) com-
mence a moissonneuse. je ne puis signaler, dans cette notice,
que les articles théologiques parus dans les dernigres livrai-
sons. — En dogmatique: Miracles, Monarchiens, Monophysisme,
Monothélisnie et Monlanisme, ctc., ectc, par E. H. Vollet.
— En histoire religicuse: Michel, Moise, Mithra et son culte
(curieux détails), par H. Hubert, Mischna, par S. Debré, etc.
— En histoire ecclésiastique, trés nombreuses biographies:
le prof. Micheiis, par Lauchert; 'abbé Migne, le D* Ef. Mignot
(+ 1771), qui fit opposition a la bulle Unigenitus et publia en
1756 un « Mémoire sur les libertés de 'Eglise gallicane»; Jean
Milic (71374), Vauteur des « Tristesses de 1'Eglise »; le théolo-
oien tcheque Millaner (+ 1840), auteur d'une « Vie de Jean
Zizka »; J-Ant. Milsand (v 1886), auteur d’'une étude sur les
« protestants et les vieux-catholiques », 1874; Pic de la Miran-
dole; J-A. Mahler, dont la «Symbolique» est ainsi caractériséce
par F-H. K.: «C'est une comparaison eantre les principes du
catholicisme, dont les angles sont toutefois I¢gérement atténués,
avec les principes du protestantisme, dont les défauts sont
exagérés »; . Mogilas (v 1647), auteur de la « Confession de
la foi orthodoxe »; Mohawnimed (par W. Margais), et les nom-
breux personnages qui ont porté ce nom; Uabbé Mozgnoi,
directeur du «Cosmos», auteur des «Splendeurs de la foi» et
des « Livres saints et la science »; Jacqgues DMolay (+ 1314),
gnand-maitre des Templiers; Molina, le molinisme et le con-
gruisme; Molinos et le molinosisme; Monclar (v 1773), auteur
du « Mémoire au sujet des mariages clandestins des protes-
tants en France », et du « Compte-rendu des constitutions des
jésuites »; J.- B. Momnestier (7 1820), Varchevéque Montazet,
Montalembert, etc.

Curieux détails sur Michel le Visionnaive (7 1726), au sujet
du mariage de M= de Maintenon avec Louis XIV.

L'article sur les Missions catholiques et protestantes, par
MM. Kruger et E.-H. Vollet, est particulierement intéressant;



il est suivi d'une notice sur la « Mission intérieure », et d'une
autre sur la « Société des missions étrangeres de Paris », par
F.-H. K. Remarquons sur cette derniére que «l'impulsion pre-
miere fut donnée en 1652 par le P. de Rhodes, qui venait
demander en Europe des instructeurs pour le clergé indigeéne
de Pextréme-Orient; le 26 juillet 1663, Louis XIV accorda des
lettres patentes portant établissement du séminaire général des
missions étrangeres & Paris, avec une rente de 15,000 livres».
L’unité du gouvernement de cette Société est maintenue par
un conseil de 13 directeurs siégeant a Paris, mais «recevant
le mot d’ordre de la congrégation de la Propagande & Rome. »
1l s'agit de la romanisation de 1'Orient d’abord par les doctrines
et ensuite par la juridiction. (Voir les études publiées sur cette
importante question par la Revwue iniern. de Théol., n* 10, 11
et 12, 1893.) Sur le mot Missionnaire, M. E.-H. Vollet a donné
des indications précises. — L’étude de M. de St-Arroman sur
les missions scientifiques et littéraires francaises, mérite aussi
d’étre signalée.

L’article Miniature de M. G. Pawlowski contient beaucoup
de renseignements historiques sur la décoration des anciens
manuscrits et sur les écoles anciennes dart religieux. Voir
aussi Missel et Milve.

ATarticle Mois du pape et Allternative,onlit: «La VIII® Reégle
de la chancellerie vomaine porte que tous les bénéfices ecclé-
siastiques, séculiers et réguliers, avec ou sans charge d’dme,
qui deviendront vacants, en quelque lieu et de quelque maniere
que ce soit, dans les mois de janvier, février, avril, mai,
gutllet, aodil, oclobre et movembre, sont véservés a la disposition
du pape. Elle n'admet d’exceptions que pour les bénéfices
vacants par résignation, pour ceux dont I'Eglise de Rome et
ses cardinaux disposent directement, et pour ceux dont la dis-
position est réglée par les concordats conclus entre le saint-
siege et divers Etats. Cette mesure, qui dépouillait les collateurs
ordinaires de leurs droits pendant huit mois de l'année, et qui
ne leur permettait de T'exercer qu’aux mois de mars, juin,
seplembre et décembre, avait ¢été introduite et développée avec
P'habileté subreptice et la ténacité dont la cour de Rome est
coutumiere dans les entreprises de ce genre.» Clest Martin V
qui 'a imaginée et Léon X qui 'a appliquée sans disconti-



- 828 —

nuation. Les mois du pape sont aussi appelés mois apostoliques.
Quelle singuliére apostolicité!

Je regrette que la place me manque pour reproduire 1'ar-
ticle sur «1'Eglise de Milan », article ou1 il est bien constaté
que l'ancienne primauté de 1'évéque de Rome n’entrainait avec
elle aucune juridiction sur les Eglises situées en dehors de la
province romaine.

Voir aussi les articles : Monasiere, Monastique, Mongolie (la
religion ancienne et la religion actuelle), Monita secreta, Moni-
tion et Monitoire. E. Micuaup.

Journal des Savants; Paris, Hachetie; le cahier 3 fr.

Le Journal des Savants doit aussi intéresser les lecteurs
de cette Revue, surtout par les articles d’histoire et de philo-
sophie religieuses qu'il contient, et aussi par ses comptes-rendus
bibliographiques (bien que ceux-ci ne soient ni assez nombreux
ni assez détaillés), Les savants qui rédigent ce journal sont
tous, dans leurs branches, d’'une compétence incontestée; ils
n'ont qu'un tort, celui d’étre trop modestes et de ne pas cher-
cher & faire connaitre davantage leurs travaux, soit en France,
soit & 1'étranger. Peut-&tre sont-ils plus connus & 1'étranger
qu'en France méme. Quoi qu’il en soit, ils ne le sont pas assez.

Dans les derniers cahiers, on peut signaler la belle étude
de Paul Janet sur les oceuvres de Descartes (édition Adam et
Tannery), et en particulier sur la Correspondance. Voir surtout
la vingt-et-uniéme lettre au P. Mersenne (15 avril 1630), sur
les rapports de la volonté et de la connaissance en Dieu. Si
la theése philosophique: Velle et videre est idem est vraie (mais
dans quelle mesure et comment?), on comprend les consé-
quences qui en découlent pour la théologie, dans la question
trinitaire. J'en dirai autant de cette autre thése: Dieu est la
Vérité, non par sa volonté, mais par son essence. — L’étude
de M. Maspéro sur les papyrus de Pétrie renferme aussi
d'utiles indications sur la religion égyptienne. — Je ne peux
ici que signaler les notices sur les tomes VI, VII et VIII de
la Bibliotheque de la Compagnie de [Jésus (par le P. Sommer-
vogel); sur lorigine et les progres de la Logique de Platon,
avec un apercgu sur le style de Platon et la chronologie de ses



— 829 —

écrits; sur le Studium papal de Trets au XIV® siecle (par 1'abbé
Chaillan); sur 'histoire du royaume de Jérusalem (1160-1291),
de Reinhold Rohricht, etc. E. M.

De I'Histoire considérée comme science, ¢/ Introduction

a I'Histoire littéraire, par P. LacomBe; Paris, Hachelte,
2 vol. in-8°, 15 fr., 1894 et 1589S.

La théologie, comme science, doit avoir une méthode
scientifique. Lorsqu’elle expose et juge des faits, lorsqu'elle
interpréte et critique des textes, elle doit se soumettre aux
méthodes scientifiques en général, et en particulier aux régles
de la critique historique et de la critique littéraire. C'est 2 ce
point de vue que les deux volumes de M. Lacombe intéressent
aussi les théologiens, et peuvent rendre de grands services
aux maitres et aux étudiants. L’auteur, en effet, vy serre de
tres pres les questions de méthode; il montre les abus que
U'on fait trop souvent des mots vagues, et la nécessité qu'il y
a de créer un vocabulaire plus exact. Les analyses sont fort
bien conduites, et il joint toujours les exemples aux préceptes.
Il insiste beaucoup sur ceci, qu'on n’a pas pris garde que le
mot « histoire » est une étiquette « commode, mais infidele »
posée sur des faits trés différents comme sujets de connais-
sance. Les uns, les #nstiiulions, se prétent & une connaissance
scientifique; les autres, les dvémements, ne s'y prétent pas.
Cette distinction est I'idée primordiale de I'ouvrage. En outre,
ceux qui ont cherché les lois de T'histoire ont suivi des ana-
logies trompeuses, empruntées a la physique, a4 la chimie, a la
biologie. C'est de la psychologie que I'histoire releve. Les lois
historiqués & trouver ne peuvent étre que des dépendances
des lois plus générales qui régissent le mental et le moral
humain. Passant en revue toutes les institutions, analysant
chacune d'elles, l'auteur montre comment on peut appliquer
les données de la psychologie a lhistoire, et éclairer celle-ci
par celle-la.

M. Lacombe combat particuliérement les erreurs de Taine
et de Brunetiere, qui n’ont pas assez distingué, dans I’histoire,
les éléments susceptibles d’organisation scientifique et les élé-
ments réfractaires 4 la science; ils ont mis a peu pr2s sur le



— 830 —

méme pied les événements et les institutions. M. Lacombe
appelle « événement » ce qui n'apparait que dans 'acte ou les
actes d'un seul homme et ce qui semble le produit singulier
de son caractére; et il appelle «institutionnel » tout trait qui,
dans un acte ou une ceuvre, rappelle quelque trait déja visible
dans l'acte ou l'ccuvre d'un atitre homme, et a fortiori de plu-
sieurs autres hommes. Que de critiques ne sont frappés que
par les particularités individuelles de telle célébrité, et ne
remarquent pas les similarités des actes et des ceuvres! « Trop
souvent, dit M. Lacombe, la manie de généraliser emporte
Ihistorien. Vous le voyez se saisir de ce qu'un littérateur offre
de plus individuel, vertu ou vice, forme ou degré du talent, le
lui oter, el latltribuer & loule sa génération, a toute som époque,
a toule sa nation ... Parmi les historiens et les critiques de ce
temps-ci, il serait aisé¢, je crois, de relever quantité de conclu-
sions téméraires et erronées... On peut leur reprocher de
n’avoir pas saisi combien largement I'étude du public avait
droit d’entrer dans 1'histoire... La tache principale est de faire
le départ entre les deux ¢léments partout entremélés, l'institu-
tionnel et l'accidentel, le collectif et l'individuel, le déterminé
et le contingent.» Les conseils que donne l'auteur sur la
maniere de rechercher les causes, sont trés pratiques. Bref,
ces deux volumes sont remplis d'observations judicieuses.
E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Lehrbuch der Kirchengeschichte von Dr. F. X. FUNK, Professor
der Theologie an der Universitit Tibingen. 3., verbesserte und ver-
mehrte Auflage. Paderborn, Ferdinand Schiningh, 1898. XVIu.
618 S. 8°. (Preis M. 6. —.) "

Dag in 1. Auflage 1886, in 2. Auflage 1890 erschienene,
seither auch ins Franzosische tbersetzte (1891; 2. Aufl, 1896)
Lehrbuch des gelehrten Tiibinger Kirchenhistorikers ist mit der
vorliegenden neuen Auflage in einen andern Verlag tlberge-
gangen, und bildet jetzt den 16. Band der im Verlag von
F. Schéningh in Paderborn erscheinenden wissenschaftlichen
Handbibliothek (1. Reihe). Die Vorziige dieses Lehrbuches, das
bei seiner knappen und objektiven Darstellung das reiche



— 831 —

Material der Kirchengeschichte, unter besonderer Berticksich-
tigung auch des Gebietes der sogenannten innern Kirchenge-
schichte, in so méssigem dusserem Umfang und in hochst tiber-
sichtlicher Gliederung zusammenfasst, sind bekannt genug.
Die neue Auflage zeigt tberall die darauf verwendete
sorgfalt des Verfassers in zahlreichen kleineren Zusitzen und
Verbesserungen, selbstverstindlich auch in der entsprechenden
Ergianzung der Litteraturangaben. (In Bezug auf die letztern
erlaube ich mir nur, zu bemerken, dass 5. 200 Anm. mein
Name zu streichen ist; durch Versehen scheint mein S. 195
Anm. angefiithrtes Buch sich nochmals an eine unrichtige Stelle
verirrt zu haben.) Eine ganz neue Fassung haben die §§ 34
(frither 35), tiber den Montanismus, und 93 (frither 96), tliber
die Abendmahlsstreitigkeiten des Mitielalters, erhalten, und § 212,
tiber Orden und Kongregationen in der neuesten Periode, ist
ganz neu eingesetzt. Trotz der mancherlei Vermehrungen ist
der Umfang des Buches nicht wesentlich gewachsen (618 gegen
603 Seiten), da der Verfasser aus praktischen Griinden, eben
um eine Anschwellung des Umfanges zu verhiiten, anderseits,
wo es geschehen konnte, mehrfach Kirzungen vornahm ; be-
sonders geschah dies in solchen Fillen, wo er fir die weitere
Ausfiithrung jetzt auf den im vorigen Jahre erschienenen 1. Band
seiner ,Kirchengeschichtlichen Abhandlungen und Untersu-
chungen“ verweisen konnte (vgl. meine Besprechung in dieser
Zeitschrift, Jahrgang 1897, S. 878 ff.), in welchem die beziig-
lichen Specialuntersuchungen jetzt bequem zusammengestellt
sind. Auch die etwas weiter ausgedehnte Anwendung der kleinen
Schrift, sowie in einigen Abschnitten einer mittlern Schrift,
trigt einerseits zur Verhiitung einer grosseren Vermehrung des
Umfanges, andererseits zur Ubersichtlichkeit der Darstellung
bei. — Zum Schluss méchte ich nur noch dem Wunsche Aus-
druck geben, dass bald ein 2. Band der kleinen Schriften des
Verfagsers folgen moge. LAUCHERT.



— 832 —

Die sahidisch-koptische ﬂ’bersetzung des Buches Ecelesiasticus
auf thren wahren Wert fir die Textkritik untersucht von Dr.
NORBERT PETERS, Professor der Theologie an der B. theol.
Falultit in Paderborn. (= Biblische Studien, herausgegeben
von Prof. Dr. O. Bardenhewer, I11. Band, 3. Heft.) Freiburg . B.,
Herder’sche Verlagshandlung. 1898. XI und 69 S. 8°. (Preis
M. 2. 30.)

Die vorliegende Schrift, die sich als eine Vorarbeit zu
einem vom Verfasser geplanten Kommentar zum Buche Eccle-
siasticus giebt, bietet eine in die speciellsten Einzelheiten ein-
gehende Vergleichung des von P. de Lagarde (in seinen ASgyp-
tiaca, Gottingen 1883, p. 107—206) verdffentlichten und seither
noch nicht in diesem Sinne verwerteten koptischen Textes mit
dem griechischen. (N#heres tiber Lagardes Ausgabe und tiber
anderweitig vorliegende und zerstreut veroffentlichte koptische
Fragmente teilt die Einleitung mit, S. 1—3.) Indem der Ver-
fasser in methodischer Priifung der koptischen Ubersetzung
zuerst diejenigen Eigentumlichkeiten derselben nachweist, die
sich aus dem verschiedenen Charakter der beiden Sprachen
oder aus der Methode des Ubersetzers erkliaren (der ofter
mehr nach dem Sinn als nach dem Buchstaben Ubersetzt, ein
Streben nach Vereinfachung und Erleichterung, ofter auch
nach Erklirung und Erlauterung des Textes zeigt), scheidet er
von vornherein die bloss scheinbaren Varianten aus und weist
auf die bei der Verwertung des Textes fir die Textkritik
notige Veorsicht hin. (S. 5—30.) Der 2. Abschnitt (S. 30—5T7)
stellt sodann die Varianten zusammen, die nach Beriicksichti-
gung der Art und Freiheit der Ubersetzung entweder ganz
sicher oder doch mit hoher Wahrscheinlichkeit als Varianten
tbrigbleiben. Eingehender behandelt werden die Varianten des-
jenigen Teils, fiir welchen infolge der in jiingster Zeit ge-
machten Entdeckungen jetzt der hebréische Text wieder vor-
liegt (Kap. 39, 15—49, 11), unter Beiziehung auch der andern
aiten Ubersetzungen. Das Resultat beziiglich des Wertes der
Ubersetzung zieht der 3. Abschnitt (S. 57—65). Es ergiebt sich
aus der ganzen Untersuchung, dass der Wert der koptischen
Ubersetzung fir die Textkritik des griechischen Textes nicht
unterschatzt werden darf, wie besonders das vielfache Zu-
sammentreffen mit dem hebriischen Text in der betreffenden



— 833 —

Partie gegen die Lesarten der griechischen Handschriften zeigt,
wihrend anderwirts die Ubereinstimmung mit den andern alten
Ubersetzungen manchen Lesarten des koptischen Textes Ge-
wicht verleiht. Anhangsweise werden einige Emendationen zu
sStellen des koptischen Textes (S. 66—67) und Bemerkungen
zur koptischen Grammatik aus diesem Texte gegeben.
LAUCHERT.

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben wvon Dr. H. HoLTZ-
MANN, Professor in Strassburg, und Dr. G. KRUGER, Professor
in Gliessen. XVII. Band, enthaltend die Litteratur des Jahres
1897, 2. Abteilung, Historische Theologie. 3. Abteilung, Systema-
tische Theologie. Berlin und Braunschweig, C. A. Schwetschke
w. Sohn. 1898. S. 177—499 ; 501—675. Gr. 8.

Die 2. Abteilung des Jahresberichtes enthélt die Referate
von H. Lidemann, Kirchengeschichte bis zum Nicanum (S. 177—
206); G. Kriger, Kirchengeschichte vom Nicanum bis zum Mittel-
alter mit Kinschluss der byzantinisch-orientalischen Litteratur
(S. 2071—233); . Iicker, Kirchengeschichte des Mittelalters
(S. 234—306); G. Lesche, Kirchengeschichte von Beginn der
Reformation big 1648 (5. 8307—375); A. Hegler, Kirchengeschichte
von 1648 an (S. 376—432); 0. Kohlschmidt, Interkonfessionelles
(S. 433—477); C. P. Tiele, Religionsgeschichte (S. 478—499).
Die 3. Abteilung enthélt die Referate von Z. W. Mayer, Ency-
klopédie, Apologetik, philosophische Theologie, Kosmologie und
Anthropologie, philosophische Systeme und Gesamtentwiirfe
(S. 501-—5H30); K. Treeltsch, Religionsphilosophie und prinzipielle
Theologie (5.531— 603) ; £. Sulze, Dogmatik (S.604—655); O. Dreyer
Ethik (S. 667—675). — Als Ganzes bietet der Jahresbericht
eine bibliographische Ubersicht tiber die theologische Gesamt-
produktion des betreffenden Jahres, wie sie anderwérts nicht
vorliegt, und bildet dadurch auch fir diejenigen, die sich durch
Ton und Charakter der Berichterstattung oft abgestossen fiihlen
miissen, ein Nachschlagewerk von bleibendem Wert. Itin grosser
Vorzug ist das rasche Erscheinen des Jahresberichtes. Die Un-
gleichméissigkeit der Berichterstattung, insofern sie dadurch be-
dingt ist, dass den einzelnen Referenten auch von rscheinungen
von grosserem wissenschaftlichem Werte oft nur die Titel zu-
ginglich sind, ist wobl nicht zu vermeiden. Die interessanteste



Abteilung pflegt die historische zu sein. Es wire nur zu wiinschen,
dass die wissenschaftliche Objektivitat, deren Kriiger sich auch
solchen Erscheinungen gegentiber, die auf einem andern Stand-
punkt als dem seinigen stehen, im allgemeinen befleissigt, allen
seinen Mitarbeitern in gleichem Masse eigen wire. Dem Bericht-
erstatter tiber die Kirchengeschichte bis zum NicAnum ist selbst
Harnack nicht mehr protestantisch genug, und der Abfall von
der von F. C. Baur beliebten Phantasickonstruktion des Ur-
christentums wird ihm schwer tibel genommen. — Die 3. Ab-
teilung, die systematische Theologie umfassend, giebt einen
sehr interessanten Uberblick dariber, wie die verschiedenen
Stromungen auf dem Gebiete der heutigen protestantischen
Theologie im verflossenen Jahre ihren litterarischen Ausdruck
gefunden haben. Von den Erscheinungen auf dem Gebiete der
katholischen Theologie sind im allgemeinen nur die Titel ge-
geben. Wo auf einzelnes eingegangen wird, zeigt sich nicht
viel Verstindnis fir den katholischen Standpunkt. — Noch
einige kleine Berichtigungen: S. 361, Z. 17 v. u. l. F. X. Kraus.
S. 419, Z.12 1. G. Michaut. S. 454, Z. 11 v. u. wird die Allge-
meine Deutsche Biographie mit den Publikationen von DBettel-
heim verwechselt. S. 506, Z. 2 v. u. 1. Chable. F. L.

ITII. English Bibliography.

Considerations on FPublic Worship and on the Ministry of
Penitence, A Letter adressed to the Clergy of the Diocese of
Salisbury, by JoOHN WORDSWORTH, D. D. Bishop of Salisbury,
together with A Pastoral Letter to the Laity; London, Longmans,
1898, 1 s.

The Bishop begins by stating that before writing upon a
subject which has caused some disquiet, he had taken counsel
with his constitutional advisers, the Dean and Chapter of Sarum.
Two causes have led to his taking action—the tendency to
“a sort of Congregationalism” as regards liberty of public
worship, and a growing disposition to look to the Bishops of the
Church for the restoration of order. The Bishop is careful to
explain that ‘“the impulse to write this letter, comes to me
from within, not from without”. After this preface his lordship



— 835 —

proceeds to amplify the teaching of St Ignatius, “Let nothing
be done without the Bishop”. In the Church of England the
Bishop, in accordance with primitive order, and in contrast to
the modern Vatican theory of the Pope’s immediate episcopal
jurisdiction in every diocese, is “the one immediat pastor of the
souls of all the faithful within his diocese and jurisdiction.
Nothing can be done officially in any parish for which he is
not directly or indirectly responsible”. The prescription of one
“Use” for the whole Church has relieved the Bishops from
a large measure of their responsibility, but “their old jus
lturgicum still remains”. In the declaration of the clergy on
being licensed to the cure of souls, the “lawful authority”
there mentioned is, in the first instance, to be understood as
the Bishop. If is laid down, therefore, as a genecral rule for
the diocese of Sarumthat no form of public worship, other than
those of the Prayer Book, is to be used, except it be “directed,
issued, sanctioned, or allowed” by the Bishop himself. Neither
shall any adaptation of the Prayer Book services, or prayers
additionnal to the same, be used without the same sanction.
Any “wilful and intentional infraction™ of this rule “would be
liable to be treated as a breach of the oath of canonical obe-
dience”. The letter then proceeds to show that the Bishop’s
authority is a common benefit. DBesides his special duties, a
Bishop has duties to the whole Province and the whole
Anglican Communion.

He may also sometimes have to be the interpreter of that
Communion to members of other religious bodies, as it has
from time to time fallen to my own lot to be on the Continent
of Burope and in the Levant. Unless he acts with authority
inside his diocese he can hardly advise with authority outside
it. A Bishop may therefore well ask those of the clergy and
people, who may be in favour of introducing or maintaining
changes in the ritual or practice of public worship (whether
it be by omission or addition, and whether in a Puritan or
mediseval direction, especially when those changes may be
considered expressive of doctrine) to remember their duty to
his office and their interest in maintaining its authority. It is
important to the Church at large as a centre of unity.

Lest any should fear to trust the Bishops unreservedly, he
is careful to add that “the days of autocratic Bishop are, I



— 836 —

believe passed’”. An English Bishop’s position, while it is pro-
bably stronger in some respects than that of any other
Bishop in any other country, depends much more than it used
to do upon his reasonable action and fulfilment of reasonable
expectations.

The next portion of the letter deals with the principles of
Public Worship. Worship must be “distinetly Christian”. Our
ritual is “the expression of the faith and life of Christianity”.
Lex supplicandi legem statwit credendi. Negatively it excludes
everything Pagan and superstitious. Positively it is above all
things “Worship of the Blessed Trinity in Unity”. Tn the first
ages the Church required that in the service of the altar
prayer should always be directed to the Father as implying
“the two other Persons who with Him compose the ineffable
Unity of the Godhead”. The Lord’s Prayer and other Scrip-
tures enforce the same truth. Nevertheless, the Catholic Church
all ows prayer to our Lord Jesus Christ, on the authority of
His own words in the Apocalypse.

Sections X. to XIV. treat with great fulness the question
of worship addressed to our Lord in the Blessed Sacrament,
as to which the Bishop gives certain reasons for caution. In
the first place our Lord’s humanity by itself, according to
all Christian theology, is not a proper object of Divine
worship. If it were, a fourth term would be added to the
Blessed Trinity. It is by this rule that we criticise such
developments as the cultus of the Sacred Heart. One reason
then why we must be cautious about Sacramental adoration is
the fear lest it should degenerate into a like error. Again, the
Sacramental signs not only suggest the Humanity apart from
Divinity, but the Humanity restricted by local and material
conditions. This, I suppose, is why the Trent Catechism directs
the clergy to warn the people that the Body of Christ is not
in the Kucharist “as in a place”. That this warning is not
wholly successful is evident from the language employed by
many Romanists. To speak of our Lord as the “Divine pri-
soner of the tabernacle” is surely to use very misleading and
distressing language.

Then, secondly, the general purpose of the Eucharist as
an act of worship has to be considered. It is not a “bare
commemoration” of a historical event, and all Christians agree



— 837 —

that it i1s not a repetition of the Sacrifice of the Cross. “It is
something between the two”, though we need not seek an exact
definition. But simply it may be expressed as:— a pleading
before God the Father, on the part of the Church on earth,
in union with her Great High Priest and Head, of the atonement
made by Him, with which she dares humbly to associate her
own oblation of herself as His Visible Body.

This, the Bishop concludes,— is different from, and, in a
certain degree, inconsistent with, the separate adoration of our
Saviour as almost the sole object of worship at the time of
Consecration.

Is then the moment of the Consecration the suitable time
for adoration of the Person of Christ? The Bishop answers
the question thus. In the Blessed Sacrament, Our Lord, as it
were, assumes ftwo attitudes—viz., the Godward and the Man-
ward. At the Consecration He is Himself the Great High
Priest offering Himself to the Father. To the Father, therefore,
at that supreme moment we are to “lift up our hearts”. But
there are points in the service at which Our Lord “instead of
turning His face towards the throne of God, rather. turns
towards His people”. Such are the reading of the Gospel, at
which we rise and salute Him with the Gloria. (Here the
Bishop incidentally remarks that the “ignorant custom of
kneeling during the Epistle” destroys the significance of the
rite of standing at the Gospel.) Another point is the Offertory,
which is the principal moment of adoration in the KEastern
Church. A third point is the reading of the Comfortable Words,
and a fourth is the reception of the Sacrament. In support of his
argument the Bishop then adduces evidence from ancient and
mediegeval sources on special Adoration at Communion time, and
alludes to the late Archbishop’s judgment, to which he himself
was a party as an assessor, a permitting the singing of the Adgnus
“during the Communion time”. The ritual elevation of the
Sacrament is admitted to be a very ancient and almost uni-
versal custom, but “originally not af, but comsiderably after,
the Consecration”. This section of the argument concludes
with cautions against the abuse of non-communicating atten-
dance, which, however, is admitted to be allowed by the Church
of England. In any case, however, the clergy are ordered to
observe the rupric which requires that at least three commu-



IS inia] .
— 838 -

nicants should partake with the priest, and it is suggested that
the laity should help by sending in their names beforehand.

According to the principles thus laid down, Reservation of
the Sacrament for isolated worship is not permissible. As
experience shows, this practice has led not only to infrequent
communion, but to the preference of an evening service to the
self-denying duty of attendance at a morning mass. As regards
Reservation for clinical communions, the Bishop considers the
balance of advantage to be on the side of our present rule.
Nevertheless, in order to meet cases of extreme difficulty, he
is willing to give special advice privately to the clergy. If
any feel aggrieved at the loss of certain ancient practices, let
them recognise (od’s providence as in the abolition of the
Brazen Serpent, the disappearance of two out of the three
treasures of the Ark when it was placed in Salomon’s Temple,
and the loss of the Ark itself when the second Temple was
built.

The Bishop next discusses and condemns the Adoration
of the Cross, on the ground that the average mind cannot appre-
hend the subtle distinctions drawn between various degrees of
worship. What may not be idolatry in itself may practically
be idolatry for the mass of mankind.

Up to this point (Section XX.) public worship has been
congidered as Christian worship. A further test is now intro-
duced, conformity to Holy Scripture. Tried by this test the
worship of the saints, and particularly the extravagant devotions
to the Blessed Virgin, must be rejected. All Christians alike
are awaiting the judgment. The Greek Liturgies to this day
offer prayers for all the sainfs, even the Blessed Virgin herself.
“The last judgment will be a great scene of the reversal of
human judgments.” Public worship of the saints is further
disallowed because of the silence of Scripture, and time spent
in the private invocation of saints is to be deprecated as so
much taken from direct prayer to God.

Lastly, our public worship must be the worship of the
Church of England, in full recognition of the national character
and the national requirements, and with consideration for
national prejudices. A too elaborate ceremonial, the use of
strange ecclesiastical terms, the introduction of foreign usages,
the mumbling of the service, are noticed as, among others



— 839 —

causes of irritation. On this head the Bishop gives in an
appendix some counsels which are well worthy of attention.

From Section XXXII. onwards the Bishop addresses himself
to the subject of the ministry of penitence, especially in
private. “After giving a sketch of ancient penitential disci-
pline, he shows how private confession and absolution came
so be gradually substituted in ordinary cases for the public
act. He also traces the change from the requirement to confess
only te three capital sins of Idolatry, Murder and Adultery, to
the canon of the Fourth Lateran Council, which enjoined the
confession of all sins at least once a year to the proprius sacerdos.
With this he also contrasts the penifential discipline of the
Church of England, which is especially connected with Holy
Communion and the Visitation of the Sick. The English dis-
cipline is described as differing in three important particulars
from the Roman. It makes private confession subsidiary to
self-examination, and leaves it to the individual conscience. It
recommends confession where a man cannot guiet his own
conscience. It permits confession to “some discreet and learned
minister” other than the parish priest. It moreover, by direc-
ting reference to the Bishop, brings him into his proper place
in penitential discipline. The clergy, however, are bound to
hear confessions if they are desired to do so, but the Bishop
regrets that we have no system of licensing confessors. He is
of opinion that the outward sign of imposition of hands should
be used when re-admitting penitents to Communion. Whether
the indicative form of absolution is used or not, a prayer should
always be sald. Questions to penitents should follow the lines
of the exhortation in the Communion service. The artificial
distinction between venial and mortal sins should be shunned,
and currency must not be given to “the idea that satisfaction
made by the penitent is a substitute for proper reparation to
our neighbour and faith in the Atonement made by our Blessed
Lord”. As to the question who should and who should not be
counselled to come to confession we give his lordship’s own
words:

I think that there are many persons living with heavy sin
upon their consciences, sin perhaps that has found expression
in single dark acts, or sin that has become habitual, who would
be very much  helped by confession. To such it may mean



— 840 —

all the difference between interior light and darkness. Such
confession may need to be repeated, perhaps at regular inter-
valls, in order to test the progress and perseverance of the
penitent. There are others, of scrupulous consciences, who may
be made easy and at peace by it, who should, nevertheless, in
their own interests, not be advised to seek it often. There are
many others to whom I would say, as St. Jerome does to Deme-
trias : Nos ignoremus paenitentiam, ne facile peccemus. Illa
quast secunda post naufragium tabula miseris sit : in virgine integra
servetur mavis, A Christian virgin should not need that second
plank of penitence, on which those who have made shipwreck
of life may escape safe to land.

The last point on which the Bishop touches is that of
prayer for the faithful departed. He is willing to admit this
in additional services, but it will be his duty to compare the
language employed with that of the prayers existing in the
Prayer Book. In the case of private devoti. ns the same
strictness need not be required.

(Church Times, July 29, 1898, P. 119.)

Ordinals past and present, and their witness to the validity
of English Orders, by Rev. BAINBRIDGE SMITH, M. A., Parker
& Co., London 1/6.

This Book is a model of Christian controversy, and gives
close English translation of Roman Ordinals, together with the
second Ordinal of Edward VI., in order that the Reader may
see, that the objections, alleged by Leo XIII. against Iinglish
Orders, apply with equal force to the Roman Ordinals for the
first thousand years. He treats of “Intention”, “Matter” and
“Form”. The only mis-conception seems to us to be that the
Author speaks of the placing of the Gospels on the neck of the
Bishop being consecrated, as though its earliest authority was
the Council of Carthage, A. D. 398.

The Apostolic Constitutions name “two Deacons” as holding
the Gospels over the Consecrand, Dionysius speaks of the same
ceremony as one of the distinctive acts in the Bishop’s Conse-
cration. It was probably “two Bishops” holding the Gospels,
that Alcuin spoke of, as not “found in authority ancient and



e B e

modern”, and net the ceremony itself—a ceremony which so
beautifully symbolises “Take my yoke upon you, and learn of
me’. “Preaching the Word” was good and needed, but “Doing
the Word” was probably better, and both best. It is ever dan-
gerous to change an Apostolic tradition. Those who know the
splendid testimony given by the Roman Church to the Holy
Scriptures, will regret that its authority should have been
weakened by the “prononcement” which Mr Smith so ably
refutes. JOHN PARKER.

IV. Griechische Bibliographie.

Exxdnoiecvie) Tovopla drd wig (0pdoews ©ic Exxdyoies péyor véy

> < ~ e y > ’ » o~ > « ~ < e b
2o} nuds yoovay, Ex diegdowy mny@y Soaviodeive viwo A. Aopr-
dovs Kvoiordv, 4. @. xei xeeInmynrod wijc @sodoyiag &y wf Edving

Hevsmmoenuio. "Exdoois dsvrépa sanvlnusvy. 'Ev ASiveis, €x tod
TVmoyQeeiov TWy xeradrnudrwy Avéorn Kevevevtvidov. 1898,
3 Binde. 493, 335, 524 8. 89

Die in erster Auflage im Jahre 1881 erschienene Kirchen-
geschichte des Herrn Professor Kyriakos erscheint in den
3 Banden der vorliegenden neuen Ausgabe in einer wesent-
lich erweiterten und bereicherten, in manchen Partien ganz
umgearbeiteten Gestalt, als ein ausfihrliches Handbuch der
Kirchengeschichte, das Resultat der langjihrigen akademischen
Lehrthitigkeit des verdienstvollen Verfassers. Der Standpunkt,
von dem in diesem Werke des athenischen Kirchenhistorikers
der Verlauf der Kirchengeschichte betrachtet wird, ist selbst-
verstandlich der der orientalischen orthodoxen Kirche, naher-
hin modifiziert durch die liberale oder liberal-konservative
Richtung, welche der Verfasser innerhalb seiner Kirche vertritt.
In einem zunichst fir den Klerus der griechischen Kirche be-
stimmten Werke begreift es sich ferner, dass eben die Ge-
schichte der orientalischen Kirche tberall im Vordergrund
steht und die Grundlage des Ganzen bildet. Eingeteilt wird die
ganze Kirchengeschichte in dem Werke in vier Perioden:
I. vom Jahre 1—313; II. von 313—860 (Inhalt des 1. Bandes);
III. von 860—1453 oder von den Anfingen der Kirchentren-
nung bis zur Eroberung von Konstantinopel (2. Bd.); IV. von

Revue intern. de Théologie. Heft 24, 1898, 5%



1453—1897 (3. Bd.). Fiir den griechischen Historiker ist es das
Naturgemsisse, die Grenze zwischen den beiden letzten Perioden
mit dem Jahr 1453 zu ziehen. Wie mift den Quellenwerken
zeigt sich der Verfasser auch mit der einschligigen Litteratur,
besonders auch mit der deutschen, in weitem Umfange ver-
traut. Wenn er, wie die Litteraturangaben zeigen, nicht immer
in der Lage war, die neuesten Schriften tiber specielle Gegen-
stande zu benutzen, so kann dem in Athen lebenden Verfasser
niemand einen Vorwurf daraus machen. Ich will nur bemerken,
dass man in der Aufzahlung der allgemeinen kirchenhistorischen
Werke der Katholiken, Bd. I, S.23, ungern die Werke von
Hortig unter den frithern, und von Funk und Knépfler unter
den neuern vermisst. Was die Darstellung der abendlédndischen
Kirchengeschichte betrifft, so kann ich die Bemerkung nicht
unterdriicken, dass sich die vorwiegende Benutzung protestan-
tischer Litteratur, bei der ohnehin vorhandenen polemischen
Tendenz gegen die abendlindische katholische Kirche, éiter in
einer gewissen Einseitigkeit geltend macht. Das Interesse,
welches das Werk fir abendlandische Leser bietet, liegt aber
auch nicht in der nach der ganzen Anlage zuriicktretenden
Darstellung der abendlédndischen Kirchengeschichte, sondern
in der eingehenden Behandlung der Kirchengeschichte des
Orients, die in den allgemeinen Kkirchenhistorischen Werken
der abendlandischen Litteraturen, auch in den umfangreicheren,
selbstverstandlich nicht in solchem Umfang behandelt werden
kann, besonders was die Geschichte der neuern Zeit betriftt.
Im letzten Teil flllt die Kirchengeschichte des Orients seit
1455 den halben Band, S. 1—252. Besonders schitzenswert
sind hier auch die Abschnitte iiber die neuere Theologie in
der orientalischen Kirche, S. 135150, S. 191—201, S. 218—226;
ebenso das anhangsweise nach Gedeon gegebene Verzeichnis
der Bischéfe und Patriarchen von Konstantinopel bis auf die
Gegenwart (S. 476—480). Kin ausfiihrliches alphabetisches
Register zu den 3 Bénden bildet den Schluss des letzten Bandes
(S. 481—524). ¥ L

In der , Exxlnoieory AArdac von Konstantinopel ver-
offentlicht Anthimos P. Orphanides eine eingehende Studie #iber
die Tradition (msoi vic isods mapadévews), mit umfassender Be-



— 843 —

riicksichtigung der von iltern und neuern, morgenléindischen
und abendléndischen Theologen dariber gegebenen Bestim-
mungen. (Exxd. 4., Jahrgang 1898, Nr. 6, S. 36—38; Nr. 9,
S. 68—72; Nr. 17, S. 151—1564; Nr. 23, S. 193—196; Nr. 33,
S. 2713—275; wird noch fortgesetzt.) Der in Nr. 23 enthaltene
Abschnitt handelt ,iber den Begriff und das Kriterium der
Tradition nach den Altkatholiken, auf Grund der von Déllinger,
Michaud und andern gegebenen Erklérungen, unter Beriick-
sichtigung der von Z. Rhosis ge#dusserten Bedenken, und der
von altkatholischer Seite und von Prof. Kyriakos versffent-
lichten Verteidigungen des Altkatholizismus gegen dieselben.
‘Der Verfasser steht den Altkatholiken sympathisch gegeniiber,
die nach seinem Urteil der Orthodoxie néher stehen als irgend
einem andern Bekenntnis, und er hofft, ,dass, wenn nicht mit
allen, doch mit den Konservativeren unter den Altkatholiken in
naherer oder fernerer Zukunft ein Einverstindnis werde er-
zielt werden®,

V. Librairie,

W. Bevscurag: The Origin and Development of the Old Catholic
Movement (in the American Journal of Theology, July 189§,
Chicago).

F.-J. Bruiss: Un exilé au Sinai; trad. de 'anglais par Sophie
de Bakounine; Port-Said, broch. 16 p., 1897, 1 fr. 25.

Chez 1'éditeur IF. ConeEn (Bonn): Prof. ReuscH: Vollstindiges
Gebetbuch fiir katholische Christen; — Der Index der ver-
botenen Biicher, 2 Bde.; — Prof. Friepricu: Geschichte des
vatikanischen Konzils, 4 Bde.; — Prof. Langen: Geschichte
der Romischen Kirche, 4 Bde.; — Prof. v. ScuuLtE: Der
Colibatszwang und dessen Aufhebung.

Cu. Dunan: Essais de philosophie générale; Paris, Delagrave,
in-8°, 1898.

Chez 1'éditeur FonTeEMOING (Paris, 4, rue Le Goff): BouLve: Hel-
lénisme chez Fénelon, in-8°, 6 fr.; —— DucHESNE: les premiers
temps de 'Etat pontifical (754-1073), in-8°, 4 fr.; — Ms$® IFABRE:
les ennemis de Chapelain, 2 vol.,, 5 {r.; — GiLLES: le pays



— B4 —

d’Arles et l'introduction du christianisme, in-8°, 3 fr. 50; —
LeGreLLE: Révolte des Camisards, 2 fr. 50; — Société des
études historiques: le card. de Granvelle aux Pays-Bas, Jean
d'Estrées, ¢évéque de Laon (1681-1694), etc., in-8°, 6 fr.; —
V. TerreT: étude sur Homere, 15 fr.

B. Gaupeavu, S. J.: Libellus fidei; Paris, Lethielleux, 4 fr,

G. KrUGER : Die neuen Funde auf dem Gebiete der dltesten
Kirchengeschichte (1889-1898); Giessen, Ricker, brosch. 30 S,
60 Pf.

A. v. MavrTzew: Begribnis-Ritus (deutsch und slavisch); Berlin,
Siegismund, 471 S., 1898,

Rev. J. Moe: Grundlage, Wesen und Amt der Kirche J.-C.;
Freiburg 1. B., Lorenz und Waetzel, brosch.,, 63 S., 1 M,
1898.

Max MuLLEr: Nouvelles études de mythologie; trad. de Van-
glais par L. Job; Paris, Alcan, in-8°, 651 p., 12 fr. 50, 1898
(trés important).

C. PizrenBRING : Histoire du peuple d'Israél; Strasbourg, Staat,
in-8°, 730 p., 8 fr., 1898,

B. RoserTtson: Tables of the Apostles and Gospels for Lord’s-
Days; London, 104, St. Georges Avenue, 1 s.

Prof. GuntHEr THIELE : Kosmogonie und Religion; Berlin,
C. Skopnik, brosch., 1898.

AVIS,

La Direction rappelle aux lecteurs de la «Revue» qu’elle
laisse a ses collaborateurs l'entiere responsabilité de leurs
articles, et elle prie instamment ceux qui n'ont pas encore
soldé leur abonnement de vouloir bien le faire le plus 10t
possible.

—



	Bibliographie théologique

