
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


821 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Faculté de théologie de Paris, par l'abbé P. Féret;
T. LV et dernier (15° siècle) ; Paris, A. Picard, 1897.

L'attitude de la Faculté de théologie de Paris est non moins
intéressante au XVe siècle qu'aux deux précédents A Rappelons

avant tout deux procès iniques : celui de Jean Huss et de

Jérôme de Prague, et celui de Jeanne d'Arc. Dans l'un et
l'autre, la Faculté « jugea » avec autant de superficialité que
de rapidité ; les doctrines des Bohémiens furent condamnées en
un tour de main, et la pauvre Jeanne fut, elle aussi, condamnée
et exécutée, grâce à une inqualifiable procédure. M. Féret avoue
lui-même « l'odieuse iniquité de la procédure », en ce qui
concerne Jeanne d'Arc; il avoue «l'insigne mensonge». On sait
que Jeanne en avait appelé au concile de Bâle. Aujourd'hui,
« la schismatique, » « l'hérétique, » « l'apostate » est réhabilitée,
même à l'Université de Paris, même à Rome. Espérons qu'il
en sera de même de Jean Huss et de Jérôme de Prague.

Quoique M. Féret soit obligé par position de condamner
le gallicanisme et d'attaquer les Jean de Courtecuisse, les
Pierre d'Ailly, les Gerson, etc., c'est-à-dire tout ce que
l'Université de Paris comptait de plus illustre au XVe siècle,
cependant son volume contient des textes précieux, qu'il importe
de remettre en lumière. Parlant de Pierre d'Ailly, il va même

jusqu'à dire : « Nous lui ferons encore moins un crime de sa

doctrine sur l'infaillibilité dans l'Eglise : c'était la doctrine des

plus grands docteurs de l'époque, au moins en France (p. 221). »

') Voir la précédente livraison, p. 645-648.



— 822 —

Etrange situation pour les théologiens romanistes, cle

devoir convenir que les plus grands docteurs du XVe siècle
combattaient l'infaillibilité papale comme une erreur formelle, et

que par conséquent, de fait, ces grands docteurs ont été
hérétiques, s'il est vrai, comme Rome l'enseigne aujourd'hui, que
l'infaillibilité du pape soit un dogme Etrange situation, de
devoir soutenir, en principe, que le dogme catholique ne change
pas, et de devoir avouer, en fait, qu'il a cependant changé

Mais laissons le dogme romain d'aujourd'hui, et constatons
ce qui, en réalité, a été enseigné au XVe siècle par les plus
savants docteurs de l'Université de Paris.

Jean de Courtecuisse (j- 1423), le « sublime » maître de

Navarre, s'est posé la question : l'Eglise romaine peut-elle errer
dans la foi? Non seulement le pape, mais l'Eglise romaine.
Qu'a-t-il répondu? Ecoutons M. Féret (p. 171-173):

« Courtecuisse se prononce en faveur de Vaffirmative ; à

ses yeux, cette opinion a plus de probabilité, et même l'opinion

contraire est à peine soutenable... Mais le concile général,
assemblée qui représente le monde catholique et qui doit être
convoquée par le pape, ou, clans le cas où celui-ci serait
notoirement hérétique, par les prélats, ou bien, à leur défaut, par
les rois et les princes — jouit-il, comme l'Eglise universelle,
cle la prérogative de l'infaillibilité en ce qui touche la foi et
les mœurs Oui, disent quelques-uns ; non, disent quelques
autres. » Courtecuisse ajoute : « Non assero quod quecumque
major pars sufficiat aliquid definire... Posset aliquis dicere quod
possibile est concilium generale errare, ubi tamen non omnes
consentirent determination! facte per dictum concilium vel
statuto dicti concilii... Non recordor me legisse in tota Scriptura

sacra nec alio audivisse locum sacre Scripture ex quo
possit apparenter concludi quod concilium generale non possit
errare. » Et si le concile n'est convoqué ni par le pape, ni

par les prélats, ni par les princes, Courtecuisse enseigne que
le droit de le convoquer appartient à tous les catholiques, « ad

omnes catholicos scientes papam sic esse hereticum».
Pierre d'Ailly, «l'aigle de la France», le «Malleus a

veritate aberrantium indefessus », a enseigné les doctrines
suivantes: «Encore que le pape, en tant que vicaire de J.-C,
puisse être dit d'une certaine manière la tête de l'Eglise,
cependant l'unité cle l'Eglise ne dépend point nécessairement ou



— 823 —

originairement de l'unité du pape... Pour apaiser le schisme,
un concile général peut être réuni indépendamment de
l'autorité du pape et même malgré son opposition, par l'autorité
de l'Eglise universelle ; et non seulement il peut être convoqué
par les seigneurs cardinaux, mais même, dans la circonstance,
par les fidèles, quels qu'ils soient. » Pierre d'Ailly ne confondait

pas le concile général avec l'Eglise universelle; celui-là
n'était pas celle-ci; celui-là devait être ratifié par celle-ci. Il
disait: «Secundum magnos quosdam doctores, generale concilium

potest errare non solum in facto, sed etiam in jure et,
quod magis est, in fide. » Il distinguait aussi l'Eglise romaine
et l'Eglise universelle : « Universalis Ecclesia a Christo et non
a papa hoc privelegium auctoritatis habet quod in fide errare
non potest; et hanc etiam auctoritatem, secundum aliquos,
habet concilium universalem Ecclesiam representans; sed talem
auctoritatem non habet papa, cum errare possit in fide ; ergo
in hoc major est auctoritas concilii vel Ecclesie quam pape. »

Il soutenait que le droit de suffrage, dans le concile général,
appartenait aussi aux simples fidèles. Il voulait que la réforme
portât sur le pape, sur les cardinaux, sur tout le clergé et sur
tout le peuple chrétien. Il admettait qu'on pouvait avoir un
motif raisonnable (causa rationalis) de s'opposer à l'Eglise
romaine (romane Ecclesie obsistere). Il appelait l'Eglise romaine
le siège apostolique, « quia in ea sedet apostolicus, ici est

prœsidet apostoli Petri successor». Loin que l'autorité de

l'Eglise universelle découlât de l'Eglise romaine, c'était l'Eglise
romaine qui tenait son autorité de l'Eglise universelle. Selon

Pierre d'Ailly, le pape pouvait être accusé d'hérésie et dans

ce cas il devait se soumettre au jugement du concile général
(p. 211). Le concile général est supérieur au pape (p. 212).

Gerson a défini ainsi l'Eglise universelle : « la réunion de

tous ceux qui croient en J.-C, soit grecs, soit latins, soit
barbares, pour constituer un seul corps, composé d'hommes et de

femmes, de paysans et de nobles, de pauvres et de riches.»

Dans cette Eglise universelle, Gerson a distingué, comme

Eglise particulière, «l'Eglise formée du pape, des cardinaux,
des évêques, des prélats et personnages ecclésiastiques et

ordinairement appelée romaine, parce que le pape en est estimé

le chef». Et cette Eglise particulière «peut et a pu être trompée

et tromper, connaître le schisme et l'hérésie, et même dé-



— 824 —-

faillir ». Gerson a enseigné que « le concile universel est
supérieur au pape, supérieur en autorité, en dignité, en office ;

qu'à un semblable concile le pape lui-même est tenu d'obéir
en toutes choses; qu'un semblable concile peut limiter le pouvoir

du pape ; qu'il peut supprimer les droits de la papauté ;

que d'un semblable concile personne ne peut appeler; qu'il
peut nommer un pape, le dépouiller et le déposer; qu'il peut
établir des droits nouveaux et mettre fin aux droits anciens ».

Gerson a enseigné que « le pape est membre et non tête de

l'Eglise universelle (cum papa membrum sit et non caput
universalis Ecclesie) » ; « qu'il ne doit y avoir, dans un concile,
d'exclusion pour aucun fidèle qui demande à être entendu
(nulla fideli persona que audiri requirat exclusa) » ; que c'est
au pape à se soumettre à l'Eglise, qui est l'épouse du grand
roi. Le pape Martin V ayant enseigné dans sa bulle du
10 mars 1418 qu'il n'est permis à personne d'appeler du
jugement du pontife romain dans les causes de la foi, Gerson
répliqua par son « Traité quand et s'il est permis dans les causes
de la foi d'appeler du souverain pontife ou de décliner son
jugement », Traité dans lequel il enseigne que l'Eglise étant
infaillible, mais non le pape, on peut appeler du pape au concile

comme on peut appeler de l'évêque au pape.
Tel a été aussi l'enseignement de Nicolas de Clamanges,

élève de Gerson et de Pierre d'Ailly. Les textes cités par
M. Féret ne sont pas moins explicites (p. 284-289).

Et la Faculté de théologie de Paris a pensé et parié comme
-ces maîtres (p. 71-73, 80, 116-117, etc.); en mai 1456, elle a

même été unanime pour qualifier une bulle de Nicolas V d'«

entreprise scandaleuse, propre à troubler la paix et la concorde,
subversive de l'ordre hiérarchique et de l'Eglise (p 36) ».

Donc il est bien avéré qu'au XVe siècle l'infaillibilité
papale et tout le système papiste actuel étaient considérés comme
•des erreurs manifestes. Rome a beau se proclamer infaillible,
¦elle n'empêchera pas ce fait d'être éclatant. Et ce fait sape

par la base la constitution actuelle et les dogmes actuels de

l'Eglise romaine.
Le volume de M. Féret contient beaucoup d'autres

renseignements sur la valeur de la scolastique et des dévotions du

moyen âge. Que dire, par exemple, de cet Alain de la Roche,
dominicain breton, qui, pour faire aimer la dévotion au rosaire,



— 825 —

se plaisait à raconter des faits merveilleux sans s'inquit
s'ils étaient vrais ou supposés, et qui attribuait à St. Dominique

des paroles que ce dernier n'avait jamais dites, des

discours qu'il n'avait jamais prononcés (p. 344) » Un autre
dominicain, Jean-André Coppenstein, revisa les œuvres d'Alain
de la Roche, mais « en remaniant le style sous prétexte de le
rendre plus agréable et en supprimant ce qu'il ne croyait pas
nécessaire ». « C'est ainsi, dit M. Féret (p. 346), que dans les
éditions nouvelles nous n'avons plus qu'un Alain corrigé et
incomplet». On y trouve encore toutefois des «Sermons de
St. Dominique révélés à Alain », et parmi ceux-ci, un sermon
sur la fête du St. Sacrement, instituée seulement en 1264 ; et
St. Dominique est mort en 1221!

Et à côté de ces falsifications, que de subtilités La scolastique

au XVe siècle en est remplie, à ce point que Nicolas de

Clamanges n'hésite pas à la combattre et à lui préférer la
méthode des Pères. « Solebant antiqui Patres et theologi... nihil
dicere aut astruere, nisi quod Scripturarum testimonio possit
confirmari... Nunc autem plerosque videmus scholasticos sacra-
rum inconcussa testimonia litterarum tam tenuis estimare
momenti, ut ratiocinationem ab auctoritate ductam velut inertem
et minime acutam sibilo et subsannatione irrideant, quasi sint
majoris ponderis que phantasia humane imaginationis ad-
invenit, quam que ccelitus aperuit. »

Les conséquences d'une telle théologie et d'un tel état
d'esprit, sont faciles à tirer. E. Michaud.

La Grande Encyclopédie, Lnventaire raisonné des sciences,
des lettres et des arts, par une société de savants et de gens
cle lettres ; Paris, 61, rue de Rennes : 1 fr. la livraison ; en
souscription, de 600 à 750 fr. l'œuvre complète.

Les lecteurs de la Revue connaissent déjà cette œuvre
gigantesque, à laquelle travaillent environ cinq cents spécialistes,

soit de la France, soit des autres pays, chacun dans sa
branche particulière, et presque toujours à un point de vue
absolument objectif. Je dis « presque toujours », parce qu'il est
impossible que certains écrivains, traitant certaines questions,
ne se laissent pas entraîner, quoi qu'ils fassent, à des points

Revue intern, do Théologie. Heft 24, 1898. 54



— 826 —

de vue subjectifs et personnels. Mais ces cas sont rares, et l'on
peut dire que la caractéristique cle cette œuvre, bien distincte
de celle des Encyclopédistes du XVIIIe siècle, est précisément
l'élimination de l'esprit de parti au profit du seul esprit
scientifique.

Le tome 23° vient de paraître, commençant à mao et
finissant à moisson; le tome 24e (576° livraison et suiv.)
commence à moissonneuse. Je ne puis signaler, clans cette notice,
que les articles théologiques parus dans les dernières livraisons.

—¦ En dogmatique: Miracles, Monarchiens, Monophysisme,
Monothélisme et Monlanisme, etc., etc., par E. H. Vollet.
— En histoire religieuse : Michel, Moïse, Mithra et son culte
(curieux détails), par PI. Hubert, Alischna, par S. Debré, etc.

— En histoire ecclésiastique, très nombreuses biographies :

le prof. Michelis, par Lauchert; l'abbé Aligne ; le D1' Et. Mignot
(j- 1771), qui fit opposition à la bulle Unigenitus et publia en
1756 un «Mémoire sur les libertés de l'Eglise gallicane»; Jean
Mille (J1374), l'auteur des « Tristesses de l'Eglise » ; le théologien

tchèque Millauer (f 1840), auteur d'une « Vie de Jean
Zizka » ; J.-Ant. Milsand (j- 1886), auteur d'une étude sur les

«protestants et les vieux-catholiques», 1874; Pic de la Mirandole

; J.-A. Mœhler, dont la « Symbolique » est ainsi caractérisée

par F.-PI. K. : « C'est une comparaison entre les principes du

catholicisme, dont les angles sont toutefois légèrement atténués,
avec les principes du protestantisme, dont les défauts sont
exagérés»; P. Mogilas (f 1647), auteur de la «Confession de

la foi orthodoxe » ; Alohammed (par W. Marçais), et les
nombreux personnages qui ont porté ce nom ; l'abbé Moignot,
directeur du «Cosmos», auteur des «Splendeurs de la foi » et
des «Livres saints et la science»; Jacques Molay (f 1314),

gnand-maître des Templiers; Molina, le molinisme et le
congruismo ; Molinos et le molinosisme ; Mondar (f 1773), auteur
du « Mémoire au sujet des mariages clandestins des protestants

en France », et du « Compte-rendu des constitutions des

jésuites»; J.-B. Monëstier (f 1820), l'archevêque Montazet,
Montalembert, etc.

Curieux détails sur Michel le Visionnaire (f 1726), au sujet
du mariage de Mmo cle Maintenon avec Louis XIV.

L'article sur les Missions catholiques et protestantes, par
MM. Kruger et E.-H. Vollet, est particulièrement intéressant ;



— 827 —

il est suivi d'une notice sur la « Mission intérieure », et d'une
autre sur la « Société des missions étrangères de Paris », par
F.-H. K. Remarquons sur cette dernière que « l'impulsion
première fut donnée en 1652 par le P. de Rhodes, qui venait
demander en Europe des instructeurs pour le clergé indigène
de l'extrême-Orient; le 26 juillet 1663, Louis XIV accorda des

lettres patentes portant établissement du séminaire général des

missions étrangères à Paris, avec une rente de 15,000 livres».
L'unité du gouvernement de cette Société est maintenue par
un conseil de 13 directeurs siégeant à Paris, mais « recevant
le mot d'ordre de la congrégation de la Propagande à Rome. »

Il s'agit de la romanisation de l'Orient d'abord par les doctrines
et ensuite par la juridiction. (Voir les études publiées sur cette
importante question par la Revue intern, de Théol., n08 10, 11

et 12, 1895.) Sur le mot Missionnaire, M. E.-H. Vollet a donné
des indications précises. — L'étude de M. de St-Arroman sur
les missions scientifiques et littéraires françaises, mérite aussi
d'être signalée.

L'article Miniature de M. G. Pawlowski contient beaucoup
cle renseignements historiques sur la décoration des anciens
manuscrits et sur les écoles anciennes d'art religieux. Voir
aussi Missel et Mitre.

A l'article Mois du pape et Alternative, on lit : «La VIJJe Règle
cle la chancellerie romaine porte que tous les bénéfices
ecclésiastiques, séculiers et réguliers, avec ou sans charge d'âme,
qui deviendront vacants, en quelque lieu et de quelque manière
que ce soit, dans les mois de janvier, février, avril, mai,
juillet, août, octobre et novembre, sont réservés à la disposition
du pape. Elle n'admet d'exceptions que pour les bénéfices
vacants par résignation, pour ceux dont l'Eglise de Rome et
ses cardinaux disposent directement, et pour ceux dont la
disposition est réglée par les concordats conclus entre le saint-
siège et divers Etats. Cette mesure, qui dépouillait les collateurs
ordinaires de leurs droits pendant huit mois de l'année, et qui
ne leur permettait de l'exercer qu'aux mois de mars, juin,
septembre et décembre, avait été introduite et développée avec
l'habileté subreptice et la ténacité dont la cour de Rome est
coutumière dans les entreprises de ce genre. » C'est Martin V
qui l'a imaginée et Léon X qui l'a appliquée sans disconti-



— 828 —

nuation. Les mois du pape sont aussi appelés mois apostoliques.
Quelle singulière apostoliche

Je regrette que la place me manque pour reproduire
l'article sur « l'Eglise de Milan », article où il est bien constaté
que l'ancienne primauté de l'évêque de Rome n'entraînait avec
elle aucune juridiction sur les Eglises situées en dehors de la
province romaine.

Voir aussi les articles : Monastère, Monastique, Mongolie (la
religion ancienne et la religion actuelle), Monito, secreta, Monition

et Monitoire. E. Michaud.

Journal des Savants; Paris, Hachette; le cahier 3 fr.
Le Journal des Savants doit aussi intéresser les lecteurs

de cette Revue, surtout par les articles d'histoire et de
philosophie religieuses qu'il contient, et aussi par ses comptes-rendus
bibliographiques (bien que ceux-ci ne soient ni assez nombreux
ni assez détaillés). Les savants qui rédigent ce journal sont
tous, dans leurs branches, d'une compétence incontestée; ils
n'ont qu'un tort, celui d'être trop modestes et de ne pas chercher

à faire connaître davantage leurs travaux, soit en France,
soit à l'étranger. Peut-être sont-ils plus connus à l'étranger
qu'en France même. Quoi qu'il en soit, ils ne le sont pas assez.

Dans les derniers cahiers, on peut signaler la belle étude
de Paul Janet sur les œuvres de Descartes (édition Adam et

Tannery), et en particulier sur la Correspondance. Voir surtout
la vingt-et-unième lettre au P. Mersenne (15 avril 1630), sur
les rapports de la volonté et de la connaissance en Dieu. Si
la thèse philosophique : Velie et videre est idem est vraie (mais
dans quelle mesure et comment?), on comprend les

conséquences qui en découlent pour la théologie, dans la question
trinitaire. J'en dirai autant de cette autre thèse : Dieu est la
Vérité, non par sa volonté, mais par son essence. — L'étude
de M. Maspéro sur les papyrus de Pétrie renferme aussi
d'utiles indications sur la religion égyptienne. — Je ne peux
ici que signaler les notices sur les tomes VI, VII et VIII de

la Bibliothèque de la Compagnie de Jésus (par le P. Sommervogel)

; sur l'origine et les progrès cle la Logique de Platon,
avec un aperçu sur le style de Platon et la chronologie de ses



— 829 —

écrits ; sur le Studium papal de Trets au XIVe siècle (par l'abbé
Chaillan); sur l'histoire du royaume de Jérusalem (1160-1291),
de Reinhold Röhricht, etc. E. M.

De l'Histoire considérée comme science, et Introduction
à l'Histoire littéraire, par P. Lacombe; Paris, Hachette,
2 vol. in-8", 15 fr., 1894 et 1898.

La théologie, comme science, doit avoir une méthode
scientifique. Lorsqu'elle expose et juge des faits, lorsqu'elle
interprète et critique des textes, elle doit se soumettre aux
méthodes scientifiques en général, et en particulier aux règles
de la critique historique et de la critique littéraire. C'est à ce
point de vue que les deux volumes de M. Lacombe intéressent
aussi les théologiens, et peuvent rendre de grands services
aux maîtres et aux étudiants. L'auteur, en effet, y serre de

très près les questions de méthode ; il montre les abus que
l'on fait trop souvent des mots vagues, et la nécessité qu'il y
a de créer un vocabulaire plus exact. Les analyses sont fort
bien conduites, et il joint toujours les exemples aux préceptes.
Il insiste beaucoup sur ceci, qu'on n'a pas pris garde que le
mot « histoire » est une étiquette « commode, mais infidèle »

posée sur des faits très différents comme sujets de connaissance.

Les uns, les institutions, se prêtent à une connaissance
scientifique; les autres, les événements, ne s'y prêtent pas.
Cette distinction est l'idée primordiale de l'ouvrage. En outre,
ceux qui ont cherché les lois de l'histoire ont suivi des
analogies trompeuses, empruntées à la physique, à la chimie, à la
biologie. C'est de la psychologie que l'histoire relève. Les lois
historiques à trouver ne peuvent être que des dépendances
des lois plus générales qui régissent le mental et le moral
humain. Passant en revue toutes les institutions, analysant
chacune d'elles, l'auteur montre comment on peut appliquer
les données de la psychologie à l'histoire, et éclairer celle-ci

par celle-là.
M. Lacombe combat particulièrement les erreurs de Taine

et de Brunetière, qui n'ont pas assez distingué, dans l'histoire,
les éléments susceptibles d'organisation scientifique et les
éléments réfractaires à la science; ils ont mis à peu près sur le



— 830 —

même pied les événements et les institutions. M. Lacombe
appelle « événement » ce qui n'apparaît que dans l'acte ou les
actes d'un seul homme et ce qui semble le produit singulier
de son caractère ; et il appelle « institutionnel » tout trait qui,
dans un acte ou une œuvre, rappelle quelque trait déjà visible
dans l'acte ou l'œuvre d'un autre homme, et à fortiori de
plusieurs autres hommes. Que de critiques ne sont frappés que
par les particularités individuelles de telle célébrité, et ne
remarquent pas les similarités des actes et des œuvres! « Trop
souvent, dit M. Lacombe, la manie cle généraliser emporte
l'historien. Vous le voyez se saisir de ce qu'un littérateur offre
de plus individuel, vertu ou vice, forme ou degré du talent, le
lui ôter, et l'attribuer à toute sa génération, à tovite son époque,
à toute sa nation Parmi les historiens et les critiques de ce

temps-ci, il serait aisé, je crois, de relever quantité de conclusions

téméraires et erronées On peut leur reprocher de

n'avoir pas saisi combien largement l'étude du public avait
droit d'entrer dans l'histoire La tâche principale est de faire
le départ entre les deux éléments partout entremêlés, l'institutionnel

et l'accidentel, le collectif et l'individuel, le déterminé
et le contingent. » Les conseils que donne l'auteur sur la
manière de rechercher les causes, sont très pratiques. Bref,
ces deux volumes sont remplis d'observations judicieuses.

E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Lehrbuch der Kirchengeschichte von Dr. F. X. Funk, Professor
der Theologie an der Universität Tübingen. 3., verbesserte und
vermehrte Auflage. Paderborn, Ferdinand Schöningh. 1898. XVIu.
618 S. 8°. (Preis AI. 6. —.)

Das in 1. Auflage 1886, in 2. Auflage 1890 erschienene,
seither auch ins Französische übersetzte (1891 ; 2. Aufl. 1896)
Lehrbuch des gelehrten Tübinger Kirchenhistorikers ist mit der
vorliegenden neuen Auflage in einen andern Verlag
übergegangen, und bildet jetzt den 16. Band der im Verlag von
F. Schöningh in Paderborn erscheinenden wissenschaftlichen
Handbibliothek (1. Reihe). Die Vorzüge dieses Lehrbuches, das
bei seiner knappen und objektiven Darstellung das reiche



— 831 —

Material der Kirchengeschichte, unter besonderer Berücksichtigung

auch des Gebietes der sogenannten innern Kirchengeschichte,

in so massigem äusserem Umfang und in höchst
übersichtlicher Gliederung zusammenfasst, sind bekannt genug.

Die neue Auflage zeigt überall die darauf verwendete
Sorgfalt des Verfassers in zahlreichen kleineren Zusätzen und
Verbesserungen, selbstverständlich auch in der entsprechenden
Ergänzung der Litteraturangaben. (In Bezug auf die letztern
erlaube ich mir nur, zu bemerken, class S. 200 Anm. mein
Name zu streichen ist; durch Versehen scheint mein S. 195

Anm. angeführtes Buch sich nochmals an eine unrichtige Stelle
verirrt zu haben.) Eine ganz neue Fassung haben die §§ 34

(früher 35), über den Montanismus, und 93 (früher 96), über
die Abendmahlsstreitigkeiten des Mittelalters, erhalten, und § 212,
über Orden und Kongregationen in der neuesten Periode, ist
ganz neu eingesetzt. Trotz der mancherlei Vermehrungen ist
der Umfang des Buches nicht wesentlich gewachsen (618 gegen
603 Seiten), cla der Verfasser aus praktischen Gründen, eben

um eine Anschwellung des Umfanges zu verhüten, anderseits,
wo es geschehen konnte, mehrfach Kürzungen vornahm ;

besonders geschah dies in solchen Fällen, wo er für die weitere
Ausführung jetzt auf den im vorigen Jahre erschienenen 1. Band
seiner „Kirchengeschichtlichen Abhandlungen und
Untersuchungen" verweisen konnte (vgl. meine Besprechung in dieser
Zeitschrift, Jahrgang 1897, S. 878 ff.), in welchem die bezüglichen

Specialuntersuchungen jetzt bequem zusammengestellt
sind. Auch die etwas weiter ausgedehnte Anwendung der kleinen
Schrift, sowie in einigen Abschnitten einer mittlem Schrift,
trägt einerseits zur Verhütung einer grösseren Vermehrung des

Umfanges, andererseits zur Übersichtlichkeit der Darstellung
bei. — Zum Schluss möchte ich nur noch dem Wunsche
Ausdruck geben, dass bald ein 2. Band der kleinen Schriften des

Verfassers folgen möge. Lauchert.



532

Die sahidisch-koptische Übersetzung des Buches Ecclesiasticus
auf ihren wahren Wert für die Textkritik untersucht von Dr.
Nokbert Peters, Professor der Theologie an der B. theol.
Fakultät in Paderborn. (— Biblische Studien, herausgegeben
von Prof. Dr. 0. Bardenhewer, LH. Band, 3. Heft.) Freiburg i. B.,
Herder'sehe Verlagshandlung. 1898. XI und 69 S. 8°. (Preis
M. 2. 30.)

Die vorliegende Schrift, die sich als eine Vorarbeit zu
einem vom Verfasser geplanten Kommentar zum Buche
Ecclesiasticus giebt, bietet eine in die speciellsten Einzelheiten
eingehende Vergleichung des von P. de Lagarde (in seinen iEgyp-
tiaca, Göttingen 1883, p. 107—206) veröffentlichten und seither
noch nicht in diesem Sinne verwerteten koptischen Textes mit
dem griechischen. (Näheres über Lagardes Ausgabe und über
anderweitig vorliegende und zerstreut veröffentlichte koptische
Fragmente teilt die Einleitung mit, S. 1—3.) Indem der
Verfasser in methodischer Prüfung der koptischen Übersetzung
zuerst diejenigen Eigentümlichkeiten derselben nachweist, die
sich aus dem verschiedenen Charakter der beiden Sprachen
oder aus der Methode des Übersetzers erklären (der öfter
mehr nach dem Sinn als nach dem Buchstaben übersetzt, ein
Streben nach Vereinfachung und Erleichterung, öfter auch
nach Erklärung und Erläuterung des Textes zeigt), scheidet er
von vornherein die bloss scheinbaren Varianten aus und weist
auf die bei der Verwertung des Textes für die Textkritik
nötige Vorsicht hin. (S. 5—30.) Der 2. Abschnitt (S. 30-57)
stellt sodann die Varianten zusammen, die nach Berücksichtigung

der Art und Freiheit der Übersetzung entweder ganz
sicher oder doch mit hoher Wahrscheinlichkeit als Varianten
übrigbleiben. Eingehender behandelt werden die Varianten
desjenigen Teils, für welchen infolge der in jüngster Zeit
gemachten Entdeckungen jetzt der hebräische Text wieder
vorliegt (Kap. 39, 15—49, 11), unter Beiziehung auch der andern
alten Übersetzungen. Das Resultat bezüglich des Wertes der
Übersetzung zieht der 3. Abschnitt (S. 57—65). Es ergiebt sich
aus der ganzen Untersuchung, dass der Wert der koptischen
Übersetzung für die Textkritik des griechischen Textes nicht
unterschätzt werden darf, wie besonders das vielfache
Zusammentreffen mit dem hebräischen Text in der betreffenden



— 833 —

Partie gegen die Lesarten der griechischen Handschriften zeigt,
während anderwärts die Übereinstimmung mit den andern alten
Übersetzungen manchen Lesarten des koptischen Textes
Gewicht verleiht. Anhangsweise werden einige Emendationen zu
Stellen des koptischen Textes (S. 65—67) und Bemerkungen
zur koptischen Grammatik aus diesem Texte gegeben.

Lauchert.

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben von Dr. H. Holtzmann,

Professor in Strassburg, und Dr. G. Krüger, Professor
in Giessen. XVII. Band, enthaltend die Litteratur des Jahres
1897. 2. Abteilung, Historische Theologie. 3. Abteilung, Systematische

Theologie. Berlin und Braunschioeig, G A. Schwetschke

u. Sohn. 1898. S. 177—499; 501—675. Gr. 8°.

Die 2. Abteilung des Jahresberichtes enthält die Referate
von H Lüdemann, Kirchengeschichte bis zum Nicänum (S. 177—
206) ; 67. Krüger, Kirchengeschichte vom Nicänum bis zum Mittelalter

mit Einschluss der byzantinisch-orientalischen Litteratur
(S. 207—233); 67. Ficker, Kirchengeschichte des Mittelalters
(S. 234—306); 67. Lcesche, Kirchengeschichte von Beginn der
Reformation bis 1648 (S. 307—375) ; A. Hegler, Kirchengeschichte
von 1648 an (S. 376—432) ; 0. Kohlschmidt, Interkonfessionelles
(S. 433—477); G P. Fiele, Religionsgeschichte (S. 478—499).
Die 3. Abteilung enthält die Referate von E. W. Mayer,
Encyklopädie, Apologetik, philosophische Theologie, Kosmologie und
Anthropologie, philosophische Systeme und Gesamtentwürfe
(S. 501—530) ; E. Troeltsch, Religionsphilosophie und prinzipielle
Theologie (S. 531- 603) ; E. Sülze, Dogmatik (S. 604—655) ; 0. Dreyer
Ethik (S. 657—675). — Als Ganzes bietet der Jahresbericht
eine bibliographische Übersicht über die theologische
Gesamtproduktion des betreffenden Jahres, wie sie anderwärts nicht
vorliegt, und bildet dadurch auch für diejenigen, die sich durch
Ton und Charakter der Berichterstattung oft abgestossen fühlen
müssen, ein Nachschlagewerk von bleibendem Wert. Ein grosser
Vorzug ist das rasche Erscheinen des Jahresberichtes. Die Un-
gieichmässigkeit der Berichterstattung, insofern sie dadurch
bedingt ist, class den einzelnen Referenten auch von Erscheinungen
von grösserem wissenschaftlichem Werte oft nur die Titel
zugänglich sind, ist wohl nicht zu vermeiden. Die interessanteste



— 834 —

Abteilung pflegt die historische zu sein. Es wäre nur zu wünschen,
class die wissenschaftliche Objektivität, deren Krüger sich auch
solchen Erscheinungen gegenüber, die auf einem andern Standpunkt

als dem seinigen stehen, im allgemeinen befleissigt, allen
seinen Mitarbeitern in gleichem Masse eigen wäre. Dem
Berichterstatter über die Kirchengeschichte bis zum Nicänum ist selbst
Harnack nicht mehr protestantisch genug, und der Abfall von
der von F. C. Baur beliebten Phantasiekonstruktion des

Urchristentums wird ihm schwer übel genommen. — Die 3.

Abteilung, die systematische Theologie umfassend, giebt einen
sehr interessanten Überblick darüber, vie die verschiedenen
Strömungen auf dem Gebiete der heutigen protestantischen
Theologie im verflossenen Jahre ihren litterarischen Ausdruck
gefunden haben. Von den Erscheinungen auf dem Gebiete der
katholischen Theologie sind im allgemeinen nur die Titel
gegeben. Wo auf einzelnes eingegangen wird, zeigt sich nicht
viel Verständnis für den katholischen Standpunkt. — Noch
einige kleine Berichtigungen: S. 361, Z. 17 v. u. 1. F. X. Kraus.
S. 419, Z. 12 1. G. Michaut. S. 454, Z. 11 v. u. wird die Allgemeine

Deutsche Biographie mit den Publikationen von Bettelheim

verwechselt. S. 506, Z. 2 v. u. 1. Chable. F. L.

III. English Bibliography.

Considerations on Public Worship and on the Ministry of
Penitence, A Letter adressed to the Clergy of the Diocese of
Salisbury, by John Wordsworth, D. D. Bishop of Salisbury,
together with A Pastoral Letter to the Laity ; London, Longmans,
1898, 1 s.

The Bishop begins by stating that before writing upon a

subject which has caused some disquiet, he had taken counsel
with his constitutional advisers, the Dean and Chapter of Sarum.
Two causes have led to his taking action—the tendency to
"a sort of Congregationalism" as regards liberty of public
worship, and a growing disposition to look to the Bishops of the
Church for the restoration of order. The Bishop is careful to
explain that "the impulse to write this letter, comes to me
from within, not from without". After this preface his lordship



— OSO —

proceeds to amplify the teaching of St. Ignatius, "Let nothing
be done without the Bishop". In the Church of England the
Bishop, in accordance with primitive order, and in contrast to
the modern Vatican theory of the Pope's immediate episcopal
jurisdiction in every diocese, is "the one immédiat pastor of the
souls of all the faithful within his diocese and jurisdiction.
Nothing can be clone officially in any parish for which he is

not directly or indirectly responsible". The prescription of one
" Use " for the whole Church has relieved the Bishops from
a large measure of their responsibility, but "their old jus
liturgicum still remains ". In the declaration of the clergy on
being licensed to the cure of souls, the "lawful authority"
there mentioned is, in the first instance, to be understood as
the Bishop. It is laid clown, therefore, as a general rule for
the diocese of Sarumthat no form of public worship, other than
those of the Prayer Book, is to be used, except it be "directed,
issued, sanctioned, or allowed" by the Bishop himself. Neither
shall any adaptation of the Prayer Book services, or prayers
additionnai to the same, be used without the same sanction.
Any "wilful and intentional infraction" of this rule "would be
liable to be treated as a breach of the oath of canonical
obedience". The letter then proceeds to show that the Bishop's
authority is a common benefit. Besides his special duties, a

Bishop has duties to the whole Province and the whole
Anglican Communion.

He may also sometimes have to be the interpreter of that
Communion to members of other religious bodies, as it has
from time to time fallen to my own lot to be on the Continent
of Europe and# in the Levant. Unless he acts with authority
inside his diocese he can hardly advise with authority outside
it. A Bishop may therefore well ask those of the clergy and

people, who may be in favour of introducing or maintaining
changes in the ritual or practice of public worship (whether
it be by omission or addition, and whether in a Puritan or
medieval direction, especially when those changes may be

considered expressive of doctrine) to remember their duty to
his office and their interest in maintaining its authority. It is

important to the Church at large as a centre of unity.
Lest any should fear to trust the Bishops unreservedly, he

is careful to add that "the days of autocratic Bishop are, I



— 836 —

believe passed". An English Bishop's position, while it is
probably stronger in some respects than that of any other
Bishop in any other country, depends much more than it used
to do upon his reasonable action and fulfilment of reasonable
expectations.

The next portion of the letter deals with the principles of
Public Worship. Worship must be "distinctly Christian". Our
ritual is "the expression of the faith and life of Christianity".
Lex supplicandi legem statuii credendi. Negatively it excludes
everything Pagan and superstitious. Positively it is above all
things "Worship of the Blessed Trinity in Unity". In the first
ages the Church required that in the service of the altar
prayer should always be directed to the Father as implying
"the two other Persons who with Him compose the ineffable
Unity of the Godhead". The Lord's Prayer and other Scriptures

enforce the same truth. Nevertheless, the Catholic Church
all ows prayer to our Lord Jesus Christ, on the authority of
His own words in the Apocalypse.

Sections X. to XIV. treat with great fulness the question
of worship addressed to our Lord in the Blessed Sacrament,
as to which the Bishop gives certain reasons for caution. In
the first place our Lord's humanity by itself, according to
all Christian theology, is not a proper object of Divine
worship. If it were, a fourth term would be added to the
Blessed Trinity. It is by this rule that we criticise such

developments as the cultus of the Sacred Heart. One reason
then why we must be cautious about Sacramental adoration is
the fear lest it should degenerate into a like error. Again, the
Sacramental signs not only suggest the Humanity apart from
Divinity, but the Humanity restricted by local and material
conditions. This, I suppose, is why the Trent Catechism directs
the clergy to warn the people that the Body of Christ is not
in the Eucharist "as in a place". That this warning is not
wholly successful is evident from the language employed by
many Romanists. To speak of our Lord as the "Divine
prisoner of the tabernacle" is surely to use very misleading and
distressing language.

Then, secondly, the general purpose of the Eucharist as

an act of worship has to be considered. It is not a "bare
commemoration" of a historical event, and all Christians agree



— 837 —

that it is not a repetition of the Sacrifice of the Cross. "It is
something between the two", though we need not seek an exact
definition. But simply it may be expressed as:— a pleading
before God the Father, on the part of the Church on earth,
in union with her Great High Priest and Head, of the atonement
made by Him, with which she dares humbly to associate her
own oblation of herself as His Visible Body.

This, the Bishop concludes,— is different from, and, in a
certain degree, inconsistent with, the separate adoration of our
Saviour as almost the sole object of worship at the time of
Consecration.

Is then the moment of the Consecration the suitable time
for adoration of the Person of Christ? The Bishop answers
the question thus. In the Blessed Sacrament, Our Lord, as it
were, assumes two attitudes—viz., the Godward and the Man-
ward. At the Consecration He is Himself the Great High
Priest offering Himself to the Father. To the Father, therefore,
at that supreme moment we are to "lift up our hearts". But
there are points in the service at which Our Lord "instead of
turning His face towards the throne of God, rather turns
towards His people". Such are the reading of the Gospel, at
which we rise and salute Him with the Gloria. (Here the
Bishop incidentally remarks that the "ignorant custom of
kneeling during the Epistle" destroys the significance of the
rite of standing at the Gospel.) Another point is the Offertory,
which is the principal moment of adoration in the Eastern
Church. A third point is the reading of the Comfortable Words,
and a fourth is the reception of the Sacrament. In support of his
argument the Bishop then adduces evidence from ancient and
medieval sources on special Adoration at Communion time, and
alludes to the late Archbishop's judgment, to which he himself
was a party as an assessor, a permitting the singing of the Agnus

"during the Communion time". The ritual elevation of the
Sacrament is admitted to be a very ancient and almost
universal custom, but "originally not at, but considerably after,
the Consecration". This section of the argument concludes
with cautions against the abuse of non-communicating
attendance, which, however, is admitted to be allowed by the Church
of England. In any case, however, the clergy are ordered to
observe the rubric which requires that at least three cornimi-



nicants should partake with the priest, and it is suggested that
the laity should help by sending in their names beforehand.

According to the principles thus laid clown, Reservation of
the Sacrament for isolated worship is not permissible. As
experience shows, this practice has led not only to infrequent
communion, but to the preference of an evening service to the
self-denying duty of attendance at a morning mass. As regards
Reservation for clinical communions, the Bishop considers the
balance of advantage to be on the side of our present rule.
Nevertheless, in order to meet cases of extreme difficulty, he
is willing to give special advice privately to the clergy. If
any feel aggrieved at the loss of certain ancient practices, let
them recognise God's providence as in. the abolition of the
Brazen Serpent, the disappearance of two out of the three
treasures of the Ark when it was placed in Salomon's Temple,
and the loss of the Ark itself when the second Temple was
built.

The Bishop next discusses and condemns the Adoration
of the Cross, on the ground that the average mind cannot apprehend

the subtle distinctions drawn between A^arious degrees of
worship. What may not be idolatry in itself may practically
be idolatry for the mass of mankind.

Up to this point (Section XX.) public worship has been
considered as Christian worship. A further test is now
introduced, conformity to Holy Scripture. Tried by this test the
worship of the saints, and particularly the extravagant devotions
(o the Blessed Virgin, must be rejected. All Christians alike
are awaiting the judgment. The Greek Liturgies to this day
offer prayers for all the saints, even the Blessed Virgin herself.
"The last judgment will be a great scene of the reversal of
human judgments." Public worship of the saints is further
disallowed because of the silence of Scripture, and time spent
in the private invocation of saints is to be deprecated as so

much taken from direct prayer to God.

Lastly, our public worship must be the worship of the
Church of England, in full recognition of the national character
and the national requirements, and with consideration for
national prejudices. A too elaborate ceremonial, the use of
strange ecclesiastical terms, the introduction of foreign usages,
the mumbling of the service, are noticed as, among others



— 839 —

causes of irritation. On this head the Bishop gives in an
appendix some counsels which are well worthy of attention.

From Section XXXII. onwards the Bishop addresses himself
to the subject of the ministry of penitence, especially in
private. 'After giving a sketch of ancient penitential
discipline, he shows how private confession and absolution came
so be gradually substituted in ordinary cases for the public
act. He also traces the change from the requirement to confess

only te three capital sins of Idolatry, Murder and Adultery, to
the canon of the Fourth Lateran Council, which enjoined the
confession of all sins at least once a year to the proprius sacerdos.

With this he also contrasts the penitential discipline of the
Church of England, which is especially connected with Holy
Communion and the Visitation of the Sick. The English
discipline is described as differing in three important particulars
from the Roman. It makes private confession subsidiary to

self-examination, and leaves it to the individual conscience. It
recommends confession where a man cannot quiet his own
conscience. It permits confession to " some discreet and learned
minister" other than the parish priest. It moreover, by directing

reference to the Bishop, brings him into his proper place
in penitential discipline. The clergy, however, are bound to
hear confessions if they are desired to do so, but the Bishop
regrets that we have no system of licensing confessors. He is
of opinion that the outward sign of imposition of hands should
be used when re-admitting penitents to Communion. Whether
the indicative form of absolution is used or not, a prayer should
always be said. Questions to penitents should follow the lines
of the exhortation in the Communion service. The artificial
distinction between venial and mortal sins should be shunned,
and currency must not be given to "the idea that satisfaction
made by the penitent is a substitute for proper reparation to

our neighbour and faith in the Atonement made by our Blessed

Lord". As to the question who should and who should not be
counselled to come to confession we give his lordship's own
words :

I think that there are many persons living with heavy sin

upon their consciences, sin perhaps that has found expression
in single dark acts, or sin that has become habitual, who would
be very much helped by confession. To such it may mean



__ 840 —

all the difference between interior light and darkness. Such
confession may need to be repeated, perhaps at regular
Intervalls, in order to test the progress and perseverance of the
penitent. There are others, of scrupulous consciences, who may
be made easy and at peace by it, who should, nevertheless, in
their own interests, not be advised to seek it often. There are
many others to whom I would say, as St. Jerome does to Deme-
trias : Nos ignoremus pœnitentiam, ne facile peceemus. Eia
quasi secunda post naufragium tabula miseris sit : in virgine integra
servetur navis. A Christian virgin should not need that second
plank of penitence, on which those who have made shipwreck
of life may escape safe to land.

The last point on which the Bishop touches is that of
prayer for the faithful departed. He is willing to admit this
in additional services, but it will be his duty to compare the
language employed with that of the prayers existing in the
Prayer Book. In the case of private devoti ns the same
strictness need not be required.

(Church Times, July 29, 1898, P. 119.)

Ordinals past and present, and their witness to the validity
of English Orders, by Rev. Bainbridge Smith, M. A., Parker
& Co., London 1/6.

This Book is a model of Christian controversy, and gives
close English translation of Roman Ordinals, together with the
second Ordinal of Edward VI., in order that the Reader may
see, that the objections, alleged by Leo XIII. against English
Orders, apply with equal force to the Roman Ordinals for the
first thousand years. He treats of "Intention", "Matter" and
"Form". The only mis-conception seems to us to be that the
Author speaks of the placing of the Gospels on the neck of the
Bishop being consecrated, as though its earliest authority was
the Council of Carthage, A. D. 398.

The Apostolic Constitutions name "two Deacons" as holding-
the Gospels over the Consecrand, Dionysius speaks of the same

ceremony as one of the distinctive acts in the Bishop's
Consecration. It was probably "two Bishops" holding the Gospels,
that Alcuin spoke of, as not "found in authority ancient and



— 841 —

modern", and not the ceremony itself—a ceremony which so
beautifully symbolises "Take my yoke upon you, and learn of
me". "Preaching the Word" was good and needed, but "Doing
the Word" was probably better, and both best. It is ever
dangerous to change an Apostolic tradition. Those who know the
splendid testimony given by the Roman Church to the Holy
Scriptures, will regret that its authority should have been
weakened by the "prononcement" which Mr Smith so ably
refutes. John Parker.

IV. Griechische Bibliographie.

ExxlrjGiaGrixì) 'iGvogla ano rrjç ISqvGsioç vrjç 'ExxXrjGîaç [is%qi tiSv
xaA" rjfiâç iqóvwv, sx Siacpôqwv nrjyâv sqaviGllsÌGa vnà 'A. Aio/.irr
Sovç Kvqiai-'Jv, A. <t>. xal xah-rjyrjTov Trjç OsoXojlaç sv tm 'ED-vixm

llavsmGTrjfxi'fp. "ExSoGiç Ssvvsqa snrjvÇrjfM'vr]. 'Ev A-9-rpaiç, sx tov
Tvnoyqaipsîov twv xaTaGTryuivwv AvsGtvj KoavGvavTivlSov. 1898.
3 Bände. 493, 335, 524 S. 8°.

Die in erster Auflage im Jahre 1881 erschienene
Kirchengeschichte des Herrn Professor Kyriakos erscheint in den
3 Bänden der vorliegenden neuen Ausgabe in einer wesentlich

erweiterten und bereicherten, in manchen Partien ganz
umgearbeiteten Gestalt, als ein ausführliches Handbuch der
Kirchengeschichte, das Resultat der langjährigen akademischen
Lehrthätigkeit des verdienstvollen Verfassers. Der Standpunkt,
von dem in diesem Werke des athenischen Kirchenhistorikers
der Verlauf der Kirchengeschichte betrachtet wird, ist
selbstverständlich der der orientalischen orthodoxen Kirche, näher-
hin modifiziert durch die liberale oder liberal-konservative
Richtung, welche der Verfasser innerhalb seiner Kirche vertritt.
In einem zunächst für den Klerus der griechischen Kirche
bestimmten Werke begreift es sich ferner, class eben die
Geschichte der orientalischen Kirche überall im Vordergrund
steht und die Grundlage des Ganzen bildet. Eingeteilt wird die

ganze Kirchengeschichte in dem Werke in vier Perioden:
I. vom Jahre 1—313; II. von 313—860 (Inhalt des 1. Bandes);

III. von 860—1453 oder von den Anfängen der Kirchentrennung

bis zur Eroberung von Konstantinopel (2. Bd.); IV. von
Re-i-ue intern, de Théologie. Heft 24, 1S9S. 55



— 842 —

1453—1897 (3. Bd.). Für den griechischen Historiker ist es das

Naturgemässe, die Grenze zwischen den beiden letzten Perioden
mit dem Jahr 1453 zu ziehen. Wie mit den Quellenwerken
zeigt sich der Verfasser auch mit der einschlägigen Litteratur,
besonders auch mit der deutschen, in weitem Umfange
vertraut. Wenn er, wie die Litteraturangaben zeigen, nicht immer
in der Lage war, die neuesten Schriften über specieile Gegenstände

zu benutzen, so kann dem in Athen lebenden Verfasser
niemand einen Vorwurf daraus machen. Ich will nur bemerken,
dass man in der Aufzählung der allgemeinen kirchenhistorischen
Werke der Katholiken, Bd. I, S. 23, ungern die Werke von
Hortig unter den frühern, und von Funk und Knöpfler unter
den neuern vermisst. Was die Darstellung der abendländischen
Kirchengeschichte betrifft, so kann ich die Bemerkung nicht
unterdrücken, class sich die vorwiegende Benutzung protestantischer

Litteratur, bei der ohnehin vorhandenen polemischen
Tendenz gegen die abendländische katholische Kirche, öfter in
einer gewissen Einseitigkeit geltend macht. Das Interesse,
welches das Werk für abendländische Leser bietet, liegt aber
auch nicht in der nach der ganzen Anlage zurücktretenden
Darstellung der abendländischen Kirchengeschichte, sondern
in der eingehenden Behandlung der Kirchengeschichte des

Orients, die in den allgemeinen kirchenhistorischen Werken
der abendländischen Litteraturen, auch in den umfangreicheren,
selbstverständlich nicht in solchem Umfang behandelt werden
kann, besonders was die Geschichte der neuem Zeit betrifft.
Im letzten Teil füllt die Kirchengeschichte des Orients seit
1453 den halben Band, S. 1—252. Besonders schätzenswert
sind hier auch die Abschnitte über die neuere Theologie in
der orientalischen Kirche, S. 135—150, S. 191—201, S. 218—228;
ebenso das anhangsweise nach Gedeon gegebene Verzeichnis
der Bischöfe und Patriarchen von Konstantinopel bis auf die

Gegenwart (S. 476—480). Ein ausführliches alphabetisches
Register zu den 3 Bänden bildet den Schluss des letzten Bandes

(S. 481—524). F. L.

In der „'ExxlvjGiaGTixrj Alrj&sia" von Konstantinopel
veröffentlicht Anthimos P. Orphanides eine eingehende Studie über
die Tradition (nsql vrjç Isqàç naqaSoosaç), mit umfassender Be-



— 843 —

rücksichtigung der von altern und neuern, morgenländischen
und abendländischen Theologen darüber gegebenen
Bestimmungen. (ExxX. AX., Jahrgang 1898, Nr. 6, S. 36—38; Nr. 9,
S. 68—72; Nr. 17, S. 151—154; Nr. 23, S. 193—196; Nr. 33,
S. 273—275 ; wird noch fortgesetzt.) Der in Nr. 23 enthaltene
Abschnitt handelt „über den Begriff und das Kriterium der
Tradition nach den Altkatholiken", auf Grund der von Döllinger,
Michaud und andern gegebenen Erklärungen, unter
Berücksichtigung der von Z. Rhosis geäusserten Bedenken, und der
von altkatholischer Seite und von Prof. Kyriakos veröffentlichten

Verteidigungen des Altkatholizismus gegen dieselben.
Der Verfasser steht den Altkatholiken sympathisch gegenüber,
die nach seinem Urteil der Orthodoxie näher stehen als irgend
einem andern Bekenntnis, und er hofft, „dass, wenn nicht mit
allen, doch mit den Konservativeren unter den Altkatholiken in
näherer oder fernerer Zukunft ein Einverständnis werde
erzielt werden".

V. Librairie.

W. Beyschlag: The Origin and Development of the Old Catholic
Movement (in the American Journal of Theology, Jul}- 1898,

Chicago).

F.-J. Bliss: Un exilé au Sinai'; trad, de l'anglais par Sophie
de Bakounine ; Port-Saïd, broch. 16 p., 1897, 1 fr. 25.

Chez l'éditeur F. Cohen (Bonn): Prof. Reusch: Vollständiges
Gebetbuch für katholische Christen ; — Der Index der
verbotenen Bücher, 2 Bde. ; — Prof. Friedrich: Geschichte des

vatikanischen Konzils, 4 Bde. ; — Prof. Langen : Geschichte
der Römischen Kirche, 4 Bde.; — Prof. v. Schulte: Der
Cölibatszwang und dessen Aufhebung.

Ch. Dunan: Essais de philosophie générale; Paris, Delagrave,
in-8°, 1898.

Chez l'éditeur Fontemoing (Paris, 4, rue Le Goff): Boulvé:
Hellénisme chez Fénelon, in-8°, 6 fr. ; — Duchesne : les premiers
temps de l'Etat pontifical (754-1073), in-8°, 4 fr.; — M=r Fabre:
les ennemis de Chapelain, 2 vol., 5 fr. ; — Gilles: le pays



— 844 —

d'Arles et l'introduction du christianisme, in-8°, 3 fr. 50 ; —
Legrelle: Révolte des Camisards, 2 fr. 50; — Société des
études historiques : le card, de Granvelle aux Pays-Bas, Jean
d'Estrées, évêque de Laon (1681-1694), etc., in-8°, 6 fr. ; —
V. Terret: étude sur Homère, 15 fr.

B. Gaudeau, S. J. : Libellus fidei; Paris, Lethielleux, 4 fr.

G. Krüger : Die neuen Funde auf dem Gebiete der ältesten
Kirchengeschichte (1889-1898); Giessen, Ricker, brosch. 30 S.,
60 Pf.

A. v. Maltzew: Begräbnis-Ritus (deutsch und slavisch); Berlin,
Siegismund, 471 S., 1898.

Rev. J. Moe : Grundlage, Wesen und Amt der Kirche J.-C. ;

Freiburg i. B., Lorenz und Waetzei, brosch., 63 S., 1 M.,
1898.

Max Muller : Nouvelles études de mythologie ; trad, de

l'anglais par L. Job; Paris, Alcan, in-8°, 651 p., 12 fr. 50, 1898

(très important).

C Piepenbring : Histoire du peuple d'Israël ; Strasbourg, Staat,
in-80, 730 p., 8 fr., 1898.

B. Robertson: Tables of the Apostles and Gospels for Lord's-
Days; London, 104, St. Georges Avenue, 1 s.

Prof. Günther Thiele : Kosmogonie und Religion ; Berlin,
C Skopnik, brosch., 1898.

AVIS.
La Direction rappelle aux lecteurs de la «Revue» qu'elle

laisse à ses collaborateurs l'entière responsabilité de leurs
articles, et elle prie instamment ceux qui n'ont pas encore
soldé lerir abonnement de vouloir bien le faire le plus tôt

possible.

-=-433«-


	Bibliographie théologique

