Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 22

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 426 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

LLa Création et la Providence devant la science mo-
derne, par Euc. Mawrer; Paris, Hachelte, 1897, in-8°,

7 fr. 50.

Cet ouvrage a été couronné en 1891 par I’Académie des
sciences morales et politiques, sur la recommandation de
M. Fr. Bouillier. C’est une des meilleures études de philosophie
religieuse qui aient été écrites, en France, en ce siécle. Non
seulement le style en est clair, simple, élevé, vraiment philo-
sophique, mais les pensées aussi en sont sérieuses, savantes
et méme souvent profondes. L’auteur ne s’est pas donné comme
théologien, mais seulement comme philosophe religieux; c'est
en philosophe seulement, avec sa raison et sa science seules,
quil a étudié les questions de théodicée auxquelles il s'est
appliqué, et notamment celles de la Création et de la Pro-
vidence.

Il a divisé son étude en trois parties. Dans la premiere,
il a exposé l'état présent de la théodicée sur les questions du
sentiment religieux, de la nature et de l'existence de Dieu, de
la création, de la Providence, du bien ou du mal de la vie.
Dans la seconde, il a jeté un coup d'ceil rétrospectif sur les
principaux systéemes de théodicée: sur la question de la Pro-
vidence dans la religion et la philosophie grecques,. dans
quelques doctrines purement théistes, dans le panthéisme e’f
dans la métaphysique chrétienne. Dans la troisieme, il a €Xpos®
sa théorie de la conscience, théorie de laquelle il a tiré une
explication de la création et de la Providence; puis, d'apres



427 —

cette méme théorie, il a montré laction de la Providence dans
la nature, dans P'histoire et dans la religion.

On peut adresser a l'auteur deux reproches: d’abord, de
n'avoir pas assez serré son sujet dans les deux premiéres par-
ties, et de s'étre laissé aller & des longueurs sur des questions
sans doute trés intéressantes, mais qui sortaient de son cadre;
ensuite, d’avoir commencé par le présent et continué par le
passé, tandis qu'il et été plus logique et plus clair de suivre
le mouvement de la pensée & travers les 4ges, en commen-
cant par le commencement, c'est-a-dire par le passe¢, et en
finissant par 1'époque actuelle. Mais, si la distribution de I'ou-
vrage laisse a désirer, la méthode de discussion de lauteur
n'en reste pas moins excellente. Penseur absolument sincere
et dépourvu de tout esprit de parti, il ne recule devant aucune
objection et ne dissimule aucune difficulté. Apreés avoir exposé
trés loyalement les opinions extrémes dans toute leur force, il
en montre les faiblesses et, éclectique dans le meilleur sens du
mot, il cherche toujours avec une grande indépendance d’es-
prit la conciliation de toutes les vérités qu’il a apercues dans
tous les systémes. Cette habileté & trouver le joint entre des
opinions qui avaient paru jusque la opposées, cause au lecteur
une joie intellectuelle véritable. Ce n'est pas, toutefois, qu'il ait
toujours réussi & donner une caractéristique parfaitement exacte
de tous les systemes dont il a parlé; nous signalons en par-
ticulier, & ce point de vue, 4 plusieurs de nos amis, le cha-
pitre ol il «rattache le jansénisme 2 la conception fondamen-
tale de la religion d’Israél», et ou il cherche a éclairer la
«complexité » de la doctrine cartésienne, en expliquant les
pensées de Descartes, de Leibniz, de Bossuet et de Male-
branche.

La partie 1la plus intéressante et la plus originale de cette
ceuvre (car C’est vraiment une ceuvre), est certainement celle
olt T'auteur explique la nature de la conscience, son activité,
son ¢volution, ses deux principaux «moments» logiques, et ol
il tire de cette doctrine des «inductions», soit théologiques,
soit métaphysiques, inductions qu’il montre ensuite réalisées
dans la vie de la nature, dans la vie de I'humanité et dans la
vie de la religion. 11 y a 1a des pages qui paraitront ou trés
ingénieuses ou trés profondes, peut-étre i'un et Pautre. En tout
cas, quiconque s’occupe de philosophie religieuse et de théo-



428 —

logie, doit lire tres attentivement ce remarquable ouvrage.
Les plus instruits y apprendront encore quelque chose.
E. Micwavp.

L’Absolu et sa loi constitutive, par CVYRILLE BLONDEAU;
Paris, F. Alcan, 1897, in-8°, 6 fr.

Le lecteur qui se bornerait a lire la préface de ce volume,
pourrait étre séduit par les intentions de l'auteur, qui sont de
glorifier la raison, de l'aider a s'émanciper des étreintes des
sens, de la conduire par une métaphysique élevée vers 'absolu
et l'infini, et méme de résoudre «ce probleme, capital entre
tous et d’actualité constante, l'accord de la science et de la
foi» (p. XIX). Malheureusement, au fond, il n’en est rien. A
mesure qu'on entre dans le volume méme et qu'on suit la pen-
sée de l'auteur dans ses développements, on constate avec
¢vidence qu'il n'est au fond qu'un pan-naturaliste, niant la
spiritualité de ’ame, la vie future, et méme 'existence de Dieu.

Si donc je parle ici de cet ouvrage, c'est pour indiquer
aux lecteurs & quelles fantaisies et & quels paradoxes on peut
arriver, lorsqu’on s'¢loigne des bases de la science et de la
raison, et lorsqu’on professe des theses comme celles-ci: «Inu-
tilité de la science (p. 89) ..L’amour de la vérité n’est pas rai-
sonnable (p. 73).» Ainsi, selon 'auteur, ce n’est pas la raison
qui percoit les différences des étres entre cux: «Clest, dit-l,
le point de vue sensible qui note les différences dans le monde;
au véritable point de wvue, toutes les différences s’effacent, tout
apparait de méme ordre et de méme valeur» (p. 37). De plus,
«toutes les notions, ayant leurs principes dans la sensibilité,
sont toutes contradictoires» (p. 39). On se demande deés lors
pourquoi l'auteur entreprend d'éclairer le monde, car a-t-il
réellement, de son coté, des notions sorties d’ailleurs?

Son systéme philosophique n’offre d’ailleurs rien de neuf,
et toutes les données en ont été réfutées maintes fois. Ce
qu'on regrette, en fermant ce livre, c'est qu'une intelligence
douée daussi belles aptitudes métaphysiques et capable dé
s'exprimer en un langage aussi soutenu, en ait fait un usage
aussi stérile, Il est vrai qu'attaquer de la sorte le spiritualisme
et-le théisme, c'est en démontrer indirectement la vérit¢ et la
solidite. E. M.



— 429 —

La Personne humaine, par M. I'abbé C. Piat; Paris, F. Alcan,
n-8°, 1897, 7 fr. 50.

M. I'abbé Piat, professeur & I'Institut catholique de Paris
et trées avantageusement connu par de savants travaux sur la
liberté, s’est préoccupé de la modification profonde que I'école
phénoméniste et associationniste a essayé de faire subir a l'an-
cienne définition de la personnalité humaine, et il a voulu
mettre cette question au clair. Laissant de coté le point de vue
théologique et ne se demandant nullement ce qu'un chrétien
doit entendre par la personnalité soit en Dieu, soit dans le
Christ, il s'est placé, exclusivement en savant et en philosophe,
en face de la question de la «personne humaine », et il a cher-
ché 2 savoir sila notion substantialiste de la personne humaine
doit disparaitre sous les expériences nouvelles de la psycho-
logie actuelle, ou si elle peut s'adapter aux faits récemment
découverts. On le voit, 1a question est grave.
| M. Piat a étudié la question sur le triple terrain de la
perception, de la réflexion et de la responsabilité. Il I'a exami-
née sous tous ses aspects et n'a dissimulé aucune objection.
L’analyse détaillée qu’il a faite des données de la conscience,
ainsi que des données de la science, soit des dédoublements
successifs, soit des dédoublements simultanés, ne laisse rien,
je crois, & désirer. Son livre est donc excellent, et tout étu-
diant en philosophie et en théologie doit en prendre con-
naissance. Méthode et exposition sont claires et faciles & sai-
sir, ce qui n'est pas un petit éloge, la matiére étant confuse.

A propos des expériences qui portent sur les dg¢double-
ments du o7, 'auteur s’exprime ainsi: «I1 y a donc, derritre
les faits, une virtualité permanente d’oit ils sortent et ou ils
rentrent pour en sortir derechef; il y a, derriere le moi phé-
noménal, quelque chose qui le dépasse, un principe d’ordre
meétempirique. La méme conclusion se dégage de 1'analyse des
dédoublements simultanés. Qu'est-ce que cet inconscient qui
n’existait pas tout & Pheure, et qui maintenant pense, parle et
agit pour son propre compte, au dire du moins des pionniers
de la psychologie contemporaine? Il ne vient certainement pas
du néant; personne n'osera le soutenir. Et alors, il faut bien
quil y ait comme une source d’énergie, une sorte de pouvoir
latent dont il émane. Par toutes les directions que leur sug-



— 430 —

gere l'observation extérieure, les phénoménistes sont emportés
au dela du phénomene. Le regard humain n’a jamais plongé
aussi avant qu’'a la lumitre de leurs expériences, dans les pro-
fondeurs métaphysiques de linconscient. On ne peut donc
que regretter vivement la précipitation qu'ont mise certains
philosophes & opposer la psychologie et la science » (p. 387).

Donc, M. Piat reproche aux «savants» du phénoménisme
de défendre leur science d'une maniere antiscientifique. Il leur
reproche d’avoir voulu nier la psychologie, au lieu de la pré-
ciser et de la parfaire. Il leur reproche d’avoir matérialisé la
science, en la concentrant exclusivement sur l'objet et, dans
I'objet, sur ce qui tombe sous les sens; d’avoir négligé le su-
jet mental, et de n’avoir analysé la pensée qu’a l'aide du scal-
pel, du dynamometre et de Pesthésiometre (p. 397). Il leur
demande d'élargir une théorie de la nature, qui ne l'explique
qu'en en supprimant la moitié et la plus belle. Il leur fait
observer que qui dit science, ne dit pas seulement connais-
sance de l'objet, mais encore connaissance de soi, et des éner-
gies, et de la spontanéité qui sont en nous; et que, par con-
séquent, la question n’est pas de détruire le passé, mais d'y
ajouter le présent dans lintérét de l'avenir; en un mot, de
faire une synthese supérieure qui précise les données de la

conscience, et qui y ajoute sans les supprimer. M. Piat a raison.
E. M.

Anciennes Littératures chrétiennes : I. La Littérature
grecque, par P. Batriron; Paris, Lecoffre, 2¢ édit., 1898,
in-18°, 3 fr. 50.

Cet ouvrage manquait en France, et il faut remercier
vivement l'auteur d’avoir comblé cette grosse lacune. Deux
autres volumes suivront prochainement: l'un, sur la littérature
syriaque, par M. R. Duval, prof. au College de France; l'autre,
sur la littérature latine, par M. P. Lejay. Cet ensemble était
nécessaire.

M. Batiffol a distingué trois périodes: une premiére, COO-
sacrée aux «primitifs», c'est-a-dire a la littérature épistolaire,
aux origines de l'histoire, aux prophétes (auteurs d'apocalypses),
aux homélistes, a la littérature didactique, a la liturgie, a la
poésie et a lépigraphie; — une deuxiéme, d'Hippolyte de



431 —

Rome a Lucien d’Antioche; dans laquelle sont étudiés d’abord
les évéques et les synodes, puis les écoles et les docteurs; —
une troisiéme, d’Athanase (et non pas d’Anastase, comme il est
dit & la p. 345) a Justinien; ou P'auteur indique les historiogra-
phes, les liturgies, les homélistes, la littérature ascétique, la
poésie, les théologiens et les exégetes. L’auteur termine par
un article sur le faux Aréopagite. Il est regrettable qu'il n’ait
pas continué jusqu'a saint Jean Damascéne inclusivement.

Il s’est borné «a classer, a dater, & caractériser les
pieces» des cing premiers siecles. Il n'a voulu toucher ni a Ia
psychologie des auteurs, ni & l'esthétique des ceuvres. Cepen-
dant, n’elit-ce pas été utile, et '« Histoire de la théologie an-
cienne » qu'on nous annonce, y suppléera-t-elle suffisamment?
Espérons-le.

Que Pauteur me permette de lui exprimer deux désirs,
dont peut-&tre il pourrait tenir compte dans une nouvelle édi-
tion: 1° compléter les indications des sources o1 il a puisé et sur-
tout la liste des ouvrages a consulter sur les écrivains chrétiens
des cinq premiers siécles; 2° donner une liste chronologique
de tous les écrivains chrétiens des siécles en question, ainsi
que de leurs ccuvres. A ces conditions, le volume de M. Ba-
tiffol serait un répertoire vraiment précieux et d'une consul-
tation facile. Non certes que je veuille lui conseiller de men-
tionner les sources sans valeur; mais, qu'il y prenne garde,
ce qui est sans valeur 4 ses yeux est peut-étre important pour
un autre travailleur placé & un point de vue tout différent du
sien. La vraie science est objective et impartiale. Pourquoi,
par exemple, cite-t-il les « Canons des anciens conciles» du
prof. Lauchert et ne mentionne-t-il pas son étude sur 'apologie
d’Aristide ), ni son volume sur saint Athanase, 'un des mieux
ordonnés et des plus exacts que nous ayons?)?

L’auteur a eu beau ne pas vouloir se prononcer sur le
contenu des ceuvres, il n'a pu s’empécher, ¢a et la, d'émettre
des jugements. Qu'en est-il résulté? C'est qu'avec sa résolution
de ne pas toucher aux doctrines, les jugements qui lui sont
¢chappés sont restés tres incomplets et méme peu clairs, Par
exemple, aprés avoir loué «la science des choses divines»

) Voir la Revwe, 1894, n° 6, p. 278-299; et n° 5, p. 161-168,
#) Voir la lettre du patriarche Anthime VII; Rewwe, 1895, n° 11, p. 632.



— 432 —

d'Origéne, aprés avoir accusé les Grecs de s'étre «animés
contre lorigénisme jusqu’'a laisser décimer l'ceuvre de leur
plus beau génie» (p. 166-167), il a enseigné a la page sui-
vante que «l'Eglise a répudié V'origénisme ». Ce dernier juge-
ment est-il bien exact, et en quoi consiste alors lorigénisme
que I'Eglise a répudié et lorigénisme que M. Batiffol loue?
Comment T'auteur s’'arrange-t-il avec 'ouvrage de Huet, qu'il
déclare, et & bon droit, «fondamental »?

Quoi qu'il en soit des imperfections de détail, le volume
de M. Batiffol n’en reste pas moins le catalogue le mieux do-
cumenté que l'on ait jusqu’ici en langue francaise; et lau-
teur pourrait aisément, je crois, le rendre irréprochable.

E. M.

Historiographia ecclesiastica, awuctore GuiL. STANG; Friburgi
Brisgovie, B. Hevder, /1897, M. 2. 40.

M. Stang est professeur au College américain de Louvain.
Il professe une grande estime pour I'histoire ecclésiastique.
Cette déclaration, qui est en téte de son ouvrage, cause une
joie d'autant plus grande que des théologiens autorisés de
I'Eglise romaine enseignent aujourd’hui que le dogme prime
I'histoire et que, par conséquent, celle-ci ne peut étre admise
qu'autant qu'elle sert celui-la; et l'on sait que par « dogme >
I'Eglise romaine entend le sien propre et exclusivement.

Le sujet traité par M. Stang est des plus importants. II
exige des recherches considérables. J'avais prié Guettée, en
1875, de s’en charger; malgré son immense savoir, il s’y est
refusé. Malheureusement, M. Stang s'est contenté¢ d'étre fort
incomplet et méme insuffisant: il a fait son volume, dit-il, pour
les étudiants, avec la pensée qu'il serait complété par les pro-
fesseurs. Méme & ce point de vue, il s’est mépris, en citant
des historiens de dixieme ordre, que les étudiants n’ont nul
besoin de connaitre, et en ne donnant pas, sur les historiens
de valeur, tous les renseignements nécessaires. Il faut ajouter
que son ultramontanisme, bien que modéré, 1'a empéche sou-
vent d’étre impartial et exact.

Ainsi, selon l'auteur, les documents qui do;vent étre con-
sultés pour écrire I'histoire universelle de I'Eglise, sont: pré
mievement, les actes des papes, leurs lettres, leurs décrétales,



— 4B —

leurs bulles, le Liber diurnus et le Codex diplomalicus, puis,
les actes des conciles, les collections liturgiques, les martyro-
loges, et les annales ou chroniques. Quant aux historiens
proprement dits, il n’en est question que plus loin, § 4. Et ici
lauteur est vraiment par trop sommaire. Ainsi, il cite, pour
le premier siecle, les apotres et les évangélistes, et il leur
consacre dix lignes banales, sans dire un mot de 'authenticite
des évangiles, de leur valeur historique, de leur composition,
de leur date, etc.; pour le 2¢ siecle, Hégésippe, onze lignes;
pour le 3°, Jules Africain, cing lignes; etc.

Tai dit que Pultramontanisme de l'auteur est modéré. En
effet, il a osé louer Montalembert, celui qui s’est insurgé contre
« I'idole du Vatican »; il est vrai qu'il a tempéré ses éloges
en laccusant d'avoir ¢été «entrainé par un amour trop grand
de la liberté». De plus, il a osé reprocher a I'abbé Darras son
peu de jugement critique! avouer que Henrion n’a été que
«assez érudit»! reconnaitre que Rohrbacher a écrit son His-
toire d'une maniere plutdt apologétique que critique! Mais,
d’autre part, pour se faire pardonner de telles audaces, il n'a
pas craint de dire que ce méme Rohrbacher a été inspiré par
un esprit «vraiment catholique»! que Decellinger a. été «aussi
orgueilleux et aussi irascible que savant», et que ses ceuvres
excellentes (valde egregia) sont celles-12 seulement qu’il a pu-
bliées avant sa rupture avec Rome. Bien entendu, il ne prononce
méme pas le nom de Guettée.

En somme, ce volume est un catalogue trés commode a
consulter, rédigé d’aprés l'ordre chronologique (la date de la
mort des auteurs) et avec numéros (au nombre de 516). Suit
la lettre, en latin, de Léon XIII, du 18 aoft 1883, aux cardi-
naux de Luca, Pitra et Hergenrcether, sur les études historiques
(de studiis historicis). E. M.

Cours élémentaire d'apologétique chrétienne, par Mgr.
RutteN; Bruxelles, Schepens, 10° édit., 1898, in-18, 3 francs.

Cet ouvrage est destiné aux jeunes gens des colleges. I
a pour but, non de leur apprendre le dogme et la morale,
mais I'«apologétique », telle qu'on la comprend dans 1'Eglise
romaine. L'auteur a adopté la forme didactique, par questions
et par réponses; et c'est sans doute dans cette forme simple



— G

et claire qu'il faut chercher la principale cause de son succes.
Les trois premicres parties, consacrées & défendre la vérité de la
religion naturelle, la vérité de la révélation en général, et la
vérité du christianisme, contiennent d’excellentes choses, bien
que, sur certains points, l'auteur se soit laissé aller maintes fois 2
de creuses déclamations et qu’il soit méme tombé souvent dans
T'erreur.

La quatrieme partie, consacrée & prouver que I'Eglise ro-
maine actuelle est la véritable Eglise de J.-C., est trés intéres-
sante pour nos lecteurs, en ce sens qu'elle montre & quels
arguments les partisans de Vinfaillibilité du pape en sont
réduits. Clest littéralement incroyable. Citons quelques spéci-
mens :

P. 273: «La sainteté se manifeste par les muirvacles et la
visible ¢dification des plus éminentes vertus.» J.-C. s'est éleve
contre les chercheurs de miracles, et Rome fait consister la
sainteté avant tout dans les miracles! — « La catholicité se
manifeste par le grand nombre des membres répandus par toute
la terre.» Autrefois la catholicité consistait dans la profession
de la méme foi par tous les membres de 1'Eglise, dans quelques
pays et a quelques époques qu'ils vécussent. Maintenant, 1'unité
de la foi n'est plus rien; c'est le grand nombre qui est tout!

P. 274: « Actuellement on appelle Eglise grecque la partie
de I'Eglise romaine qui s'est séparée delle par le grand
schisme d'Orient... Photius, partriarche de Constantinople a#
VIIP siécle, le premier leva 1'étendard de la révolte... ApIes
une nouvelle réconciliation au concile de Florence (X//I° siécle),
une rupture compléte éclata.» On sait que Photius a vécu at
neuvitme siecle, qu'il est mort en 891, et que le concile de
Florence a eu lieu au guinziéme siecle, en 1439. Monseigneur
fera bien de se réconcilier avec 'histoire.

P. 276: «LEglise grecque n’a pas l'unité formelle.» —
Qu'est-ce que 'unité formelle? « C'est l'unité complete, l'unité
d’ame, 1'unité vivante et agissante, en dehors de laquelle
Punité n'est plus qu'immobilité et pétrification.» — Pathos.
Passons. Et pourquoi 'Eglise grecque n’a-t-elle pas cette ul’l%té
formelle? « Ce qui I'en empéche, c'est: 1° 'absence d'une autor}té
souveraine et infaillible pour trancher les questions de foi.»
Ainsi, I'auteur ne sait pas que I'Eglise grecque reconnait I'au-
torité des conciles cecuméniques! — « Clest: 2° I'absence d'une



— 435 —

source commune et unique de juridiction, car il existe, parmi
les grecs schismatiques, plusieurs patriarcats indépendants :
ceux de Jérusalem, d’Alexandrie, d’Antioche, de Constantinople,
sans compter le patriarche vusse, président d’une espéce de synode,
siegeant o Moscou, et humble servitewr dw csarv, véritable chef
de schisme russe (sic).» N'avais-je pas raison de dire que c’est
incroyable? — Ce n'est pas tout. Un troisieme motif empéche
PEglise grecque d'étre une, c'est «labsence d'une doctrine
invariable sur des points essentiels, par exemple, lautorité
papale que Photius rejette apres l'avoir reconnue!» — De
plus, 'Eglise grecque n'est pas sainte. Pourquoi? « Car, depuis
Torigine du schisme, Dieu a cessé de faire des miracles parmi
les Grecs séparés de Rome, et il est historiquement certain
que pas un miracle n'a approuvé ou confirmé leur schisme!»
On sait, au contraire, que les miracles pleuvent dans 'Eglise
romaine, qui est «1'épouse sans tache» de J.-C.!

Et voila comment on instruit la jeunesse! Et l'auteur,
dans sa «conclusion », faisant une série de tirades sur le texte
Iransivi et ecce non erat, s'écrie: «Et ol est-il, empire schis-
matique d’Orient?... Transivi et ecce non erat. Il est tombé
Sous le cimeterre des sectateurs de Mahomet!...» On pourrait
demander a l'auteur s'il connait Pempire de Russie; et aussi
€€ que sont devenus les Etats du pape! Transivi et ecce non
erant. Et voila comment votre fille est muette, en d'autres
termes comment I'Eglise romaine est divine! Quelle apolo-
gétique ! ,
_ Et les pauvres protestants! Il va de soi que «ce qui dis-
tinguait surtout Luther, c'était un orgueil indomptable » (p. 274).
Le cliché est plus obligatoire que jamais. En outre, si le
S_Chisme grec «ressemble 4 un corps pétrifié », le protestan-
tisme «est un cadavre en pleine décomposition, qui bientdt ne
Sera Plus qu'un squelette desséché tombant en poussiere; débris
informes, que tous les vents du ciel vont avoir & se disputer
entre eux!» (p. 278). Je les plains, les vents du ciel. De plus,
comment un tel cadavre serait-il saint? «Le protestantisme
afﬁl‘f_ne que la foi sauve sans les cuvres; que, pour les pré-
des'tmés, la justice est inamissible, commissent-ils méme les
actions les plus criminelles, que 'homme commet fatalement
le péchg, ete. Toutes ces maximes sont destructives de la mo-
rale et, consequemment, de la sainteté. Le protestantisme ne



— 436 —

peut alléguer ni miracles, ni prophéties confirmant ses croyances
ou la mission de ses fondateurs» (p. 281). Etc.!

Tandis que «I'Eglise romaine, de quelque co6té qu'on l'en-
visage, on aper¢oit la sainteté briller dans tous ses traits»
(p. 286). — La preuve? Elle n’est pas nécessaire, 1'évidence
ne se prouve pas. Clest comme l'apostolicité de cette méme
Eglise romaine; car «jamais cette Eglise n’a défini une vérité
de foi sans avoir préalablement démontré que les apotres -
I'avaient enseignée soit par ¢crit, soit de vive voix» (p. 291).
Ainsi Uinfaillibilité du pape a été enseignée par les apodtres!
sans doute de vive voix!

Quant aux anciens-catholiques, ils n’existent pas. Ecoutez
ce que dit 'auteur du concile du Vatican: «Inopportunistes et
antiinfaillibilistes, sawuf quelques rares excepiions, ont donné
I'exemple de la plus entiére soumission» (p. 311). Et ces excep-
tions, bien entendu, ne comptent pas. Et voila comment «est
merveilleuse la puissance et indestructible T'unité de I'Eglise
romaine, seule vvaie Eglise de J.-C.!» C'est M Rutten, prélat
de la Maison de Sa Sainteté, qui l'affirme.

Tel est I'état de la science théologique et de 'apologétique
chrétienne dans I'Eglise romaine! Vraiment, on sent son ame
de chrétien angoissée en voyant de telles inepties approuvées
par des archevéques et des évéques. E. M.

La Russie et le Saint-Siége. par /e P. PIrLING, S. J.; Paris,
Flon, 2 vol. 1n-58°, 1896.

Raconter Thistoire des relations qui ont existé entre la.
Russie et la papauté, depuis le IXe siecle jusqu'a nos jours;
en montrer avec clarté la portée politique et surtout la por-
tée religieuse, est un sujet d'un immense intérét et d'une
grande difficulté. Le lecteur qui ouvrirait louvrage du P. Pier-
ling dans lespoir d'y trouver une pleine lumiere sur ce sujet,
ne tarderait pas & étre décu. D’abord, l'auteur ne commence
son travail qu’au XVe siecle; ce qu’il dit, dans son Introduc-
tion, sur les temps antérieurs au concile de Florence, est abso-
lument insuffisant. Ensuite, le point de vue auquel il se plE:LCG,-
langle tres étroit sous lequel il considere toute cette questlc'm,
est erroné: du moment, en effet, qu'il suppose comme POint



e 47—

de départ certain, d’'une part, que les Russes et les Grecs
sont des schismatiques qui ont rompu avec l'ancienne Eglise
en refusant de se soumettre a la prétendue juridiction du
pape, et, d’autre part, que les papes, en cherchant constam-
ment & se soumettre les Russes et les Grecs, ont été dans la
vérité chrétienne, et non dans lerreur et dans P'ambition, il
est clair que son exposition et son appréciation des faits sont
absolument faussées. Non seulement les Russes et les Grecs,
mais tous ceux qui connaissent exactement l'histoire des neuf
premiers sieécles de 'Eglise, ne peuvent que récuser un ouvrage
conc¢u dans cet esprit.

Toutefois, malgré ce vice fondamental, cet ouvrage doit
étre lu attentivement, a4 cause des documents, soit du Vatican,
soit d’autres bibliothéques, que 'auteur a utilisés pour la pre-
miere fois. Il doit étre lu surtout par les Grecs et par les
Russes, qui y sont pris & partie du commencement a la fin.
C'est & eux de controler les documents susdits; & eux de nous
dire si les chroniques russes et les auteurs russes, cités par
le R. Pere, sont interprétés dans leur vrai sens; a eux de voir
g'il a retrac¢é exactement le caractére du peuple russe, de
I'Eglise russe, et des nombreux personnages qu'il a mis en
jeu. Nous ne doutons pas qu'ils n'aient beaucoup a rectifier.
Qu'ils me permettent d’appeler trés particulierement leur atten-
tion sur l'impression que cet ouvrage produit certainement
dans T'esprit de tout lecteur n’appartenant pas a I'Eglise ortho-
doxe, a4 savoir: que, du coté de Rome, nombreuses et habiles
ont €t€ les tentatives, par mille moyens et par des agents de
toutes sortes, pour arriver & introduire, soit chez les Grecs,
soit chez les Russes, les idées romaines, non seulement I'idée
de Tautorité du pape, mais plus encore les idées théologiques
du systéeme papiste qui emportent avec elles I'esprit papiste
méme; que, du coté des Grecs et des Russes, soit des empe-
reurs de Constantinople, soit du grand kniaz de Moscou, voire
méme des Isidore, des Bessarion et d'une quantité de prélats
et de moines plus ou moins pénétrés de leur esprit et de leurs
théories, de nombreux essais de rapprochement avec la papauté
ont €t¢ tentés; que, si parmi ces essais beaucoup ont &chous,
si beaucoup ont méme exaspéré les véritables orthodoxes et
les ont fortifiés plus que jamais dans la véritable orthodoxie,
cependant plusieurs autres, tout en voulant sauvegarder 1'or-



— 438 —

thodoxie, ont admis plus d’une idée de la scolastique romaine,
notamment en ce qui concerne les rites, les sacrements et les
explications des choses sacramentelles. Outre les uniates, que
de moines et d’ecclésiastiques, pour rivaliser en science et en
piété avec les théologiens papistes, ont renchéri encore sur
leurs explications théologiques, sans se soucier des Peéres de
I’ancienne Eglise, qui alors n’étaient pas plus étudiés d’'un coté
que de l'autre! Telle est la conclusion éclatante qu'il est
impossible de ne pas tirer de cet ouvrage, qui, & ce point
de vue, est fort important, bien que l'auteur n'y ait peut-étre
pas songé.

L’auteur étudie d’abord les Russes et le concile de Flo-
rence, le cardinal Isidore, puis le mariage d'Ivan III avec la
princesse Zoé Paléologue, et le mouvement de la renaissance
gréco-italienne a2 Moscou. Parmi des longueurs interminables
et souvent dénuées d'importance, on remarquera, ¢a et l1a,
quelques bons aveux, par exemple sur le népotisme de
Martin V (I, 3), sur lignorance d’Eugene IV (I, 43), sur les
nombreux bénéfices dont a été accablé ce pauvre cardinal Isi-
dore «toujours occupé de 'accroissement de ses finances » (I, 97)
et toujours en procds. Puis, l'auteur étudie les papes Médicis
et Vasili III: Piso, Scheenberg, Ferreri (1513-1521); Centurione
et évéque de Skara (1518-1528). Ensuite, des projets de mis-
sions pontificales & Moscou, sous Ivan IV: Canobio, Giraldi,
Bonifacio, Portico (1561-1572); Rodolphe Clenke et Jacques
Woronecki (1576-1580). Puis la mission de Chévriguine & Rome
(1580-1581), le role de Possevino, les projets de Bathory contre
Moscou, le projet communiqué a Grégoire XIIT (1582-1586), le
projet communiqué a Sixte-Quint (1685-1589); puis les mis-
sions aupres du tsar Fédor et de Godounov (1593-1601). C'est
donc au commencement du XVII® siecle que l'auteur s'arréte.

E. M.

Bossuet, historien du protestantisme, par A. REBELLIAU;
Paris, Hachetle, 2° édit., 1892, in-8°, 602 p.

Cet ouvrage peut étre considéré a deux points de VUue:
soit comme une étude sur 1'Histoive des Variations, de B0
suet, soit comme une sorte de répertoire sur les controverses
religieuses du XVII°® siecle.



439 —

Comme étude sur 'ccuvre de Bossuet, il offre, certes, de
lintérét: car il est intéressant de savoir comment et & quelles
occasions Bossuet a écrit son Histoire des Variations, s'il y
était suffisamment préparé, a quelles sources il a puisé, quelle
méthode il a suivie dans la critique et l'interprétation des textes,
s’il a eu du succes et lequel, quelles critiques lui ont été adres-
sées, quels résultats il a obtenus, etc. Toutefois, en somme, ce
sont 1a des questions secondaires. La vraie et importante
question est celle-ci: Bossuet a-t-il réellement battu les protes-
tants, et, en les battant, a-t-il fait triompher 1'Eglise romaine-
visée par les protestants?

Partant de ce principe que la variation est une marque
d'erreur, Bossuet a constaté que les protestants avaient varié
depuis le commencement de leur réforme jusqu'a I'époque ol
il publiait son livre (1688). D’abord, son principe était-il juste >
N’y a-t-il pas des évolutions et des variations qui, loin d’étre
des erreurs, sont, au contraire, des garanties de vérité? Bossuet
voulait dire que les protestants avaient varié dans les «dogmes»,
qui doivent étre invariables; mais les protestants demandaient
qu'on leur prouvat que les points sur lesquels ils avaient varié
étaient vraiment des dogmes, non des dogmes aux yeux de
Rome seulement, mais des dogmes démontrés tels par 1'Ecriture
et par T'histoire. Pour fournir cette preuve, il efit fallu avoir
un critérium sfir: le critérium de Vincent de Lérins était, il
est vrai, mis en avant, en ce sens qu'on donnait d’assez nom-
breuses éditions du Commonitorizm ; mais, de fait, et ceci est
important a4 noter, on ne songeait, ni du coté de Rome, ni du
coté des protestants, & l'appliquer sérieusement. Aussi la dis-
cussion ne pouvait-elle pas aboutir. Tout ce que Bossuet a pu
faire, c’est de constater que les protestants se sont contredits
dans maintes questions, et que, par conséquent, le libre examen
individuel seul n'est pas une norme stire pour établir la vérité.
Cette constatation est aujourd’hui trés peu intéressante, étant
données les contradictions autrement nombreuses et autrement
graves dans lesquelles les protestants sont tombés depuis 1688.
L’ Histoive des Variations est, sous ce rapport, singulitrement
dépassée.

Mais pour que Rome triomphat de la constatation faite par
Bossuet, il eft fallu que Bossuet démontrat, d’autre part, que
Rome n’avait pas varié dans les dogmes mémes; il et fallu



440 —

qu'il réfutat les objections de Daillé, de Blondel, d'Aubertin,
de Jurieu, qui faisaient & Rome précisément les mémes repro-
ches que Bossuet adressait au protestantisme. C'était ici le
coté le plus important du débat: car Bossuet n’entendait atta-
quer les protestants que pour mieux glorifier sa propre Eglise,
qu'il confondait malheureusement avec 1'Eglise romaine. « Que
I'on nous montre, disait un protestant, Aubert de Versé, que
I'Eglise catholique a toujours ¢été la méme, et tous les protes-
tants s’y réuniront. »

Des catholiques sentaient bien que la était le centre de la
difficulté et de la lutte. Et c'est pourquoi Nicole avait entrepris
sa Perpétuité de la foi de U'Eglise touchant I'eucharistie, et
c'est pourquoi aussi Bossuet, en 1682, lui avait fait suite en
publiant son 7raité de la communion sous les deux especes.
Malheureusement, le sujet était on ne peut plus mal choisi:
car ¢'il en est un sur lequel 'Eglise romaine a innové, c'est
celui-la; les débats eucharistiques du neuvieme sitcle et des
siecles suivants 'éclairent d'une lumiére contre laquelle rien
ne saurait prévaloir. Bossuet a-t-il été plus heureux dans son
Histoire des Variations que dans son Traité de la communion
sous les deux espéces, et que Nicole? Qui oserait l'affirmer?
Aujourd’hui les contradictions dans les dogmes sont évidentes,
non seulement dans les Eglises protestantes, mais aussi dans
I'Eglise romaine. Ce n’est pas seulement le nouveau dogme de
linfaillibilité du pape qui démontre cette derniére assertion,
c'est toute l'histoire des dogmes telle qu'elle a ¢té écrite dans
ces cinquante derniéres années par les théologiens les plus
savants de I'Europe. Il est démontré que Rome a dénaturé
la plupart des notions catholiques, en particulier sur les sa-
crements, sur la constitution de I'Eglise et sur la vie future.

Donc la theése de Bossuet n’a plus actuellement qu'une
valeur rétrospective et médiocre, parce qu'elle est dépassée
considérablement par des faits nouveaux et par des lumieres
nouvelles.

Mais, considéré comme répertoire d'indications sur les con-
troverses théologiques du XVII® siecle, le volume de M. Ré
belliau est extrémement précieux. Quand méme lauteur n'au-
rait lu que la moitié¢ des ouvrages qu’il cite (ce qui suffirait
déja pour faire de lui un érudit remarquable), ces ouvrages
sont aujourd’hui, pour la plupart, si peu connus et si rares,



a4 —

soit du coté des protestants, soit du co6té des catholiques,
qu’on ne saurait assez remercier l'auteur d'avoir dressé un
catalogue aussi riche. Les notes, il est vrai, écrasent presque
24 chaque page son texte et en rendent la lecture trés coupée
et trés difficile; mais les érudits qui travaillent sur ces ma-
tieres ne s’en plaindront pas. Celivre est un livre d'érudition plus
que de critique, et c’est & ce point de vue surtout qu'on peut
T'utiliser. Je voudrais pouvoir en faire des extraits sur des
questions intéressantes; mais la matieére est tellement abon-
dante que je dois y renoncer. Le lecteur y suppléera.
E. MicrAUD.

II. Deutsche Bibliographie.

Apologie des Christentums. Von Dr. PAUL SCHANZ, Professor
der Theologie an der Universitdt Dibingen. Dritter Teil:
Christus und die Kirche. Zweite, vermehite und verbesserte Auflage.
Freiburg i. B., Herder'sche Verlagshandlung, 1898. VIII und
581 8. 8°. (Preis M. 6.—; gebunden M. 7.80.)

Mit dem Erscheinen dieses Bandes liegt die 2. Auflage des
hervorragenden apologetischen Werkes vollstindig vor. Auch
dieser Schlussband ist, wenn auch nicht im gleichen Verhaltnis
wie die beiden vorhergehenden Binde, erheblich erweitert
worden; die 423 Seiten Text der 1. Auflage sind in der 2. zu
571 Seiten angewachsen. Schon die Anmerkungen zeigen,
welche Massen von Litteratur aller Richtungen der gelehrte
Verfasser seit 1888 durchgearbeitet und in der neuen Auflage
gelegentlich verwertet und berticksichtigt hat. Die Erweite-
fungen verteilen sich besonders auf die Abschnitte tiber die
Merkmale der Kirche, welche den katholischen Kirchenbegriff
bestimmen, und tiber Schrift und Tradition (8§ 5—11); sie
haben besonders den Zweck, die neueste protestantische
Litteratur (Harnack wu. a.) in ihren willktirlichen Meinungen
iber die ilteste Kirchen- und Dogmengeschichte zu bertick-
sichtigen und zu widerlegen. Nicht erheblich erweitert ist der
Abschnitt tber die Unfehlbarkeit des Papstes; es ist deshalb
wa.uch nicht erforderlich, auf die bekannte Differenz hier weiter
©mzugehen. — Hntsprechend erweitert ist auch der schéne
Schlussabschnitt des ganzen Werkes: ,Das Christentum und

Revue intern. de Théologie. Heft 22, 1898. 29



e Y e

die Kultur* (S. 513—5HT1). In der &ussern Anordnung ist wie
bei den frithern Bénden durch die speciellere Gliederung der
einzelnen Paragraphen die Ubersicht erleichtert worden. Das
Sachregister, das in der 1. Auflage tber alle drei Bande am
Schluss des 3. Bandes stand, verteilt sich in der neuen Auflage
auf die drei Bénde; leider ist aber das Namenregister, das in
der 1. Auflage ebenfalls im Schluss des 3. Bandes stand und
fiir das Nachschlagen doch auch sehr niitzlich war, ganz in
Wegfall gekommen. Prot. Dr. F. LAUCHERT.

Die Lage des Berges Sion. Von Prof. Dr. KARL RUCKERT.
Mit einem Plan. (= Biblische Studien, herausgegeben won Prof.
Dr. O. Bardenhewer, III. Band, 1. Heft.) Freiburg i. B.,
Herder’sche Verlagshandlung, 1898. VII und 104 S. 8°. (Preis
M. 2.80.)

(Gegeniiber der wahrend der letzten 30 Jahre aufge-
kommenen, seither von Vielen vertretenen und durch Lexika,
Atlanten und Kompendien verbreiteten neueren Anschauung, dass
der historische Sion nicht, wie die Tradition will, auf dem Sud-
westhiigel Jerusalems, sondern auf dem Osthiigel (Moria,
Tempelberg, auf dem sogenannten Ophel siidlich vom Tempel)
zu suchen sei, tritt der Verfasser der vorliegenden Schrift mit
Entschiedenheit fur die Tradition ein, die er sowohl exegetisch
als aus der thatsichlichen topographischen Beschaffenheit
Jerusalems verteidigt. In ersterer Bezichung werden besonders
diejenigen Stellen des Alten Testaments, auf welche sich die
Anhédnger der entgegengesetzten Theorie hauptsichlich stiitzen,
eingehend betrachtet: 2. Chron. 33, 14, die Aussenmauer des
Manasses, mit eingehender Ausfiihrung iiber die Bedeutung des
Begritfes nachal fiir die Topographie von Jerusalem; Nehem.
2, 12 ff., der niichtliche Ritt des Nehemias um die Mauern der
Stadt; Nehem. 3, 15, das Mauerstiick des Sallun; Nehem. 12,
31 ff,, Weg des stdlichen Dankchores. In allen diesen Stellen
findet Rickert vielmehr Bestitigungen fiir die von ihm Ver-
tretene traditionelle Anschauung, insofern exegetisch nichts zu
der andern Auffassung notige, wihrend die Angaben tber die
Ortlichkeiten sich nur mit der alten Ansicht vereinigen lassen.
Wenn dann nur der makkabaische Gebrauch der Bezeichnung



L,Berg Sion“ von der Tempelfidiche als positiver Stutzpunkt der
modernen Theorie bleibt, so wird aus dem Zusammenhange dieser
Bezeichnung mit dem &lteren ibertragenen Sprachgebrauch
von Sion in den prophetischen und poetischen Biichern gezeigt,
dass daraus fir den historischen Sion nichts gefolgert werden
diirfe. — Uber die auf der eigenen Anschauung des Verfassers be-
ruhenden topographischen Auseinandersetzungen kann ich nicht
urteilen, ohne diese eigene Anschauung zu besitzen; was aber
die exegetische Seite der Darlegungen betrifft, so scheint mir
durch dieselben allerdings der Nachweis erbracht zu sein, dass
sich die Vertreter der modernen Theorie mindestens die Sache
zu leicht gemacht haben, und dass sich die traditionelle An-
schauung noch mit guten Griinden stiitzen lidsst. — Der bei-
gegebene Plan erleichtert es, den Ausfilhrungen zu folgen.
Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Beitriige zur Dogmengeschichte des Semipelagianismus wvon
Dr. FRIEDRICH WORTER. Paderborn, Ferdinand Schiningh.
1898. VI und 128 S. 8°. (Preis M. 3.—.)

Die vorliegende Schrift eines der griindlichsten Forscher
auf dem speciellen Gebiete der Lehre von der géttlichen Gnade
und besonders der dogmengeschichtlichen Seite derselben,
welchem der grosste Teil seiner langjihrigen wissenschaftlichen
Thitigkeit gewidmet ist, schliesst sich als eine wertvolle und
sehr erwiinschte Fortsetzung seinen beiden dlteren Haupt-
werken: ,Die christliche Lehre tiber das Verhiltnis von Gnade
und Freiheit bis auf Augustinus“ (Freiburg 1856 und 60) und
,2Der Pelagianismus nach seinem Ursprung und seiner Lehre®
(Freiburg 1874) an. Die neue Schrift hat es hauptsichlich mit
der Gnadenlehre des Johannes Cassianus und der Polemik
Prospers von Aquitanien gegen dieselbe zu thun. Veranlasst ist
sie, nach der Erklirung des Verfassers im Vorwort, ,durch die in
heuester Zeit wieder angeregte Frage, ob Cassian Semipela-
gianer sei“, welche Frage mit guten Griinden bejaht wird.
Uber den Semipelagianismus selbst und seine innere Verwandt-
schaft mit dem Pelagianismus hinsichtlich der Bestimmung des
Verhiltnisses der Gnade zum freien Willen, was wenigstens
die Prinzipien und Konsequenzen betrifft, urteilt Worter strenger,
als in einigen andern in den letzten Jahren erschienenen



— 444 —

Schriften dariiber geurteilt wurde. Vom Standpunkte streng
logischen dogmatischen Denkens ist es gewiss richtig, dass die
Verhéltnisbestimmung, wodurch im Semipelagianismus im An-
fang des Heilsprozesses dem Willen die zeitliche Prioritidt vor
der Gnade zugeschrieben wird, bei konsequenter Weiterver-
folgung der Gedanken zu dem doch nicht gewollten Satz:
gratiam Dei secundum merita nostra dari, und damit zu prin-
zipiellem Pelagianismus hinfithren miisste, so wenig die soge-
nannten Semipelagianer selbst sich dessen bewusst waren und
so wenig sie bei ihrer gewiss aufrichtigen Verwerfung des
Pelagianismus dies wollten.

Der Darstellung der Lehre Cassians und der Nachweisung
der semipelagianischen Prinzipien in derselben ist der 2. Teil
der Schrift (S. 30—T79) gewidmet. Der 1. Teil (S. 1—30) be-
handelt unter der Aufschrift: ,Die Anfange des Semipelagia-
nismus“ die auf das erste Hervortreten desselben beztiglichen
geschichtlichen Fragen. Der 3. Teil, ,Prospers Lehre,“ (S. 80
bis 128), der Prospers Verhiltnis zur Lehre Cassians, die Be-
rechtigung der vom augustinischen Standpunkt von demselben
an Cassian geiibten Kritik, aber auch die Schwéchen und das
Bedenkliche in Prospers Standpunkt, besonders beziiglich der
Pradestination darthut, ist eine teilweise etwas iiberarbeitete
Wiedergabe der als Freiburger Universitdtsprogramm 1867 er-
schienenen Abhandlung des Verfassers: ,Prosper von Aqui-
tanien iiber Gnade und Freiheit“ (resp. des Hauptteiles der-
selben; die Einleitung dieser Abhandlung ist erweitert in den
1. Teil der neuen Schrift Ubergegangen). |

Prof. Dr. I'. LAUCHERT.

Catenen. Mitteilungen iiber ihre Geschichte und handschrifiliche
Uberlieferung von Lic. HANS LIETZMANN. Mit einem DBeitrag
von Prof. Dr. HERMANN USENER. Freiburg i. B., Leipzig und
Tiibingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1897. VII
und 85 S. gr. 8°. (Preis M. 4.—.)

Auf die Bedeutung, welche die sogenannten Catenen fir
die Uberlieferungsgeschichte der #ltern griechischen theologi-
schen Litteratur besitzen, ist in den letzten Jahren von ver-
schiedener Seite mnachdriicklich hingewiesen worden. Den
besten Uberblick iiber diese ganze Litteraturgattung, tiber die



— 445 —

vorhandenen Verotffentlichungen und tiber die wichtigsten be-
kannten Handschriften giebt jetzt A. Ehrhard in der 2. Auflage
von Krumbachers Geschichte der byzantinischen Litteratur
(S. 206—218).

Zu den in den letzten Jahren geleisteten Kinzelarbeiten,
durch die einzelne Punkte aus der Geschichte dieser Litteratur
genauer beleuchtet worden sind, kommt die vorliegende Schrift
als ein sehr schitzenswerter Beitrag fur die genauere Kenntnis
der Beschaffenheit und der Uberlieferung der Catenen iiber-
haupt. Der Verfasser hat sich die grosse und, wenn sie in
der beabsichtigten Weise gelost wird, sehr verdienstliche Aufgabe
gestellt, einen ausfithrlichen Katalog aller Catenenhandschriften
herzustellen (wie es scheint, zuniichst mit Beschriankung auf
die exegetischen Catenen, da in der ganzen Schrift nur von
solchen die Rede ist), mit Klassifizierung der Handschriften und
ausreichender Charakterisierung derselben durch mitgeteilte
Stichproben; ein so beschaffener kritischer Katalog wire die
wichtigste Vorarbeit fiir die dann zu losende Aufgabe der
kritischen Herausgabe der Catenen selbst. Tin vorldufiges
Specimen dieses geplanten Kataloges ist in der grossern zweiten
Hélfte der vorliegenden Schrift gegeben (S. 35—85), nimlich
die Verzeichnung, Beschreibung und Klassifizierung der Pariser
exegetischen Catenenhandschriffen zu den verschiedenen
Biichern des Alten Testaments und zu den Evangelien, die der
Verfasser bis jetzt zu dem Zweck durchforscht hat. Das an
andern Orten vorhandene Material hofft er in absehbarer Zeit
Zusammen zu bekommen, um dann den geplanten vollstandigen
Katalog zusammmenstellen zu konnen. Der erste, allgemein
einleitende Teil der Schrift (S. 1—27) giebt zunéchst eine Uber-
sicht iiber die neueren Arbeiten zur Catenenlitteratur; dann
sehr lehrreiche Ausfithrungen zur Uberlieferungsgeschichte der
Catenen, iiber die verschiedene #aussere Form und Anlage der
Catenenhandschriften und ther die in der Art der abschrift-
lichen Fortpflanzung liegenden Quellen fiir Irrtiimer und Ver-
derbnisse beztiglich der Uberliefertmg der Namen der excer-
Pierten Autoren und der Abgrenzung der einzelnen Fragmente
(5. 9 ff); aus der Einsicht in diese Fehlerquellen ergiebt sich
dann andererseits die Methode, nach welcher die Texte mit
beinlichster Sorgfalt kritisch durchgepriift werden miissen, wenn
man zu sicheren Resultaten beziiglich der Zugehdorigkeit solcher



446 —

Fragmente, die uns nur durch Catenen noch tberliefert sind,
kommen soll. (Vergl. auch Ehrhard a. a. O., S. 207 f.). S. 17ff.
wird eine allgemeine Ubersicht iiber das bisher bekannte, ge-
druckte und handschriftliche Material gegeben, mit Bemerkungen
iiber den kritischen Wert der einzelnen #&lteren Ausgaben, —
Der Beitrag von USENER, ,Julian von Halikarnass® (S. 28—34),
hangt dadurch mit dem Gegenstand der Schrift zusammen, dass
es sich hier eben um ein schénes Resultat methodischer Ca-
tenenforschung handelt, durch welche es ermoglicht wurde,
den Kommentar zum Buche Job, der in der Pariser Handschrift
von einer jiingeren Hand dem Origenes zugeschrieben wird,
und der auf Grund davon in der Ausgabe des Crigenes von
G. Genebrardus (Paris 1574) in lateinischer Ubersetzung ge-
druckt ist, seinem wahren Autor, dem Monophysiten Julian von
Halikarnass zurtickzugeben. Usener hatte diese Entdeckung
zuerst gemacht, ehe dieselbe auch von Bratke gemacht und
veroffentlicht wurde(Theologisches Litteraturblatt 1893,2556——2567).
Der hier gegebene Aufsatz legt das in den verschiedenen Ca-
tenen zum Buche Job gebotene Material von Citaten ausfiihrlich
vor, durch welches die Zugehorigkeit des Kommentars an Ju-
lian zur Gewissheit wird 1), Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Evangelium und moderne Moral. Vor LronH. RAGAZ, Ffarrer
in Chur. Berlin, C. A. Schwetschke und Sohn. 1898. 81 S. §°
(Preis M. —.75.)

Das geistreiche und anregende Schriftchen, urspriinglich
ein in der reformierten Predigergesellschatt der Schweiz gehal-
tener Vortrag, will das Problem nicht wissenschaftlich, sondern
in populdrer Form erértern. Die ,moderne Moral“ als eine dem
,Evangelium® sich entgegensetzende, mit welcher der Verfasser
sich auseinandersetzt, ist einerseits die des sog. Positivismus

1) Ubrigens ist schon von Emrmarp (bei Krumbacher, S. 58) darauf hinge-
wiesen worden, dass auch Angelo Mar eine vollstindige Handschrift dieses Kommen-
tars zu Job kannte, und zwar unter dem Namen eines Julianus. Derselbe nennt
in seiner Nova Patrum Bibliotheca T. VI, P. 2, p. 544 unter andern unedierten
Schriften, die er in folgenden Bianden noch veréffentlichen wolle, auch: Julianus, sive
Halicarnassensis sive alius, integer in Job. Wo Mai diesen Text fand, giebt er nicht
an; seine Absicht mit demselben hat er nicht ausgefithrt. Wo ist die Handschrift
hingekommen ?



447 —

{Comte) mit den verwandten Bestrebungen der ,Gesellschaft
tiir ethische Kultur“, andererseits als Gegensatz zugleich dazu
wie zum Christentum das brutale ,Ubermenschentum“ Nietz-
sches. Besonders der religionslosen Moral der Ménner der
yethischen Kultur gegentiber wird aus der Seichtigkeit und
Haltlosigkeit der gewohnlichen Einwiirfe gegen religiose Moral
der Standpunkt der religiosen Moral im allgemeinen gut ver-
teidigt und ttberhaupt dargethan, dass eine Moral ohne reli-
giose Grundlagen ein Unding ist, eine pure Inkonsequenz, die
den Keim ihrer Vernichtung in sich selbst tragt. Dem stellt
der Verfasser mit Wiarme und religiésem Ernst das Ideal der
Moral Jesu als das allein vollkommene ethische Ideal gegen-
iber. Wenn aber dabei freilich dasjenige ,Evangelium¥, fiir
das er schwirmt, ein undogmatisches und unkirchliches Christen-
tum im Sinne der protestantischen Vermittlungstheologie ist,
wenn von der Moral Jesu und von dem im Leben Jesu ver-
korperten Ideal gesprochen wird, dabei aber die positive und
historische IL.ehre von der Person dieses Jesus als ein iiber-
wundener Standpunkt betrachtet wird, so diirfte es doch sehr
zweifelhaft erscheinen, ob mit einem solchen . Evangelium“ die
antichristlichen Tendenzen unserer Zeit iiberwunden werden
konnen, und ob es nicht blosse Inkonsequenz ist, wenn man
»den Panzer des Jesusdogmas® und ,sogar den Buchstaben
seiner eigenen Worte“ als durch die moderne protestantische
Theologie ,zerstért* betrachtet (S. 76) und dabei doch an der
Autoritit Jesu fir das praktische Leben festhalten will, als ob
man an jene Zerstérung doch nicht glaubte. Das ,Evangelium
scheint fir den Verfasser iibrigens bloss bei den Protestanten
vorhanden zu sein, und in der ,Kirche“, auch auf protestanti-
schem Boden, scheint er eher ein Hemmnis fiir die Verwirk-
lichung der Ideale des Evangeliums zu sehen. - F. L.

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben von Dy. H. HoLTz-
MANN, Professor én Strassburg, und Dr. G. KRUGER, Professor
in Gtessen. 16. Band, enthaltend die Litteratur des Jahres 1896.
5. Abteilung. Berlin und Braunschweig. C. A. Schwetschke
und Sohn. 1897, |

Diese Schlusslieferung des Jahresberichts fiir 1896 enthalt,
nebst Titel und Inhaltsverzeichnis und 4 Seiten Nachtrigen



— 4B —

(S. 181—1784), das ausfihrliche Register zu dem Jahrgang,
92 Seiten, bearbeitet von L. Pléthner, Pfarrer in Einsdorf, und
W. Schott, Pfarrer in Winkel.

ITII. English Bibliography.
Extracts from some leading Anglican Papers:

* The Psalms in Three Collections, t¢ranslated with notes by
E. G. King, D. D.; Part I, First Coll. [Pss. [—XL1.] With Pre-
face by the Bishop of Durham; Cambridge, Deighton Bell and Co.,
1898.

The writer says in the Introduction: “This book is intended
for the devotional use of the educated English reader and for
such of the Clergy as are not afraid of reverent criticism...
One great advantage of studying the Psalms in three Collec-
tions rather than in Five Books is that attention is thereby
directed to the remarkable interchange of the Divine Names,
the First Collection being Jehovistic, the Second Elohistic, and
the Third again Jehovistic. If the most holy name of God had
been, in the Second Collection, changed into Elohim through
motives of reverence, it is scarcely likely that it would again
have appeared in the Third Collection which is of still later
date. I must not anticipate the discussion of this point, but
when the Three Collections are finished I shall hope to shew
the reason for the interchange of the Divine Names. In the
translation where the most holy name occurs I have used
the symbol YHVH merely to indicate the letters of the Tetra-
grammaton. The word Jehovah is, of course, an absolutely
impossible form, while the modern pronunciation Yahveh is,
in my opinion, incorrect; it has, however, the merit of con-
sisting only of two syllabes and the reader may, if he please,
give this sound to the letters YHVI.”

# Christ’s Temptation and Qurs. By the Right Rev. the Bishop
of Vermont. (Longmans, 3s. 6d,) The Baldwin Lectures for 1890.

In these pages we have a treatment of the Temptation
which avoids no difficulty, does not attempt to explain aW'&Y
any crucial point, but faithfully and loyally depicts the reality



o AG

of the struggle through which our Lord passed that we might
follow. The main divisions are the necessity of temptation for
man and its possibility for Christ, the personality of the
tempter, the temptation through the body, through presumption,
and through power, and the Passion with its renewal of the
struggle. We are well acquainted with the difficulty felt by
many how to harmonise belief in His Divinity, with belief in
His real experience of temptation—temptation, that is, as we
understand and feel it, and are glad to find it so well met by
Bishop Hall in his opening chapter. Some persons may be
disinclined to accept the teaching on the “emptied Himself”,
of which so much has been said, but, unless meanings are read
into the teaching which D* Hall would be first to disavow, no
danger need be apprehended from his cautions and well-weighed
phrases. To all who are tempted—and who is not?—we adwise
a thorough and prayerful study of the three chapters on our
Lord’s Temptation. As a guide through the trials of life this
is an alltogether excellent volume.

The “Churchman’s Library® (Methuen and Co.) has received
an addition in The Beginnings of English Christianity, by the
Rev. W. E. CoLLINS, Professor of Eeclesiastical History at
King’s College, London.

The basis of the present volume is three lectures delivered
at Liverpool, and a series of articles written for this journal
in May last on “The Coming of St. Augustine”. Prof. Collins’
new book, however, is no mere reprint either of the lectures
or the articles alluded to. More than half of its subject-matter
Is new, and represents the results of further research. The
author’s name alone is a guarantee of accurate and painstaking
study, but the book has the further merit of being attractively
written. ‘Where the writer differs from other labourers in the
Same field of inquiry, and he does so in not a few points, he
18 able to give a good account of himself, and is generally
convincing. Too much has been said depreciating the debt
Wwe owe to Gregory’s missionaries, and Prof. Collins has done
well to shew-us how great the debt.is. Not the least valuable
portions of the book are the ten appendices, dealing with such
subjects as the Pallium, the members of the Mission, and the
landing-place of St. Augustine, which, by the way, the author



— 450 —

identifies with Richborough. A map of Britain in A. D. 597 adds
to the completeness of a book very needful fto be read by
every English Churchman who would acquire a dispassionate
and accurate notion of the beginnings of English Christianity.

* England and the Reformation, A. n. 1485-1603. By G. W.
Powers, M. 4. (Blackie and Son, 1897).

In this little volume, which is the fourth of the “Oxford
Manuals of English History”, Mr. Powers has provided our
schools with a work that can honestly be described as “Inglish”
and as “History”. We have no acquaintance with any other
competitor for school use which is equally concise, exact, and
honest. Mr. Powers will not mislead our youth into the amazing
delusion that their English ancestors, during the reign of the
Tudors, belonged to two different and rival Churches. Never-
theless, he has made a few slips which need amendment. While
he is quite aware that every English parish under Queen Eli-
zabeth continued a portion of the same Church to which it
belonged under Queen Mary, he tells his readers that when
Mary came to the throne “the Mass was again legalized”
(p. 82), but that when Elizabeth came to the throne ‘“the Mass
again disappeared”. Now Edward VI. distinctly assured his
subjects that the Church had not abolished “the Mass”, but
had simply “Englished” it, and reformed its accidents. If Mr.
Powers had remembered the alternative title of the English
Office in Edward’s First Common Prayer Book, he could not
have fallen into an error so confusing and dangerous. He
stumbles near the truth when he says of the Irish, “the English
Prayer Book was as unintelligible to the natives as the Latin
Mass”. That is to say, the English Mass was as unintelligible
as the Latin Prayer Book to the Irish. Every English child
ought to be taught that “Kucharist”, “Mass”, “Holy Com-
munion” and many other words used in different ages and
tongues for the same Sacrament are but different names for
one thing, We must protest also against the implicit Erastianism
of the author’s ipse dixit— “The essential principle of the English
Reformation . . . . had been the subordination of the Church
to the State, and the subjection of the clergy to the secular
Courts”. Mr. Powers, as we see by his title-page, is a barrister-
at-law, and FErastianism has always found its chief support



s Bl e

amongst the lawyers. But he is surely able to perceive that
“the clergy” may be subjected to the secular Courts without
any intent or attempt to “subordinate the Church to the State’.
The Reformation liberated the English clergy from a subordi-
nation to the political Curia of the Bishop of Rome, which was
not only to all intents and purposes “a State”, as it still is,
but was also an outlandish or foreign State.

* The Anglican Revival. (Blackie and Son, 2s. 6d) By Canon
OvertoON, D. D.

The biographical and historical literature of the Revival
has of late years grown apace. But there was certainly room
for a short sketch which should show the causes which pro-
duced the Oxford Movement, the forces and personalities which
moulded it, and the directions in which it developed when it
ceased to be academic. Such a sketch Canon Overton has
supplied, and within its necessarily narrow limits it is excellent.
He gives in some detail the history of the Tractarian Move-
ment, using the phrase in its strict connotation, and presents
in brief outline the characteristics of its leaders, the relation
of each to the movement, and his influence upon it. He shows
how the main principles of the movement were put into prac-
tice by such Bishops as Wilberforce, and such parish priests
as Hook, and how the panics caused by the secessions to Rome
and by the Hampden and Gorham cases resulted eventually
in the firmer establishment of really Catholic principles. Short
chapters on the influence of the Revival upon worship, and
on the causes of its success complete a summary of Church
history in the Victorian era of which the value is undoubted,
and will be widely recognised. D* Overton writes in the sober
and critical spirit of the historian, and his full sympathy with
the Catholic Revival does not blind him either to its past mis-
takes or its present dangers.

* The Practical Religion. By the Rev. VERNON STALEY, with
a Preface by the Rev. T. T. CARTER. Oxford and London: 4.
R. HMowbray and Co.

This book is suitable for all ages and ranks, and cannot
fail to convince men of the truth that dogma lies at the base
of all action,



ey AFE =

* The Scottish Guardian calls attention to a little book published
by the S. P. C. K., called Some Features of Modern Romanism.

The volume is by no means “just out”. The cult of S. Jo-
seph has not spread quite so fast as its strenuous promoters
desired. Here is one inducement (p. 39)—“Invoke him, S. Jo-
seph, make him your refuge in your last hour. ‘My son,” he
will say to Jesus, ‘this soul has come to seek in my bosom an
asylum against your justice; in the name of the blessed death
which you gave me, receive it. 1 place it in your hands’.”
Here S. Joseph is represented as more inclined to mercy than
our Lord. These are the things which make one wonder how
any one who loves and trusts our Lord as the Saviour of us
all can be so disloyal as to think of joining Rome. This book
gives a specimen of what is taught about the Pope in a hymn :—

“Donnez, Mesdames, &'l vous plait,
Pour le Jubilé du Saint Pére;
Car le Pape est Jésus sur terrve,
Et son déntiment est complet.”

IV. Serbische Bibliographie.

Aus den wissenschaftlichen theologischen Zeitschriften Ser-
biens.

Die vortreffliche theologische Zeitschrift, der als Organ des
Geistlichen Vereins im Jahre 1890 gegriindete ,, Wesnik s1 "pske
Crkwe* (der Bote der serbischen Kirche), der in Belgrad her-
ausgegeben wird (Redakteur: Diakon P. Milojewvitz), erschien im
Jahre 1897 in 12 monatlichen Heften von 8 bis 10 Bogen in
Giross-Folio. Von den in den 12 Heften dieses Jahrgangs ent-
haltenen Artikeln seien folgende hervorgehoben:

Dr. B. Petroniewitz, nP’sychologie der Religion®.

Archim. Firmilion, ,Uber das Wesen Gottes®.

Prof. P. Protitz, ,Kritische Betrachtung der Anschauudg
Spencers iiber die Entstehung, urspriingliche Form und Ent-
wickelung der Religion bei dem Menschen®.

Prof. J. Bojowitz, ,Das Gesetz der Historie.

Prot. D. Popowitz, ,Die Rolle der serbischen Herrscher im
Kampfe der Papste gegen die Orthodoxie‘.



— 453 —

Episcop N. Ruzitschitz, ,Ritus der Kronung der Kaiser und
Konige“; ,Katalog der Namen aller Pidpste, Patriarchen, Me-
tropoliten® etc.; und: ,Aufrichtige Erw#éhnung der Kompe-
tenzen zum verhdngnisvollen Schritt bei der Schliessung des
Konkordates zwischen dem Papste von Rom und dem serbischen
Staate und der serbischen Kirche®.

Diakon P. Milojevitz, Redakteur, ,Die romischkatholische
(Geistlichkeit in Bulgarien und die bulgarischen romischen Ka-
tholiken*. '

Prof. S. M. Weselinovitz, ,Die neueste Unions-Bewegung*;
und: ,Der Altkatholizismus in der Osterreichisch-ungarischen
Monarchie®.

Prof. P. Schwabitz, ,Die Aufgabe der geistlichen Zoglinge“.

Dazu in den verschiedenen Nummern erbauliche Predigten
und Betrachtungen und viele andere interessante Artikel tiber
Theologie und Litteratur, Philosophie und Padagogik etc. —
Unter allen diesen Artikeln ist der fiir die Altkatholiken inte-
ressanteste der Artikel: , Der Althatholizismus in der dsterreichisch-
ungarischen Monarchie, von S. M. Weselinovitz* ). Von diesem
Artikel wollen wir in einem der folgenden Hefte hier beson-
ders sprechen.

Diese serbische theologische Zeitschrift wird auch dieses
Jahr 1898 unter derselben Redaktion erscheinen, und wir
konnen dieselbe als eine vorzigliche und ausgezeichnete em-
pfehlen. Episcop N. RUZITSCHITZ.

»Prosweta, list za Crkwu i sehkolu%, d. i. Die Kultur, Blatt
(Zeitschrift) fiir Kirche und Schule. Herausgegeben von der
Kanzelarie des Ministeriums des Kultus und der kirchlichen
Arbeit. Cetigne, 1897. 12 Hefte in Folio. (‘Serbisch.)

Wir machen unsere verehrten Leser auf diese Zeitschrift
aufmerksam, welche die Interessen der orthodoxen serbischen
Kirche und Schule in Montenegro vertritt und unter der Pro-
tektion des Kultusministeriums einmal monatlich in Cetigne er-

) Derselbe ist unter obigem Titel auch als besondere Broschiire in ser-

153113(%161 Sprache erschienen, Belgrad, Druckerei von P. K. Tanaskowitz, 1897.
. 80



— 454 —

scheint. Aus den uns vorliegenden 12 Heften vom Jahr 1897
heben wir von groisseren Artikeln hervor:

Prof. Z. Dragowitz, ,Kurzer Auszug aus der Fundamental-
theologie des Archimandriten Augustin®.

L. Popowitz, .Die Verschiedenheit des Objekts von der Er-
scheinung*; , Die Laura und Heiligtiimer von Kijewo-Petscher®;
und: ,Der hl. Hieronymus als Exeget”.

Th. Popowitz, ,Uber das Sakrament der Priesterweihe und
die Pflichten der Geistlichen®.

Monch Nikifor, ,,Gregen die Einfithrung des Altarsakraments
mit dem ungesiduerten Brot und die Kommunion der Christen
unter einer Gestalt in der lateinischen Kirche®; ,Biographie des
hl. Johannes, des Propheten, Vorlaufers und Tiaufers Christi®.

T. Perowitz, ,Die orthodoxe Dogmatik®.

Ep. N. Ruzitschitz, ,Die neue orthodox-russische Kirche in
Karlsbad“.

M. Crnogortschewitz, ,Die Kirche des hl. Nikolaus in Bero-
schitjima®; und

Protodiakon Ph. Raditschewitz, ,Die Alterttimer*.

Dazu in den verschiedenen Nummern erbauliche kirchliche
Predigten und andere interessante Betrachtungen und Artikel
iiber Kultur, Schule, Padagogik etc.

Diese Zeitschrift kann gleichfalls als eine vortreffliche be-
zeichnet werden. Ihre Redaktion und Technik ist ausgezeichnet.
Thr Inhalt ist ausgewdhlt und wichtig. Alles gereicht der Re-
daktion zur ihre, und wir koénnen sie nur empfehlen.

E. N. R.

Die Kataloge der Piipste von Rom, der Patriarchen von Kon-
stantinopel, und der Patriarchen, Erzbischife, Metiropoliten
und Bischife des serbischen Volkes, zusammengestelll wvon
Hpiscop N. RUZITSCHITZ. Belgrad, 1897. 98 8.

Das Btichlein enthilt unter obigem Titel eine Zusammen-
fassung von Artikeln, welche das vorige Jahr in der vortreff-
lichen theologischen Zeitschrift ., Der Bote der serbischen Kirche*
(Wesnik srpske Crkwe) erschienen sind. Dasselbe kann allen
Historikern von Nutzen sein, weil in demselben die Namen, wie
auch Tag und Jahr der Konsekration und des Todes aller der
genannten kirchlichen Wiirdentriger enthalten sind, besonders



— ABE e

auch der serbischen Hierarchen, welche man in anderen Bi-
schofskatalogen nicht zusammengestellt findet. — Deshalb ver-
dient dieses Biichlein Empfehlung. Lic. R.

Le Patriarcat de Constantinople et I'Orthodexie dans
la Turquie d’Europe, considérations visani a facililer la
solution de la question des Eglises et de l'enseignement dans
la Turquie d Europe, par CONSTANDINE; #rad. du Serbe par
J.C.; Paris, Flammarion, 1895, broch., 48 p.

Cette brochure a été écrite lors de l'avénement au pa-
triarcat de Constantinople de S. S. Antime VII, qui a démis-
sionné de sa charge l'an dernier. Toutefois, quoiqu'elle ne
soit plus précisément «actuelle», elle contient des réflexions
qui peuvent encore étre utiles. Nous ne saurions ici prendre
fait et cause pour l'un des deux partis qui malheureusement
divisent les orthodoxes du patriarcat de Constantinople; nous
respectons absolument l'autonomie des Eglises particulitres.
Si nous mentionnons cette brochure, c'est que l'auteur, dont
le nom de Constandine n'est qu'un voile, est en réalité un
savant serbe trés estimé; c'est aussi que ses intentions sont
é¢minemment pacifiques. I1 indique ainsi lui-méme le but de
sa publication: « Ces feuilles sont destinées & apporter un peu
de lumiere dans la question si intimement liée au sort poli-
tique des peuples de la Péninsule balcanique. En les publiant,
nous n'avons été inspirés que par l'amour que nous portons a
lorthodoxie et a la race slave. La tache que nous avons
entreprise, c'est de faire voir comment on s'y est pris dans
le temps pour aplanir les désaccords semblables & ceux qui
sont aujourd’hui & 'ordre du jour. Nous essaierons d’expliquer
les causes qui ont ranimé, en 1766-1767, lorsque 1'unité de
PEglise fut reconstituée, les vieilles rancunes; nous tacherons
€galement d’indiquer les voies que la Grande Eglise devrait
suivre, si elle tient a répondre 4 la mission qui lui incombe
en sa qualité d’Eglise cecuménique, et si elle a a cceur de
défendre les intérets de l'unité de PEglise, que les amis de la
religion ne peuvent que désirer ardemment (p. 11-12).» Les
Mmoyens de conciliation indiqués par l'auteur, se trouvent aux
pages 44-47.



456 —

V. Librairie,

Marrus CouiLHac: La liberté et la conservation de 1'énergie;
Paris, Lecofire, in-8° 1898.

A. DeBmour: Histoire de 1'Eglise et de I'Etat en France, de
1789 a 1870; Paris, Alcan, in-8° 12 fr.

O. Deront et X. Corporani: Les confréries religieuses musul-
manes; Alger, Jourdan, in-4° 1898 (avec carte et gravures).

A. HarrenT: Les ¢coles d’Antioche au 1Ve® siecle apres J.-C.,
Paris, Fontemoing, in-18, 1898.

Tames Hastings: A Dictionary of the Bible; Edinburgh, Clark,
vol. I, A-Feasts, 1898; Price per vol. 28 s.

Rev. A. C. HeaprLam: The Teaching of the Russian Church,
Rivington, Is., 6 d., 1898.
E. Herrior: Philon le Juif, essai sur I’école juive d’Alexandrie;

ouvrage couronné par UInstitut; Paris, Hachette, in-8°, 1898,
7 tr. 50.

L’abbé A. HureL: Le drame sacré, scenes évangéliques; Paris,
A. Charles, in-18, 1898, 3 fr. 50.

Rev. Hype Brooke: The Unity of the Church, by Bossuet, with
Preface by the Dean of York; London, Masters, 1898.

‘W. Kerenskv: Der 4. internationale Altkatholiken-Kongress;
Kasan, 1898, 54 S. 8°. (Russisch.)

A. Kirgjew: Zur altkatholischen Frage. Zweite Antwort an
A. Gusew. Sergiew Posad, Druckerei von A. J. Snegirewoi.
1898. 35 S., 8% (Abdruck von dem «Theologischen Boten»
1898, N° 1.) (Russisch.)

F. KusaLer: Zur Reform der kirchlichen Konfirmation; Braun-
schweig, G. Reuter, 1897, br., 80 Pf.

K. KuuNer: Ignaz Heinrich v. Wessenberg und seine Zeit-
genossen; Heidelberg, Horning, 1897.

Rev. F. N. Oxenuam: The Validity of Papal Claims; Longmans,
2 86 d

H. Tagpenat, de I'Oratoire: Le Forum romain et les forums
impériaux; Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50 (excellente étude
d’archéologie).




	Bibliographie théologique

