
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


426

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Création et la Providence devant la science
moderne, par Eue Maillet; Paris, Hachette, 1897, in-8",
7 fr. 50.

Cet ouvrage a été couronné en 1891 par l'Académie des

sciences morales et politiques, sur la recommandation de

M. Fr. Bouillier. C'est une des meilleures études de philosophie
religieuse qui aient été écrites, en France, en ce siècle. Non

seulement le style en est clair, simple, élevé, vraiment
philosophique, mais les pensées aussi en sont sérieuses, savantes

et même souvent profondes. L'auteur ne s'est pas donné comme

théologien, mais seulement comme philosophe religieux; c'est

en philosophe seulement, avec sa raison et sa science seules,

qu'il a étudié les questions de théodicée auxquelles il s'est

appliqué, et notamment celles de la Création et de la
Providence.

Il a divisé son étude en trois parties. Dans la première,
il a exposé l'état présent de la théodicée sur les questions du

sentiment religieux, de la nature et de l'existence de Dieu, de

la création, de la Providence, du bien ou du mal de la vie.

Dans la seconde, il a jeté un coup d'œil rétrospectif sur les

principaux systèmes de théodicée : sur la question de la
Providence dans la religion et la philosophie grecques, dans

quelques doctrines purement théistes, dans le panthéisme e^

dans la métaphysique chrétienne. Dans la troisième, il a expose

sa théorie de la conscience, théorie de laquelle il a tiré une

explication de la création et de la Providence ; puis, d'après



— 427 —

cette même théorie, il a montré l'action de la Providence dans

la nature, dans l'histoire et dans la religion.
On peut adresser à l'auteur deux reproches: d'abord, de

n'avoir pas assez serré son sujet dans les deux premières parties,

et de s'être laissé aller à des longueurs sur des questions
sans doute très intéressantes, mais qui sortaient de son cadre ;

ensuite, d'avoir commencé par le présent et continué par le

passé, tandis qu'il eût été plus logique et plus clair de suivre
le mouvement de la pensée à travers les âges, en commençant

par le commencement, c'est-à-dire par le passé, et en
finissant par l'époque actuelle. Mais, si la distribution de

l'ouvrage laisse à désirer, la méthode de discussion de l'auteur
n'en reste pas moins excellente. Penseur absolument sincère
et dépourvu de tout esprit de parti, il ne recule devant aucune
objection et ne dissimule aucune difficulté. Après avoir exposé
très loyalement les opinions extrêmes dans toute leur force, il
en montre les faiblesses et, éclectique dans le meilleur sens du
mot, il cherche toujours avec une grande indépendance d'esprit

la conciliation de toutes les vérités qu'il a aperçues dans
tous les systèmes. Cette habileté à trouver le joint entre des

opinions qui avaient paru jusque là opposées, cause au lecteur
une joie intellectuelle véritable. Ce n'est pas, toutefois, qu'il ait
toujours réussi à donner une caractéristique parfaitement exacte
de tous les systèmes dont il a parlé; nous signalons en
particulier, à ce point de vue, à plusieurs de nos amis, le
chapitre où il «rattache le jansénisme à la conception fondamentale

de la religion d'Israël», et où il cherche à éclairer la
« complexité » de la doctrine cartésienne, en expliquant les
pensées de Descartes, de Leibniz, de Bossuet et de
Malebranche.

La partie la plus intéressante et la plus originale de cette
œuvre (car c'est vraiment une œuvre), est certainement celle
où l'auteur explique la nature de la conscience, son activité,
son évolution, ses deux principaux « moments » logiques, et où
il tire de cette doctrine des «inductions», soit théologiques,
soit métaphysiques, inductions qu'il montre ensuite réalisées
dans la vie de la nature, dans la vie de l'humanité et dans la
vie de la religion. Il y a là des pages qui paraîtront ou très
ingénieuses ou très profondes, peut-être l'un et l'autre. En tout
cas, quiconque s'occupe de philosophie religieuse et de théo-



— 428 —

logie, doit lire très attentivement ce remarquable ouvrage.
Les plus instruits y apprendront encore quelque chose.

E. Michaud.

L'Absolu et sa loi constitutive, par Cyrille Blondeau;
Paris, F. Alcan, 1897, in-8", 6 fr.

Le lecteur qui se bornerait à lire la préface de ce volume,
pourrait être séduit par les intentions de l'auteur, qui sont de

glorifier la raison, de l'aider à s'émanciper des étreintes des

sens, de la conduire par une métaphysique élevée vers l'absolu
et l'infini, et même de résoudre « ce problème, capital entre
tous et d'actualité constante, l'accord de la science et de la
foi » (p. XIX). Malheureusement, au fond, il n'en est rien. A
mesure qu'on entre dans le volume même et qu'on suit la pensée

de l'auteur clans ses développements, on constate avec
évidence qu'il n'est au fond qu'un pan-naturaliste, niant la

spiritualité de l'âme, la vie future, et même l'existence de Dieu.
Si donc je parle ici cle cet ouvrage, c'est pour indiquer

aux lecteurs à quelles fantaisies et à quels paradoxes on peut

arriver, lorsqu'on s'éloigne des bases de la science et de la

raison, et lorsqu'on professe des thèses comme celles-ci: «Inutilité

de la science (p. 89) ...L'amour de la vérité n'est pas
raisonnable (p. 73). » Ainsi, selon l'auteur, ce n'est pas la raison

qui perçoit les différences des êtres entre eux : « C'est, dit-il,
le point de vue sensible qui note les différences dans le monde;

au véritable point de vue, toutes les différences s'effacent, tout

apparaît de même ordre et de même valeur » (p. 37). De plus,

« toutes les notions, ayant leurs principes dans la sensibilité,
sont toutes contradictoires » (p. 39). On se demande dès lors

pourquoi l'auteur entreprend d'éclairer le monde ; car a-t-il

réellement, de son côté, des notions sorties d'ailleurs?
Son système philosophique n'offre d'ailleurs rien de neuf,

et toutes les données en ont été réfutées maintes fois. Ce

qu'on regrette, en fermant ce livre, c'est qu'une intelligence
douée d'aussi belles aptitudes métaphysiques et capable de

s'exprimer en un langage aussi soutenu, en ait fait un usage

aussi stérile. Il est vrai qu'attaquer de la sorte le spiritualisme
et le théisme, c'est en démontrer indirectement la vérité et la

solidité. E. M.



429

La Personne humaine, par M. l'abbé C. Piat; Paris, F. Alcan,
in-8°, 1897, 7 fr. 50.

M. l'abbé Piat, professeur à l'Institut catholique de Paris
et très avantageusement connu par de savants travaux sur la
liberté, s'est préoccupé de la modification profonde que l'école
phénoméniste et associationniste a essayé de faire subir à

l'ancienne définition de la personnalité humaine, et il a voulu
mettre cette question au clair. Laissant de côté le point de vue
théologique et ne se demandant nullement ce qu'un chrétien
doit entendre par la personnalité soit en Dieu, soit dans le

Christ, il s'est placé, exclusivement en savant et en philosophe,
en face de la question de la «personne humaine», et il a cherché

à savoir si la notion substantialiste de la personne humaine
doit disparaître sous les expériences nouvelles de la psychologie

actuelle, ou si elle peut s'adapter aux faits récemment
découverts. On le voit, la question est grave.

M. Piat a étudié la question sur le triple terrain de la
perception, de la réflexion et de la responsabilité. Il l'a examinée

sous tous ses aspects et n'a dissimulé aucune objection.
L'analyse détaillée qu'il a faite des données de la conscience,
ainsi que des données de la science, soit des dédoublements
successifs, soit des dédoublements simultanés, ne laisse rien,
je crois, à désirer. Son livre est donc excellent, et tout
étudiant en philosophie et en théologie doit en prendre
connaissance. Méthode et exposition sont claires et faciles à saisir,

ce qui n'est pas un petit éloge, la matière étant confuse.
A propos des expériences qui portent sur les dédoublements

du moi, l'auteur s'exprime ainsi : « Il y a donc, derrière
les faits, une virtualité permanente d'où ils sortent et où ils
rentrent pour en sortir derechef; il y a, derrière le moi
phénoménal, quelque chose qui le dépasse, un principe d'ordre
métempirique. La même conclusion se dégage de l'analyse des
dédoublements simultanés. Qu'est-ce que cet inconscient qui
n'existait pas tout à l'heure, et qui maintenant pense, parle et
agit pour son propre compte, au dire du moins des pionniers
de la psychologie contemporaine Il ne vient certainement pas
du néant; personne n'osera le soutenir. Et alors, il faut bien
qu'il y ait comme une source d'énergie, une sorte de pouvoir
latent dont il émane. Par toutes les directions que leur sug-



_ 430 —

gère l'observation extérieure, les phénoménistes sont emportés
au delà du phénomène. Le regard humain n'a jamais plongé
aussi avant qu'à la lumière de leurs expériences, dans les
profondeurs métaphysiques de l'inconscient. On ne peut donc

que regretter vivement la précipitation qu'ont mise certains
philosophes à opposer la psychologie et la science » (p. 387).

Donc, M. Piat reproche aux « savants » du phénoménisme
de défendre leur science d'une manière antiscientifique. Il leur
reproche d'avoir voulu nier la psychologie, au lieu de la
préciser et de la parfaire. Il leur reproche d'avoir matérialisé la
science, en la concentrant exclusivement sur l'objet et, dans

l'objet, sur ce qui tombe sous les sens; d'avoir négligé le sujet

mental, et de n'avoir analysé la pensée qu'à l'aide du scalpel,

du dynamomètre et de l'esthésiomètre (p. 397). Il leur
demande d'élargir une théorie de la nature, qui ne l'explique
qu'en en supprimant la moitié et la plus belle. Il leur fait
observer que qui dit science, ne dit pas seulement connaissance

de l'objet, mais encore connaissance de soi, et des énergies,

et de la spontanéité qui sont en nous; et que, par
conséquent, la question n'est pas de détruire le passé, mais d'y
ajouter le présent dans l'intérêt de l'avenir ; en un mot, de

faire une synthèse supérieure qui précise les données de la

conscience, et qui y ajoute sans les supprimer. M. Piat a raison.
E. M.

Anciennes Littératures chrétiennes : I. La Littérature
grecque, par P. Battifol ; Paris, Lecofj're, 2° édit., 1898,

in-18a] 3 fr. 50.

Cet ouvrage manquait en France, et il faut remercier
vivement l'auteur d'avoir comblé cette grosse lacune. Deux

autres volumes suivront prochainement: l'un, sur la littérature
syriaque, par M. R. Duval, prof, au Collège de France ; l'autre,

sur la littérature latine, par M. P. Lejay. Cet ensemble était

nécessaire.
M. Batiffol a distingué trois périodes : une première,

consacrée aux «primitifs», c'est-à-dire à la littérature épistolaire,

aux origines de l'histoire, aux prophètes (auteurs d'apocalypses),

aux homélistes, à la littérature didactique, à la liturgie, à la

poésie et à l'épigraphie ; — une detixième, d'Hippolyte de



— 431 —

Rome à Lucien d'Antioche-; dans laquelle sont étudiés d'abord
les évêques et les synodes, puis les écoles et les docteurs ; —

une troisième, d'Athanase (et non pas d'Anastase, commeil est

dit à la p. 345) à Justinien ; où l'auteur indique les historiographes,

les liturgies, les homélistes, la littérature ascétique, la
poésie, les théologiens et les exégètes. L'auteur termine par
un article sur le faux Areopagite. Il est regrettable qu'il n'ait
pas continué jusqu'à saint Jean Damascène inclusivement.

Il s'est borné « à classer, à dater, à caractériser les

pièces » des cinq premiers siècles. Il n'a voulu toucher ni à la
psychologie des auteurs, ni à l'esthétique des œuvres. Cependant,

n'eût-ce pas été utile, et 1'«Histoire de la théologie
ancienne» qu'on nous annonce, y suppléera-t-elle suffisamment?

Espérons-le.
Que l'auteur me permette de lui exprimer deux désirs,

dont peut-être il pourrait tenir compte dans une nouvelle
édition : 1° compléter les indications des sources où il a puisé et
surtout la liste des ouvrages à consulter sur les écrivains chrétiens
des cinq premiers siècles ; 2° donner une liste chronologique
de tous les écrivains chrétiens des siècles en question, ainsi
que de leurs œuvres. A ces conditions, le volume de M. Ba-
tiffol serait un répertoire vraiment précieux et d'une consultation

facile. Non certes que je veuille lui conseiller de
mentionner les sources sans valeur; mais, qu'il y prenne garde,
ce qui est sans valeur à ses yeux est peut-être important pour
un autre travailleur placé à un point de vue tout différent du
sien. La vraie science est objective et impartiale. Pourquoi,
par exemple, cite-t-il les « Canons des anciens conciles » du
prof. Lauchert et ne mentionne-t-il pas son étude sur l'apologie
d'Aristide *), ni son volume sur saint Athanase, l'un des mieux
ordonnés et des plus exacts que nous ayons2)?

L'auteur a eu beau ne pas vouloir se prononcer sur le
contenu des œuvres, il n'a pu s'empêcher, çà et là, d'émettre
des jugements. Qu'en est-il résulté? C'est qu'avec sa résolution
de ne pas toucher aux doctrines, les jugements qui lui sont
échappés sont restés très incomplets et même peu clairs. Par
exemple, après avoir loué « la science des choses divines »

') Voir la Revue, 1894, n» 6, p. 278-299; et n" 5, p. 161-168.
2) Voir la lettre du patriarche Anthime VII; Revue, 1895, n° 11, p. 632.



— 432 —

d'Origène, après avoir accusé les Grecs de s'être « animés
contre l'origénisme jusqu'à laisser décimer l'œuvre de leur
plus beau génie» (p. 166-167), il a enseigné à la page
suivante que «l'Eglise a répudié l'origénisme». Ce dernier jugement

est-il bien exact, et en quoi consiste alors l'origénisme
que l'Eglise a répudié et l'origénisme que M. Batiffol loue?
Comment l'auteur s'arrange-t-il avec l'ouvrage de Huet, qu'il
déclare, et à bon droit, « fondamental »

Quoi qu'il en soit des imperfections de détail, le volume
de M. Batiffol n'en reste pas moins le catalogue le mieux
documenté que l'on ait jusqu'ici en langue française ; et l'auteur

pourrait aisément, je crois, le rendre irréprochable.
E. M.

Historiographia ecclesiastica, auctore Guil. Stang; Friburgi
Brisgoviœ, B. Herder, 1.897, M. 2. 40.

M. Stang est professeur au Collège américain de Louvain.
Il professe une grande estime pour l'histoire ecclésiastique.
Cette déclaration, qui est en tête de son ouvrage, cause une
joie d'autant plus grande que des théologiens autorisés de

l'Eglise romaine enseignent aujourd'hui que le dogme prime
l'histoire et que, par conséquent, celle-ci ne peut être admise

qu'autant qu'elle sert celui-là ; et l'on sait que par « dogme »

l'Eglise romaine entend le sien propre et exclusivement.
Le sujet traité par M. Stang est des plus importants. Il

exige des recherches considérables. J'avais prié Guettée, en

1875, de s'en charger; malgré son immense savoir, il s'y est

refusé. Malheureusement, M. Stang s'est contenté d'être fort
incomplet et même insuffisant : il a fait son volume, dit-il, poulies

étudiants, avec la pensée qu'il serait complété par les
professeurs. Même à ce point de vue, il s'est mépris, en citant
des historiens de dixième ordre, que les étudiants n'ont nul

besoin de connaître, et en ne donnant pas, sur les historiens
de valeur, tous les renseignements nécessaires. Il faut ajouter

que son ultramontanisme, bien que modéré, l'a empêché
souvent d'être impartial et exact.

Ainsi, selon l'auteur, les documents qui doivent être
consultés pour écrire l'histoire universelle de l'Eglise, sont :

premièrement, les actes des papes, leurs lettres, leurs décrétales,



— 433 —

leurs bulles, le Liber diurnus et le Codex diplomaticus; puis,
les actes des conciles, les collections liturgiques, les martyrologes,

et les annales ou chroniques. Quant aux historiens

proprement dits, il n'en est question que plus loin, § 4. Et ici
l'auteur est vraiment par trop sommaire. Ainsi, il cite, pour
le premier siècle, les apôtres et les évangélistes, et il leur
consacre dix lignes banales, sans dire un mot de l'authenticité
des évangiles, de leur valeur historique, de leur composition,
de leur date, etc.; pour le 2° siècle, Hégésippe, onze lignes;
pour le 3e, Jules Africain, cinq lignes ; etc.

J'ai dit que l'ultramontanisme de l'auteur est modéré. En
effet, il a osé louer Montalembert, celui qui s'est insurgé contre
« l'idole du Vatican » ; il est vrai qu'il a tempéré ses éloges
en l'accusant d'avoir été « entraîné par un amour trop grand
de la liberté». De plus, il a osé reprocher à l'abbé Darras son
peu de jugement critique avouer que Henrion n'a été que
«assez érudit» reconnaître que Rohrbacher a écrit son
Histoire d'une manière plutôt apologétique que critique Mais,
d'autre part, pour se faire pardonner de telles audaces, il n'a
pas craint de dire que ce même Rohrbacher a été inspiré par
un esprit « vraiment catholique » que Dœllinger a été « aussi
orgueilleux et aussi irascible que savant», et cpie ses œuvres
excellentes (valde egregia) sont celles-là seulement qu'il a
publiées avant sa rupture avec Rome. Bien entendu, il ne prononce
même pas le nom de Guettée.

En somme, ce volume est un catalogue très commode à
consulter, rédigé d'après l'ordre chronologique (la date de la
mort des auteurs) et avec numéros (au nombre de 516). Suit
la lettre, en latin, de Léon XIII, du 18 août 1883, aux cardinaux

de Luca, Pitra et Hergenrœther, sur les études historiques
(de studiis historicis). E. M.

Cours élémentaire d'apologétique chrétienne, par Mgr.
Rutten; Bruxelles, Schepens, 10" édit., 1898, in-18, 3 francs.

Cet ouvrage est destiné aux jeunes gens des collèges. Il
a pour but, non de leur apprendre le dogme et la morale,
mais 1'« apologétique», telle qu'on la comprend dans l'Eglise
romaine. L'auteur a adopté la forme didactique, par questions
et par réponses; et c'est sans doute dans cette forme simple



— 434 —

et claire qu'il faut chercher la principale cause de son succès.
Les trois premières parties, consacrées à défendre la vérité de la
religion naturelle, la vérité de la révélation en général, et la
vérité du christianisme, contiennent d'excellentes choses, bien

que, sur certains points, l'auteur se soit laissé aller maintes fois à

de creuses déclamations et qu'il soit même tombé souvent dans

l'erreur.
La quatrième partie, consacrée à prouver que l'Eglise

romaine actuelle est la véritable Eglise de J.-C, est très intéressante

pour nos lecteurs, en ce sens qu'elle montre à quels

arguments les partisans de l'infaillibilité du pape en sont
réduits. C'est littéralement incroyable. Citons quelques spécimens

:

P. 273 : « La sainteté se manifeste par les miracles et la
visible édification des plus eminentes vertus. » J.-C. s'est élevé

contre les chercheurs de miracles, et Rome fait consister la

sainteté avant tout dans les miracles — « La catholicité se

manifeste par le grand nombre des membres répandus par toute
la terre. » Autrefois la catholicité consistait dans la profession
de la même foi par tous les membres de l'Eglise, clans quelques

pays et à quelques époques qu'ils vécussent. Maintenant, l'unité
de la foi n'est plus rien; c'est le grand nombre qui est tout!

P. 274 : « Actuellement on appelle Eglise grecque la partie
de l'Eglise romaine qui s'est séparée d'elle par le grand
schisme d'Orient... Photius, partriarche de Constantinople au

VHP siècle, le premier leva l'étendard de la révolte... Après
une nouvelle réconciliation au concile de Florence (XIIIe siècle),

une rupture complète éclata. » On sait que Photius a vécu au

neuvième siècle, qu'il est mort en 891, et que le concile de

Florence a eu lieu au quinzième siècle, en 1439. Monseigneur
fera bien de se réconcilier avec l'histoire.

P. 276: «L'Eglise grecque n'a pas l'unité formelle.» —

Qu'est-ce que l'unité formelle «C'est l'unité complète, l'unité

d'âme, l'unité vivante et agissante, en dehors de laquelle

l'unité n'est plus qu'immobilité et pétrification. » — Pathos.

Passons. Et pourquoi l'Eglise grecque n'a-t-elle pas cette unité

formelle? « Ce qui l'en empêche, c'est : 1° l'absence d'une autorité

souveraine et infaillible pour trancher les questions de foi. »

Ainsi, l'auteur ne sait pas que l'Eglise grecque reconnaît 1

autorité des conciles œcuméniques — « C'est : 2° l'absence d'une



— 435 —

¦source commune et unique de juridiction, car il existe, parmi
les grecs schismatiques, plusieurs patriarcats indépendants :

ceux de Jérusalem, d'Alexandrie, d'Antioche, de Constantinople,
sans compter lepatriarche russe, président d'une espèce de synode,
siégeant à Moscou, et humble serviteur du csar, véritable chef
¦de schisme russe (sic). » N'avais-je pas raison de dire que c'est
incroyable? — Ce n'est pas tout. Un troisième motif empêche
l'Eglise grecque d'être une, c'est « l'absence d'une doctrine
invariable sur des points essentiels, par exemple, l'autorité
papale que Photius rejette après l'avoir reconnue !» — De
plus, l'Eglise grecque n'est pas sainte. Pourquoi? « Car, depuis
l'origine du schisme, Dieu a cessé de faire des miracles parmi
les Grecs séparés de Rome, et il est historiquement certain
que pas un miracle n'a approuvé ou confirmé leur schisme »

On sait, au contraire, que les miracles pleuvent dans l'Eglise
romaine, qui est « l'épouse sans tache » de J.-C.

Et voilà comment on instruit la jeunesse Et l'auteur,
dans sa «conclusion», faisant une série de tirades sur le texte
tramivi et ecce non erat, s'écrie : « Et où est-il, l'empire
schismatique d'Orient?... Transivi et ecce non erat. Il est tombé
sous le cimeterre des sectateurs de Mahomet!...» On pourrait
demander à l'auteur s'il connaît l'empire de Russie ; et aussi
ce que sont devenus les Etats du pape! Transivi et ecce non
erant. Et voilà comment votre fille est muette, en d'autres
ternies comment l'Eglise romaine est divine! Quelle
apologétique

Et les pauvres protestants Il va de soi que « ce qui
distinguait surtout Luther, c'était un orgueil indomptable » (p. 274).
Le cliché est plus obligatoire que jamais. En outre, si le
schisme grec «ressemble à un corps pétrifié», le protestantisme

« est un cadavre en pleine décomposition, qui bientôt ne
sera plus qu'un squelette desséché tombant en poussière ; débris
informes, que tous les vents du ciel vont avoir à se disputer
entre eux!» (p. 278). Je les plains, les vents du ciel. De plus,
comment un tel cadavre serait-il saint? «Le protestantisme
affirme que la foi sauve sans les œuvres; que, pour les pré-

estmés, la justice est inamissible, commissent-ils même les
actions les phis criminelles; que l'homme commet fatalement
e péché, etc. Toutes ces maximes sont destructives de la

morale et, conséquemment, de la sainteté. Le protestantisme ne



— 436 —

peut alléguer ni miracles, ni prophéties confirmant ses croyances
ou la mission cle ses fondateurs» (p. 281). Etc.!

Tandis que «l'Eglise romaine, de quelque côté qu'on
l'envisage, on aperçoit la sainteté briller dans tous ses traits»
(p. 286). — La preuve? Elle n'est pas nécessaire, l'évidence
ne se prouve pas. C'est comme l'apostoliche de cette même

Eglise romaine; car «jamais cette Eglise n'a défini une vérité
de foi sans avoir préalablement démontré que les apôtres-
l'avaient enseignée soit par écrit, soit de vive voix» (p. 291).
Ainsi l'infaillibilité du pape a été enseignée par les apôtres!
sans doute de vive voix

Quant aux anciens-catholiques, ils n'existent pas. Ecoutez

ce que dit l'auteur du concile du Vatican : « Inopportunistes et

antiinfaillibilistes, sauf quelques rares exceptions, ont donné

l'exemple cle la plus entière soumission» (p. 311). Et ces exceptions,

bien entendu, ne comptent pas. Et voilà comment « est

merveilleuse la puissance et indestructible l'unité de l'Eglise
romaine, seule vraie Eglise cle J.-C./» C'est Ms'r Rutten, prélat
de la Maison de Sa Sainteté, qui l'affirme.

Tel est l'état cle la science théologique et cle l'apologétique
chrétienne dans l'Eglise romaine Vraiment, on sent son âme

de chrétien angoissée en voyant de telles inepties approuvées

par des archevêques et des évêques. E. M.

La Russie et le Saint-Siège, par le P. Pierling, S. J. ; Paris,.

Pion, 2 vol. in-8", 1896.

Raconter l'histoire des relations qui ont existé entre la

Russie et la papauté, depuis le IXe siècle jusqu'à nos jours;
en montrer avec clarté la portée politique et surtout la portée

religieuse, est un sujet d'un immense intérêt et d une

grande difficulté. Le lecteur qui ouvrirait l'ouvrage du P. Pierling

dans l'espoir d'y trouver une pleine lumière sur ce sujet,

ne tarderait pas à être déçu. D'abord, l'auteur ne commence

son travail qu'au XVe siècle; ce qu'il dit, dans son Introduction,

sur les temps antérieurs au concile de Florence, est

absolument insuffisant. Ensuite, le point de vue auquel il se place,

l'angle très étroit sous lequel il considère toute cette question,

est erroné: du moment, en effet, qu'il suppose comme point



— 437 —

de départ certain, d'une part, que les Russes et les Grecs

sont des schismatiques qui ont rompu avec l'ancienne Eglise
en refusant de se soumettre à la prétendue juridiction du

pape, et, d'autre part, que les papes, en cherchant constamment

à se soumettre les Russes et les Grecs, ont été dans la
vérité chrétienne, et non dans l'erreur et dans l'ambition, il
est clair que son exposition et son appréciation des faits sont
absolument faussées. Non seulement les Russes et les Grecs,
mais tous ceux qui connaissent exactement l'histoire des neuf
premiers siècles de l'Eglise, ne peuvent que récuser un ouvrage
conçu clans cet esprit.

Toutefois, malgré ce vice fondamental, cet ouvrage doit
être lu attentivement, à cause des documents, soit du Vatican,
soit d'autres bibliothèques, que l'auteur a utilisés pour la
première fois. Il doit être lu surtout par les Grecs et par les
Russes, qui y sont pris à partie du commencement à la fin.
C'est à eux de contrôler les documents susdits; à eux de nous
dire si les chroniques russes et les auteurs russes, cités par
le R. Père, sont interprétés dans leur vrai sens; à eux de voir
s'il a retracé exactement le caractère du peuple russe, de

l'Eglise russe, et des nombreux personnages qu'il a mis en
jeu. Nous ne doutons pas qu'ils n'aient beaucoup à rectifier.
Qu'ils me permettent d'appeler très particulièrement leur attention

sur l'impression que cet ouvrage produit certainement
dans l'esprit de tout lecteur n'appartenant pas à l'Eglise orthodoxe,

à savoir: que, du côté de Rome, nombreuses et habiles
ont été les tentatives, par mille moyens et par des agents de
toutes sortes, pour arriver à introduire, soit chez les Grecs,
soit chez les Russes, les idées romaines, non seulement l'idée
de l'autorité du pape, mais plus encore les idées théologiques
du système papiste cpii emportent avec elles l'esprit papiste
même; que, du côté des Grecs et des Russes, soit des empereurs

de Constantinople, soit du grand kniaz de Moscou, voire
même des Isidore, des Bessarion et d'une quantité de prélats
et de moines plus ou moins pénétrés de leur esprit et de leurs
théories, de nombreux essais de rapprochement avec la papauté
ont été tentés ; que, si parmi ces essais beaucoup ont échoué,
si beaucoup ont même exaspéré les véritables orthodoxes et
les ont fortifiés plus que jamais dans la véritable orthodoxie,
cependant plusieurs autres, tout en voulant sauvegarder l'or-



— 438 —

thodoxie, ont admis plus d'une idée de la scolastique romaine,
notamment en ce qui concerne les rites, les sacrements et les
explications des choses sacramentelles. Outre les uniates, que
de moines et d'ecclésiastiques, pour rivaliser en science et en-

piété avec les théologiens papistes, ont renchéri encore sur
leurs explications théologiques, sans se soucier des Pères de
l'ancienne Eglise, qui alors n'étaient pas plus étudiés d'un côté

que de l'autre! Telle est la conclusion éclatante qu'il est

impossible de ne pas tirer de cet ouvrage, qui, à ce point
de vue, est fort important, bien que l'auteur n'y ait peut-être
pas songé.

L'auteur étudie d'abord les Russes et le concile de

Florence, le cardinal Isidore, puis le mariage d'Ivan III avec la
princesse Zoé Paléologue, et le mouvement de la renaissance
gréco-italienne à Moscou. Parmi des longueurs interminables
et souvent dénuées d'importance, on remarquera, çà et là,

quelques bons aveux, par exemple sur le népotisme de

Martin V (I, 3), sur l'ignorance d'Eugène IV (I, 43), sur les

nombreux bénéfices dont a été accablé ce pauvre cardinal
Isidore « toujours occupé de l'accroissement de ses finances » (I, 97)

et toujours en procès. Puis, l'auteur étudie les papes Médicis
et Vasili III: Piso, Schœnberg, Ferreri (1513-1521); Centurione
et l'évêque de Skara (1518-1528). Ensuite, des projets de

missions pontificales à Moscou, sous Ivan IV: Canobio, Giraldi,
Bonifacio, Portico (1561-1572); Rodolphe Clenke et Jacques
Woronecki (1576-1580). Puis la mission de Chévriguine à Rome

(1580-1581), le rôle de Possevino, les projets de Bathory contre

Moscou, le projet communiqué à Grégoire XIII (1582-1586), le

projet communiqué à Sixte-Quint (1585-1589); puis les
missions auprès du tsar Fédor et de Godounov (1593-1601). C'est

donc au commencement du XVIIe siècle que l'auteur s'arrête.
E. M.

Bossuet, historien du protestantisme, par A. Rébelliau,
Paris, Hachette, 2e édit., 1892, in-8°, 602 p.

Cet ouvrage peut être considéré à deux points de vue.

soit comme une étude sur VHistoire des Variations, de

Bossuet, soit comme une sorte de répertoire sur les controverse-

religieuses du XVIIe siècle.



— 439 —

Comme étude sur l'œuvre de Bossuet, il offre, certes, de

l'intérêt : car il est intéressant de savoir comment et à quelles
occasions Bossuet a écrit son Histoire des Variations, s'il y
était suffisamment préparé, à quelles sources il a puisé, quelle
méthode il a suivie dans la critique et l'interprétation des textes,
s'il a eu du succès et lequel, quelles critiques lui ont été adressées,

quels résultats il a obtenus, etc. Toutefois, en somme, ce

sont là des questions secondaires. La vraie et importante
question est celle-ci: Bossuet a-t-il réellement battu les protestants,

et, en les battant, a-t-il fait triompher l'Eglise romaine
visée par les protestants?

Partant de ce principe que la variation est une marque
d'erreur, Bossuet a constaté que les protestants avaient varié
depuis le commencement de leur réforme jusqu'à l'époque où
il publiait son livre (1688). D'abord, son principe était-il juste
N'y a-t-il pas des évolutions et des variations qui, loin d'être
des erreurs, sont, au contraire, des garanties de vérité? Bossuet
voulait dire que les protestants avaient varié dans les «dogmes»,,
qui doivent être invariables ; mais les protestants demandaient
qu'on leur prouvât que les points sur lesquels ils avaient varié
étaient vraiment des dogmes, non des dogmes aux yeux de
Rome seulement, mais des dogmes démontrés tels par l'Ecriture
et par l'histoire. Pour fournir cette preuve, il eût fallu avoir
un critérium sûr: le critérium de Vincent de Lérins était, il
est vrai, mis en avant, en ce sens qu'on donnait d'assez
nombreuses éditions du Commonitorium ; mais, de fait, et ceci est
important à noter, on ne songeait, ni du côté de Rome, ni du
côté des protestants, à l'appliquer sérieusement. Aussi la
discussion ne pouvait-elle pas aboutir. Tout ce que Bossuet a pu
faire, c'est de constater que les protestants se sont contredits
dans maintes questions, et que, par conséquent, le libre examen
individuel seul n'est pas une norme sûre pour établir la vérité.
Cette.constatation est aujourd'hui très peu intéressante, étant
données les contradictions autrement nombreuses et autrement
graves dans lesquelles les protestants sont tombés depuis 1688.
VHistoire des Variations est, sous ce rapport, singulièrement
dépassée.

Mais pour que Rome triomphât de la constatation faite par
Bossuet, il eût fallu que Bossuet démontrât, d'autre part, que
Rome n'avait pas varié dans les dogmes mêmes; il eût fallu



— 440 —

qu'il réfutât les objections de Daillé, de Blondel, d'Aubertin,
de Jurieu, qui faisaient à Rome précisément les mêmes reproches

que Bossuet adressait au protestantisme. C'était ici le
côté le plus important du débat : car Bossuet n'entendait
attaquer les protestants que pour mieux glorifier sa propre Eglise,
qu'il confondait malheureusement avec l'Eglise romaine. « Que
l'on nous montre, disait un protestant, Aubert de Versé, que
l'Eglise catholique a toujours été la même, et tous les protestants

s'y réuniront. »

Des catholiques sentaient bien que là était le centre de la
difficulté et de la lutte. Et c'est pourquoi Nicole avait entrepris
sa Perpétuité de la foi de l'Eglise touchant l'eucharistie, et
c'est pourquoi aussi Bossuet, en 1682, lui avait fait suite en

publiant son Traité de la communion sous les deux espèces.

Malheureusement, le sujet était on ne peut plus mal choisi:
car s'il en est un sur lequel l'Eglise romaine a innové, c'est
celui-là ; les débats eucharistiques du neuvième siècle et des

siècles suivants l'éclairent d'une lumière contre laquelle rien
ne saurait prévaloir. Bossuet a-t-ii été plus heureux dans son
Histoire des Variations que dans son Traité de la communion
sous les deux espèces, et que Nicole? Qui oserait l'affirmer?
Aujourd'hui les contradictions dans les dogmes sont évidentes,
non seulement dans les Eglises protestantes, mais aussi dans

l'Eglise romaine. Ce n'est pas seulement le nouveau dogme de

l'infaillibilité du pape qui démontre cette dernière assertion,
c'est toute l'histoire des dogmes telle qu'elle a été écrite dans

ces cinquante dernières années par les théologiens les plus
savants de l'Europe. Il est démontré que Rome a dénaturé
la plupart des notions catholiques, en particulier sur les

sacrements, sur la constitution de l'Eglise et sur la vie future.
Donc la thèse de Bossuet n'a plus actuellement qu'une

valeur rétrospective et médiocre, parce qu'elle est dépassée
considérablement par des faits nouveaux et par des lumières
nouvelles.

Mais, considéré comme répertoire d'indications sur les

controverses théologiques du XVIIe siècle, le volume de M. Ré-

belliau est extrêmement précieux. Quand même l'auteur n'aurait

lu que la moitié des ouvrages qu'il cite (ce qui suffirait
déjà pour faire de lui un érudit remarquable), ces ouvrages
sont aujourd'hui, pour la plupart, si peu connus et si rares,



— 441 —

soit du côté des protestants, soit du côté des catholiques,
qu'on ne saurait assez remercier l'auteur d'avoir dressé un
catalogue aussi riche. Les notes, il est vrai, écrasent presque
à chaque page son texte et en rendent la lecture très coupée
et très difficile; mais les érudits qui travaillent sur ces
matières ne s'en plaindront pas. Ce livre est un livre d'érudition plus
¦que de critique, et c'est à ce point de vue surtout qu'on peut
l'utiliser. Je voudrais pouvoir en faire des extraits sur des

questions intéressantes; mais la matière est tellement
abondante que je dois y renoncer. Le lecteur y suppléera.

E. Michaud.

II. Deutsche Bibliographie.
Apologie des Christentums. Von Dr. Paul Schanz, Professor

der Theologie an der Universität Tübingen. Dritter Teil:
Christus und die Kirche. Zweite, vermehrte und verbesserte Auflage.
Freiburg i. B., Herder'sehe Verlagshandlung, 1898. VIII und
681 S. 8°. (Preis M. (5.— ; gebunden M. 7.80.)

Mit dem Erscheinen dieses Bandes liegt die 2. Auflage des

hervorragenden apologetischen Werkes vollständig vor. Auch
dieser Schlussband ist, wenn auch nicht im gleichen Verhältnis
wie die beiden vorhergehenden Bände, erheblich erweitert
worden; die 423 Seiten Text der 1. Auflage sind in der 2. zu
¦571 Seiten angewachsen. Schon die Anmerkungen zeigen,
welche Massen von Litteratur aller Richtungen der gelehrte
Verfasser seit 1888 durchgearbeitet und in der neuen Auflage
gelegentlich verwertet und berücksichtigt hat. Die Erweiterungen

verteilen sich besonders auf die Abschnitte über die
Merkmale der Kirche, welche den katholischen Kirchenbegriff
bestimmen, und über Schrift und Tradition (§§ 5—11); sie
haben besonders den Zweck, die neueste protestantische
Litteratur (Harnack u. a.) in ihren willkürlichen Meinungen
über die älteste Kirchen- und Dogmengeschichte zu
berücksichtigen und zu widerlegen. Nicht erheblich erweitert ist der
Abschnitt über die Unfehlbarkeit des Papstes; es ist deshalb
auch nicht erforderlich, auf die bekannte Differenz hier weiter
einzugehen. — Entsprechend erweitert ist auch der schöne
¦Schlussabschnitt des ganzen Werkes: „Das Christentum und

B-evuç intern, de Théologie. Heft 22, 18Ö8. 29



— 442 —

die Kultur" (S. 513—571). In der äussern Anordnung ist wie
bei den frühern Bänden durch die speciellere Gliederung der
einzelnen Paragraphen die Übersicht erleichtert worden. Das
Sachregister, das in der 1. Auflage über alle drei Bände am
Schluss des 3. Bandes stand, verteilt sich in der neuen Auflage
auf die drei Bände ; leider ist aber das Namenregister, das in
der 1. Auflage, ebenfalls im Schluss des 3. Bandes stand und
für das Nachschlagen doch auch sehr nützlich war, ganz in
Wegfall gekommen. Prof. Dr. F. Lauchekt.

Die Lage des Berges Sion. Von Prof. Dr. Kakl Puckert.
Mit einem Plan. (=¦ Biblische Studien, herausgegeben von Prof.
Dr. 0. Bardenhewer, III Band, 1. Heft.) Freiburg i. B.,
Herder sehe Verlagshandlung, 1898. VII und 104 S. 8°. (Preis
M. 2.80.)

Gegenüber der während der letzten 30 Jahre
aufgekommenen, seither von Vielen vertretenen und durch Lexika,
Atlanten und Kompendien verbreiteten neueren Anschauung, dass

der historische Sion nicht, wie die Tradition will, auf dem
Südwesthügel Jerusalems, sondern auf dem Osthügel (Moria,
Tempelberg, auf dem sogenannten Ophel südlich vom Tempel)
zu suchen sei, tritt der Verfasser der vorliegenden Schrift mit
Entschiedenheit für die Tradition ein, die er sowohl exegetisch
als aus der thatsächlichen topographischen Beschaffenheit
Jerusalems verteidigt. In ersterer Beziehung werden besonders

diejenigen Stellen des Alten Testaments, auf welche sich die

Anhänger der entgegengesetzten Theorie hauptsächlich stützen,,

eingehend betrachtet: 2. Chron. 33, 14, die Aussenmauer des

Manasses, mit eingehender Ausführung über die Bedeutung des

Begriffes nachal für die Topographie von Jerusalem; Nehem.

2, 12 ff., der nächtliche Ritt des Nehemias um die Mauern der

Stadt; Nehem. 3, 15, das Mauerstück des Sallun; Nehem. 12,

31 ff., Weg des südlichen Dankchores. In allen diesen Stellen
findet Rückert vielmehr Bestätigungen für die von ihm
vertretene traditionelle Anschauung, insofern exegetisch nichts zu

der andern Auffassung nötige, während die Angaben über die

Örtlichkeiten sich nur mit der alten Ansicht vereinigen lassen.

Wenn dann nur der makkabäische Gebrauch der Bezeichnung



— 443 —

„Berg Sion" von der Tempelfläche als positiver Stützpunkt der
modernen Theorie bleibt, so wird aus dem Zusammenhange dieser
Bezeichnung mit dem älteren übertragenen Sprachgebrauch
von Sion in den prophetischen und poetischen Büchern gezeigt,
dass daraus für den historischen Sion nichts gefolgert werden
dürfe. — Über die auf der eigenen Anschauung des Verfassers
beruhenden topographischen Auseinandersetzungen kann ich nicht
urteilen, ohne diese eigene Anschauung zu besitzen; was aber
die exegetische Seite der Darlegungen betrifft, so scheint mir
durch dieselben allerdings der Nachweis erbracht zu sein, dass
sich die Vertreter der modernen Theorie mindestens die Sache
zu leicht gemacht haben, und dass sich die traditionelle
Anschauung noch mit guten Gründen stützen lässt. — Der
beigegebene Plan erleichtert es, den Ausführungen zu folgen.

Prof. Dr. F. Lauchert.

Beiträge zur BogmengeschicMe des Semipelagianismus von
Dr. Friedrich Wörter. Paderborn, Ferdinand Schöningh.
1898. VI und 128 S. 8°. (Preis M. 3.—.)

Die vorliegende Schrift eines der gründlichsten Forscher
auf dem speciellen Gebiete der Lehre von der göttlichen Gnade
und besonders der dogmengeschichtlichen Seite derselben,
welchem der grösste Teil seiner langjährigen wissenschaftlichen
Thätigkeit gewidmet ist, schliesst sich als eine wertvolle und
sehr erwünschte Fortsetzung seinen beiden älteren
Hauptwerken : „Die christliche Lehre über das Verhältnis von Gnade
und Freiheit bis auf Augustinus" (Freiburg 1856 und 60) und
„Der Pelagianismus nach seinem Ursprung und seiner Lehre"
(Freiburg 1874) an. Die neue Schrift hat es hauptsächlich mit
der Gnadenlehre des Johannes Cassianus und der Polemik
Prospers von Aquitanien gegen dieselbe zu thun. Veranlasst ist
sie, nach der Erklärung des Verfassers im Vorwort, „durch die in
neuester Zeit wieder angeregte Frage, ob Cassian Semipela-
gianer sei", welche Frage mit guten Gründen bejaht wird.
Über den Semipelagianismus selbst und seine innere Verwandtschaft

mit dem Pelagianismus hinsichtlich der Bestimmung des
Verhältnisses der Gnade zum freien Willen, was wenigstens
die Prinzipien und Konsequenzen betrifft, urteilt Wörter strenger,
als in einigen andern in den letzten Jahren erschienenen



__ 444 —

Schriften darüber geurteilt wurde. Vom Standpunkte streng-
logischen dogmatischen Denkens ist es gewiss richtig, dass die

Verhältnisbestimmung, wodurch im Semipelagianismus im
Anfang des Heilsprozesses dem Willen die zeitliche Priorität voider

Gnade zugeschrieben wird, bei konsequenter Weiterverfolgung

der Gedanken zu dem doch nicht gewollten Satz:
gratiam Dei secundum merita nostra clari, und damit zu
prinzipiellem Pelagianismus hinführen musste, so wenig die
sogenannten Semipelagianer selbst sich dessen bewusst waren und
so wenig sie bei ihrer gewiss aufrichtigen Verwerfung des

Pelagianismus dies wollten.
Der Darstellung der Lehre Cassians und der Nachweisung

der semipelagianischen Prinzipien in derselben ist der 2. Teil
der Schrift (S. 30—79) gewidmet. Der 1. Teil (S. 1—30)
behandelt unter der Aufschrift: „Die Anfänge des Semipelagianismus"

die auf das erste Hervortreten desselben bezüglichen
geschichtlichen Fragen. Der 3. Teil, „Prospers Lehre," (S. 80

bis 128), der Prospers Verhältnis zur Lehre Cassians, die

Berechtigung der vom augustinischen Standpunkt von demselben

an Cassian geübten Kritik, aber auch die Schwächen und das

Bedenkliche in Prospers Standpunkt, besonders bezüglich der
Prädestination darthut, ist eine teilweise etwas überarbeitete
Wiedergabe der als Freiburger Universitätsprogramm 1867

erschienenen Abhandlung des Verfassers: „Prosper von Aqui-
tanien über Gnade und Freiheit" (resp. des Hauptteiles
derselben; die Einleitung dieser Abhandlung ist erweitert in den
1. Teil der neuen Schrift übergegangen).

Prof. Dr. F. Lauchert.

Catenen. Mitteilungen über ihre Geschichte und handschriftliche
Überlieferung von Lie. Hans Lietzmann. Mit einem Beitrag
von Prof. Dr. Hermann Usener. Freiburg i. B., Leipzig und

Tübingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1897. VII
und 85 S. gr. 8°. (Preis M. 4.—.)

Auf die Bedeutung, welche die sogenannten Catenen für
die Überlieferungsgeschichte der altern griechischen theologischen

Litteratur besitzen, ist in den letzten Jahren von
verschiedener Seite nachdrücklich hingewiesen worden. Den

besten Überblick über diese ganze Litteraturgattung, über die



— 445 —

vorhandenen Veröffentlichungen und über die wichtigsten
bekannten Handschriften giebt jetzt A. Ehrhard in der 2. Auflage
von Krumbachers Geschichte der byzantinischen Litteratur
(S. 206—218).

Zu den in den letzten Jahren geleisteten Einzelarbeiten,
durch die einzelne Punkte aus der Geschichte dieser Litteratur
genauer beleuchtet worden sind, kommt die vorliegende Schrift
als ein sehr schätzenswerter Beitrag für die genauere Kenntnis
der Beschaffenheit und der Überlieferung der Catenen
überhaupt. Der Verfasser hat sich die grosse und, wenn sie in
der beabsichtigten Weise gelöst wird, sehr verdienstliche Aufgabe
gestellt, einen ausführlichen Katalog aller Catenenhandschriften
herzustellen (wie es scheint, zunächst mit Beschränkung auf
die exegetischen Catenen, da in der ganzen Schrift nur von
solchen die Rede ist), mit Klassifizierung der Handschriften und
ausreichender Charakterisierung derselben durch mitgeteilte
Stichproben ; ein so beschaffener kritischer Katalog wäre die
wichtigste Vorarbeit für die dann zu lösende Aufgabe der
kritischen Herausgabe der Catenen selbst. Ein vorläufiges
Specimen dieses geplanten Kataloges ist in der grossem zweiten
Hälfte der vorliegenden Schrift gegeben (S. 35—85), nämlich
die Verzeichnung, Beschreibung und Klassifizierung der Pariser
exegetischen Catenenhandschriften zu den verschiedenen
Büchern des Alten Testaments und zu den Evangelien, die der
Verfasser bis jetzt zu dem Zweck durchforscht hat. Das an
andern Orten vorhandene Material hofft er in absehbarer Zeit
zusammen zu bekommen, um dann den geplanten vollständigen
Katalog zusammenstellen zu können. Der erste, allgemein
einleitende Teil der Schrift (S. 1—27) giebt zunächst eine Übersicht

über die neueren Arbeiten zur Catenenlitteratur ; dann
sehr lehrreiche Ausführungen zur Überlieferungsgeschichte der
Catenen, über die verschiedene äussere Form und Anlage der
Catenenhandschriften und über die in der Art der abschriftlichen

Fortpflanzung liegenden Quellen für Irrtümer und
Verderbnisse bezüglich der Überlieferung der Namen der excer-
pierten Autoren und der Abgrenzung der einzelnen Fragmente
(S. 9 ff.) ; aus der Einsicht in diese Fehlerquellen ergiebt sich
dann andererseits die Methode, nach welcher die Texte mit
peinlichster Sorgfalt kritisch durchgeprüft werden müssen, wenn
fflan zu sicheren Resultaten bezüglich der Zugehörigkeit solcher



— 446 —

Fragmente, die uns nur durch Catenen noch überliefert sind,
kommen soll. (Vergi, auch Ehrhard a. a. 0., S. 207 f.). S. 17 ff.
wird eine allgemeine Übersicht über das bisher bekannte,
gedruckte und handschriftliche Material gegeben, mit Bemerkungen
über den kritischen Wert der einzelnen älteren Ausgaben. —
Der Beitrag von Usener, „Julian von Halikarnass" (S. 28—34),
hängt dadurch mit dem Gegenstand der Schrift zusammen, dass

es sich hier eben um ein schönes Resultat methodischer Ca-

tenenforschung handelt, durch welche es ermöglicht wurde,
den Kommentar zum Buche Job, der in der Pariser Handschrift
von einer jüngeren Hand dem Origenes zugeschrieben wird,
und der auf Grund davon in der Ausgabe des Origenes von
G. Genebrardus (Paris 1574) in lateinischer Übersetzung
gedruckt ist, seinem wahren Autor, dem Monophysiten Julian von
Halikarnass zurückzugeben. Usener hatte diese Entdeckung
zuerst gemacht, ehe dieselbe auch von Bratke gemacht und
veröffentlichtwurde(Theologisches Litteraturblatt 1893,255—257).
Der hier gegebene Aufsatz legt das in den verschiedenen
Catenen zum Buche Job gebotene Material von Citateli ausführlich
vor, durch welches die Zugehörigkeit des Kommentars an
Julian zur Gewissheit wird1). Prof. Dr. F. Lauchert.

Evangelium und moderne Moral. Von Leonh. Ragaz, Pfarrer
in Chur. Berlin, C. A. Schioetsclike und Sohn. 1898. 81 S. 8°.

(Preis M. —. 75.)

Das geistreiche und anregende Schriftchen, ursprünglich
ein in der reformierten Predigergesellschaft der Schweiz gehaltener

Vortrag, will das Problem nicht wissenschaftlich, sondern
in populärer Form erörtern. Die „moderne Moral" als eine dem

„Evangelium" sich entgegensetzende, mit welcher der Verfasser
sich auseinandersetzt, ist einerseits die des sog. Positivismus

') Übrigens ist schon von Ehrhakd (bei Krnmbaeber, S. 53) darauf
hingewiesen worden, dass auch Angelo Mai eine vollständige Handschrift dieses Kommentars

zu Job kannte, und zwar unter dem Namen eines Julianus. Derselbe nennt

in seiner Nova Patrum Bibliotheca T. VI, P. 2, p. 544 unter andern unedierten

Schriften, die er in folgenden Bänden noch veröffentlichen wolle, auch : Julianus, sive

Halicarnassensis sive alius, integer in Job. Wo Mai diesen Text fand, giebt er nicht

an; seine Absicht mit demselben hat er nicht ausgeführt. Wo ist die Handschrift

hingekommen



— 447 -
(Comte) mit den verwandten Bestrebungen der „Gesellschaft
für ethische Kultur", andererseits als Gegensatz zugleich dazu
wie zum Christentum das brutale „Übermenschentum" Nietzsches.

Besonders der religionslosen Moral der Männer der
„ethischen Kultur" gegenüber wird aus der Seichtigkeit und
Haltlosigkeit der gewöhnlichen Einwürfe gegen religiöse Moral
der Standpunkt der religiösen Moral im allgemeinen gut
verteidigt und überhaupt dargethan, dass eine Moral ohne
religiöse Grundlagen ein Unding ist, eine pure Inkonsequenz, die
den Keim ihrer Vernichtung in sich selbst trägt. Dem stellt
der Verfasser mit Wärme und religiösem Ernst das Ideal der
Moral Jesu als das allein vollkommene ethische Ideal gegenüber.

Wenn aber dabei freilich dasjenige „Evangelium", für
das er schwärmt, ein undogmatisches und unkirchliches Christentum

im Sinne der protestantischen Vermittlungstheologie ist,
wenn von der Moral Jesu und von dem im Leben Jesu
verkörperten Ideal gesprochen wird, dabei aber die positive und
historische Lehre von der Person dieses Jesus als ein
überwundener Standpunkt betrachtet wird, so dürfte es doch sehr
zweifelhaft erscheinen, ob mit einem solchen „Evangelium" die
antichristlichen Tendenzen unserer Zeit überwunden werden
können, und ob es nicht blosse Inkonsequenz ist, wenn man
„den Panzer des Jesusdogmas" und „sogar den Buchstaben
seiner eigenen Worte" als durch die moderne protestantische
Theologie „zerstört" betrachtet (S. 76) und dabei doch an der
Autorität Jesu für das praktische Leben festhalten will, als ob
man an jene Zerstörung doch nicht glaubte. Das „Evangelium"
scheint für den Verfasser übrigens bloss bei den Protestanten
vorhanden zu sein, und in der „Kirche", auch auf protestantischem

Boden, scheint er eher ein Hemmnis für die Verwirklichung

der Ideale des Evangeliums zu sehen. F. L.

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben von Dr. H. Holtzmann,

Professor in Strassburg, und Dr. G. KRÜGER, Professor
in Giessen. 16. Band, enthaltend die Litteratur des Jahres 1896.
6. Abteilung. Berlin und Braunschweig. C. A. Schivetschke
und Sohn. 1897.

Diese Schlusslieferung des Jahresberichts für 1896 enthält,
nebst Titel und Inhaltsverzeichnis und 4 Seiten Nachträgen



— 448 —

(S. 781—784), das ausführliche Register zu dem Jahrgang,.
92 Seiten, bearbeitet von L. Plöthner, Pfarrer in Einsdorf, und
W. Schott, Pfarrer in Winkel.

III. English Bibliography.
Extracts from some leading Anglican Papers:

* The Psalms in Three Collections, translated loith notes by
E. G. KING, D. D.; Part I, First Coll. /Pss. I—XLI.} With Preface

by the Bishop of Durham; Cambridge, Deighton Bell and Co.,.

1898.

The writer says in the Introduction : " This book is intended
for the devotional use of the educated English reader and for
such of the Clergy as are not afraid of reverent criticism...
One great advantage of studying the Psalms in three Collections

rather than in Five Books is that attention is thereby
directed to the remarkable interchange of the Divine Names,
the First Collection being Jehovistic, the Second Elohistic, and
the Third again Jehovistic. If the most holy name of God had

been, in the Second Collection, changed into Elohim through
motives of reverence, it is scarcely likely that it would again
have appeared in the Third Collection which is of still later
date. I must not anticipate the discussion of this point, but
when the Three Collections are finished I shall hope to shew

the reason for the interchange of the Divine Names. In the
translation where the most holy name occurs I have used

the symbol YHVH merely to indicate the letters of the Tetra-
grammaton. The word Jehovah is, of course, an absolutely
impossible form, while the modern pronunciation Yahveh is,

in my opinion, incorrect; it has, however, the merit of
consisting only of two syllabes and the reader may, if he please,

give this sound to the letters YHVH. "

* Christ's Temptation and Ours. By the Right Rev. the Bishop

of Vermont. (Longmans, 3s. 6d.) The Baldwin Lectures for 1896.

In these pages we have a treatment of the Temptation
which avoids no difficulty, does not attempt to explain away

any crucial point, but faithfully and loyally depicts the reality



- 449 —

of the struggle through which our Lord passed that we might
follow. The main divisions are the necessity of temptation for
man and its possibility for Christ, the personality of the
tempter, the temptation through the body, through presumption,
and through power, and the Passion with its renewal of the
struggle. We are well acquainted with the difficulty felt by
many how to harmonise belief in His Divinity, with belief in
His real experience of temptation—temptation, that is, as wre

understand and feel it, and are glad to find it so well met by
Bishop Hall in his opening chapter. Some persons may be
disinclined to accept the teaching on the "emptied Himself",
of which so much has been said, but, unless meanings are read
into the teaching which Dr Hall would be first to disavow, no
danger need be apprehended from his cautions and well-weighed
phrases. To all who are tempted—and who is not?—we aclwise
a thorough and prayerful study of the three chapters on our
Lord's Temptation. As a guide through the trials of life this
is an altogether excellent volume.

* The "Churchman's Library" (Methuen and Co.) has received
an addition in The Beginnings of English Christianity, by the
Rev. W. E. Collins, Professor of Ecclesiastical History at
King's College, London.

The basis of the present volume is three lectures delivered
at Liverpool, and a series of articles written for this journal
in May last on " The Coming of St. Augustine ". Prof. Collins'
new book, however, is no mere reprint either of the lectures
or the articles alluded to. More than half of its subject-matter
is new, and represents the results of further research. The
author's name alone is a guarantee of accurate and painstaking
study, but the book has the further merit of being attractively
written. Where the writer differs from other labourers in the
same field of inquiry, and he does so in not a few points, he
is able to give a good account of himself, and is generally
convincing. Too much has been said depreciating the debt
we owe to Gregory's missionaries, and Prof. Collins has done
well to shew us how great the debt is. Not the least valuable
portions of the book are the ten appendices, dealing with such
subjects as the Pallium, the members of the Mission, and the
landing-place of St. Augustine, which, by the way, the author



— 450 —

identifies with Richborough. A map of Britain in A. D. 597 adds
to the completeness of a book very needful to be read by
every English Churchman who would acquire a dispassionate
and accurate notion of the beginnings of English Christianity.

* England and the Reformation, a. d. 1485-1603. By G. W.
Powers, M. A. (Blackie and Son, 1.897).

In this little volume, which is the fourth of the "Oxford
Manuals of English History", Mr. Powers has provided our
schools with a work that can honestly be described as "English"
and as "History". We have no acquaintance with any other
competitor for school use which is equally concise, exact, and
honest. Mr. Powers will not mislead our youth into the amazing
delusion that their English ancestors, during the reign of the

Tudors, belonged to two different and rival Churches.
Nevertheless, he has made a few slips which need amendment. While
he is quite aware that every English parish under Queen
Elizabeth continued a portion of the same Church to winch it
belonged under Queen Mary, he tells his readers that when

Mary came to the throne "the Mass was again legalized"
(p. 82), but that when Elizabeth came to the throne "the Mass

again disappeared". Now Edward VI. distinctly assured his

subjects that the Church had not abolished "the Mass", but
had simply "Englished" it, and reformed its accidents. If Mr.
Powers had remembered the alternative title of the English
Office in Edward's First Common Prayer Book, he could not
have fallen into an error so confusing and dangerous. He

stumbles near the truth when he says of the Irish, "the English
Prayer Book was as unintelligible to the natives as the Latin
Mass". That is to say, the English Mass was as unintelligible
as the Latin Prayer Book to the Irish. Every English child
ought to be taught that "Eucharist", "Mass", "Holy
Communion" and many other wTords used in different ages and

tongues for the same Sacrament are but different names for

one thing. We must protest also against the implicit Erastianism
of the author's ipse dixit—"The essential principle of the English
Reformation had been the subordination of the Church

to the State, and the subjection of the clergy to the secular
Courts". Mr. Powers, as we see by his title-page, is a barrister-

at-law, and Erastianism has always found its chief support



— 451 —

amongst the lawyers. But he is surely able to perceive that
"the clergy" may be subjected to the secular Courts without
any intent or attempt to "subordinate the Church to the State".
The Reformation liberated the English clergy from a subordination

to the political Curia of the Bishop of Rome, which was
not only to all intents and purposes "a State", as it still is,
but was also an outlandish or foreign State.

* The Anglican Revival. (Blackie and Son, 2s. 6d.) By Canon

Overton, D. D.
The biographical and historical literature of the Revival

has of late years grown apace. But there was certainly room
for a short sketch which should show the causes which
produced the Oxford Movement, the forces and personalities which
moulded it, and the directions in which it developed when it
ceased to be academic. Such a sketch Canon Overton has
supplied, and within its necessarily narrow limits it is excellent.
He gives in some detail the history of the Tractarian Movement,

using the phrase in its strict connotation, and presents
in brief outline the characteristics of its leaders, the relation
of each to the movement, and his influence upon it. He shows
how the main principles of the movement were put into practice

by such Bishops as Wilberforce, and such parish priests
as Hook, and how the panics caused by the secessions to Rome
and by the Hampden and Gorham cases resulted eventually
in the firmer establishment of really Catholic principles. Short
chapters on the influence of the Revival upon worship, and
on the causes of its success complete a summary of Church
history in the Victorian era of which the value is undoubted,
and will be widely recognised. Dr Overton writes in the sober
and critical spirit of the historian, and his full sympathy with
the Catholic Revival does not blind him either to its past
mistakes or its present dangers.

* The Practical Religion. By the Reo. Vernon Staley, loith
a Preface by the Rev. T. T. Carter. Oxford and London: A.
R- Mowbray and Co.

This book is suitable for all ages and ranks, and cannot
fail to convince men of the truth that dogma lies at the base
of all action.



— 452 —

* The Scottish Guardian calls attention to a little book published
by the S. P. G K, called Some Features of Modern Romanism.

The volume is by no means "just out". The cult of S.

Joseph has not spread quite so fast as its strenuous promoters
desired. Here is one inducement (p. 39)—"Invoke him, S.

Joseph, make him your refuge in your last hour. 'My son,' he

will say to Jesus, 'this soul has come to seek in my bosom an
asylum against your justice; in the name of the blessed death
which you gave me, receive it. I place it in your hands'. "

Here S. Joseph is represented as more inclined to mercy than
our Lord. These are the things which make one wonder how

any one who loves and trusts our Lord as the Saviour of us

all can be so disloyal as to think of joining Rome. This book

gives a specimen of what is taught about the Pope in a hymn:—

"Donnez, Mesdames, s'il vous plaît,
Pour le Jubilé du Saint Père;
Car le Pape est Jésus sur terre,
Et son dénûment est complet."

IV. Serbische Bibliographie.

Ans den wissenschaftlichen theologischen Zeitschriften Seiöl
biens.

Die vortreffliche theologische Zeitschrift, der als Organ des

Geistlichen Vereins im Jahre 1890 gegründete „Wesnik srpske
Crkwe1-1 (der Bote der serbischen Kirche), der in Belgrad
herausgegeben wird (Redakteur : Diakon P. Milojevitz), erschien im
Jahre 1897 in 12 monatlichen Heften von 8 bis 10 Bogen in

Gross-Folio. Von den in den 12 Heften dieses Jahrgangs
enthaltenen Artikeln seien folgende hervorgehoben:

Dr. B. Petronieioitz, „Psychologie der Religion".
Archim. Firmilian, „Über das Wesen Gottes".
Prof. P. Protitz, „Kritische Betrachtung der Anschauung

Spencers über die Entstehung, ursprüngliche Form und

Entwickelung der Religion bei dem Menschen".
Prof. J. Bojowitz, „Das Gesetz der Historie".
Prof. D. Popowitz, „Die Rolle der serbischen Herrscher im

Kampfe der Päpste gegen die Orthodoxie".



— 453 —

Episcop N. Ruzitschitz, „Ritus der Krönung der Kaiser und
Könige" ; „Katalog der Namen aller Päpste, Patriarchen,
Metropoliten" etc.; und: „Aufrichtige Erwähnung der Kompetenzen

zum verhängnisvollen Schritt bei der Schliessung des
Konkordates zwischen dem Papste von Rom und dem serbischen
Staate und der serbischen Kirche".

Diakon P. Milojevitz, Redakteur, „Die römischkatholische
Geistlichkeit in Bulgarien und die bulgarischen römischen
Katholiken".

,.«Prof. S. M. Weselinovitz, „Die neueste Unions-Bewegung
und: „Der Altkatholizismus in der österreichisch-ungarischen
Monarchie".

Prof. P. Schioabitz, „Die Aufgabe der geistlichen Zöglinge".
Dazu in den verschiedenen Nummern erbauliche Predigten

und Betrachtungen und viele andere interessante Artikel über
Theologie und Litteratur, Philosophie und Pädagogik etc. —
Unter allen diesen Artikeln ist der für die Altkatholiken
interessanteste der Artikel : „Der Altkatholizismus in der österreichischungarischen

Monarchie, von S. M. Weselinovitz'-1 x). Von diesem
Artikel wollen wir in einem der folgenden Hefte hier besonders

sprechen.
Diese serbische theologische Zeitschrift wird auch dieses

Jahr 1898 unter derselben Redaktion erscheinen, und wir
können dieselbe als eine vorzügliche und ausgezeichnete
empfehlen. Episcop N. Ruzitschitz.

„Prosweta, list za Crkwu i schkolu", d. i. Die Kultur, Blatt
(Zeitschrift) für Kirche und Schule. Herausgegeben von der
Kanzelarie des Ministeriums des Kultus und der kirchlichen
Arbeit. Cetigne, 1897. 12 Hefte in Folio. (Serbisch.)

Wir machen unsere verehrten Leser auf diese Zeitschrift
aufmerksam, welche die Interessen der orthodoxen serbischen
Kirche und Schule in Montenegro vertritt und unter der
Protektion des Kultusministeriums einmal monatlich in Cetigne er-

Derselbe ist unter obigem Titel auch als besondere Broschüre in
serbischer Sprache erschienen, Belgrad, Druckerei von P. IL Tanaskowitz, 1897.
51 S. 8".



— 454 —

scheint. Aus den uns vorliegenden 12 Heften vom Jahr 1897

heben wir von grösseren Artikeln hervor :

Prof. Z. Dragowitz, „Kurzer Auszug aus der Fundamentaltheologie

des Archimandriten Augustin".
L. Popowitz, ,,Die Verschiedenheit des Objekts von der

Erscheinung" ; „Die Laura und Heiligtümer vcm Kijewo-Petscher" ;

und: „Der hl. Hieronymus als Exeget".
Th. Popowitz, „Über das Sakrament der Priesterweihe und

die Pflichten der Geistlichen".
Mönch Nikifor, „Gegen die Einführung des Altarsakraments

mit dem ungesäuerten Brot und die Kommunion der Christen
unter einer Gestalt in der lateinischen Kirche" ; „Biographie des

hl. Johannes, des Propheten, Vorläufers und Täufers Christi".
T. Peroioitz, „Die orthodoxe Dogmatik".
Ep. N. Ruzitschitz, „Die neue orthodox-russische Kirche in

Karlsbad".
M. Crnogorfschewitz, „Die Kirche des hl. Nikolaus in Bero-

schitjima" ; und
Protocliakon Ph. Raditschewitz, „Die Altertümer".
Dazu in den verschiedenen Nummern erbauliche kirchliche

Predigten und andere interessante Betrachtungen und Artikel
über Kultur, Schule, Pädagogik etc.

Diese Zeitschrift kann gleichfalls als eine vortreffliche
bezeichnet werden. Ihre Redaktion und Technik ist ausgezeichnet.
Ihr Inhalt ist ausgewählt und wichtig. Alles gereicht der
Redaktion zur Ehre, und wir können sie nur empfehlen.

E. N. R.

Die Kataloge der Päpste von Rom, der Patriarchen von
Konstantinopel, und der Patriarchen, Erzbischöfe, Metropoliten
und Bischöfe des serbischen Volkes, zusammengestellt von

Episcop N. Ruzitschitz. Belgrad, 1897. 98 S.

Das Büchlein enthält unter obigem Titel eine Zusammenfassung

von Artikeln, welche das vorige Jahr in der vortrefflichen

theologischen Zeitschrift „Der Bote der serbischen Kirche

(Wesnik srpske Crkwe) erschienen sind. Dasselbe kann allen

Historikern von Nutzen sein, weil in demselben die Namen, wie
auch Tag und Jahr der Konsekration und des Todes aller der

genannten kirchlichen Würdenträger enthalten sind, besonders



— 455 —

auch der serbischen Hierarchen, welche man in anderen
Bischofskatalogen nicht zusammengestellt findet. — Deshalb
verdient dieses Büchlein Empfehlung. Lie. R.

Le Patriarcat de Constantinople et l'Orthodoxie dans
la Turquie d'Europe, considérations visant à faciliter la
solution de la question des Eglises et de l'enseignement dans
la Turquie d'Europe, par Constandine; trad, du serbe par
J. C. ; Paris, Flammarion, 1895, broch., 48 p.

Cette brochure a été écrite lors de l'avènement au
patriarcat de Constantinople de S. S. Antime VII, qui a démissionné

de sa charge l'an dernier. Toutefois, quoiqu'elle ne
soit plus précisément «actuelle», elle contient des réflexions
qui peuvent encore être utiles. Nous ne saurions ici prendre
fait et cause pour l'un des deux partis qui malheureusement
divisent les orthodoxes du patriarcat de Constantinople ; nous
respectons absolument l'autonomie des Eglises particulières..
Si nous mentionnons cette brochure, c'est que l'auteur, dont
le nom de Constandine n'est qu'un voile, est en réalité un
savant serbe très estimé; c'est aussi que ses intentions sont
éminemment pacifiques. Il indique ainsi lui-même le but de
sa publication: «Ces feuilles sont destinées à apporter un peu
de lumière dans la question si intimement liée au sort
politique des peuples de la Péninsule balcanique. En les publiant,
nous n'avons été inspirés que par l'amour que nous portons à
l'orthodoxie et à la race slave. La tâche que nous avons
entreprise, c'est de faire voir comment on s'y est pris dans
le temps pour aplanir les désaccords semblables à ceux qui
sont aujourd'hui à l'ordre du jour. Nous essaierons d'expliquer
les causes qui ont ranimé, en 1766-1767, lorsque l'unité de
l'Eglise fut reconstituée, les vieilles rancunes; nous tâcherons
également d'indiquer les voies que la Grande Eglise devrait
suivre, si elle tient à répondre à la mission qui lui incombe
en sa qualité d'Eglise œcuménique, et si elle a à cœur de
défendre les intérêts de l'unité de l'Eglise, que les amis de la
religion ne peuvent que désirer ardemment (p. 11-12).» Les
moyens de conciliation indiqués par l'auteur, se trouvent aux
pages 44-47.



— 456 —

V. Librairie.

Marius CouiLHAC : La liberté et la conservation de l'énergie ;

Paris, Lecoffre, in-8°, 1898.

A. Debidour: Histoire de l'Eglise et de l'Etat en France, de

1789 à 1870; Paris, Alcan, in-8°, 12 fr.
O. Depont et X. Coppolani : Les confréries religieuses

musulmanes; Alger, Jourdan, in-4°, 1898 (avec carte et gravures).
A. Harrent : Les écoles d'Antioche au IVe siècle après J.-C. ;

Paris, Fontemoing, in-18, 1898.

James Hastings : A Dictionary of the Bible ; Edinburgh, Clark ;

vol. I, A-Feasts, 1898; Price per vol. 28 s.

Rev. A. C. Headlam : The Teaching of the Russian Church ;

Rivington, Is., 6 d., 1898.

E. Herriot : Philon le Juif, essai sur l'école juive d'Alexandrie ;

ouvrage couronné par l'Institut ; Paris, Hachette, in-8°, 1898,

7 fr. 50.

L'abbé A. Hurel: Le drame sacré, scènes évangéliques; Paris,
A. Charles, in-18, 1898, 3 fr. 50.

Rev. Hyde Brooke : The Unity of the Church, by Bossuet, with
Preface by the Dean of York ; London, Masters, 1898.

W. Kérensky: Der 4. internationale Altkatholiken-Kongress;
Kasan, 1898. 54 S. 8°. (Russisch.)

A. Kirejew: Zur altkatholischen Frage. Zweite Antwort an

A. Gusew. Sergiew Posad, Druckerei von A. J. Snegirewoi.
1898. 35 S., 8°. (Abdruck von dem « Theologischen Boten »

1898, N° 1.) (Russisch.)
F. Kühler: Zur Reform der kirchlichen Konfirmation;

Braunschweig, G. Reuter, 1897, br., 80 Pf.

K. Kühner: Ignaz Heinrich v. Wessenberg und seine

Zeitgenossen; Heidelberg, Hörning, 1897.

Rev. F. N. Oxenham : The Validity of Papal Claims ; Longmans,
2 s. 6 d.

H. Thédenat, de l'Oratoire: Le Forum romain et les forums

impériaux; Paris, Hachette, in-16, 3 fr. 50 (excellente étude

d'archéologie).


	Bibliographie théologique

