
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 156

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Cour de Rome et l'esprit de réforme avant Luther,
par F. Rocquain, de l'Institut ; T. III : Le Grand schisme,
les approches de la Réforme ; Paris, Fontemoing, gr. in-8",
12 fr. ; 1897.

J'ai déjà rendu compte des deux premiers volumes '). Le
troisième est plus intéressant encore, surtout pour les Eglises
qui ont des griefs à faire valoir contre Rome et qui cherchent
à rétablir l'ancienne union sur la base solide de la vraie foi.
Le savant auteur, en effet, étudie d'abord le grand schisme

qui a éclaté en 1378 avec les élections d'Urbain VI et de

Clément VII; il poursuit cette étude jusqu'au concile de Pise

en 1408, retrace l'histoire de ce concile, ainsi que l'histoire des

conciles de Constance, Bâle, Ferrare et Florence, fait ressortir
le rôle réactionnaire des papes Martin V et Eugène IV,
constate la « défaite définitive » des conciles sous les papes
Nicolas V, Calixte III et Pie II, et enfin, clans un dernier livre,
caractérise les papes comme princes italiens, Paul II et Sixte IV,
et signale les approches de la Réforme.

Je le répète, cet ouvrage est grandiose et d'un effet d'autant
plus sûr que la constatation des faits y est plus froide. M.
Rocquain ne discute pas les doctrines; il n'est qu'historien et se

borne à raconter les événements très objectivement. Les
conclusions que le lecteur tire résultent non des réflexions de

l'auteur, mais de la lumière même qui se dégage des faits.

') Voir la Revue, n° III, 1893, p. 465-471, et u° XI, 1895, p. 572-577-



— 157 —

On remarquera les plaintes d'Urbain VI, en 1378, contre
les mœurs scandaleuses des cardinaux et des prélats de la

cour pontificale ; et la façon dont le cardinal d'Amiens, en plein
consistoire, répliqua à ce pape que, s'il était encore le petit
archevêque de Bari, il lui dirait qu'«il en a menti par la

gorge (p. 5-6).1» Parlant de ce pape et de Clément VII, M.

Rocquain dit : « Si ces deux papes eussent été obéis, l'Europe
entière aurait été en feu (p. 22). » Un contemporain, moine de

l'abbaye de St-Denis, a écrit que tous deux « s'efforçaient,
chacun de son côté, de tirer l'Eglise à eux, comme si elle eût
été une courtisane qu'ils auraient trouvée dans un mauvais
lieu (p. 23). » Et encore : « Tandis que Clément déshonorait le

saint-siège par ses exactions, Urbain continuait à le déshonorer

par ses violences (p. 28).» Urbain fit mettre à la torture six
de ses cardinaux (p. 29). Parlant de Clément VII et de Boni-
face IX, M. Rocquain dit: «L'un et l'autre ne voyaient dans

l'Eglise et dans la religion même qu'un moyen de se procurer
des ressources pour grossir ou solder leur parti (p. 40).»

Il faut lire le mémoire remis au roi de France par
l'université de Paris, en 1394, contre ces deux papes. On y lit les
propositions suivantes : « Le pape doit obéissance à l'Eglise,
sa mère et mère de tous les chrétiens, et il n'y a que Dieu
qui ne puisse être jugé... Un concile tiendrait maintenant son
autorité du consentement de tous les fidèles ; le Christ n'a-t-il
pas dit que, lorsque deux ou trois personnes se trouveront
rassemblées en son nom, il sera avec elles?... Si les Pères
revenaient parmi nous, ils ne reconnaîtraient plus l'Eglise
instituée par J.-C. (p. 49). » Et dans une lettre de cette même
université à Clément VII, il était dit : « Le mal est arrivé à ce
point que, de divers côtés, on dit ouvertement que le nombre
des papes importe peu ; qu'il est indifférent qu'il y en ait deux
ou trois, ou même dix ou douze, et que chaque royaume pourrait

désormais avoir son chef spirituel, qui, indépendant des

autres, n'exercerait non plus sur eux aucune autorité. » A cette
idée d'instituer des Eglises nationales et séparées de la papauté,
Clément se troubla (p. 51).

U faut lire aussi le mémoire écrit en 1402 par Nicolas de
Clamanges : De corrupto statu Ecclesiœ. Il est formidable
contre Rome (p. 76-78). Pierre d'Ailly, évêque de Cambrai,
écrivait de son côté que « l'unité de l'Eglise n'était pas néces-



— 158 —

sairement attachée à la personne du pape, et qu'alors même

qu'il n'y aurait pas de pontife, cette unité, fondée sur la parole
divine, ne laisserait pas de subsister ; qu'autrefois les conciles

généraux avaient été réunis du seul consentement de l'Eglise ;

que si, par la suite, la législation canonique avait attribué au

pape le droit exclusif de convoquer ces assemblées, l'Eglise
n'en gardait pas moins un pouvoir qu'elle tenait de la volonté
de Dieu; et que, dans un moment où l'existence même de

l'Eglise semblait en péril, un concile pouvait être réuni non
pas seulement par l'initiative des cardinaux, mais par celle
de tout fidèle que sa piété ou sa situation rendait capable
d'aider à cette œuvre de salut (p. 100). » — Etc.

Bref, ce volume abonde en déclarations et en faits où l'on
voit comment, dans l'Eglise d'Occident, même à cette époque où

Rome était une sentine, l'esprit et les doctrines de l'ancienne
Eglise, c'est-à-dire du vrai christianisme, étaient toujours
vivants. Je m'arrête, faute de place. Il faut étudier de près ce

livre, qui est de premier ordre. E. Michaud.

Opuscules et Pensées de Biaise Pascal, publiés par M. L.
Brunschvicg : Paris, Hachette,1897, in-16, 3 fr. 50.

L'auteur a eu la bonne pensée de publier les Opuscules
de Pascal d'après leur date, et surtout en les reliant entre eux

par des notes où sont expliquées les circonstances dans
lesquelles chacun a été composé. On pénètre ainsi clans l'intimité
de l'esprit de Pascal; on suit beaucoup mieux l'évolution de

sa pensée ; on voit l'homme dans toute son honnêteté et le

saint dans tout son héroïsme. Car, nous ne saurions le dire

assez, même quand toutes ses opinions ne nous agréeraient
pas, Pascal fut un saint, non seulement par son extrême amour
de la vérité, mais encore et surtout par son désintéressement
absolu, par son détachement complet des biens de ce monde

et de l'estime des hommes, par son humilité extraordinaire,

par son admirable patience dans ses souffrances, qui furent
atroces.

En 1646, à vingt-trois ans, à l'âge même où Descartes
concevait la méthode universelle sur laquelle devait reposer
la philosophie universelle, Pascal a choisi pour but suprême



— 159 —

de sa vie, non la science, mais la sainteté. Certes, son père
était pieux, et il avait élevé pieusement ses enfants ; mais, dit
très exactement M. Brunschvicg, « ils avaient pris l'habitude de

mettre la religion à part des affaires de ce monde, de la
considérer dans un domaine séparé, en dehors duquel se trouvaient
les sciences, les dignités, les plaisirs de la vie sociale. Or, ce

que Saint-Cyran leur apprit, c'est qu'on ne fait pas à la
religion sa part, c'est qu'elle n'est rien si elle n'est l'homme tout
entier, qu'il ne suffit pas de la reconnaître avec son esprit,
qu'il faut l'aimer dans son cœur, et surtout qu'il faut la
pratiquer dans la moindre circonstance. Le christianisme est
incompatible avec la vie du monde ; se convertir, ce n'est point
passer de l'incrédulité à la foi, c'est renoncer à la vie du
monde pour vivre en Dieu. Faute d'avoir pénétré cette idée
janséniste de la conversion, on a souvent interprété à faux la
vie et les écrits de Pascal ; c'est de cette notion qu'il faut se
souvenir pour en avoir la droite intelligence (p. 56). »

Or, ce chrétien si convaincu, ce saint si admirable,
combattit les jésuites et prêcha la résistance contre le pape. Certes,
si, au lieu d'écrire une apologie du christianisme, il avait écrit
une apologie de la papauté et du papisme ; si, au lieu d'attaquer

les jésuites et leur morale, il les avait défendus, il serait
canonisé depuis longtemps. A nos yeux, il n'en est que plus
admirable; et nous le vénérons comme un de ces catholiques
qui sont restés fidèles à l'Eglise catholique jusqu'à la mort,
tout en protestant contre les mensonges de Rome et tout en
refusant de souscrire au formulaire exigé par le pape. A quelle
indignation ne se fût-il pas livré, si on lui eût parlé de
l'infaillibilité du pape, même comme simple doctrine, à plus
forte raison comme dogme Oh sans doute, nous savons que,
même encore en 1656, il a écrit à M11" de Roannez qu'il ne se

séparerait jamais de la communion du chef de l'Eglise, et qu'il
a exprimé ce même sentiment dans sa XVIIe Provinciale ;
nous savons que, même dans son testament, il s'est déclaré
«bon chrétien, catholique, apostolique et romain». Mais nous
savons aussi que le mot « romain » et les mots « chef de

l'Eglise» n'avaient pas alors le même sens qu'aujourd'hui;
nous savons que jamais Pascal n'a eu l'idée de leur signification

actuelle ; nous savons que, tout en acceptant le sens reçu
en France en 1656 et 1662, il est cependant mort en repoussant



— 160 —

les injonctions romaines. Bien plus, quelque temps avant sa

mort, il s'est séparé énergiquement de l'opinion cl'Arnauld et de

Nicole, opinion qu'il trouvait trop romaine, c'est-à-dire contraire
à la vérité et à la dignité chrétienne. Voici ses propres paroles :

«... Ainsi il est hors de doute que cette profession de foi
(le formulaire présenté à la signature des jansénistes et
accepté par Arnauld et Nicole) est au moins équivoque et
ambiguë, et par conséguent méchante. D'où je conclus : 1° Que

ceux qui signent purement le formulaire, sans restriction,
signent la condamnation de Jansénius, de Saint-Augustin et de

la grâce efficace ; 2° Que qui excepte la doctrine de Jansénius
en termes formels, sauve de condamnation et Jansénius et la

grâce efficace ; 3° Enfin, que ceux qui signent en ne parlant
que de la foi, et en n'excluant pas formellement la doctrine
de Jansénius, prennent une voie moyenne, qui est abominable
devant Dieu, méprisable devant les hommes, et entièrement
inutile ci ceux qu'on veut perdre personnellement. »

Ce n'est pas tout. Dans la réunion qui eut lieu chez Pascal

et où l'on s'était prononcé pour l'avis d'Arnaulcl et de Nicole,
Pascal, qui aimait la vérité par-dessus toute chose, qui
d'ailleurs était accablé d'un mal de tête qui ne le quittait point,
qui s'était efforcé pour leur faire sentir ce qu'il sentait lui-

même, et qui s'était exprimé très vivement malgré sa faiblesse,
fut si pénétré de douleur qu'il se trouva mal, perdit la parole
et la connaissance. Tout le monde fut surpris. On s'empressa

pour le faire revenir; ensuite tous ces messieurs se retirèrent.
Il ne resta que M. de Roannez, Mme Périer, M. Périer le fils et

M. Domat, qui avaient été présents à la conversation. Lorsqu'il
fut tout à fait remis, Mme Périer lui demanda ce qui lui avait
causé cet accident; il répondit: «Quand j'ai vu toutes ces

personnes-là que je regardais comme ceux à qui Dieu avait
fait connaître la vérité et qui devaient en être les défenseurs,
s'ébranler et succomber, je vous avoue que j'ai été si saisi de

douleur que je n'ai pas pu la soutenir, et il a fallu y succomber.

» Heureusement, la façon dont Pascal « succomba à la

douleur», c'est-à-dire s'évanouit physiquement, était une victoire
de sa conscience sur l'erreur.

Déjà en 1656, loin de se considérer en union avec l'Eglise
du grand nombre, soumise au pape, il écrivait à M110 de

Roannez: «Je vois bien que Dieu s'est réservé des serviteurs



— 161 —

cachés, comme il le dit à Elie. Je le prie que notes en soyons,
bien et comme il faut, en esprit et en vérité et sincèrement. »

Est-ce clair?
Quant au prétendu protestantisme de Pascal, voir notre

« Réponse à M. Aug. Sabatier», clans le Catholique national du
6 novembre 1897, p. 93-95. E. M.

Le Christianisme et l'Empire romain, de Néron à Théodose,

par M. P. Allard, 2e édit., Paris, Lecoffre, 1897, in-18.

Sur le désir de Léon XIII, des historiens français ont
entrepris de publier une «Bibliothèque de l'enseignement de

l'Histoire ecclésiastique», sorte d'« Histoire universelle, mise
au point des progrès de la critique de notre temps, » sur le
modèle de VHistoire générale publiée par MM. Lavisse et
Rambaud. Le plan des sujets à traiter a été conçu de manière
à former 25 ou 30 volumes de 300 à 400 pages. Le présent
volume fait partie de cette Bibliothèque ; son auteur est très
honorablement connu dans le monde scientifique par sa Rome
souterraine, par ses Esclaves chrétiens, par son Histoire des

persécutions, etc. Nous suivrons cette œuvre autant que
possible.

La méthode de M. Allard, dans ce volume, est très objective

; il ne veut faire aucune apologie. « C'est aux faits seuls
à parler, dit-il; s'il en sort des conclusions, c'est au lecteur à
les tirer seul. » Cette dernière assertion me semble exagérée,
en ce sens que, si le lecteur a le droit de tirer les conclusions
qui dérivent des faits, l'historien a, lui aussi, le droit et même
le devoir de faire le même travail, surtout lorsque les matières
sont, comme dans le présent volume, très compliquées et en
même temps très dispersées. M. Allard a été trop discret, en
se dispensant des réflexions et de la synthèse qui doivent suivre
logiquement une telle exposition.

Parmi les points nombreux qui sont touchés par l'auteur,
on remarquera particulièrement le chapitre V, qui traite de la
politique religieuse de Constantin et de ses fils, depuis l'édit
de Milan (313) jusqu'à la réaction payenne sous Julien. Cet
édit célèbre a été le début d'un ordre de choses nouveau, en
ce sens que les mesures réparatrices prises par Constantin

Hevue intern, de Théologie. Heft 21, 1S98. H



— 162 —

envers les chrétiens n'ont plus été un simple expédient
politique, mais l'application d'un principe; elles ont consacré la
liberté de conscience solennellement reconnue, et elles ont
fondé l'égalité devant la loi de tous les cultes entre lesquels
se partageait le monde romain. « La déclaration de principe,
dit M. Allard, se rencontre dans l'édit de Milan avec une
force suffisante pour l'appuyer. Ses dispositions n'émanent pas
d'un prince amoindri comme Gallien, ou mourant comme
Galère, ou contesté comme Maxence, mais d'un souverain qu'une
victoire, où les payens eux-mêmes reconnaissaient quelque
chose de divin, a rendu le maître incontesté de l'Occident et
mis en état de se faire entendre de tout l'Empire (p. 151).»

Constantin cependant, tout en se déclarant chrétien, est
resté comme empereur le chef officiel, le pontifex maximus du
culte payen. Etrange dualisme et singulière anomalie : un
empereur qui se considère à la fois comme le pontife suprême
du paganisme et comme l'évêque du dehors de l'Eglise
chrétienne! M. Allard remarque que Constantin n'a pas commencé

par vouloir de lui-même prendre le rôle cl'évêque du dehors,
et qu'il ne l'a pris que plus tard et en quelque sorte forcé par les
circonstances. « Sans doute, dit-il, on éprouve quelque surprise
à voir ce converti de la veille, qui n'est pas même catéchumène,

convoquer des conciles, rendre des décisions dans des

causes déjà jugées par eux; mais ses propos et ses actes

montrent qu'il n'agit ainsi que de'guerre lasse, forcé en quelque
sorte par les donatistes, qui, après avoir demandé à être jugés
par des évêques, rejetaient les décisions conciliaires et
réclamaient des juges civils. Les mesures de rigueur prises enfin

contre eux ne sont que la conséquence de leur obstination à

repousser la juridiction ecclésiastique pour contraindre le pouvoir

impérial à se prononcer ; elles n'en forment pas moins la

première brèche inconsciemment ouverte dans l'édit de Milan,
qui permettait à chacun d'adorer Dieu à sa guise (p. 168). »

Après avoir mentionné la loi générale de 331, interdisant
les sectes de toute dénomination, proscrivant leurs livres,
bannissant leurs chefs, confisquant leurs églises et défendant leurs
assemblées, M. Allard ajoute : « Comment, cependant, Constantin

put-il concilier une telle législation avec la liberté des cultes

promise solennellement à plusieurs reprises? Il n'en coûterait

pas de reconnaître une contradiction ou un manque de parole



— 163 —

chez un prince capricieux et absolu, qui, dans les dernières
années de son règne, ne souffrait plus guère de frein à sa
volonté. Cependant l'explication, croyons-nous, est plus simple.
Quand on examine de près les actes et les paroles de

Constantin, on reconnaît que la liberté religieuse devait
seulement appartenir, dans sa pensée, au paganisme d'une part,
à l'Eglise catholique de l'autre. Pesés un à un, les termes des

édits de 313 et de 323 laissent peu de doute à ce sujet. Ce

que Constantin avait voulu établir, ce n'était pas la liberté
religieuse telle que l'entendent les modernes, c'était une sorte
de modus vivendi entre deux puissances longtemps en guerre,
le paganisme pris clans son ensemble et l'Eglise catholique, à

ses yeux seule forme légitime du christianisme. Les diverses
dénominations hérétiques restaient en dehors des promesses,
ne pouvaient invoquer la tolérance officielle et dépendaient du
bon plaisir impérial. Constantin s'était interdit de fermer un
temple, mais se croyait tout droit de confisquer ou de détruire,
sans manquer à ses engagements, une chapelle de valenti-
niens, de marcionites, de cataphryges ou même de nova-
tiens (p. 182-183).»

Bref, la situation politico-religieuse sous les autres empereurs

est étudiée avec non moins de précision que sous
Constantin. C'est dire que le volume de M. Allard a sa place
marquée dans toutes les bibliothèques sérieuses d'histoire
ecclésiastique. E. M.

Questions religieuses, sociales et politiques, par M.
Pobedonostzeff, procureur dti St.-Synode de Rtissie ; Paris,
Baudry, 1897, 1 vol. in-8", 285 p.

Pascal a dit : « Quand on voit le style naturel, on est tout
étonné et ravi; car on s'attendait de voir un auteur, et on
trouve un homme. » Ici, ce n'est pas seulement le style qui est
naturel, c'est la pensée, c'est le sentiment, c'est l'âme entière,
c'est tout l'homme. Peu de livres sont aussi personnels et aussi

caractéristiques ; et il me semble qu'on peut affirmer, sans
crainte de se tromper, que ce volume est M. Pobedonostzeff
lui-même. C'est dire tout l'intérêt qui s'y attache, et la haute
valeur de son contenu; car M. P. a médité sur la vie, les



— 164 —

choses, les hommes, les caractères, la société, les mensonges,
les hypocrisies, les Etats. On peut dire que rien ne lui est
inconnu. Par son exceptionnelle position, il voit les choses de

haut, et par son caractère d'une franchise et d'une indépendance

non moins exceptionnelles, il donne à ses pensées un
tour très original et un trait absolument mordant. De la
première à la dernière page, on se sent en face d'un penseur qui
non seulement ne flatte personne, mais qui ne craint pas
d'attaquer toutes les erreurs, toutes les duperies, toutes les
hypocrisies, et nous savons tous si elles abondent. Ce livre est donc
un réquisitoire à peu près général, écrit de main de maître,
avec une plume d'autant plus terrible qu'elle veut n'être que
vraie.

Comme philosophe, M. P. attaque surtout le matérialisme,
le positivisme, le culte de la matière et de l'humanité. Comme

moraliste, il démasque tous les charlatanismes dont la
civilisation actuelle est remplie. Comme homme d'Etat, il dit leur
fait à tous les partis politiques. Partout, sur sa route, à droite
et à gauche, il sème des vérités qu'on n'est pas habitué à

entendre et que les amis impartiaux de la vérité recueilleront
avec joie et gratitude.

Dans cette Revue, toute consacrée à la théologie, nous ne

pouvons pas, malheureusement, suivre le penseur sur tous ces

vastes terrains. Mais ce qu'il dit de la religion et de l'Eglise
ne peut que nous intéresser vivement.

Dans la question religieuse, M. P. me semble avoir quelque
chose de Pascal, en ce sens que, sans attaquer la raison, il
s'applique cependant à en démontrer l'insuffisance et à insister
sur le cœur et le sentiment. « Le sentiment ne nous trompe
pas toujours, dit-il; la vérité y est quelquefois contenue avec
plus de justesse et de lucidité que dans le raisonnement (p. 251).»

Il aime aussi les légendes, les traditions, les mystères. « 11 n'y
a que le sot, dit-il, pour avoir des pensées et des notions claires
sur toutes choses ; les idées les plus précieuses de l'esprit
humain se trouvent au fond du tableau, près de l'horizon, dans

un demi-jour... Si on nous privait de cet arrière-plan, il ne

resterait en ce monde que les géomètres et les animaux
intelligents (p. 194). » Toute cette page est charmante, et c'est se

tirer d'affaire en homme d'esprit. C'est cette religion du peuple
et des masses que M. P. préfère à celle des analystes subtils,



— 165 —

des critiques méticuleux, des gens à formules et à abstractions.
A ces derniers il fait une guerre impitoyable. « Dans leur
esprit, dit-il, toute thèse générale constitue une autorité
indiscutable de la science, un moyen facile de trancher les questions

les plus graves de la vie ; enfin une arme commode pour
parer les arguments du bon sens et pour réfuter d'un seul

coup tous les faits fournis par l'histoire et la pratique. C'est
grâce à ces thèses générales que de nos jours l'esprit le plus
médiocre et le plus superficiel, ou l'intrigant le plus vain et le

plus banal arrive si aisément, à l'aide de phrases creuses, à

passer pour un profond philosophe, pour un homme politique,
pour un administrateur, et à remporter de faciles victoires sulle

bon sens et l'expérience (p. 111).»
Homme de foi, M. P. défend non seulement la foi, mais

encore les croyants et surtout le peuple, dont la foi simple et
sentimentale lui plaît manifestement. Il ne craint pas de dire
que la victoire, en fin de compte, appartiendra à ceux qui
seront réellement unis en une foi profonde et vivante (p. 4),

et que les Etats qui ne s'appuient pas sur des peuples croyants
travaillent à leur propre défaite. Il a des pages superbes
contre le laïcisme athée ou indifférent, qui croit pouvoir
détruire la religion, et qui, en réalité, ne travaille que pour des

religions fausses et des Eglises hostiles.
Une chose cependant m'étonne — et M. P. me permettra

certainement d'en faire la remarque — c'est qu'avec sa foi
chrétienne si sincère et si profonde, il semble ne pas croire à

la possibilité de l'union des Eglises chrétiennes. Peut-être
entend-il, au lieu de l'union, la fusion (et en effet c'est bien ce
mot qu'il emploie à la p. 275) ; et alors je serais entièrement
de son avis. De même que la fusion des races est impossible
au point de vue social, de même la fusion des Eglises
particulières au profit d'une seule, avec une seule liturgie, une
seule discipline et des cérémonies absolument identiques, est
de toute impossibilité. Mais ceux qui cherchent à rétablir
l'ancienne union des Eglises d'Orient et d'Occident dans l'unité
de la foi et dans la variété clés choses humaines, ne songent
nullement à une fusion. L'union suffit, cette union que le Christ,
notre unique Sauveur à tous, a désirée, quand il a dit : « Qu'ils
soient un!», et que St.Paul a caractérisée, quand il a écrit
aux Galates (III, 28) qu'il n'y a clans l'Eglise du Christ «ni



— 166 —

Juif ni Grec. » Dans cette union, autant l'unité de la foi est
maintenue, autant la variété des sentiments légitimes est
sauvegardée. Et cette conciliation ne nous paraît nullement difficile

à réaliser, là où règne l'universalisme chrétien, cet uni-
versalisme de l'ancienne Eglise qui est l'orthodoxie même.

Dans le chapitre sur VEglise, l'auteur parle des anglicans,
des temples protestants, des prédicateurs protestants, du culte
catholique (romain), ainsi que de l'Eglise russe. Ses griefs,
comme ses éloges, sont exprimés avec une franchise rare. Un
adversaire loyal vaut mieux qu'un ami trompeur. M. P. est de

ceux qui ont le cœur trop haut placé pour vouloir blesser, il
ne veut certainement qu'être utile. D'ailleurs, son Eglise, qu'il
aime si passionément, a été tellement attaquée de droite et de

gauche que l'on comprend aisément la vivacité avec laquelle
il la défend envers et contre tout. E. M.

N. B. Des circonstances indépendantes de ma volonté m'empêchent, malgré ma

promesse, de rendre compte, dans la présente livraison, des ouvrages de M. Rébelliau
sur Bossuet historien du protestantisme, de M. E. Maillet sur La Création et la Pro-
vidence devant la science moderne, du P. Pierling sur La Russie et le Saint-Siège, de

M. Piat sur La Personne humaine. Ces ouvrages méritent plus qu'une simple mention.

Aussi les étudierai-je, dans la livraison d'avril, avec toute l'attention qui leur

est due. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.
Die höhere Kritik des Pentateuchs. Von William Henkt

Geben, Dr. theol. and jur., Professor der orientalischen und
alttestamentlichen Litteratur am theologischen Seminar in Princeton,

N. J. Aus dem Englischen übersetzt von Dr. phil. Otto

Becher, Pfarrer. Gütersloh, C. Bertelsmann, 18U7. IX u. 255

S. 8°. (Preis M. 4.—, geb. M. 4.80.)

Das vorliegende Buch des schon durch sein früheres Werk
über die Feste der Hebräer auch in Deutschland bekannten
Verfassers ist eigentlich eine Einleitung in den Pentateuch, die

auf alles eingeht, was in eine solche gehört; der grösste Teil
des Umfanges ist jedoch der Auseinandersetzung mit den
modernen kritischen Hypothesen gewidmet. Das Ganze umfasst
6 Kapitel: Kap. I (S. 1—22) handelt über „das Alte Testament



_ 167 —

und seine Struktur", oder „über das Verhältnis des Pentateuchs
zum Alten Testament als dem organischen Ganzen" ; in Kap. II
(S. 23—38) wird Plan und Inhalt des Pentateuchs dargelegt;
Kap. Ill (S. 39—78) giebt eine gründliche Zusammenstellung der
Zeugnisse für die mosaische Autorschaft des Pentateuchs und
behandelt auch die vermeintlich dagegen sprechenden angeblichen

Anachronismen und Widersprüche, auf welche sich schon
die frühesten Gegner der Echtheit gestützt haben. Kap. IV
(S. 79—190), „die Einheit des Pentateuchs", beleuchtet die
verschiedenen einander ablösenden Hypothesen der altern kritischen
Schule von Astruc und Eichhorn bis Hupfeld in einer
Darstellung und Kritik der einzelneu Hypothesen (S. 82—122) und
sich daran schliessenden zusammenfassenden Untersuchung über
die allen mehr oder weniger gemeinsamen Gründe für die
litterarische Analyse (S. 122—190). Kap. V (S. 191—224), „die
Echtheit der Gesetze" behandelt in gleicher Weise die jetzt
moderne Graf-Reuss-Wellhausensche Hypothese. Ein abschliessendes

VI. Kapitel (S. 225—255) handelt über „die Stellung des

zerteilenden Kriticismus zur Glaubwürdigkeit des Pentateuchs
und zur supernaturalistischen Religion". Mit eindringendem
Scharfsinn und unerbittlicher Logik werden die verschiedenen
Hypothesen in allen ihren Modifikationen in ihrer Haltlosigkeit
und Grundlosigkeit dargethan, und wird auch die bedenkliche
Stellung derjenigen Theologen beleuchtet, die zugleich die
kritischen Hypothesen im weitesten Umfange annehmen und
daneben sich doch zum offenbarungsgläubigen Standpunkt im
alten Sinne bekennen wollen. Diejenigen, welche die
verschiedenen Hypothesen ausgebildet haben, sind dabei bekanntlich

von Voraussetzungen ausgegangen, die allen Offenbarungsglauben

negieren, und haben mehr oder weniger offen auch in
der Absicht gearbeitet, demselben seine Stützen zu entziehen.
Wenn die Resultate der Arbeit richtig wären, so wäre diese
Absicht auch im vollsten Masse erreicht. Denn wenn der
Pentateuch auf die Weise zu stände gekommen wäre, wie
die negativen Kritiker sich seine Entstehung zusammenphantasieren,

so könnte kein Mensch mehr sagen, wie viel oder wie
wenig Glaubwürdigkeit ihm überhaupt noch zukommt, oder es
wäre das Sache lediglich des subjektiven Geschmacks, und
derjenige hätte recht, der ihm mit Wellhausen überhaupt alle
Glaubwürdigkeit abspräche. Auf dem Pentateuch ruht aber



— 168 —

das ganze übrige Alte Testament, und auf dem Alten das Neue-
Wenn die Glaubwürdigkeit und der Offenbarungscharakter des
Pentateuchs fällt, so fällt alles. Wer mit dem Namen
Offenbarung etwa nur die Vorstellung der fortschreitenden Selbst-

entfaltung des religiösen Gemeingeistes im Volke Israel im
rationalistischen oder pantheistischen Sinne verbindet, der könnte
freilich auch so noch „Offenbarung" in dem kritisch zugerichteten

Pentateuch finden wollen. Wie sich aber mit der
Annahme der Hypothesen die Beibehaltung des alten positiven
Offenbarungsbegrifi's und die Annahme des Pentateuchs als
einer inspirierten Offenbarungsurkunde (wenn auch der Begriff
der Inspiration so frei gefasst wird, als dies möglich ist, ohne
ihn ganz aufzulösen) vereinigen lasse, darüber bleiben
diejenigen Gelehrten, welche auf diesem Standpunkte stehen, jede
befriedigende Antwort schuldig ; mit der blossen Behauptung, das

schliesse einander nicht aus, oder mit der blossen subjektiven
Überzeugung davon ist aber für die Wissenschaft nichts gethan..
Es ist aber auch nicht der mindeste stichhaltige Grund
vorhanden, der einen positiven Theologen nötigen könnte, die
kritische Hypothese in irgend einer Form anzunehmen. Die
formellen litterarischen Gründe, die für die Berechtigung der

Zerstückelung des Pentateuchs angeführt werden, beweisen an
und für sich gar nichts gegen die Echtheit und Einheit
desselben ; der Verfasser des vorliegenden Buches weist auch sehr

gut nach, wie sich die Kritiker, wenn man ihnen genauer auf
die Finger sieht, zum Teil in einem Kreise bewegen, indem sie

die Hypothese mit diesen Kriterien stützen, die Kriterien ihrerseits

aber erst künstlich schaffen, so wie es die Rücksicht auf die

zu begründende Hypothese verlangt. S. 162 f.: „Zuerst werden
die Verschiedenheiten geschaffen und dann zu BeAveisen benützt.
Die Urkunden werden hergerichtet, damit sie mit gewissen
behaupteten Kriterien übereinstimmen, und dann muss die
Übereinstimmung der Urkunden mit diesen Kriterien wiederum als

Beweis für das wirkliche Vorhandensein der Urkunden dienen.

Alle Abschnitte, Sätze und Widersprüche, in denen gewisse

Kriterien vorkommen, werden systematisch einer Urkunde
zugeschrieben, alle Sentenzen und Aussprüche, die eine andere

Art von charakteristischen Merkmalen haben, werden mit
derselben Regelmässigkeit einer andern Urkunde zugeteilt, und

wenn der Prozess fertig ist, sind alle Kriterien der einen Art



— 169 —

in dieser, und die der andern Art in jener Urkunde ; einfach
darum, weil der Kritiker die Merkmale und die Abschnitte so

klassifiziert hat. So müssen dann die Urkunden selbstverständlich
mit der Hypothese übereinstimmen, weil sie ja nach derselben
konstruiert worden sind." Dass sich dies thatsächlich so
verhält, das kann keinem entgehen, der die Arbeit der negativen
Kritiker nachprüft und dabei nicht A^on vornherein im Sinne der
Hypothese voreingenommen ist. Es ist gut, class daraufwieder
einmal entschieden hingewiesen wird. Die positive Exegese braucht
sich der negativen Kritik gegenüber durchaus nicht nur mit
schwächlicher Apologetik in der Defensive zu halten, sondern sie
kann dieselbe mit historisch-kritischer Methode in ihrer ganzen
Nichtigkeit aufdecken. Die Ausführungen Greens in diesem Buche
werden nicht leicht widerlegt werden können. Es ist auch
durchaus richtig, wenn er betont, dass man mit der von den
Pentateuchkritikern beliebten Methode der Quellenscheidung
bei jedem beliebigen Buche der Welt, dessen Einheit keinem
Zweifel unterliegt, dasselbe Resultat erzielen könne; dies wird
S. 169 ff. durch Beispiele belegt, die nicht absurder sind, als
das, was die Kritiker mit dem Pentateuch gemacht haben. —
Von Druckfehlern habe ich notiert : S. 97, Z. 10 v. u., 1. Geddes.
S. 168, Z. 12, 1. VL&wptquelle statt Hauptstelle. S. 202 und anderwärts

sind zum Teil die neueren Auflagen der angeführten
Werke übersehen. Gern vermissen würde man S. 224 die aus
E. Bohl entnommene Anmerkung des Übersetzers, die in ihrer
Richtung gegen die katholische Kirche weder zur Sache gehört,
noch geschmackvoll ist. —¦ Das Buch ist nach Form und
Darstellung, die eine allgemein verständliche ist, ohne dass der
wissenschaftliche Charakter preisgegeben wird, geeignet, nicht
nur für Theologen, sondern auch für weitere gebildete Kreise
zur gründlichen Aufklärung über die vielerörterten Fragen zu
dienen, und es ist demselben eine möglichst weite Verbreitung
zu wünschen. Zum Schluss möchte ich auch noch dem Wunsche
Ausdruck geben, dass auch die speciellen Untersuchungen des
gelehrten Verfassers über die Genesis, in seinem 1895 gleichzeitig

mit diesem Buche englisch erschienenen Werk : The Unity
°f the Book of Genesis", durch eine Übersetzung deutschen
Lesern zugänglich gemacht werden möchten.

Prof. Dr. F. Lauchert.



170

Einleitung in die Litteratur des Alten Testaments. Von S. R.

Drivée, D. D., Regius Professor des Hebräischen und Canonicus an
Christ Church, Oxford. Nach der fünften vom Verfasser für die
deutsche Bearbeitung durchgesehenen und vielfach erweiterten
englischen Ausgabe übersetzt und mit ergänzenden Anmerkungen
herausgegeben von Dr. J. W. Rothstein, Lie. u. ao. Professor der

Theologie a. d. Univ. zu Halle. Berlin, Verlag von Reuther und
Reichard, 1896. XXIII und 620 S. 8°. (Preis M. 10.—.)

Der Verfasser dieses Werkes steht prinzipiell auf
demjenigen Standpunkt, den Delitzsch in seinen späteren Jahren
eingenommen hat und den jetzt in Deutschland z. B. Strack
einnimmt; er bekennt sich bezüglich der historisch-kritischen
Fragen über den Ursprung der alttestamentlichen Bücher zu
den Ansichten der modernen Kritik, ohne aber darum auch in
religiöser Hinsicht die Voraussetzungen oder Folgerungen der
Urheber der verschiedenen kritischen Hypothesen teilen zu

wollen. In letzterer Hinsicht will er vielmehr den Offenbarungsglauben

und die demselben entsprechende Würdigung des Alten
Testaments im vollen Sinne festhalten, indem er dabei der

Meinung ist, die „Ergebnisse der kritischen Forschung" „berühren
nicht die Thatsache der Offenbarung, sondern nur ihre Form11 ;
„sie berühren weder die Autorität noch den Inspirationscharakter
der Schriften des Alten Testaments" (S. V f.). Das ist gewiss
die ehrliche subjektive Überzeugung des Verfassers ; aber ebenso

gewiss scheint es mir, dass seine gelegentlich bei Behandlung
specieller Fragen, avo es not thut, dafür gemachten Bemühungen

(vgl. z. B. S. 93 ff. über das Deuteronomium) keinen Menschen,

der nicht von vornherein schon die gleichen Voraussetzungen

teilt, von der Richtigkeit dieser subjektiven Überzeugungen

überzeugen werden. Der Vertreter eines solchen
Vermittlungsstandpunktes in der Kritik ist nach dem Stand der Fragen im

Nachteil soAvohl den Vertretern des konseiwativen Standpunktes
als denen des rücksichtslosen kritischen Radikalismus gegenüber

(vgl. Nöldeke, Die alttestamentliche Litteratur, 1868, S. VII i>

wenn auch dessen Ausspruch von. dem „schwächlichen
Rationalismus, zu dem selbst unsere Orthodoxie mehr und mehr ihre

Zuflucht nimmt", auf einen Mann Avie Driver keinesAvegs

Anwendung finden kann); daran Avird auch diese gründlichste

Arbeit, die von diesem Standpunkte vorliegt, wohl nichts ändern.



___ 171 —

— Abgesehen von diesen prinzipiellen Fragen ist das Buch
durch die Summe von mühevoller und sorgfältiger Arbeit, die
es repräsentiert, jedenfalls eine in hohem Grade achtungswerte
Leistung-, die in mehrfacher Hinsicht als ein sehr nützliches
Hülfsmittel für alttestamentliche Studien zu empfehlen ist.
Einen von der besonderen kritischen Richtung unabhängigen
Wert besitzt es einmal durch die sehr genauen Zergliederungen
des Inhalts der einzelnen Bücher. Dieselben werden allerdings
sofort in den Dienst der kritischen Quellenscheidung gestellt,
und auch diese Avird nicht nur in ihren allgemeinen Grundzügen

vorgetragen, sondern bis ins einzelnste durchgeführt.
Darin liegt aber eben ein anderer specieller Vorzug des Buches;
es giebt kein zweites Buch, aus dem man sich so bequem und
gründlich über die gangbaren Ansichten der Kritiker nicht
nur über die Komposition der einzelnen biblischen Bücher im
allgemeinen, sondern auch in Bezug auf jeden kleinsten Teil
des Textes orientieren könnte. Dabei hat das Buch vor
anderen Werken kritischer Richtung eben den grossen Vorzug
der ernsten und gläubigen Haltung und damit einer würdigen
Sprache auch in der Negation. Übrigens giebt der Verfasser
z. B. beim Pentateuch nicht etwa eine historische Übersicht
über die Geschichte und Entwickelung der Pentateuchkritik,
sondern nimmt, unter Voraussetzung einer allgemeinen
Bekanntschaft damit, auf die verschiedenen Ansichten der Väter
und Vertreter der verschiedenen Hypothesen nur bei der
Besprechung des einzelnen Rücksicht, während er in der
allgemeinen Übersicht über die „Quellen des Hexateuchs"
hauptsächlich die von ihm selbst für richtig gehaltene Ansicht, mit
Berücksichtigung abweichender kritischer Ansichten, vorträgt.
Er legte überhaupt nach seiner Erklärung (S. Ill f.) weniger
Gewicht darauf, „die Ansichten einzelner Kritiker mitzuteilen"
als vielmehr „diejenigen Ansichten zur Darstellung zu bringen,
welche die allgemeine Zustimmung der Kritiker gefunden
haben" und von denen er auch selbst glaube, „class sie auf
klaren und entscheidenden Gründen beruhen". Indessen, mit
diesem gerühmten consensus criticorum ist es eine eigene Sache;
eine Zusammenstellung dessen, worin die Kritiker wirklich
einig sind, würde nahe zusammengehen. In Wirklichkeit zeigen
auch die in diesem Werke gegebenen Zusammenstellungen nicht
die Einigkeit der Kritiker, sondern die grösstmögliche Uneinig-



— 172 —

keit derselben in den wichtigsten und fundamentalsten Punkten.
Der Verfasser selbst aber, und darauf läuft seine oben
angeführte Erklärung hinaus, hat keine Freude an den extremen
Sprüngen einer keine Grenzen mehr kennenden Hyperkritik,
sondern will mit dem vorsichtigen und ruhigen Urteil, in dem
auch der Übersetzer (S. IX) einen grossen Vorzug des Werkes
sieht, sich den besonneneren und massvolleren Kritikern an-
schliessen. Darum Averden aber, avìo schon angedeutet, doch
auch die abAveichenden Ansichten anderer Kritiker in
reichlichem Alasse berücksichtigt. Ein weiterer Vorzug des Buches

liegt in den sorgfältigen Zusammenstellungen über Sprache und
Stil der einzelnen Bücher, besonders da, avo dieselben ohne

sonstige Tendenz die Eigenart der einzelnen biblischen Schriftsteller

charakterisieren Avollen. SoAveit aber auf solche
Zusammenstellungen, wie sie hier u. a. über den Sprachgebrauch
der angeblichen Quellenschriften des Pentateuchs gemacht
werden, die Berechtigung der ganzen Quellenscheidung mit
gestützt Averden soll, so sind dagegen die in der A^orausgehen-
den Anzeige (S. 3) nach Green angedeuteten ErAvägungen ernstlich

in Erinnerung zu bringen. Was dann nach rein objektiver
Prüfung an stilistischen Unterschieden übrig bleibt, dürfte sich
auch ohne Annahme verschiedener Verfasser erklären lassen,
und auch ohne dass man nötig hätte, auf dem ATon Klostermann
eingeschlagenen Wege durch weitgehende Bestreitung der
Zuverlässigkeit der textlichen Überlieferung einer auf solche

Kriterien gegründeten Quellenscheidung überhaupt allen Boden

zu entziehen. — Zu bemerken ist noch, dass das Werk nur
die specieile Einleitung in die protokanonischen Bücher
behandelt. Die allgemeine Einleitung ist aus einem äusseren
Grunde nicht mit behandelt; nur Avird einleitungsweise „die
Entstehung des Kanons bei den Juden" besprochen (S. XIII
bis XXIII).

Die Übersetzung hat einen Vorzug auch vor der neuesten

Auflage des englischen Werkes (1894) nicht nur dadurch, dass

der Verfasser selbst dasselbe für die Übersetzung von neuem

revidiert hat, sondern auch durch die zahlreichen, zum Teil

umfangreichen Anmerkungen des Übersetzers, die auf
abweichende, vom Verfasser übergangene kritische Ansichten
näher hinweisen und besonders auch über solche, die in
Schriften neuesten Datums niedergelegt sind, die dem Verfasser



— 173 —

noch nicht bekannt sein konnten, eingehend referieren ; dadurch
hat das Werk an praktischer Brauchbarkeit nach dieser Seite
noch gewonnen. — Ein umfassendes Register der Bibelstellen
(S. 593—614) und ein Sachregister erleichtern die praktische
Benutzung. Prof. Dr. F. Lauchert.

Urtext und Übersetzungen der Bibel in übersichtlicher
Darstellung. Sonderabdruck der Artikel Bibeltext und Bibelübersetzungen

aus der dritten Auflage der Realencyklopädie für
protestantische Theologie und Kirche. Leipzig, J. C. Heinrichs'sehe

Buchhandlung, 1897. 240 S. gr. 8°. (Preis M.3.—-.)

Die Gründlichkeit, mit welcher in den hier zusammengestellten

Artikeln über die Überlieferung und Verbreitung des
Bibeltextes im Urtext und in Übersetzungen orientiert Avird,

rechtfertigt den im In teresse aveiterer Verbreitung unternommenen
separaten Abdruck derselben. Das vorliegende Heft stellt
dadurch, class es eingehender, als dies auch in ausführlichen
Lehrbüchern der biblischen Einleitung der Fall ist oder sein
kann, über die einzelnen Gebiete dieses umfangreichen Gegenstandes

handelt, besonders auch durch reichhaltige Litteraturangaben,

und dass es auch nicht bloss auf die Angaben über
die für die exegetische Wissenschaft wichtigen Texte sich
beschränkt, sondern ebenso auf dasjenige eingeht, was weniger
für das Avissenschaftliche Bibelstudium, als für die specieile
Kirchen- und Kulturgeschichte von Interesse ist, eine für jeden
Theologen sehr nützliche Ergänzung zu jedem Lehrbuche der
alt- oder neutestamentlichen Einleitung dar. Die einzelnen
Teile sind von verschiedenen, für die speciellen Gebiete
besonders kompetenten Fachmännern bearbeitet ; der Artikel über
die Geschichte des alttestamentlichen Bibeltextes (S. 1—15)
nach dem früheren Artikel Dillmanns von. F. Buhl; der über
den Bibeltext des Neuen Testaments (S. 15—61) nach Tischendorf

von 0. von Gebhardt; dieser besonders eingehende Artikel
enthält S. 26—41 ein genaues Verzeichnis der sämtlichen Un-
cialhandschriften und der Avichtigsten Minuskelhandschriften
des griechischen Neuen Testaments, mit genauer Beschreibung
der Avichtigsten Handschriften und mit speciellen Angaben über
die Geschichte ihrer wissenschaftlichen Benutzung und der dar-



— 174 —

auf bezüglichen Litteratur ; ebenso ausführlich ist S. 41—61
die Geschichte des gedruckten griechischen Textes des Neuen
Testamentes behandelt. Von den Artikeln über Bibelübersetzungen

sind die meisten und für die exegetische Wissenschaft
wichtigsten von Eberhard Nestle verfasst (zum Teil auf der
Grundlage der älteren Artikel von 0. F. Fritzsche) : nämlich
die Artikel über griechische (S. 62—84), lateinische (S. 84—118),
deutsche (S. 119—144), ägyptische (S. 144—147), arabische
(S. 150—155), armenische (S. 155—157), georgische (S. 161 f.),
jüdisch-aramäische (Targumim, nach dem frühereu Artikel von
Volck, S. 163—170), niederländische (S. 179—184), persische
(S. 184 f.), samaritanische (S. 205 f.) und syrische Übersetzungen
(S. 227—238). Alle Artikel dieses sorgfältigen Gelehrten zeichnen

sich besonders auch durch genaue Litteraturangaben aus ;

in höchst gründlicher Weise Avird das Material über die alten
griechischen, lateinischen und orientalischen Übersetzungen
vorgelegt. Wenn in N.'s Artikel über deutsche Bibelübersetzungen

und in denen anderer Mitarbeiter über neuere
Übersetzungen in andere Sprachen der protestantische Standpunkt
auch ziiAveilen etwas einseitig herArortritt, so A\drd doch auch
über die katholischen Übersetzungen aus neuerer Zeit aus den

verschiedenen Sprachgebieten bald genauer, bald mehr
summarisch referiert, gerade über die deutschen allerdings etAvas zu

knapp und unvollständig. Von den übrigen Arbeiten ist von
besonderem Interesse der von Ed. Reuss in der Hauptsache herrührende,

von S. Berger ergänzte Artikel über romanische
Bibelübersetzungen (S. 185—205), darin besonders die Geschichte der

französischen Bibelübersetzungen, für Avelche Reuss in seiner

grossen, nach seinem Tode der Strassburger Bibliothek
einverleibten Bibelsammlung ein selten in gleicher Reichhaltigkeit
vereinigtes Material zur Verfügung hatte. Die äthiopischen
Übersetzungen (S. 147—150) sind behandelt von F. Prätorius,
die slavischen (S. 211—227), litauischen und lettischen (S. 173

bis 175) von Leskien, die englischen (S. 157—160) von C B-

Gregory, die finnischen und lappischen (S. 160 f.) und
skandinavischen (S. 206—211) von J. Belsheirn, die hebräischen
Übersetzungen des Neuen Testamentes (S. 162 f.) von G. Dolman,
die keltischen (S. 171—173) von H. Zimmer, die magyarischen
(S. 175—178) von F. Balogh, die neugriechischen (S. 178 f.) von
Ph. Meyer. Eine kurze Zusammenstellung statistischer Angaben



— 175 —

über „die Bibelübersetzungen im Dienste der Mission" von
Nestle macht den Schluss. F. L.

Die neueren Bemühungen um Wiedervereinigung der christlichen

Kirchen. Von D. G. Krüger, Professor der Theologie
in Giessen. (Hefte zur „ Christlichen Weltu Nr. 28.) Leipzig, Verlag

von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). 1897. 38 8. 8°. (Preis
60 Pfg.)

Nach einer einleitenden Bemerkung, die A'on Döllingers
Vorträgen über die Wiedervereinigung (1872) ihren Ausgang
nimmt, behandelt der Verfasser seinen Gegenstand in vier
Abschnitten: 1. Die Stellung der morgenländischen Kirche
(S. 5—8) ; 2. Die abendländischen katholischen Kirchen (S. 9
bis 14) ; 3. Altkatholizismus und Protestantismus (S. 15—20) ;

4. Zur prinzipiellen Beurteilung- (S. 21—28); S. 29—38 sind
Anmerkungen und litterarische Belege zum Text gegeben. Besonders
auf Grund des in den 5 Jahrgängen der Revue internationale de

Théologie, deren Studium der Verfasser allen, die sich für die
Frage der Union interessieren, dringend empfiehlt, niedergelegten

Materials Avird über den gegenwärtigen Stand der Sache
allseitig orientiert. Der Umstand, class der Verfasser infolge seines
theologischen Standpunktes kein näheres persönliches Interesse
an der ganzen Sache nimmt, sondern dieselbe nur als Historiker
betrachtet, lässt ihn Adelleicht um so objektiver über die wirkliche

Lage der Dinge, vom rein praktischen Standpunkt
betrachtet, berichten, allerdings auch die Aussicht auf Erfolg
wohl zu skeptisch beurteilen. Was den Stand der Verhandlungen

der Altkatholiken mit den Orientalen betrifft, so ist es
jedoch nicht richtig, dass die ersteren bezüglich der Filioque-
Frage als dogmatisch bindend den Satz anerkannt haben, dass
der heilige Geist vom Vater allein ausgehe (S. 10); der Standpunkt

der Altkatholiken ist allerdings der, dass sie als Dogma
nur die Lehre des unveränderten Symbolums betrachten; dieses
besagt aber nur: xò sx xov IIaxgé>ç èxnoQivópsvov. Sie sehen also
darin, wenn die modernen Orientalen den Ausdruck: „vom
Vater allein11 als dogmatisch bindend bezeichnen (Confessio
orthodoxa, P. I; qusest. 71 : sxnoQsvsxai sx fxóvov xov Haxqóc), ebenso

einen unberechtigten Zusatz zum Symbolum, der im Sinne



— 176 —

der dort herrschenden theologischen Spekulation etwas zum
Dogma hinzufügt, wie die Orientalen ihrerseits das Filioque in
diesem Lichte betrachten. Gerade Aveil die Altkatholiken für
die theologische Spekulation, ohne dieser deshalb dogmatisch
bindende Bedeutung beizulegen, auf die „so tief im BeAVUSstsein

der altkirchlichen Theologie gegründete Anschauung" nicht
verzichten können, dürfen sie auch keine Formulierung des Dogmas

acceptieren, die die Tendenz hat, diese Anschauung absolut
auszuschliessen. — Was die Beurteilung des Altkatholizismus
überhaupt betrifft, so nehme ich gerne davon Notiz, dass Krüger,
besonders mit Bezugnahme auf die Artikel von Professor Langen
in unserer Zeitschrift, diesen nicht etwa, Avie dies manche andere
Protestanten (vielleicht auch einzelne Altkatholiken) thun, als
eine unklare Übergangsform zum Protestantismus betrachtet,
sondern dessen prinzipiell katholischen Charakter anerkennt,
Avenigstens nach dem, „Avie diejenigen denken, die die Kerngruppe
der Gemeinschaft ausmachen", unter denen doch Prof. Langen
unbestritten zu den vornehmsten Führern zähle. „Übrigens braucht
man nur die Schriften des jetzigen altkatholischen Bischofs,
Professors Weber, zu lesen, um den vollen Eindruck zu bekommen,
dass man es hier mit einem echten Katholiken nach
Weltanschauung- und Lebensauffassung zu thun hata (S. 18). — Im
übrigen giebt sich freilich in der Beurteilung der katholischen
Prinzipien und katholischen Dinge im Gegensatz zum
Protestantismus vielfach der theologische Standpunkt des Verfassers
zu erkennen, wie sich das ja wohl von selbst versteht. Von

diesem Standpunkt des freien Protestantismus moderner Richtung,
der ihm als der „höhere" erscheint (S. 28), betrachtet er eine

solche Wiedervereinigung der Christenheit, bei der auch die

Protestanten in Betracht kämen, nicht einmal als wünschenswert.
— Einen Nachtrag zu S. 22 der Broschüre, betreffend das,,

angebliche Wort des Grafen Moltke", gab Professor Krüger in

der „Christlichen Welt" 1897, Nr. 44 vom 4. November, Sp. 1051.

F. L.



177

Catenen. Mitteilungen über ihre Geschichte und handschriftliche
Überlieferung von Lie. Hans LlETZMANN. Mit einem Beitrag
von Professor Dr. Hermann Usener. Freiburg i. B., Leipzig
und Tübingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Perni Siébeck). 1897.

VII und 85 S. 8°. (Preis M. 4. —.)

Wird im nächsten Heft besprochen werden.

Kurzer Hand-Kommentar zum Alten Testament, in Verbindung
mit I. Benzinger, A. Bertholet, K. Budde, B. Duhm, H. Holzinger,
G. Wildeboer herausgegeben von K. MARTI, Prof. in Bern (Verlag

von J. C. B. Mohr, Freiburg i. B2).

Von den zwanzig Lieferungen sind bereits vier erschienen:
Die Sprüche von Wildeboer, Hiob von Duhm, Richter von
Budde und Hesekiel atou Bertholet. Dieselben zeigen deutlich
den Charakter dieses Kommentars, der für die Subskribenten
höchstens auf 60 Mark zu stehen kommt. Es ist demselben
in allererster Linie um eine religionsgeschichtliche Erklärung
des Alten Testaments zu thun; die grammatische und
archäologische Erklärung soll darunter nicht leiden, aber worauf es
doch im Alten Testament ankommt, das ist die Kenntnis seiner
Religion. Die Mitarbeiter sind durch keine Tradition und
Dogmatik geblendet und fürchten sich nicht vor der Wahrheit und
ihren Konsequenzen. Im Gegenteil gehen sie mit A^ölliger Un-
voreingenommenheit zu Werk, und es liegt ihnen nichts anderes
am Herzen, als die Urkunden des Alten Testaments selber zu
ihrem Worte kommen zu lassen und so klar Avie möglich
darzulegen, Avas sich aus ihnen ergiebt. Sie haben daher kein
apologetisches Interesse, weil sie der Überzeugung sind, class
die reine Geschichte die beste Apologie für das Alte Testament
und die Religion überhaupt ist. Man erhält somit in dem
Kommentar ein Bilcl von demjenigen Stande der alttestamentlichen
Wissenschaft, den die Bibelforschung am Ende des 19.
Jahrhunderts erreicht hat, und es ist zu hoffen, dass auch in
derjenigen katholischen Kirche, die sich aus Liebe zur Wahrheit
von der römischen Tradition frei gemacht hat, dem Kommentar
alle Beachtung geschenkt Avird.

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1S98. 12



— 178 —

Obschon im einzelnen natürlich die Mitarbeiter nicht
völligübereinstimmen, kann doch für diejenigen, Avelche sich gerne-
von A7ornherein ein Bild über den Gang der Geschichte der
alttestamentlichen Religion machen wollen, auf des Herausgebers

Geschichte der israelitischen Religion (3. Aufl. 1897, Fr.
Ball, Strassburg, M. 4.—) hingewiesen werden. Dieses Buch
ist hervorgegangen aus Kaysers Alttestamentlicher Theologie,
welche von Prof. K, Marti im Jahre 1894 in völlig umgearbeiteter
zweiter Auflage erschien und jetzt auch in der dritten Auflage
den neuen Titel: Geschichte der israelitischen Religion trägt.
Gegenüber der zweiten Auflage ist in der dritten auf genauere
Präcision und Bestimmtheit der Ausdrücke geachtet, um so

jedem Missverständnis soviel wie möglich entgegenzutreten..
Der erste Abschnitt giebt eine kurze Übersicht über das
altsemitische Heidentum, auf dessen Boden die israelitische Religion

entstand; dann werden in den folgenden Abschnitten die

Stufen der Entwicklung dieser Religion nachgeAviesen und bis

auf den Beginn des Christentums fortgeführt. Es ist aus dieser
Geschichte zu ersehen, wie das Christentum die Erfüllung der

prophetischen Postulate bringt und Avie Jesus mit wunderbar
feinem Gefühl über die verknöcherten Formen des gesetzlichen
Judentums auf die lebendige Religion der Propheten zurückgreift.

Die Kritik hat die zweite Auflage mit fast ungeteiltem
Beifall aufgenommen, und ZAvar als ein neues Werk; darum
sah sich der Bearbeiter berechtigt, das Buch nun in der dritten
Auflage unter seinem Namen ausgehen zu lassen.

Wem übrigens diese Geschichte der israelitischen Religion
von K. Marti noch zu umfangreich erscheint, der kann sich
einen raschen Überblick über die Avichtigsten in Frage
kommenden Positionen verschaffen aus dem Vortrag Martis: „Der
Einfluss der Ergebnisse der neuesten alttestamentlichen Forschungen

auf Religionsgeschichte und Glaubenslehre'-1- (1894, BraunschAveig,
Schwetschke & Sohn), dessen erster Teil eine kurze Skizze der

israelitischen Religionsgeschichte enthält. Es versteht sich

aber von selbst, dass die genaue Begründung in dem engen
Rahmen des Vortrags nicht gegeben werden konnte und dass

ein selbständiges Urteil erst die Einsichtnahme des grösseren
Werkes und vor allem ein Studium des Kurzen Hand-Kommentars

zum Alten Testament gewährt; wer sich dieser
fruchtbringenden Mühe nicht entzieht, wird sich überzeugen, dass es



— 179 —

sich bei der neuen Auffassung der alttestamentlichen Religion
nicht, wie bei der von Tradition und Dogmatik beeinflussten
Konstruktion, um einen Bau in die Luft, sondern um ein auf
solidem Fundament errichtetes herrliches Gebäude handelt.

X.

Bloesch, Geschichte der Schweizerisch-reformierten Kirchen.
Bern, Schmid & Francke, 1897. Lieferung 1.

Die Geschichte der Kirchenreformation, der religiösen
Aufregungen und konfessionellen Kämpfe im Anfang des XVI.
Jahrhunderts, ist schon unendlich oft zum Gegenstande eingehender
Untersuchungen und ausführlicher Darstellungen gemacht worden,

und auch speciell für den Anteil, welchen die Schweiz
an diesen Ereignissen gehabt hat, fehlt es keineswegs an brauchbaren

Werken. Anders verhält es sich dagegen mit den
folgenden Zeiten : für die Jahrhunderte, von der Gründung eigener
evangelischer Kirchen hinweg bis zur Neuzeit, giebt es ZAvar
zahllose Vorarbeiten, kleinere und grössere Beiträge, aber kein
einziges zusammenfassendes Werk. Und doch haben die aus
der Reformations-Krisis hervorgegangen kantonalen
Staatskirchen der Schweiz nicht nur ihr eigenes, oft recht bemerkenswertes

Sonderleben, sondern auch so viel übereinstimmenden
Charakter und so viel gegenseitige Wechselwirkung, class ihre
Geschichte eine im grossen und ganzen gemeinsame ist.

Diese darzustellen, ist die Aufgabe, welche der Verfasser
des vorstehend genannten Werkes unternommen hat. Es handelt

sich somit nicht sowohl um wesentlich neue Forschungen,
als vielmehr um die übersichtliche Zusammenstellung des
bereits bekannten, aber äusserst zerstreuten und eben deshalb
doch vielfach verborgenen Materials. Auf die Benützung von
ungedruckten Quellen hat der Verfasser sogar, Avie er im Vor-
Avorte ausdrücklich erklärt, nicht ohne Selbstüberwindung
verzichtet, auch da, wo ihm solche zu Gebote standen, um nicht
die richtige Proportion der einzelnen Teile zu stören ; dagegen
wurden neben den vielen Monographien mit besonderer Sorgfalt

die kirchenhistorischen Notizen benützt, welche in dem
grossen nationalen Sammelwerke der „Eidgenössischen
Abschiede" enthalten sind.



— 180 —

Die Arbeit beginnt mit der Schlacht bei Kappel im Oktober
1531, als dem Abschluss der eigentlichen Reformations-Epoche,
und soll fortgesetzt Averden bis zum Jahr 1870. Obwohl die

Darstellung unmittelbar nur die Schweizerisch - reformierten
Kirchen berücksichtigt, ist doch der Standpunkt kein ausschliesslich

konfessioneller, sondern eher ein religiös-kulturhistorischer,
der namentlich auch den kleinem, von den Staatskirchen
ausgeschlossenen, in den Zeiten des Glaubenszwanges verfolgten
kirchlichen Gemeinschaften gebührende Aufmerksamkeit und
Verständnis zuwendet. Wenn die folgenden Lieferungen halten,
was der Prospekt und das Inhaltsverzeichnis verspricht, so wird
ein nach verschiedenen Seiten recht brauchbares Buch daraus
werden. ***

III. English Bibliography.

History of the Church of England. By the Rev. H. 0. Wake-
man, Fellow of All Souls College, and Tutor of Keble College,

Oxford. London, Rivington, Percival & Co., 1896.

At last the Church of England Is in possession of a readable,
compendious, and trustworthy History of her career. Mr. Wake-
man has performed his task with the same brightness, clearness,
and literary skill which distinguished Mr. Green's now
celebrated History of the English people. His book is not, like
most former histories of the English Church, a dry record of

facts, rendered yet more unattractive by an utter neglect of

chronological and literary form and order. The narrative flows

on in an unbroken stream, and the characters of the men, their
motives and their actions, are presented to us always in a
spirited, sometimes a dramatic way. Occasionally Mr. Wakeman
fails into some of Mr. Green's most conspicuous faults. He

sometimes overstates his case, sometimes gives a colouring to

the facts which they will hardly bear, and once or twice falls
into Mr. Green's worst fault, that of using sounding phrases to

which it is difficult to attach a meaning. But these are faults

more or less common to all historians who strive to be

picturesque as well as faithful. And Mr. Wakeman falls into them

far less frequently than his eloquent predecessor on the
secular side of our history. I may add that he has neglected to



- 181 —

point out, on the question of the Monasteries, that there are
few, if any countries in Europe in which they have not been
suppressed, in some countries more than once. He has fallen
into the mistake common to all our historians—a mistake to
which I have called attention in my paper on Henry VIII. in
this number—that of confounding spiritual jurisdiction with
spiritual authority (though he seems in pp. 320-321 to have a
glimmering of the truth). He has hardly done justice to what he calls
the " Receptionist " theory of Holy Communion, and seems himself

to have fallen into materialistic notions about the Presence
in the Eucharist. And he has neglected to use the information
with which modern research has supplied us, concerning the
continual and fierce squabbles between the Jesuit Seminarists
in England and the native-born English priests of the Roman
communion, which contributed so much to Elizabeth's final
success, just as similar squabbles cIoavu to the time of Cardinal
Manning have weakened Rome's hands in her persevering
efforts after the conversion of England. But he is the first
historian of the English Church Avho has Avritten Avith impartiality

and a full grasp of the facts. Thus he puts the Divorce
question in its proper light, though he says nothing of the
irritating so-called "spiritual" jurisdiction which often made
Englishmen's lives a burden to them, and Avhich contributed
more, it may be affirmed, than patriotism or any other single
cause, to the success of Henry in his duel with the Pope. He
gives the only fair and rational vieAV of Cranmer's character
and conduct, in opposition to the abuse with which he has of
late been bespattered—abuse as one-sided and unfair as the
indiscriminate eulogy by which Cranmer has frequently been
rendered ridiculous. He describes the ecclesiastical re\rolution
of the time of Henry VIII. and the religious reform in the
reign of his successor, with an accuracy which leaves nothing
to be desired. His description of the Elizabethan settlement is
equally masterly and correct, save, perhaps, that he skates
someAvhat too lightly over the powers exercised by the Crown
through the Court of High Commission. His appendices on the
Papal Supremacy, the Dissolution of the Religious Houses, the
Eucharistie Controversy, the Royal Supremacy, and English
Orders prove that though he has not overloaded his pages with
them, he possesses that wide acquaintance with the details



—- 182 —

without which no history, not even the briefest, should be written.
Perhaps Ave may be inclined to complain that some interesting
episodes in the seventeenth and eighteenth centuries are passed
OArer too slightly. But hoAvever this may be, there can be no
doubt that this history, brief as it is, is the very best history
of our Church which has yet appeared. It is absolutely
indispensable to the foreigner who would understand either the past
or the present of the Anglican Church, and it will enable him
to disembarrass himself of the extraordinary delusions which
have passed current as facts among the majority of Continental
theologians for the last three hundred years.

J. J. Lias.

The Christian Ecclesia, by Fenton John Anthony Hort, D. D.,
Lady Alargaret's Reader in Divinity in the university of Cain-

bridge. London 1897. — Village Sermons, by the same. 8°.

London 1897. — Life and Letters of Fenton John Anthony
Hort, D. D., D. C. L., L L. D., by his son Fenton Arthur
Hort, late Fellow of Trinity College, Cambridge. 2 vols. 8°.

London 1896.

I haAre before me two more volumes of the remains of the
late Professor Hort and the volumes in which his son has given
to the world the picture of the Professor's life and character.
I may say at once that the Life is on the whole very well done.

It might indeed Avith advantage have been considerably shorter.
There are many letters included in it that can only be considered
as of very little general interest and which will of necessity
be skipped by the ordinary reader. I refer in particular to the
letters of Dr Hort's schoolboy days, and in later years to those
he wrote during- the many holydays in the Alps and elsewhere,
that weak health and a constitution, to a great extent shattered
by over work in early days, unhappily necessitated. These are
no doubt of great interest to the family, but they are simply
wearisome to the outside world.

Like that of most great scholars Hort's life was very
uneventful. Born in 1828, at the age of thirteen he went to Rugby
where Dr Arnold was still Head Master though, as he died the
next year, Hort can have seen but little of him. After five
years at Rugby he passed to Trinity College Cambridge, AA-here



_ 183 —

after graduating in 1850, he became a Fellow in 1852, and
remained in residence till 1857. These early years in Cambridge
were years of very varied activity. Mathematics, Classics, Theology,

Church History, Natural Science, Mental and Moral
Philosophy—the last being perhaps the chief object of study—all
engaged the attention of the industrious and earnest student.
But Hort's interests extended far beyond the world of letters
to the world of men. He took an active part in carrying on
many College and University Societies founded for various
objects and he was strongly drawn into the movement after social
reform which, under the name of Christian Socialism, played
.such a prominent part in the stirring- years from 1848 to 1853.
The leader in that movement was of course Maurice and under
the influence of Maurice Hort very strongly came. He was
attracted not only by the beauty of the moral side of Maurice's
teaching, but he entered into the heart of his theology as well
and grasped, what admirers of Maurice very commonly forget,
the strong- ecclesiastical position which he adopted—a side of
his teaching which, as Hort clearly saw, formed a gulf between
him and the so-called broad Church party and, hoAvever little
he himself might recognise it, brought Maurice largely into line
with the leaders of the Oxford Movement. Thus in 1867 after
reading the proofs of the celebrated Essay on the Christian
Ministry which appeared soon after in Lightfoot's edition of
the Philipians, Hort wrote to the author " I wish Ave were more
agreed on the doctrinal part; but you knoAV I am a staunch
sacerdotalist, and there is not much profit in arguing about
first principles." And again when the troubles arose in King's
College London and Maurice was dismissed from his professorship

on account of what were supposed to be errors in his
teaching as to the life after death, Hort saAv that his position
in fact differed comparatively little from that of Dr Pusey and
others, that Maurice would be supported by many High Churchmen

and that he was simply inconsistent in refusing to use the
word "purgatory" while he taught the true idea of it apart
from medieval corruptions.

In 1857 Hort was presented by the Master and Fellows of
Trinity to the Vicarage of S. Hippolyts, a country parish about
20 miles from Cambridge. He had been ordained Deacon in
1854 and Priest in 1856. From the time of his boyhood he had



— 184 —

looked forward to the clerical life as the one that Gocl intended
for him, and while he held that a priest had much work to
do in the world besides the direct cure of souls, still he felt
the greatness of that work and Avhen the opportunity came he
threw himself into it with zeal. In the same year he married
a Miss Holland and at S. Hippolyts he remained till his return
to Cambridge in 1872. The records of these years contains many
letters of great interest in various ways, but on the Avhole it is

very sad. In the first place he suffered much from ill health
which necessitated long absences from his parish and besides
this he was really very largely devoid of the gifts needful for
a successful Parish Priest. He was extremely shy and retiring"
and the painful faculty of seeing all the difficulties in the Avay
at every moment took of necessity from his teaching- that de~

finiteness which is necessary in eA7ery effort to influence the
ignorant. A priest who Avould influence the mass of mankind
must be dogmatic and that Hort could never be except on
some subject like Textual Criticism to Avhich he had devoted the
study of a lifetime. The ATolume of Village Sermons Avhich has
been published and Avhich consists of a selection of 24 preached
during these years well illustrates these remarks. Half the volume
is filled Avith a consecutive course of tAvelve sermons preached
on various groups of the books of the Bible. In these Hort is

in his element. There is much in them of interest and in many
ways indeed they are models that others might do Aveil at times
to folloAv. The other 12 are on a much loAver level. They are
clear, simple, earnest, but there is nothing at all calculated to
stir the hearts of the hearers and Avaken them to a neAV life.
Intense pains Avas taken Avith their composition and it Avas the
direction in AAdiich the characteristic difficulty of giving expression

to his ideas in words shevred itself most forcibly. "The
subject of a sermon Avas generally chosen early in the week.
It Avas thought over perpetually, and towards the end of the
week he began to write ; but he had hardly ever finished before
the early hours of Sunday morning, and he would often sit hour
after hour, pen in hand, but apparently dumb, till the Avords

came at last, sometimes in a rush " (Life I, p. 360).
These years are sad in another Avay. They Avere times of

great schemes undertaken and never finished. The same failing-
had shown itself in Cambridge. Essays for various University



— 185 —

Prizes Avere begun or materials were collected for them and
then the time for sending the Essays in came before anything
Avas complete and so the work was abandoned. The most noted
of these schemes was the proposed commentary on the NeAV

Testament to be Avritten by the three friends, Westcott, Lightfoot

and Hort. According to the proposal Westcott was to undertake

the Gospel and Epistles of S. John and the Apocalypse,
Lightfoot the Epistles of S. Paul and Hebrews and Hort the
Synoptic Gospels, the Acts and the Epistles of Peter, James
and Jude. We know how nobly Westcott and Lightfoot Avorked
at their share. The Commentaries which they produced on the
Gospel and Epistles of S. John and the Epistles to the Hebrews,
Galatians, Philipians and Colossians are amongst the great
books of the century. Hort set to work indeed on his. Lie
collected much material for the volume on S. James and S. Peter,
but nothing was ever finished and now avo are looking forward
to the issue of a posthumous fragment under the editorship of
Dr Chase as all that the world will ever see. Another less
known scheme was a work on Simon de Montfort. For this too
much material Avas collected, but the issue came to nothing
more than help afforded to others who have Avritten on the
England of the 13th century. The one subject that was worked
at consistently was the Text of the New Testament. This was
begun in connection with Dr Westcott in 1853. At the outset
Hort hoped to publish the result in two or three years. As a
fact the revised text appeared a few days before the Revised
Version in 1881.

In 1871 Hort became one of the company of scholars
appointed to revise the English Translation of the NeAV Testament
and there is little doubt that many of the excellencies and some
of the defects in that work are clue to the great learning and
assiduous labour that he brought to bear on the subject. The
year after he was elected to a Fellowship and Theological
Lectureship at Emmanuel College. He left S. Hippolyts with
a strong feeling of relief and returned to the much more
congenial air of Cambridge.

The narrative of the remaining years of his life calls for
little comment. In 1878 on the removal of Dr Perowne to the
Deanery of Peterborough he Avas elected Hulsean Professor and
nine years later succeeded Dr Swainson as Lady Margaret's



— 186 —

Reader in Divinity. In that Office he remained till his death
in 1892. All these years Avere years of incessant work. Some
of the courses of Lectures which he delivered haA'e since his
death appeared in print. In previous numbers of the Revue I
haATe noticed some of these. By far the most interesting is
however the one last issued—the Lectures on the Christian
Ecclesia. These are fuller and seem to be more complete than
their predecessors. In them the Professor traces with the greatest
care the use of the word "Ecclesia" in the New Testament
and the ideas that were connected with it in the minds of the
various Avriters. The figment of an "Invisible Church", made
so much of by many modern sects, of course receives no
countenance from the Professor and it seems scarcely too much to
hope that this book will largely if not entirely destroy any
remaining vitality that the idea may still have amongst us.
Besides this it is clearly shoAvn that the idea of an "Ecclesia"
involves organisation complete up to a certain point and the
treatment of the development of the idea in the mind of S. Paul
as shown in his later Epistles is Avorked out in a most interesting-
way. Hort pronounces no uncertain judgment on the authenticity
of the Pastoral Epistles.

The correspondence of the Cambridge years is naturally
much less interesting than that Avhich goes before. He was in
daily contact with his principle friends and therefore the need

to write was very much less. To the end too he suffered from
the inherent difficulty of expressing himself. He saw clearly
enough the dangers that lay in the way of English Society and

especially in the Avay of the. Church. He saw Iioav often counsels

Avere darkened by the multitude of irresponsible teachers
uttering crude ideas which rested on no basis of truth. He saw
the great need there was that the wise and learned should
utter their voice and make themselves heard. Perhaps he even
exaggerated these things, but to the end he remained silent and
much that he had to say, much that he might have said to the
benefit of the Church, has perished with him.

There is much more that these volumes would naturally
suggest, but I fear that I have run on at too great length
already and here I must leave them in the hope that those who

wish to know more of one of the greatest scholars of the age
Avili procure them and read them for themselves.

A. J. C. Allen.



187

The Eyersley Bible, edited by J. W. Mackail, M. A. In eight
vols. Vols. 1—3. 8°. London 1897.

In this work Mssrs. Macmillan & Co. have undertaken to
issue an edition of the Authorised Version of the Bible Avhich
differs in many ways from any that has gone before it. It is

excellently printed, on good paper and in good type. The
volumes are of a convenient size for reading. The system of
printing the text cut up into verses has been abandoned and
instead it has been arranged in paragraphs. The practice of
the Translators of printing in Italics all words that are
not the direct representative of any thing in the original
but are introduced of necessity to complete the sense, has been

given up and there are no notes or marginal references. It is
altogether an edition for those who look on the Bible as a
monument of literature rather than a treasury of religious teaching
and it will be by such that it will be chiefly Aralued. That a

leading publisher, accustomed to guage the taste of the public,
should think well to issue such a book is surely one of the signs
of the times. It is an indication first of the deep seated affection
for the English Bible which pervades all classes amongst us

even when the profession of Christianity sits very lightly on
them and also, of what can only be a matter of sadness, of
the increasing tendency in the educated classes to look on the
Bible simply as a monument of literature and not to attach
any higher value to it. A. J. C. Allen.

IV. Russische Bibliographic
A. P. Lopuchin. Die göttliche Vorsehung in der Geschichte

der Menschheit. Versuch einer geschichtsphilosophischen
Begründung der Anschauungen des hl. Augustinus und Bossuets.

Vorlesung, gehalten bei dem feierlichen Akte der St. Petersburger
Geistlichen Akademie am 24. Februar 1892. 2. Ausgabe.
St. Petersburg, A. P. Lopuchin, 1898. 124 S. 8°. (Russisch.)

Die vorliegende schöne Schrift des bekannten russischen
Gelehrten liefert einen wertvollen Beitrag zur Begründung der
Geschichtsauffassung des positiven Christentums und zur christ-



— 188 —

liehen Apologetik. Die Einleitung (S. 5—20) weist auf die
Wichtigkeit und das allgemeine Interesse des Problèmes
überhaupt hin, auf die Rolle, welche die Geschichtsphilosophie im
Zusammenhang der Weltanschauungen der modernen
Philosophen spielt, die mit ihrem Pantheismus die Rätsel der
Geschichte nicht lösen können, und dagegen auf der andern Seite
auf das, was von seiten christlicher Denker zur Begründung
der Prinzipien einer wahren christlichen Geschichtsphilosophie
geschehen ist. Liier ragt vor allem das hervor, was die beiden
im Titel genannten grossen Theologen mit genialem Scharfsinn
geleistet haben, der hl. Augustinus in seinem grossen Werk
de Civitate Dei, Bossuet in seinem Discours sur l'histoire
universelle. Auf der Grundlage ihrer Ideen und in ihrem Geiste
will der Verfasser die Prinzipien der christlichen
Geschichtsphilosophie weiter begründen. Kapitel 1 über „Die historischen
Grundlagen" (S. 21—38) legt dar, wie keine andere
philosophische Theorie den Verlauf des weltgeschichtlichen Prozesses
so zu erklären vermag, Avie die Annahme der in der Geschichte
waltenden göttlichen Vorsehung, wenn durch deren Erkenntnis
uns auch noch nicht alle Rätsel gelöst werden. Kapitel 2
(S. 39—54) behandelt „Die Idee der Vorsehung- in ihrer
historischen Entwickelung" und stellt der antiken Geschichtsauffassung

(Anaxagoras, Aeschylus, Herodot; Idee von der Nemesis,
vom Neid der Götter) die christliche Auffassung von der Leitung
der Menschengeschicke und der Menschheitsgeschichte im grossen
durch die waltende Vorsehung des persönlichen allmächtigen
Gottes gegenüber. Kapitel 3 (S. 55—73) handelt über „Freiheit
und Notwendigkeit in der Geschichte"; Kapitel 4 (S. 74—104)
über den „Plan des weltgeschichtlichen Prozesses", Avie derselbe
in der Geschichte des Alten Bundes und in der allgemeinen
Geschichte der alten Welt überhaupt uns vor Augen liegt, die
in der Erscheinung des Heilands der Welt ihr Ziel findet und
von diesem Mittelpunkte der Weltgeschichte aus begriffen wird;
Kapitel 5 (S. 105—118) über „Die Wege der göttlichen
Vorsehung in der Geschichte der neueren Menschheit"; das 6.

Kapitel (S. 118—124) giebt einen abschliessenden Rückblick, Avobei

auch nochmals der Gegensatz zwischen der Welt- und
Geschichtsanschauung des positiven Christentums und derjenigen des

modernen Pantheismus und Evolutionismus hervorgehoben Avird,
der in der Anwendung der jeweiligen Prinzipien auf die Ge-



— 189 —

Schichtsbetrachtung ein solcher ist, dass schon von der bloss

philosophischen Betrachtung aus die Überlegenheit der christlichen

Idee unbestreitbar ist. In der ganzen Behandlung des

Gegenstandes zeigt sich der gelehrte Verfasser auch mit der
neuern philosophischen Litteratur Avohl vertraut.

Prof. Dr. F. Lauchert.

A. P. Lopuchin. Nicht in den Evangelien geschriebene Sprüche
Jesu Christi und die neu entdeckten Sprüche Jesu, Aóyux

ArjGov. St. Petersburg, A. P. Lopuchin, 1897. 20 S. 8°. (Russisch.)

Diese zuerst in der „Christlichen Lektüre", Oktober 1897

(S. 488—505) veröffentlichte, nun als besondere Broschüre
erschienene Arbeit beschäftigt sich ihrem Hauptinhalt nach mit
dem vor kurzem von den Engländern Grenfell und Hunt
entdeckten und veröffentlichten Papyrusfragment mit Sprüchen
Jesu.:) Einleitend handelt der Verfasser über die Frage der
sog. „ aygcufcP überhaupt, über die Quellen derselben und über
die neueren Arbeiten über dieselben. S. 8 ff. Avird über die
Entdeckung des neuen Fragmentes eingehend berichtet und die
Handschrift beschrieben, S. 11 eine photographische Abbildung
der einen Seite des Papyrusblattes in der natürlichen Grösse

gegeben, S. 12 zuerst die Transskription des Textes in Facsimile-
druck nach den englischen Herausgebern, dann S. 12 f. der
Text der einzelnen 7 oder 8 Sprüche in gewöhnlicher griechischer
Druckschrift mit russischer Übersetzung. S. 14—17 folgt eine
kurze Erklärung der einzelnen Sprüche, S. 17 ff. eine kurze
Erörterung über die historische Bedeutung derselben. In
letzterer Hinsicht verhält sich Professor Lopuchin mit Recht sehr
zurückhaltend gegenüber den von protestantischen Kritikern
bis jetzt darüber aufgestellten Hypothesen, Avie der (besonders von
Harnack vertretenen) tlypothese, dass AA'ir es mit Excerpten aus
dem apokryphen Ägypterevangelium zu thun haben. Er selbst
möchte in dem Fragment überhaupt kein Bruchstück oder
Excerpt aus einer erzählenden Evangelienschrift, sondern ein
Stück einer Sammlung von Sprüchen Jesu sehen, deren Original

r) Aóyia 'IrjGov. Sayings of our Lord from an early Greek papyrus.
Discovered and edited, with translation and commentary by B. P. Grenfell and
A. S. Hunt. London 1897.



— 190 —

wohl eine derjenigen Schriften geAvesen sein könne, von denen
der Evangelist Lukas im Prologe seines Evangeliums spricht.
Soviel darf Avohl gesagt werden, dass das allerdings kurze
Bruchstück keine Spuren häretischen Ursprungs enthält, auch
nichts, Avas gegen ein sehr hohes Alter des Originals (die
Handschrift selbst als Kopie wird ca. 200 angesetzt) sprechen könnte.
Harnack selbst lässt das Ägypterevangelium und mit demselben
diese nach seiner Ansicht daraus entnommenen Sprüche „nicht
später als im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts entstanden sein"
(Über die jüngst entdeckten Sprüche Jesu, Freiburg 1897, S. 29);
wer seine dogmenhistorischen Voraussetzungen nicht teilt, hat
an der christologischen Fassung des 3. (und 5.) Spruches keinen

Grund, auch einen noch früheren Ursprung aus dem
1. Jahrhundert für unmöglich zu erklären. Dabei bin ich allerdings

der Ansicht, dass der Umfang des Fragmentes Adel zu
unbeträchtlich ist, als dass man, solange nicht etwa weitere
dazu gehörige Stücke gefunden werden, bestimmte Behauptungen
über Ursprung und Bedeutung des Ganzen, zu welchem das
Bruchstück einmal gehörte, mit apodiktischer GeAvissheit
aufstellen könnte. Darin hat der gelehrte Verfasser der
vorliegenden Schrift unbedingt Recht, dass gegenüber der fieberhaften
Emsigkeit, mit welcher sich die protestantischen „Kritiker"
auf solche neue Entdeckungen zu werfen pflegen, um womöglich

Kapital für ihre Hypothesen und Tendenzen daraus zu
schlagen, die orthodoxe theologische Wissenschaft diesen und
jeden andern neuen Fund ruhig betrachten und prüfen könne,
überzeugt, dass derselbe, sofern ihm thatsächlich ein Wert für
die Erkenntnis der urchristlichen Tradition zukommt, dem nicht
feindlich und widersprechend entgegenstehen kann, Avas die
Kirche in ihren vier kanonischen Evangelien besitzt. F. L.

P. Sokoloav, Der Verteidiger der Prinzipien des Altkatholizismus

im vergangenen Jahrhundert. (Johann Nikolaus von

Hontheim, Weihbischof von Trier, als Verteidiger der
religiösnationalen Freiheit im altkatholischen Geiste.) Christliche Lektüre

1897, Juli, S. 95—130; August, S. 153—187. (Russisch.)

Das Interesse für die fortschreitenden Unionsverhandlungen
der Altkatholiken mit den orthodoxen Russen, über deren Ver-



— 191 —

lauf seit dem Luzerner Kongress von 1892 einleitungsweise ein
Überblick gegeben wird, hat dem Verfasser das gegenwärtige
Thema nahegelegt, das er in seiner eingehenden und
interessanten Abhandlung behandelt, mit ausführlicher Darlegung
der in dem Werk des Febronius-Hontheim entwickelten
Gedanken, und im Zusammenhang mit den in der Emser Punktation

zu Tage getretenen verwandten Bestrebungen. Zum
Schluss kommt er auf seinen Grundgedanken zurück, dass die
Verwandtschaft der Bestrebungen des Altkatholizismus mit den.

Ideen des Febronius unverkennbar sei, die bei den Altkatholiken

wieder auflebten und zur Annäherung derselben an den
orthodoxen Orient führten. Er schliesst mit dem x\usdruck der
Hoffnung, dass der in Russland sehr sympathisch aufgenommene
Wunsch der Altkatholiken nach der Wiedervereinigung sich in
naher Zukunft A^erAvirklichen möge.

Über das auch in dieser Zeitschrift (Jahrgang 1897, S. 447 ff.,
666 f.) besprochene russische Werk des Fürsten E. Trubetzkoi über
die „Idee des göttlichen Reiches in den Schriften Gregors VII.
und der Publizisten seiner Zeit" (Kiew 1897) hat der russische
Historiker Professor A. Wjasigin, der seit Jahren die Geschichte
des Gregorianischen Zeitalters zum Gegenstand seines speciellen
Studiums gemacht hat (vgl. Revue intern. 1897, S. 452 f.), in
dem „Journal des Ministeriums der Volksaufklärung" (1897,
S. 410—436) eine sehr eingehende und inhaltsreiche Besprechung
erscheinen lassen, die dem Werk, sowohl Avas die Kenntnis der
Quellen und der Litteratur, als den wissenschaftlichen Geist in
der Benutzung derselben und die Avissenschaftliche Objektivität
betrifft, eine sehr hohe Bedeutung zuerkennt.



192

V. Serbische Bibliographie.

„Poznawanje crkwe" oder „Obredoslowlje", d. i. „Das Kennen
der Kirche" oder „Die Liturgik" von dem Pilger Theophil
Stepiianovitz Igumen. Belgrad 1.897. S. XV und 500 in 8°

(Serbisch).

Dieses ausserordentlich nützliche und AvertArolle Werk ist
in serbischer Sprache von einem grossen Kenner der orthodoxen
Kirche und Liturgik verfasst. Jedenfalls hat sich der Autor
dieses Buches durch dasselbe grosse Verdienste um die serbische
kirchliche Litteratur erworben. Allerdings ist derselbe noch
ein neuer Schriftsteller; aber diese seine erste Arbeit, die
ausgezeichnet und gelehrt ist, verspricht, dass er in Zukunft einen
sehr guten Schriftsteller und grossen Arbeiter auf litterarischem
Gebiete abgeben wird.

Der Herr Verfasser hat dieses Buch auf dem Grunde der
kritischen Quellen und gelehrten Schriften, sowohl russischer
wie serbischer, und auf dem Grunde seiner eigenen
Avissenschaftlichen Kenntnis und Forschung in dem Sinn und Geist
der Lehre und Erklärung der kirchlichen und heiligen Väter
und anderer grossen orthodoxen Schriftsteller geschrieben.
Wegen der grossen Würdigkeit und des grossen Wertes dieses
Buches hat die serbische heil. Synode den Autor mit einer Summe
Geldes belohnt und das Buch als sehr trefflich als Lehrbuch
approbiert. Besonders zeichnet es sich aus durch gutes System,
regelmässige und praktische Methode. Der Verfasser dieses

Lehrbuches hat sich bemüht, die Bedeutung und den
allegorischen Sinn der heiligen Sakramente und Riten, sowie auch
der verschiedenen kirchlichen Gegenstände dermassen klar und
verständlich darzustellen, dass jeder gewöhnliche Leser und
Hörer die Darstellung- ohne Schwierigkeit lesen und verstehen
kann.

Dies treffliche Lehrbuch besteht aus einer Einleitung (S.

1—2) und drei Teilen mit mehreren Unterabteilungen.
Der erste Teil handelt über das kirchliche Gebäude, seine

BauAvei.se, Teile und Zierden, soAvie auch von seiner Zubehör,
den kirchlichen Gewändern und den Büchern für den Gottesdienst

(S. 3—58).



— 193 —

Der zweite Teil zerfällt in zwei Abteilungen, und zwar:
I. über die geistlichen Personen und verschiedenen Riten, welche
dieselben verrichten, Avie auch über die Pflichten des Bischofs,
Priesters, Diakons, Subdiakons und der anderen verschiedenen
kirchlichen Würden (S. 59—77); IL über die Gottesdienste,
Riten, heil. Sakramente und verschiedenen Gebete (S. 79
bis 388).

Im dritten Teil spricht der Verfasser über die christlichen
Festfeiern und verschiedenen kirchlichen Fasten (S. 389—500).

Die Detailuntersuchungen in diesem Buche sind überall
bis in alle Einzelheiten mit der grössten Sorgfalt geführt, die
kaum etwas zu wünschen übrig lässt.

Dieses Buch sei als sehr trefflich und wertvoll den Lesern
Avarm empfohlen.

Belgrad. Episcop N. Ruzitschitsch.

„Kako je postala bulgarska Egzarhija", d. i. „Wie das
bulgarische Exarchat geworden ist?" — Gewidmet dem
Einverständnisse des serbischen und bulgarischen Volkes. Belgrad 1897.
S. IL und 80 in 8°. -— (Anonym). — (Serbisch).

Die Ausgabe umfasst ausser einer Einleitung, in welcher
der Verfasser über die Ursachen und Veranlassungen der
Verfassung und Einrichtung des bulgarischen Exarchats zu
Konstantinopel, soAvie auch über die Veranlassungen der offiziellen
Schreiben der serbischen Regierung und des serbischen
Metropoliten spricht, die Sammlung der einzelnen offiziellen Briefe
und Erklärungen des Patriarchen von Konstantinopel und des

Metropoliten von Serbien, wie auch der russischen und serbischen
Gesandten zu Konstantinopel und der serbischen Regierung zu
Belgrad.

Diese ganze Korrespondenz umfasst den Zeitraum vom
11. März 1869 bis 20. Juni 1875, und alle (81) verschiedenen offiziellen

Briefe sind sehr interessant und Avichtig. Aus dieser
Korrespondenz kann jedermann, besonders der kundige Politiker, die
herzlichste und innigste Liebe des serbischen Volkes zu den
Bulgaren und die grosse Naivität der serbischen Regierung
sehen. Das serbische Volk und die serbische Regierung haben
die Interessen des bulgarischen Volkes und der bulgarischen

Revue intern, de Theologie. Heft 21, 1898. IS



— 194 —

Kirche gegen ihre eigenen Interessen gefördert und unterstützt.
Die Serben haben eine solche Undankbarkeit des jetzigen
bulgarischen Volkes und seiner Regierung nie erwartet, weil auf
die Bitte und Vermittlung der serbischen Regierung und des

serbischen Metropoliten bei dem Sultan und ökumenischen
Patriarchen das bulgarische Volk ein Exarchat in Konstantinopel
bekommen und errichtet hat.

Jetzt intrigieren die Bulgaren und ihre Regierung mit
Undankbarkeit gegen das serbische Volk und den serbischen Staat
und unterdrücken das serbische Volk auf der ganzen
Balkanhalbinsel, besonders in Macédonien und Altserbien, wie es der
ganzen Welt schon bekannt ist. Wer sich mit dieser Sache und
Frage näher bekannt zu machen wünscht, dem empfehlen Avir
dieses Buch.

Belgrad. Episcop N. Ruzitschitsch.

VI. Librairie.

D. Alcock: Autour d'un Concile (Concile de Constance); Genève,
Jeheber, 1 vol., 1897, 2 fr. 50.

'AnccwrjOiç xwv aQpsuiGxomSv 'AyyXiâç (Réplique des archevêques
d'Angleterre à la lettre de Léon XIII sur les ordinations
anglicanes), texte grec, broch., 55 p. ; London, Longmans.

C. Blondeau : L'absolu et sa loi constitutive ; Paris, Alcan,
in-8°, 1897, 6 fr.

Emm. de Broglie: St. Vincent de Paul; Paris, Lecoffre, in-12,
1897, 2 fr.

P. Chapuis: Du Surnaturel; Lausanne, Payot, 1898, 3 fr. 50.

E. Choisy : La Théocratie à Genève au temps de Calvin (thèse
de licence); Genève, Fick, 1897, 287 p., 4 fr.

Le Rev. Archimandrite N. Doutchitch : Le patriarcat œcuménique

et la question de l'Eglise serbe ; Paris, A. Rousseau,,

broch., 1898.

L. Gardiol: Prétentions de la papauté d'après Grégoire VII
(thèse de baccalauréat); Genève, Fick, 1897, 79 p.



— 195 —

Ed. Gasc-Desfossés : Magnétisme vital, expériences récentes
d'enregistrement suivies d'inductions scientifiques et
philosophiques ; avec une Préface par le prof. Boirac ; Paris, Société
d'éditions scientifiques, rue Antoine-Dubois, 4; 1897, 1 vol.,
6 fr. — Ouvrage très scientifique et très philosophique, aussi
clair que modéré dans ses appréciations; très bon guide dans
la matière. Lire en particulier le chap. 10 de la IIe partie:
«Théologie. Réponse à l'objection que la croyance au magnétisme

conduit à l'irréligion : la connaissance du magnétisme
détruit beaucoup de superstitions; la force magnétique est
créée par Dieu, comme toutes les forces de la nature (W.
Gregory, Lacordaire). »

L. Gautier: Souvenirs de Terre-Sainte, avec 59 illustrations;
Lausanne, Bridel, 1898, in-8°, 5 fr. — (Très intéressant.)

G. Goyau : L'Allemagne religieuse : le Protestantisme ; Paris,
Perrin, 1898, in-18, 3 fr. 50. — La Revue rendra compte
prochainement de cet ouvrage.

P. Laufer : Au pays du Christ ; Chaux-de-Fonds, Zahn, in-4°,
illustré. — 3 livr. ont paru. (Très pittoresque.)

R. A. Lipsius: Glauben und Wissen; Berlin, Schwetschke, 1897,
6 Mk.

Prof. Dr. M. Lossen : Geschichte des Kölnischen Krieges
(1582-1585), IL Bd.; München, Roth, 1897.

P. Malapert : Les éléments du caractère et leurs lois de
combinaison ; Paris, Alcan, in-8°, 1897, 5 fr.

Rev. J. Moe: Unerkannte Wahrheiten; I. Heft; Freiburg i. B.,
Lorenz, 1897.

Prof. Dr. Fr. Nippold : Die Anfänge des evangelischen Bundes
und seine Pressthätigkeit ; Berlin, Schwetschke, 1897, broch.,
103 S., Preis Mk. 1. 60. — Die theologische Einzelschule im
Verhältnis zur evangelischen Kirche ; 2 Bde., Mk. 14.

Mgr. D. J. O'Connell: L'américanisme d'après le P. Hecker;
Paris, Lecoffre, br. 1897.

F. Pillon: La philosophie de Ch. Secrétan; Paris, Alcan, in-18,
1898, 2 fr. 50.



— 196 —

D. B. Rogge : Illustrierte Geschichte der Reformation in Deutschland,

volkstümlich dargestellt ; I. Lieferung ; Dresden, Gustav
Adolf-Verlag, 1897, 75 Pf.

Aug. Sabatier : La religion et la culture moderne (conférence) ;

Paris, Fischbacher, 1897. — (Lieux communs, cent fois réfutés,

sur le prétendu extériorisme du catholicisme, que l'auteur

confond d'ailleurs avec le romanisme, et sur le prétendu
intériorisme du protestantisme ; intériorisme qui, selon
l'auteur, doit entraîner la destruction de tout l'ordre ecclésiastique

: c'est ce que M. S. appelle le perfectionnement de la
religion par la culture!)

C. Stage : Wahrheit und Friede, Predigten, IL Bd. ; Berlin,
Schwetschke, 1897, 9 Mk.

M. Vernes: De la place faite aux légendes locales par les
livres historiques de la Bible ; Paris, Imprimerie nationale,
broch., 51 p., 1897.

Zwingliana. Mitteilungen zur Geschichte Zwingiis und der
Reformation. Nr. 1 u. 2. Zürich, Zürcher, 1897, 40 S., 8°,
Fr. 1. 50.


	Bibliographie théologique

