Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 21

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La Cour de Rome et l'esprit de réforme avant Luther,
par F. RocquaiN, de U'lnstitut; 1. I1]: k.e Grand schisme,
les approches de la Réforme ; Faris, Fontemoing, gv. in-8°,
12 fr.; 1897.

J'ai déja rendu compte des deux premiers volumes!?). Le
troisitme est plus intéressant encore, surtout pour les Eglises
qui ont des griefs a faire valoir contre Rome et qui cherchent
a rétablir I'ancienne union sur la base solide de la vraie foi.
Le savant auteur, en effet, ¢tudie d'abord le grand schisme
qui a éclaté en 1378 avec les élections d'Urbain VI et de
Clément VII; il poursuit cette étude jusqu'au concile de Pise
en 1408, retrace I'histoire de ce concile, ainsi que I'histoire des
conciles de Constance, Bale, Ferrare et Florence, fait ressortir
le role réactionnaire des papes Martin V et Eugene IV,
constate la «défaite définitive» des conciles sous les papes
Nicolas V, Calixte III et Pie II, et enfin, dans un dernier livre,
caractérise les papes comme princes italiens, Paul II et Sixte IV,
et signale les approches de la Réforme.

Je le répete, cet ouvrage est grandiose et d'un effet d’autant
plus sr que la constatation des faits y est plus froide. M. Roc-
quain ne discute pas les doctrines; il n’est qu'historien et se
borne a raconter les événements trés objectivement. Les cofi-
clusions que le lecteur tire résultent non des réflexions de
lauteur, mais de la lumiere méme qui se dégage des iaits.

D) Voir la Revue, n° 100, 1893, p. 465-471, et n° XI, 1895, p. 572-577.



— 157 —

On remarquera les plaintes d'Urbain VI, en 1378, contre
les moeurs scandaleuses des cardinaux et des prélats de la
cour pontificale; et la fagon dont le cardinal d’Amiens, en plein
consistoire, répliqua a ce pape que, s'il était encore le petit
archevéque de Bari, il lui dirait qu'«il en a menti par la
gorge (p. 5-6).» Parlant de ce pape et de Clément VII, M. Roc-
quain dit: «Si ces deux papes eussent été obéis, I'Europe en-
tiere aurait été en feu (p. 22).» Un contemporain, moine de
I'abbaye de St-Denis, a écrit que tous deux «s’efforgaient,
chacun de son coté, de tirer 'Eglise & eux, comme si elle efit
6té une courtisane qu'ils auraient trouvée dans un mauvais
lieu (p. 23).» Et encore: «Tandis que Clément déshonorait le
saint-siege par ses exactions, Urbain continuait & le déshonorer
par ses violences (p. 28).» Urbain fit mettre &4 la torture six
de ses cardinaux (p. 29). Parlant de Clément VII et de Boni-
face IX, M. Rocquain dit: «L'un et l'autre ne voyaient dans
I'Eglise et dans la religion méme qu'un moyen de se procurer
des ressources pour grossir ou solder leur parti (p. 40).»

Il faut lire le mémoire remis au reoi de France par 'uni-
versité de Paris, en 1394, contre ces deux papes. On y lit les
propositions suivantes: «Le pape doit obéissance a 1'Eglise,
sa mere et meére de tous les chrétiens, et il n'y a que Dieu
qui ne puisse étre jugé... Un concile tiendrait maintenant son
autorité du consentement de tous les fideles; le Christ n’a-t-il
pas dit que, lorsque deux ou trois personnes se trouveront
rassemblées en son nom, il sera avec elles?.. Si les Péres
revenaient parmi nous, ils ne reconnaitraient plus 1'Eglise
institu¢e par J.-C. (p. 49).» Et dans une lettre de cette méme
université a4 Clément VII, il était dit: «Le mal est arrivé a ce
point que, de divers co6tés, on dit ouvertement que le nombre
des papes importe peu; qu'il est indifférent qu'il y en ait deux
ou trois, ou méme dix ou douze, et que chaque royaume pour-
rait désormais avoir son chef spirituel, qui, indépendant des
autres, n’exercerait non plus sur eux aucune autorité. » A cette
idée d'instituer des Eglises nationales et séparées de la papauté,
Clément se troubla (p. 51).

Il faut lire aussi le mémoire écrit en 1402 par Nicolas de
Clamanges: De corrupto statu FEcclesice. 11 est formidable
contre Rome (p. 76-78). Pierre d’Ailly, évéeque de Cambrai,
ecrivait de son coté que «l'unité de I'Eglise n'était pas néces-



— 158 —

sairement attachée a la personne du pape, et qu'alors méme
qu'il n'y aurait pas de pontife, cette unit¢, fondée sur la parole
divine, ne laisserait pas de subsister; qu'autrefois les conciles
généraux avaient été réunis du seul consentement de I'Eglise ;
que si, par la suite, la législation canonique avait attribué au
pape le droit exclusif de convoquer ces assemblées, 1'Eglise
n’en gardait pas moins un pouvoir qu’elle tenait de la volonté
de Dieu; et que, dans un moment ol l'existence méme de
I'Eglise semblait en péril, un concile pouvait étre réuni non
pas seulement par linitiative des cardinaux, mais par celle
de tout fidele que sa pié¢té ou sa situation rendait capable
d'aider & cette ceuvre de salut (p. 100).» — Etc.

Bref, ce volume abonde en déclarations et en faits oli 'on
voit comment, dans I'Eglise d’Occident, méme & cette époque olt
Rome était une sentine, 'esprit et les doctrines de T'ancienne
Eglise, c'est-a-dire du vrai christianisme, ¢taient toujours
vivants. Je m’arréte, faute de place. Il faut étudier de preés ce
livre, qui est de premier ordre. E. MicHaub.

Opuscules et Pensées de Blaise Pascal, publids par M. L.
Brunscuvice: Paris, Hachette, 1897, in-16, 3 fr. 50.

L’auteur a eu la bonne pensée de publier les Opuscules
de Pascal d'apres leur date, et surtout en les reliant entre eux
par des notes ol sont expliquées les circonstances dans les-
quelles chacun a été composé. On pénetre ainsi dans l'intimité
de T'esprit de Pascal; on suit beaucoup mieux 'évolution de
sa pensée; on voit 'homme dans toute son honnéteté et le
saint dans tout son héroisme. Car, nous ne saurions le dire
assez, méme quand toutes ses opinions ne nous agréeraient
pas, Pascal fut un saint, non seulement par son extréme amour
de la vérité, mais encore et surtout par son désintéressement
absolu, par son détachement complet des biens de ce monde
et de l'estime des hommes, par son humilité extraordinaire,
par son admirable patience dans ses souffrances, qui furent
atroces.

En 1646, a vingt-trois ans, & 1'age méme ou Descartes
concevait la méthode universelle sur laquelle devait reposer
la philosophie universelle, Pascal a choisi pour but supréme



— 159 —

de sa vie, non la science, mais la sainteté. Certes, son pere
était pieux, et il avait élevé pieusement ses enfants; mais, dit
trés exactement M. Brunschvicg, «ils avaient pris ’habitude de
mettre la religion a4 part des affaires de ce monde, de la con-
sidérer dans un domaine s¢paré, en dehors duquel se trouvaient
les sciences, les dignités, les plaisirs de la vie sociale. Or, ce
que Saint-Cyran leur apprit, c'est qu'on ne fait pas & la reli-
ogion sa part, c'est qu'elle n'est rien si elle n’est 'Thomme tout
entier, qu'il ne suffit pas de la reconnaitre avec son esprit,
qu'il faut Vaimer dans son cceur, et surtout qu’il faut la pra-
tiquer dans la moindre circonstance. Le christianisme est in-
compatible avec la vie du monde; se convertir, ce n’est point
passer de lincrédulité a la foi, c’est renoncer a la vie du
monde pour vivre en Dieu. Faute d'avoir pénétré cette idée
janséniste de la conversion, on a souvent interprété a faux la
vie et les écrits de Pascal; c’est de cette notion qu’il faut se
souvenir pour en avoir la droite intelligence {p. 56).»

Or, ce chrétien si convaincu, ce saint si admirable, com-
battit les jésuites et précha la résistance contre le pape. Certes,
si, au lieu d’écrire une apologie du christianisme, il avait écrit
une apologie de la papauté et du papisme; si, au lieu d’atta-
quer les jésuites et leur morale, il les avait défendus, il serait
canonis¢ depuis longtemps. A nos yeux, il n'en est que plus
admirable; et nous le vénérons comme un de ces catholiques
qui sont restés fideles a I'Eglise catholique jusqu'a la mort,
tout en protestant contre les mensonges de Rome et tout en
refusant de souscrire au formulaire exigé par le pape. A quelle
indignation ne se fat-il pas livré, si on lui et parlé de I'in-
faillibilité du pape, méme comme simple doctrine, & plus
forte raison comme dogme! Oh! sans doute, nous savons que,
méme encore en 1656, il a écrit & MY de Roannez qu'il ne se
séparerait jamais de la communion du chef de 1'Eglise, et qu'il
a exprimé ce méme sentiment dans sa XVII® Provinciale,
nous savons que, méme dans son testament, il s’est déclaré
«bon chrétien, catholique, apostolique et romain». Mais nous
savons aussi que le mot «romain» et les mots «chef de
I'Eglise » n’avaient pas alors le méme sens qu'aujourd’hui;
nous savons que jamais Pascal n'a eu l'idée de leur significa-
tion actuelle; nous savons que, tout en acceptant le sens recu
en France en 1656 et 1662, il est cependant mort en repoussant



— 160 —

les injonctions romaines. DBien plus, quelque temps avant sa
mort, il s’est séparé énergiquement de I'opinion d’Arnauld et de
Nicole, opinion qu'il trouvait trop romaine, c'est-a-dire contraire
a la vérité et a la dignité chrétienne., Voici ses propres paroles:

«... Ainsi il est hors de doute que cette profession de foi
(le formulaire présenté a la signature des jansénistes et ac-
cepté par Arnauld et Nicole) est au moins équivoque et am-
bigug, et par conséguent méchante. Dol je conclus: 1° Que
ceux qui signent purement le formulaire, sans restriction,
signent la condamnation de Jansénius, de Saint-Augustin et de
la grace efficace; 2° Que qui excepte la doctrine de Jansénius
en termes formels, sauve de condamnation et Jansénius et la
grace efficace; 3° Enfin, que ceux qui signent en ne parlant
que de la foi, et en n’excluant pas formellement la doctrine
de Jansénius, prennent une voie moyenne, qui est abowinable
devant Dien, méprisable devant les howmes, ef entidvenient
tnutile & cenx qu'on veui pevdre pevsonnellement. »

Ce n'est pas tout. Dans la réunion qui eut lieu chez Pascal
et olt on s'était prononcé pour l'avis d’Arnauld et de Nicole,
Pascal, qui aimait la vérité¢ par-dessus toute chose, qui d'ail-
leurs était accablé d’un mal de téte qui ne le quittait point,
qui s’était efforcé pour leur faire sentir ce qu'il sentait lui-
méme, et qui s'était exprimé tres vivement malgré sa faiblesse,
fut si pénétré de douleur qu'il se trouva mal, perdit la parole
et la connaissance. Tout le monde fut surpris. On s'empressa
pour le faire revenir; ensuite tous ces messieurs se retirérent.
il ne resta que M. de Roannez, M™® Périer, M. Périer le fils et
M. Domat, qui avaient été présents a la conversation. Lorsqu'il
fut tout a fait remis, Mm® Périer lui demanda ce qui lui avait
causé cet accident; il répondit: «Quand jai vu toutes Ce€S
personnes-la que je regardais comme ceux a qui Dieu avait
fait connaitre la vérité et qui devaient en étre les défenseurs,
s'¢ébranler et succomber, je vous avoue que j'ai été si saiside
douleur que je n'ai pas pu la soutenir, et il a fallu y succom-
ber.» Heureusement, la facon dont Pascal «succomba & la
douleur », c'est-a-dire s'évanouit physiquement, était une victoire
de sa conscience sur l'erreur.

Déja en 1656, loin de se considérer en union avec 'Eglise
du grand nombre, soumise au pape, il écrivait a M'"® de
Roannez: «Je vois bien que Dieu s'est réservé des serviteurs



w161 —

cachés, comme il le dit & Elie. Je le prie que nous en soyons,
bien et comme il faul, en esprit et em vérilé et simcérement. »
Est-ce clair?
Quant au prétendu protestantisme de Pascal, voir notre
« Réponse a M. Aug. Sabatier », dans le Catholigue national du
6 novembre 1897, p. 93-95. E. M.

Le Christianisme et 'Empire romain, de Néron a Théo-
dose, par M. P. ALLARD, 2° édit., Paris, Lecojjre, 1897, in-18.

Sur le désir de Léon XIII, des historiens francgais ont en-
trepris de publier une «Bibliotheque de 1enseignement de
V'Histoire ecclésiastique», sorte d’«Histoire universelle, mise
au point des progres de la critique de notre temps,» sur le
modele de 1'Histoire générale publiée par MM. Lavisse et
Rambaud. Le plan des sujets a traiter a été congu de maniere
a former 25 ou 30 volumes de 300 a 400 pages. Le présent
volume fait partie de cette Bibliotheque; son auteur est tres
honorablement connu dans le monde scientifique par sa Rome
Souterraine, par ses Fsclaves chréliens, par son Histoire des
persécutions, etc. Nous suivrons cette ccuvre autant que pos-
sible.

La méthode de M. Allard, dans ce volume, est trés objec-
tive; il ne veut faire aucune apologie. « C'est aux faits seuls
a parler, dit-l; s'il en sort des conclusions, c'est au lecteur &
les tirer seul.» Cette dernitére assertion me semble exagérée,
en ce sens que, si le lecteur a le droit de tirer les conclusions
qui dérivent des faits, I’historien a, lui aussi, le droit et méme
le devoir de faire le méme travail, surtout lorsque les matieres
sont, comme dans le présent volume, trés compliquées et en
méme temps tres dispersées. M. Allard a été trop discret, en
se dispensant des réflexions et de la synthese qui doivent suivre
logiquement une telle exposition.

Parmi les points nombreux qui sont touchés par l'auteur,
on remarquera particulierement le chapitre V, qui traite de la
politique religieuse de Constantin et de ses fils, depuis I'édit
de Milan (313) jusqu'a la réaction payenne sous Julien. Cet
edit célebre a été le début d'un ordre de choses nouveau, en
ce sens que les mesures réparatrices prises par Constantin

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1598, 11



— 162 —

envers les chrétiens n’ont plus été un simple expédient poli-
tique, mais lapplication d'un principe; elles ont consacré la
liberté de conscience solennellement reconnue, et elles ont
fondé 1'égalité devant la loi de tous les cultes entre lesquels.
se partageait le monde romain. «La déclaration de principe,
dit M. Allard, se rencontre dans 1'édit de Milan avec une
force suffisante pour l'appuyer. Ses dispositions n’émanent pas
d’'un prince amoindri comme Gallien, ou mourant comme Ga-
lere, ou contesté comme Maxence, mais d'un souverain qu'une
victoire, olt les payens eux-mémes reconnaissaient quelque
chose de divin, a rendu le mafitre incontesté de 1'Occident et
mis en état de se faire entendre de tout 'Empire (p. 151).»
Constantin cependant, tout en se déclarant chrétien, est
resté comme empereur le chef officiel, le powniifex maximus du
culte payen. Etrange dualisme et singuliere anomalie: un em-
pereur qui se considere a la fois comme le pontife supréme
du paganisme et comme Vévéque du dehors de I'Eglise chré-
tienne! M. Allard remarque que Constantin n'a pas commenceé
par vouloir de lui-méme prendre le role d'évéque du dehors,
et qu'il ne 'a pris que plus tard et en quelque sorte forcé par les
circonstances. «Sans doute, dit-il, on éprouve quelque surprise
a voir ce converti de la veille, qui n’est pas méme catéchu-
meéne, convoquer des conciles, rendre des décisions dans des
causes déja jugées par eux; mais ses propos et ses actes
montrent qu’il n’agit ainsi que de guerre lasse, forcé en quelque
sorte par les donatistes, qui, aprés avoir demandé & étre jugés
par des évéques, rejetaient les décisions conciliaires et récla-
maient des juges civils. Les mesures de rigueur prises enfin
contre eux ne sont que la conséquence de leur obstination a
repousser la juridiction ecclésiastique pour contraindre le pou-
voir impérial a se prononcer; elles n’en forment pas moins la
premieére breche inconsciemment ouverte dans 1'édit de Milan,
qui permettait & chacun d'adorer Dieu a sa guise (p. 168).»
Apres avoir mentionné la loi générale de 331, interdisant
les sectes de toute dénomination, proscrivant leurs livres, ban-
nissant leurs chefs, confisquant leurs églises et défendant leurs
assemblées, M. Allard ajoute : « Comment, cependant, Constantin
put-il concilier une telle législation avec la liberté des cultes
promise solennellement a plusieurs reprises? Il n’en colterait
pas de reconnaitre une contradiction ou un manque de parole



— 163 —

chez un prince capricieux et absolu, qui, dans les derniéres
années de son régne, ne souffrait plus guére de frein & sa
volonté. Cependant 'explication, croyons-nous, est plus simple.
Quand on examine de prés les actes et les paroles de
Constantin, on reconnait que la liberté religicuse devait seu-
lement appartenir, dans sa pensée, au paganisme d'une part,
a 1'Eglise catholique de T'autre. Pesés un a un, les termes des
é¢dits de 313 et de 323 laissent peu de doute a ce sujet. Ce
que Constantin avait voulu établir, ce n’était pas la liberté
religieuse telle que 'entendent les modernes, c’était une sorte
de modus vivend: entre deux puissances longtemps en guerre,
le paganisme pris dans son ensemble et I'Eglise catholique, &
ses yeux seule forme légitime du christianisme. TLes diverses
dénominations hérétiques restaient en dehors des promesses,
ne pouvaient invoquer la tolérance officielle et dépendaient du
bon plaisir impérial. Constantin s'¢tait interdit de fermer un
temple, mais se croyait tout droit de confisquer ou de détruire,
sans manquer a ses engagements, une chapelle de valenti-
niens, de marcionites, de cataphryges ou méme de nova-
tiens (p. 182-183).»

Bref, la situation politico-religieuse sous les autres empe-
reurs est ¢étudiée avec non moins de précision que sous
Constantin. C’est dire que le volume de M. Allard a sa place
marquée dans toutes les Dbibliothéques sérieuses d’histoire ec-
clésiastique. E. M.

Questions religieuses, sociales et politiques, par M. Po-
BEDONOSTZEFY, procuveur duw St.-Synode de Russie, Paris,
Baudry, 1897, 1 vol. in-8°, 285 p.

Pascal a dit: «Quand on voit le style naturel, on est tout
€tonné et ravi; car on s'attendait de voir un auteur, et on
trouve un homme. » Ici, ce n’est pas seulement le style qui est
naturel, c’est la pensée, c'est le sentiment, c'est I’ame entiére,
c’est tout 'homme. Peu de livres sont aussi personnels et aussi
caractéristiques; et il me semble qu'on peut affirmer, sans
crainte de se tromper, que ce volume est M. Pobédonostzeff
lui-méme. C'est dire tout l'intérét qui s’y attache, et la haute
valeur de son contenu; car M. P. a médité sur la vie, les



— 164 —

choses, les hommes, les caracteres, la société, les mensonges,
les hypocrisies, les Etats. On peut dire que rien ne lui est
inconnu. Par son exceptionnelle position, il voit les choses de
haut, et par son caractére d’'une franchise et d'une indépen-
dance non moins exceptionnelles, il donne a ses pensées un
tour trés original et un trait absolument mordant. De la pre-
miere a la derniére page, on se sent en face d'un penseur qui
non seulement ne flatte personne, mais qui ne craint pas d’at-
taquer toutes les erreurs, toutes les duperies, toutes les hypo-
crisies, et nous savons tous si elles abondent. Ce livre est donc
un réquisitoire a peu prés général, écrit de main de maitre,
avec une plume d’autant plus terrible gqu'elle veut n'étre que
vraie.

Comme philosophe, M. P. attaque surtout le matérialisme,
le positivisme, le culte de la matiere et de I'humanité. Comme
moraliste, il démasque tous les charlatanismes dont la civili-
sation actuelle est remplie. Comme homme d’Etat, il dit leur
fait & tous les partis politiques. Partout, sur sa route, & droite
et & gauche, il séme des vérités qu'on n’est pas habitué a en-
tendre et que les amis impartiaux de la vérité recueilleront
avec joie et gratitude.

Dans cette Revwue, toute consacrée a la théologie, nous ne
pouvons pas, malheureusement, suivre le penseur sur tous ces
vastes terrains. Mais ce qu’il dit de la religion et de I'Eglise
ne peut que nous intéresser vivement.

Dans la question religiense, M. P. me semble avoir quelque
chose de Pascal, en ce sens que, sans attaquer la raison, il
s’applique cependant a en démontrer l'insuffisance et a insister
sur le coeur et le sentiment. «Le sentiment ne nous trompe
pas toujours, dit-il; la vérité y est quelquefois contenue avec
plus de justesse et de lucidité que dans le raisonnement (p. 251).»
Il aime aussi les légendes, les traditions, les mysteres. «Il n'y
a que le sot, dit-il, pour avoir des pensées et des notions claires
sur toutes choses; les idées les plus précieuses de lesprit
humain se trouvent au fond du tableau, prés de I'horizon, dans
un demi-jour... Si on nous privait de cet arriere-plan, il ne
resterait en ce monde que les géometres et les animaux intel-
ligents (p. 194).» Toute cette page est charmante, et c'est s€
tirer d’affaire en homme d’esprit, Cest cette religion du peuple
et des masses que M. P. préfere a celle des analystes subtils,



— 165 —

des critiques méticuleux, des gens a formules et & abstractions.
A ces derniers il fait une guerre impitoyable. « Dans leur
esprit, dit-il, toute these générale constitue une autorité indis-
cutable de la science, un moyen facile de trancher les ques-
tions les plus graves de la vie; enfin une arme commode pour
parer les arguments du bon sens et pour réfuter d'un seul
coup tous les faits fournis par P'histoire et la pratique. Clest
grace A ces theses générales que de nos jours lesprit le plus
médiocre et le plus superficiel, ou lintrigant le plus vain et le
plus banal arrive si aisément, a l'aide de phrases creuses, &
passer pour un profond philosophe, pour un homme politique,
pour un administrateur, et & remporter de faciles victoires sur
le bon sens et U'expérience (p. 111).»

Homme de foi, M. P. défend non seulement la foi, mais
encore les croyants et surtout le peuple, dont la foi simple et
sentimentale lui plait manifestement. Il ne craint pas de dire
que la victoire, en fin de compte, appartiendra a ceux qui
seront réellement unis en une foi profonde et vivante (p. 4),
et que les Etats qui ne s’appuient pas sur des peuples croyants
travaillent a leur propre défaite. 11 a des pages superbes
contre le laicisme athée ou indifférent, qui croit pouvoir dé-
truire la religion, et qui, en réalité, ne travaille que pour des
religions fausses et des Eglises hostiles.

Une chose cependant m’étonne — et M. P. me permettra
certainement d'en faire la remarque — c'est qu'avec sa foi
chrétienne si sincere et si profonde, il semble ne pas croire a
la possibilit¢ de T'union des Eglises chrétiennes. Peut-étre en-
tend-il, au lieu de V'union, la fusion (et en effet c’est bien ce
mot qu'il emploie & la p. 275); et alors je serais entidrement
de son avis. De méme que la fusion des races est impossible
au point de vue social, de méme la fusion des Eglises parti-
culieres au profit d'une seule, avec une seule liturgie, une
seule discipline et des cérémonies absolument identiques, est
de toute impossibilité. Mais ceux qui cherchent & rétablir U'an-
cienne union des Eglises d'Orient et d’Occident dans 1'unité
de la foi et dans la variété des choses humaines, ne songent
nullement & une fusion. L'union suffit, cette union que le Christ,
notre unique Sauveur a tous, a désirée, quand il a dit: «Qu’ils
soient un!», et que St.Paul a caractérisée, quand il a écrit
aux Galates (III, 28) qu'il n'y a dans I'Eglise du Christ «ni



— 166 —

Juif ni Grec.» Dans cette union, autant l'unité de la fo1r est
maintenue, autant la variété des sentiments légitimes est sau-
vegardée. Et cette conciliation ne nous parait nullement diffi-
cile & réaliser, 14 ou régne l'universalisme chrétien, cet uni-
versalisme de Pancienne Eglise qui est l'orthodoxie méme.
Dans le chapitre sur 1'Eglise, 'auteur parle des anglicans,
des temples protestants, des prédicateurs protestants, du culte
catholique (romain), ainsi que de I'Eglise russe. Ses griefs,
comme ses éloges, sont exprimés avec une franchise rare. Un
adversaire loyal vaut mieux qu'un ami trompeur. M. P. est de
ceux qui ont le cceur trop haut placé pour vouloir blesser, il
ne veut certainement qu’étre utile. D'ailleurs, son Eglise, qu'il
aime si passionément, a été tellement attaqucée de droite et de
gauche que l'on comprend aisément la vivacité avec laquelle
i1 la défend envers et contre tout. E. M.

N. B. Des circonstances indépendantes de ma volonté m’empéchent, malgré ma
promesse, de rendre compte, dans la présente livraison, des ouvrages de M, Rébellian
sur Bosswes historien du profestantisme, de M, E, Maillet sur La Création ef la [ro-
vidence devant la science moderne, du P. Pierling sur La Russie et le Saint-Sicge, de
M. Piat sur La Personne huwmaine, Ces ouvrages méritent plus qu’une simple men-
tion. Aussi les étudierai-je, dans la livraison d’avril, avec toute D'attention qui leur
est due. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Die hohere Kritik des Pentateuchs. Fon WiLLiAM HENRY
GREEN, Dr. theol. und jur., Professor der orientalischen wnd alt-
testamentlichen Litteratur am theologischen Seminar in Prince-
ton, N. J. Aus dem FEnglischen iibersetzt von Dr. phil. Otto
Becher, Pfarver. Giitersloh, C. Bertelsmann, 1897. IX u. 255
S. 8% (Preis M. 4.—, geb. M. 4.80.)

Das vorliegende Buch des schon durch sein fritheres Werk
iiber die Feste der Hebrier auch in Deutschland bekannten
Verfassers ist eigentlich eine Einleitung in den Pentateuch, die
auf alles eingeht, was in eine solche gehort; der grosste Teil
des Umfanges ist jedoch der Auseinandersetzung mit den mo-
dernen kritischen Hypothesen gewidmet. Das Ganze umfasst
6 Kapitel: Kap. I (S. 1—22) handelt tiber ,das Alte Testament



— 167 —

und seine Struktur¥, oder ,i{iber das Verhiltnis des Pentateuchs
zum Alten Testament als dem organischen Ganzen“; in Kap. II
(5. 23—-38) wird Plan und Inhalt des Pentateuchs dargelegt;
Kap. IIT (S. 39—18) giebt eine griindliche Zusammenstellung der
Zeugnisse fur die mosaische Autorschaft des Pentateuchs und
behandelt auch die vermeintlich dagegen sprechenden angeb-
lichen Anachronismen und Widerspriiche, auf welche sich schon
die frthesten Gegner der Echtheit gestiitzt haben. Kap. IV
(5. 79—190), ,die Einheit des Pentateuchs®, beleuchtet die ver-
schiedenen einander ablésenden Hypothesen der édltern kritischen
Schule von Astruc und Kichhorn bis Hupfeld in einer Dar-
stellung und Kritik der einzelnen Hypothesen (5. 82—122) und
sich daran schliessenden zusammenfassenden Untersuchung tiber
die allen mehr oder weniger gemeinsamen Griinde fir die litte-
rarische Analyse (S. 122—190). Kap. V (S. 191—224), . die
Hchtheit der Gesetze“, behandelt in gleicher Weise die jetzt
moderne Graf-Reuss-Wellhausensche Hypothese. Kin abschlies-
sendes VI. Kapitel (S. 225—255) handelt tber ,die Stellung des
zerteilenden Kriticismus zur Glaubwiirdigkeit des Pentateuchs
und zur supernaturalistischen Religion“. Mit eindringendem
Scharfsinn und unerbittlicher Logik werden die verschiedenen
Hypothesen in allen ihren Modifikationen in ihrer Haltlosigkeit
und Grundlesigkeit dargethan, und wird auch die bedenkliche
Stellung  derjenigen Theologen beleuchtet, die zugleich die
kritischen Hypothesen im weitesten Umfange annchmen und
daneben sich doch zum offenbarungsgliubigen Standpunkt im
alten Sinne bekennen wollen. Diejenigen, welche die ver-
schiedenen Hypothesen ausgebildet haben, sind dabei bekannt-
lich von Voraussetzungen ausgegangen, die allen Offenbarungs-
glauben negieren, und haben mehr oder weniger offen auch in
der Absicht gearbeitet, demselben seine Stiitzen zu entziehen.
Wenn die Resultate der Arbeit richtig wiren, so wére diese
Absicht auch im vollsten Masse erreicht. Denn wenn der
Pentateuch auf die Weise zu stande gekommen wiire, wie
die negativen Kritiker sich seine Entstehung zusammenphanta-
sieren, so konnte kein Mensch mehr sagen, wie viel oder wie
wenig Glaubwiirdigkeit ihm tberhaupt noch zukommt, oder es
wire das Sache lediglich des subjektiven Geschmacks, und
derjenige hitte recht, der ihm mit Wellhausen tiberhaupt alle
Glaubwurdigkeit abspriache. Auf dem Pentateuch ruht aber



— 168 —

das ganze librige Alte Testament, und auf dem Alten das Neue.
Wenn die Glaubwiirdigkeit und der Offenbarungscharakter des
Pentateuchs féllt, so fallt alles. Wer mit dem Namen Offen-
barung etwa nur die Vorstellung der fortschreitenden Selbst-
entfaltung des religiosen Gemeingeistes im Volke Israel im
rationalistischen oder pantheistischen Sinne verbindet, der konnte
freilich auch so noch ,Offenbarung® in dem kritisch zugerich-
teten Pentateuch finden wollen. Wie sich aber mit der An-
nahme der Hypothesen die Beibehaltung des alten positiven
Offenbarungsbegrifts und die Annahme des Pentateuchs als
einer inspirierten Offenbarungsurkunde (wenn auch der Begriff
der Inspiration so frei gefasst wird, als dies moglich ist, ohne
ihn ganz aufzulosen) vereinigen lasse, dariiber bleiben die-
jenigen Gelehrten, welche auf diesem Standpunkte stehen, jede
befriedigende Antwort schuldig; mit der blossen Belhauptung, das
schlicsse einander nicht aus, oder mit der blossen subjekiiven
Uberzeugung davon ist aber fir die Wissenschaft nichts gethan.
Es ist aber auch nicht der mindeste stichhaltige Grund vor-
handen, der einen positiven Theologen noétigen konnte, die
kritische IHypothese in irgend einer Form anzunehmen. Die
formellen litterarischen Griinde, die fir die Berechtigung der
Zerstiickelung des Pentateuchs angefiihrt werden, beweisen an
und fir sich gar nichts gegen die Echtheit und Kinheit des-
selben; der Verfasser des vorliegenden Buches weist auch sehr
gut nach, wie sich die Kritiker, wenn man ihnen genauer auf
die Finger sieht, zum Teil in einem Kreise bewegen, indem sie
die Hypothese mit diesen Kriterien stiitzen, die Kriterien ihrer-
seits aber erst kiinstlich schaffen, so wie es die Riicksicht auf die
zu begriindende Hypothese verlangt. S. 162 f.:  Zuerst werden
die Verschiedenheiten geschaffen und dann zu Beweisen benltzt.
Die Urkunden werden hergerichtet, damit sie mit gewissen be-
haupteten Kriterien iibereinstimmen, und dann muss die Uber-
einstimmung der Urkunden mit diesen Kriterien wiederum als
Beweis fiir das wirkliche Vorhandensein der Urkunden dienen.
Alle Abschnitte, Sitze und Widerspriche, in denen gewisse
Kriterien vorkommen, werden systematisch einer Urkunde zu-
geschrieben, alle Sentenzen und Ausspriiche, die eine andere
Art von charakteristischen Merkmalen haben, werden mit der-
selben Regelmissigkeit einer andern Urkunde zugeteilt, und
wenn der Prozess fertig ist, sind alle Kriterien der einen Art



— 169 —

in dieser, und die der andern Art in jener Urkunde; einfach
darum, weil der Kritiker die Merkmale und die Abschnitte so
klassifiziert hat. So missen dann die Urkunden selbstverstindlich
mit der Hypothese ibereinstimmen, weil sie ja nach derselben
konstruiert worden sind.* Dass sich dies thatsachlich so ver-
hilt, das kann keinem entgehen, der die Arbeit der negativen
Kritiker nachprift und dabei nicht von vornherein im Sinne der
Hypothese voreingenommen ist. His ist gut, dass darauf wieder ein-
mal entschieden hingewiesen wird. Die positive Exegese braucht
sich der negativen Kritik gegeniiber durchaus nicht nur mit
schwichlicher Apologetik in der Defensive zu halten, sondern sie
kann dieselbe mit historisch-kritischer Methode in ibhrer ganzen
Nichtigkeit aufdecken. Die Ausfithrungen Greens in diesem Buche
werden nicht leicht widerlegt werden konnen. Es ist auch
durchaus richtig, wenn er betont, dass man mit der von den
Pentateuchkritikern beliebten Methode der Quellenscheidung
bei jedem beliebigen Buche der Welt, dessen Einheit keinem
Ziweifel unterliegt, dasselbe Resultat erzielen konne; dies wird
S. 169 ff. durch Beispiele belegt, die nicht absurder sind, als
das, was die Kritiker mit dem Pentateuch gemacht haben. —
Von Druckfehlern habe ich notiert: S. 97, Z. 10 v. u., 1. Geddes.
S. 168, Z. 12, I. Hauptquelle statt Hauptstelle. S. 202 und ander-
wiarts sind zum Teil die neueren Auflagen der angefiihrten
Werke tbersehen. Gern vermissen wiirde man S. 224 die aus
E. Bohl entnommene Anmerkung des Ubersetzers, die in ihrer
Richtung gegen die katholische Kirche weder zur Sache gehort,
noch geschmackvoll ist. — Das Buch ist nach Form und Dar-
stellung, die ecine allgemein verstindliche ist, ohne dass der
Wissenschaftliche Charakter preisgegeben wird, geeignet, nicht
nur fir Theologen, sondern auch fiir weitere gebildete Kreise
Z%ll“ grindlichen Aufklirung tiber die vielerdrterten Fragen zu
dienen, und es ist demselben eine moglichst weite Verbreitung
Zu winschen. Zum Schluss mochte ich auch noch dem Wunsche
Ausdruck geben, dass auch die speciellen Untersuchungen des
ge.lehrten Verfassers tiber die Genesis, in seinem 1895 gleich-
Z€itig: mit diesem Buche englisch erschienenen Werk : The Unity
of the Book of Genesis“, durch eine Ubersetzung deutschen
Lesern zugénglich gemacht werden mochten.
Prof. Dr. F'. LAUCHERT.



— 170 —

Einleitung in die Litteratur des Alten Testaments. Von S. R. DRI-
VER, D. D., Begius Professor des Hebrdiischen und Canonicus an
Christ Church, Oxford. Nach der finften vom Verfasser fiir die
deutsche Bearbeitung durchgesehenen und vielfach erweiterten eng-
lischen Ausgabe dibersetzt und mit erginzenden Anmerkungen her-
ausgegeben von Dr. J. W. ROTHSTEIN, Lic. u. ao. Professor der
Theologie a. d. Univ. zu Halle. Berlin, Verlag von Reuther und
veichard, 1896. XXIII und 620 S. 8°. (Preis M. 10.—.)

Der Verfasser dieses Werkes steht prinzipiell auf dem-
jenigen Standpunkt, den Delitzsch in seinen spiteren Jahren
eingenommen hat und den jetzt in Deutschland z. B. Strack
einnimmt; er bekennt sich beziiglich der historisch-kritischen
Fragen tiber den Ursprung der alttestamentlichen Bicher zu
den Ansichten der modernen Kritik, ohne aber darum auch in
religioser Hinsicht die Voraussetzungen oder Folgerungen der
Urheber der verschiedenen kritischen Hypothesen teilen zu
wollen. In letzterer Hinsicht will er vielmehr den Offenbarungs-
glauben und die demselben entsprechende Wiirdigung des Alten
Testaments im vollen Sinne festhalten, indem er dabei der
Meinung ist, die ,Ergebnisse der kritischen Forschung* , beriihren
nicht die Thatsache der Offenbarung, sondern nur ihre Form“;
,sie beriihren weder die Autoritit noch den Inspirationscharakter
der Schriften des Alten Testaments“ (S. V f.). Das ist gewiss
die ehrliche subjektive Uberzeugung des Verfassers; aber ebenso
gewiss scheint es mir, dass seine gelegentlich bei Behandlung
specieller Fragen, wo es not thut, dafiir gemachten Bemithungen
(vel. z. B. S. 93 ff. tiber das Deuteronomium) keinen Menschen,
der micht von vornherein schon die gleichen Voraussetzungen
teilt, von der Richtigkeit dieser subjektiven Uberzeugungen
iberzeugen werden. Der Vertreter eines solchen Vermittlungs-
standpunktes in der Kritik ist nach dem Stand der Fragen im
Nachteil sowohl den Vertretern des konservativen Standpunktes
als denen des riicksichtslosen kritischen Radikalismus gegen-
tiber (vgl. Noldeke, Die alttestamentliche Litteratur, 1868, S. VH‘ £,
wenn auch dessen Ausspruch von dem ,schwéchlichen Ratio-
nalismus, zu dem selbst unsere Orthodoxie mehr und mehr ihre
Zuflucht nimmt“, auf einen Mann wie Driver keineswegs An-
wendung finden kann); daran wird auch diese grindlichste
Arbeit, die von diesem Standpunkte vorliegt, wohl nichts gndern.



— Abgesehen von diesen prinzipiellen Fragen ist das Buch
durch die Summe von miihevoller und sorgfiltiger Arbeit, die
es reprisentiert, jedenfalls eine in hohem Grade achtungswerte
Leistung, die in mehrfacher Hinsicht als ein sehr niitzliches
Hiilfsmittel fiir alttestamentliche Studien zu empfehlen ist.
Einen von der besonderen kritischen Richtung unabhingigen
Wert besitzt es einmal durch die sehr genauen Zergliederungen
des Inhalts der einzelnen Biicher. Dieselben werden allerdings
sofort in den Dienst der Kkritischen Quellenscheidung gestellt,
und auch diese wird nicht nur in ihren allgemeinen Grund-
zligen vorgetragen, sondern bis ins einzelnste durchgefiihrt.
Darin liegt aber eben ein anderer specieller Vorzug des Buches;
es giebt kein zweites Buch, aus dem man sich so bequem und
grindlich tber die gangbaren Ansichten der Kritiker nicht
nur iiber die Komposition der einzelnen biblischen Biicher im
allgemeinen, sondern auch in Bezug auf jeden kleinsten Teil
des Textes orientieren konnte. Dabei hat das Buch vor an-
deren Werken kritischer Richtung eben den grossen Vorzug
der ernsten und gldubigen Haltung und damit einer wirdigen
Sprache auch in der Negation. Ubrigens giebt der Verfasser
z B. beim Pentateuch nicht etwa eine historische Ubersicht
tiber die Gteschichte und Entwickelung der Pentateuchkritik,
sondern nimmt, unter Voraussetzung einer allgemeinen Be-
kanntschaft damit, auf die verschiedenen Ansichten der Viter
und Vertreter der verschiedenen Hypothesen nur bei der Be-
sprechung des einzelnen Riicksicht, wihrend er in der all-
gemeinen Ubersicht tiber die ,Quellen des Hexateuchs* haupt-
sichlich die von ihm selbst fiir richtig gehaltene Ansicht, mit
Bert’mksiehtﬁgung abweichender Kkritischer Ansichten, vortragt.
Lr legte Uberhaupt nach seiner Erkldrung (S. III f.) weniger
Gewicht darauf, ,die Ansichten einzelner Kritiker mitzuteilen. . .,
als vielmehr ,diejenigen Ansichten zur Darstellung zu bringen,
welche die allgemeine Zustimmung der Kritiker gefunden
haben* und von denen er auch selbst glaube, ,dass sie auf
k.laren und entscheidenden Griinden beruhen“. Indessen, mit
d}esem gertihmten consensus criticorum ist es eine eigene Sache;
eine Zusammenstellung dessen, worin die Kritiker wirklich
enig sind, wiirde nahe zusammengehen. In Wirklichkeit zeigen
a.ueh die in diesem Werke gegebenen Zusammenstellungen nicht
die Einigkeit der Kritiker, sondern die grosstmogliche Uneinig-



— 172 —

keit derselben in den wichtigsten und fundamentalsten Punkten.
Der Verfasser selbst aber, und darauf liuft seine oben an-
gefiihrte Erklirung hinaus, hat keine Freude an den extremen
Springen einer keine Grenzen mehr kennenden Hyperkritik,
sondern will mit dem vorsichtigen und ruhigen Urteil, in dem
auch der Ubersetzer (S.IX) einen grossen Vorzug des Werkes
sieht, sich den besonneneren und massvolleren Kritikern an-
schliessen. Darum werden aber, wie schon angedeutet, doch
auch die abweichenden Ansichten anderer Kritiker in reich-
lichem Masse berticksichtigt. Iin weiterer Vorzug des Buches
liegt in den sorgfiltigcen Zusammenstellungen titber Sprache und
Stil der einzelnen Biicher, besonders da, wo dieselben ohne
sonstige Tendenz die Eigenart der einzelnen biblischen Schrift-
steller charakterisieren wollen. Soweit aber auf solche Zu-
sammenstellungen, wie sie hier u. a. tber den Sprachgebrauch
der angeblichen Quellenschriften des Pentateuchs gemacht
werden, die Berechtigung der ganzen Quellenscheidung mit
gestiitzt werden soll, so sind dagegen die in der vorausgehen-
den Anzeige (S. 3) nach Green angedeuteten Erwigungen ernst-
lich in Erinnerung zu bringen. Was dann nach rein objektiver
Priifung an stilistischen Unterschieden tibrig bleibt, diirfte sich
auch ohne Annahme verschiedener Verfasser erklaren lassen,
und auch ohne dass man nétig hitte, auf dem von Klostermann
eingeschlagenen Wege durch weitgehende Bestreitung der Zu-
verlissigkeit der textlichen Uberlieferung eciner auf solche
Kriterien gegriindeten Quellenscheidung tberhaupt allen Boden
zu entziehen. — Zu bemerken ist noch, dass das Werk nur
die specielle Einleitung in die protokanonischen Biicher be-
handelt. Die allgemeine Einleitung ist aus einem &usseren
Grunde nicht mit behandelt; nur wird einleitungsweise ,die
Entstehung des Kanons bei den Juden“ besprochen (S. XIII
bis XXIIT).

Die Ubersetzung hat einen Vorzug auch vor der neuesten
Auflage des englischen Werkes (1894) nicht nur dadurch, dass
der Verfasser selbst dasselbe fiir die Ubersetzung von neuem
revidiert hat, sondern auch durch die zahlreichen, zum Teil
umfangreichen Anmerkungen des Ubersetzers, die auf ab-
weichende, vom Verfasser tbergangene kritische Ansichten
néher hinweisen und besonders auch (ber solche, die in
Schriften neuesten Datums niedergelegt sind, die dem Verfasser



noch nicht bekannt sein konnten, eingehend referieren; dadurch
hat das Werk an praktischer Brauchbarkeit nach dieser Seite

noch gewonnen. — Ein umfassendes Register der Bibelstellen
(S. 593—614) und ein Sachregister erleichtern die praktische
Benutzung. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

Urtext und Ubersetzungen der Bibel in dbersichtlicher Dar-
stellung. Sonderabdruck der Artikel Bibeltext und Bibeliber-
setzungen aus der dritten Auflage der Realencyklopddie fiir
protestantische Theologie und Kirche. Leipzig, J. C. Heinrichs’'sche
Buchkhandlung, 1897. 240 S. gr. 8°. (Preis M. 3. —.)

Die Griuindlichkeit, mit welcher in den hier zusammen-
gestellten Artikeln tber die Uberlieferung und Verbreitung des
Bibeltextes im Urtext und in Ubersetzungen orientiert wird,
rechtfertigt den im Interesse weiterer Verbreitung unternommenen
separaten Abdruck derselben. Das vorliegende Heft stellt da-
durch, dass es eingehender, als dies auch in ausfiihrlichen
Lehrbiichern der biblischen Kinleitung der Fall ist oder sein
kann, iber die einzelnen Gebiete dieses umfangreichen Gegen-
standes handelt, besonders auch durch reichhaltige Litteratur-
angaben, und dass es auch nicht bloss auf die Angaben iiber
die fir die exegetische Wissenschaft wichtigen Texte sich be-
schrankt, sondern ebenso auf dasjenige eingeht, was weniger
fir das wissensehaftliche Bibelstudium, als fiir die specielle
Kirchen- und Kulturgeschichte von Interesse ist, eine fiir jeden
Theologen sehr niitzliche Erginzung zu jedem Lehrbuche der
alt- oder neutestamentlichen Einleitung dar. Die einzelnen
Teile sind von verschiedenen, fir die speciellen Gebiete be-
sonders kompetenten Fachminnern bearbeitet; der Artikel iiber
die Geschichte des alttestamentlichen Bibeltextes (S. 1—15)
nach dem fritheren Artikel Dillmanns von F. Buhl; der tiber
den Bibeltext des Neuen Testaments (S. 15—61) nach Tischen-
dorf von O.won Gebhardt; dieser besonders eingehende Artikel
enthalt S. 26—41 ein genaues Verzeichnis der samtlichen Un-
cialhandschriften und der wichtigsten Minuskelhandschriften
des griechischen Neuen Testaments, mit genauer Beschreibung
der wichtigsten Handschriften und mit speciellen Angaben tber
die Geschichte ihrer wissenschaftlichen Benutzung und der dar-



— 174 —

auf beztliglichen Litteratur; ebenso ausfithrlich ist S. 41—61
die (Geschichte des gedruckten griechischen Textes des Neuen
Testamentes behandelt. Von den Artikeln tiber Bibeliiber-
setzungen sind die meisten und fiir die exegetische Wissenschatt
wichtigsten von Eberhard Nestle verfasst (zum Teil auf der
Grundlage der &alteren Artikel von O. F. Fritzsche): nimlich
die Artikel tiber griechische (S. 62-—84), lateinische (5. 84—118),
deutsche (S. 119—144), dgyptische (5. 144—147), arabische
(8. 150—155), armenische (S. 156—157), georgische (S. 161 f.),
judisch-araméische (Targumim, nach dem fritheren Artikel von
Volck, S.163—170), niederlindische (S. 179—184), persische
(S. 184 f.), samaritanische (S. 205 t.) und syrische Ubersetzungen
(S. 227—238). Alle Artikel dieses sorgfiltigen Gelehrten zeich-
nen sich besonders auch durch genaue Litteraturangaben aus;
in hochst grindlicher Weise wird das Material tber die alten
griechischen, lateinischen und orientalischen Ubersetzungen
vorgelegt. Wenn in N.'s Artikel tber deutsche Bibeliiber-
setzungen und in denen anderer Mitarbeiter iiber neuere Uber-
setzungen in andere Sprachen der protestantische Standpunkt
auch zuweilen etwas einseitig hervortritt, so wird doch auch
iiber die katholischen Ubersetzungen aus neuerer Zeit aus den
verschiedenen Sprachgebieten bald genauer, bald mehr sum-
marisch referiert, gerade tiber die deutschen allerdings etwas zu
knapp und unvollstiindig. Von den iibrigen Arbeiten ist von be-
sonderem Interesse der von Kd. Reuss in der Hauptsache herriih-
rende, von S. Berger erginzte Artikel tiber romanische Bibelitber-
setzungen (S. 185—205), darin besonders die Geschichte der
franzosischen Bibeliibersetzungen, fiir welche Reuss in seiner
grossen, nach seinem Tode der Strassburger Bibliothek einver-
leibten Bibelsammlung ein selten in gleicher Reichhaltigkeit
vereinigtes Material zur Verfigung hatte. Die &thiopischen
Ubersetzungen (8. 147—150) sind behandelt von F. Prdtorius,
die slavischen (S. 211—227), litauischen und lettischen (S. 173
bis 175) von Leskien, die englischen (S. 157—160) von C. F.
Gregory, die finnischen und lappischen (S. 160 f.) und skandi-
navischen (S. 206—211) von .J. Belsheim, die hebriischen Uber-
setzungen des Neuen Testamentes (S. 162 f.) von G. Dalman,
die keltischen (8. 171—173) von H. Zimmer, die magyarischen
(8. 175—1178) von F. Balogh, die neugriechischen (S. 178 f.) von
Ph. Meyer. Eine kurze Zusammenstellung statistischer Angaben




— 175 —

tber ,die Bibeltibersetzungen im Dienste der Mission* von
Nestle macht den Schluss. F. L.

Die neueren Bemiihungen um Wiedervereinigung der christ-
lichen Ilirchen. Von D. G. KRUGER, Professor der Theologie
in Giessen. (Hefte zur ,Christlichen Welt* Nr. 28.) Leipzig, Ver-
lag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck). 1897. 38 S. 8. (Preis
60 Ify.)

Nach einer einleitenden Bemerkung, die von Déllingers
Vortragen tber die Wiedervereinigung (1872) ihren Ausgang
nimmt, behandelt der Verfasser seinen Gegenstand in vier
Abschnitten: 1. Die Stellung der morgenldndischen Kirche
(5. 5—8); 2. Die abendlindischen katholischen Kirchen (S. 9
bis 14); 3. Altkatholizismus und Protestantismus (S. 15—20);
4. Zar prinzipiellen Beurteilung (S. 21—28); 8. 29—38 sind An-
merkungen und litterarische Belege zum Text gegeben. Besonders
auf Grund des in den 5 Jahrgingen der Revue internationale de
Théologie, deren Studium der Verfasser allen, die sich fir die
Frage der Union interessieren, dringend empfiehlt, niedergeleg-
ten Materials wird tiber den gegenwirtigen Stand der Sache all-
seitig orientiert. Der Umstand, dass der Verfasser infolge seines
theologischen Standpunktes kein niheres persénliches Interesse
an der ganzen Sache nimmt, sondern dieselbe nur als Historiker
betrachtet, lisst ihn vielleicht um so objektiver tiber die wirk-
liche Lage der Dinge, vom rein praktischen Standpunkt
betrachtet, berichten, allerdings auch die Aussicht auf Erfolg
wohl zu skeptisch beurteilen. Was den Stand der Verhand-
lingen der Altkatholiken mit den Orientalen betrifft, so ist es
Jedoch nicht richtig, dass die ersteren beziiglich der Filioque-
Frage als dogmatisch bindend den Satz anerkannt haben, dass
der heilige Geist vom Vater allein ausgehe (S. 10); der Stand-
punkt der Altkatholiken ist allerdings der, dass sie als Dogma
nur die Lehre des unverinderten Symbolums betrachten; dieses
besagt aber nur: «o &« vo Hargog éxmogeviueror. Sie sehen also
darin, wenn die modernen Orientalen den Ausdruck: , VoI
Vater alleint als dogmatisch bindend bezeichnen (Confessio or-
thodoxa, P, I, queest. T1: dumogsveras 8¢ pévov 7od Hargds), eben-
S0 einen unberechtigten Zusatz zum Symbolum, der im Sinne



— 176 —

der dort herrschenden theologischen Spekulation etwas zum
Dogma hinzufigt, wie die Orientalen ihrerseits das Filioque in
diesem Lichte betrachten. Gerade weil die Altkatholiken fir
die theologische Spekulation, ohne dieser deshalb dogmatisch
bindende Bedeutung beizulegen, auf die ,so tief im Bewusstsein
der altkirchlichen Theologie gegriindete Anschauung® nicht ver-
zichten konnen, diirfen sie auch keine Formulierung des Dog-
mas acceptieren, die die Tendenz hat, diese Anschauung absolut
auszuschliessen. — Was die Beurteilung des Altkatholizismus
titberhaupt betrifft, so nehme ich gerne davon Notiz, dass Kriiger,
besonders mit Bezugnahme aufl die Artikel von Professor Langen
~in unserer Zeitschrift, diesen nicht etwa, wie dies manche andere
Protestanten (vielleicht auch einzelne Altkatholiken) thun, als
eine unklare Ubergangsform zum Protestantismus betrachtet,
sondern dessen prinzipiell katholischen Charakter anerkennt,
wenigstens nach dem, ,wie diejenigen denken, die die Kerngruppe
der Gemeinschaft ausmachen®, unter denen doch Prof. Langen un-
bestritten zu den vornehmsten Fithrern zihle. , Ubrigens braucht
man nur die Schriften des jetzigen altkatholischen Bischofs, Pro-
fessors Weber, zu lesen, um den vollen Kindruck zu bekommen,
dass man es hier mit einem echten Katholiken nach Welt-
anschauung und Lebensauffassung zu thun hat* (8. 18). — Im
tibrigen giebt sich freilich in der Beurteilung der katholischen
Prinzipien und katholischen Dinge im Gegensatz zum Prote-
stantismus vielfach der theologische Standpunkt des Verfassers
zu erkennen, wie sich das ja wohl von selbst versteht. Von
diesem Standpunkt des freien Protestantismus moderner Richtung,
der ihm als der ,hohere“ erscheint (S. 28), betrachtet er eine
solche Wiedervereinigung der Christenheit, bei der auch die
Protestanten in Betracht kiimen, nicht einmal als wiinschenswert.
— Finen Nachtrag zu 8. 22 der Broschiire, betreffend das, an-
gebliche Wort des Grafen Moltke*, gab Professor Kriiger in
der , Christlichen Welt“ 1897, Nr. 44 vom 4. November, Sp. 1051.
F. L.



177 —

Latenen. Mitteilungen diber ihre Geschichte und handschriftliche
Uberlieferung von Lic. HANS LIETZMANN. Mit einem Beitrag
von Professor Dv. Hermann Usener. I'veiburg i. B., Leipzig
und Tibingen, Verlag von J. C. B. Mohy (Paul Siebeck). 1897,
VII und 85 S.8°. (Preis M. 4. —.)

Wird im nichsten Heft besprochen werden.

Kurzer Hand-Kommentar zum Alten Testament, in Verbindung
mit I. Benzinger, A. Bertholet, K. Budde, B. Duhm, H. Holzinger,
G. Wildeboer herausgegeben von K. MARTI, Prof. in Bern (Ver-
lag von J. C. B. Mohr, Freiburg i. B.).

Von den zwanzig Lieferungen sind bereits vier erschienen:
Die Spriiche von Wildeboer, Hiob von Duhm, Richter von
Budde und Hesekiel von Bertholet. Dieselben zeigen deutlich
den Charakter dieses Kommentars, der fiir die Subskribenten
héchstens auf 60 Mark zu stehen kommt. Fs ist demselben
in allererster Linie um eine religionsgeschichtliche Erklirung
des Alten Testaments zu thun; die grammatische und archio-
logische Erklarung soll darunter nicht leiden, aber worauf es
doch im Alten Testament ankommt, das ist die Kenntnis seiner
Religion. Die Mitarbeiter sind durch keine Tradition und Dog-
matik geblendet und furchten sich nicht vor der Wahrheit und
ihren Konsequenzen. Im Gegenteil gehen sie mit volliger Un-
voreingenommenheit zu Werk, und es liegt ihnen nichts anderes
am Herzen, als die Urkunden des Alten Testaments selber zu
ihrem Worte kommen zu lassen und so klar wie moglich dar-
zulegen, was sich aus ihnen ergiebt. Sie haben daher kein
apologetisches Interesse, weil sie der Uberzeugung sind, dass
die reine Geschichte die beste Apologie fiir das Alte Testament
und die Religion tberhaupt ist. Man erhélt somit in dem Kom-
mentar ein Bild von demjenigen Stande der alttestamentlichen
Wissenschaft, den die Bibelforschung am Ende des 19. Jahr-
hunderts erreicht hat, und es ist zu hoffen, dass auch in der-
jenigen katholischen Kirche, die sich aus Liebe zur Wahrheit
von der romischen Tradition frei gemacht hat, dem Kommentar
alle Beachtung geschenkt wird.

Revue intern. de Théologie. Heft 21, 1898, 12



— 178 —

Obschon im einzelnen natiirlich die Mitarbeiter nicht vollig:
libereinstimmen, kann doch fiir diejenigen, welche sich gerne
von vornherein ein Bild tber den Gang der Geschichte der
alttestamentlichen Religion machen wollen, auf des Heraus-
gebers Geschichte der israelitischen Religion (3. Aufl. 1897, Fr.
Ball, Strassburg, M. 4.—) hingewiesen werden. Dieses Buch
ist hervorgegangen aus Kaysecrs Alftestamentlicher Theologie,
welche von Prof. K. Marti im Jahre 1894 in véllig umgearbeiteter
zweiter Auflage erschien und jetzt auch in der dritten Auflage
den neuen Titel: Geschichte der israelitischen Religion tragt.
Gegentiber der zweiten Auflage ist in der dritten auf genauere
Préacision und Bestimmtheit der Ausdricke geachtet, um so
jedem Missverstindnis soviel wie moglich entgegenzutreten.
Der erste Abschnitt giebt eine kurze Ubersicht tber das alt-
semitische Heidentum, auf dessen Boden die israelitische Reli-
gion entstand; dann werden in den folgenden Abschnitten die
Stufen der Entwicklung dieser Religion nachgewiesen und bis.
auf den Beginn des Christentums fortgefihrt. HEs ist aus dieser
(Geschichte zu ersehen, wie das Christentum die Erfullung der
prophetischen Postulate bringt und wie Jesus mit wunderbar
feinem Gefiihl tiber die verknocherten Formen des gesetzlichen
Judentums auf die lebendige Religion der Propheten zurick-
greift. Die Kritik hat die zweite Auflage mit fast ungeteiltem
Beifall aufgenommen, und zwar als ein neues Werk; darum
sah sich der Bearbeiter berechtigt, das Buch nun in der dritten
Auflage unter seinem Namen ausgehen zu lassen.

Wem tibrigens diese Geschichte der israelitischen Religion
von K. Marti noch zu umfangreich erscheint, der kann sich
einen raschen Uberblick iiber die wichtigsten in Frage kom-
menden Positionen verschaffen aus dem Vortrag Martis: ,Der
Einfluss der Ergebnisse der neuesten alttestamentlichen Forschungen
auf Religionsgeschichte und Glaubenslehre* (1894, Braunschweig,
Schwetschke & Sohn), dessen erster Teil eine kurze Skizze der
israclitischen Religionsgeschichte enthilt. Es versteht sich
aber von selbst, dass die genaue Begriindung in dem engen
Rahmen des Vortrags nicht gegeben werden konnte und dass
ein selbstindiges Urteil erst die Einsichtnahme des grosseren
Werkes und vor allem ein Studium des Kurzen Hand-Kommen-
tars zum Alten Testament gew#hrt; wer sich dieser frucht
bringenden Miithe nicht entzieht, wird sich tiberzeugen, dass €S



— 75

sich bei der neuen Auffassung der alttestamentlichen Religion
nicht, wie bei der von Tradition und Dogmatik beeinflussten
Konstruktion, um einen Bau in die Luft, sondern um ein auf
solidem Fundament errichtetes herrliches Gebédude handelt.

Xs

BrorscH, Gteschichte der Schweizerisch-reformierten Kirchen.
Bern, Schmid & Francke, 1897. Lieferung 1.

Die Geschichte der Kirchenreformation, der religiosen Auf-
regungen und konfessionellen Kampfe im Anfang des XVI. Jahr-
hunderts, ist schon unendlich oft zum Gegenstande eingehender
Untersuchungen und ausfiihrlicher Darstellungen gemacht wor-
den, und auch speciell fiir den Anteil, welchen die Schweiz
an diesen Ereignissen gehabt hat, fehlt es keineswegs an brauch-
baren Werken. Anders verhilt es sich dagegen mit den fol-
genden Zeiten: fiir die Jahrhunderte, von der Griindung eigener
evangelischer Kirchen hinweg bis zur Neuzeit, giebt es zwar
zahllose Vorarbeiten, kleinere und grossere Beitrige, aber kein
einziges zusammenfassendes Werk. Und doch haben die aus
der Reformations-Krisis hervorgegangen kantonalen Staats-
kirchen der Schweiz nicht nur ihr eigenes, oft recht bemerkens-
wertes Sonderleben, sondern auch so viel tibereinstimmenden
Charakter und so viel gegenseitige Wechselwirkung, dass ihre
Greschichte eine im grossen und ganzen gemeinsame ist.

Diese darzustellen, ist die Aufgabe, welche der Verfasser
des vorstehend genannten Werkes unternommen hat. Is han-
delt sich somit nicht sowohl um wesentlich neue Forschungen,
als vielmehr um die tibersichtliche Zusammenstellung des be-
reits bekannten, aber #Husserst zerstreuten und eben deshalb
doch vielfach verborgenen Materials. Auf die Beniitzung von
ungedruckten Quellen hat der Verfasser sogar, wie er im Vor-
worte ausdriicklich erklért, nicht ohne Selbstiiberwindung ver-
zichtet, auch da, wo ihm solche zu Gebote standen, um nicht
die richtige Proportion der einzelnen Teile zu storen; dagegen
wurden neben den vielen Monographien mit besonderer Sorg-
falt die kirchenhistorischen Notizen beniitzt, welche in dem
grossen nationalen Sammelwerke der ,Eidgendssischen Ab-
schiede“ enthalten sind.



180 -

Die Arbeit beginnt mit der Schlacht bei Kappel im Oktober
1631, als dem Abschluss der eigentlichen Reformations-Epoche,
und soll fortgesetzt werden bis zum Jahr 1870. Obwohl die
Darstellung unmittelbar nur die Schweizerisch - reformierten
Kirchen beriicksichtigt, ist doch der Standpunkt kein ausschliess-
lich konfessioneller, sondern eher ein religios-kulturhistorischer,
der namentlich auch den kleinern, von den Staatskirchen aus-
geschlossenen, in den Zeiten des Glaubenszwanges verfolgten
kirchlichen Gemeinschaften gebiithrende Aufmerksamkeit und
Verstindnis zuwendet. Wenn die folgenden Lieferungen halten,
was der Prospekt und das Inhaltsverzeichnis verspricht, so wird
ein nach verschiedenen Seiten recht brauchbares Buch daraus
werden, R

III. English Bibliography.

History of the Church of England. By the flev. H. O. WAKE-
MAN, Fellow of All Souls College, and Tutor of Keble College,
Oxford. London, Rivington, Percival & Co., 1896,

At last the Church of England is in possession of a readable,
compendious, and trustworthy History of her career. Mr. Wake-
man has performed his task with the same brightness, clearness,
and literary skill which distinguished Mr. Green’s now cele-
brated History of the English people. His book is not, like
most former histories of the English Church, a dry record of
facts, rendered yet more unattractive by an utter neglect of
chronological and literary form and order. The narrative flows
on in an unbroken stream, and the characters of the men, their
motives and their actions, are presented to us always in a spi-
rited, sometimes a dramatic way. Occasionally Mr. Wakeman
falls into some of Mr. Green’s most conspicuous faults. He
sometimes overstates his case, sometimes gives a colouring to
the facts which they will hardly bear, and once or twice falls
into Mr. Green’s worst fault, that of using sounding phrases t0
which it is difficult to attach a meaning. But these are faults
more or less common to all historians who strive to be pic-
turesque as well as faithful. And Mr. Wakeman falls into them
far less frequently than his eloquent predecessor on the sé
cular side of our history. I may add that he has neglected t0



— 181 —

point out, on the question of the Monasteries, that there are
few, if any countries in Europe in which they have not been
suppressed, in some countries more than once. He has fallen
into the mistake common to all our historians—a mistake to
which I have called attention in my paper on Henry VIIL in
this number—that of confounding spiritual jurisdiction with spi-
ritual awthority (though he seems in pp. 320-321 to have a glim-
mering of the truth). He has hardly done justice to what he calls
the “Receptionist” theory of Holy Communion, and seems him-
self to have fallen into materialistic notions about the Presence
in the Fucharist. And he has neglected to use the information
with which modern research has supplied us, conceruning the
continual and fierce squabbles between the Jesuit Seminarists
in England and the native-born Iinglish priests of the Roman
communion, which contributed so much to Elizabeth’s final
success, just as similar squabbles down to the time of Cardinal
Manning have weakened Rome’s hands in her persevering
efforts after the conversion of England. But he is the first
historian of the FKnglish Church who has written with impar-
tiality and a full grasp of the facts. Thus he puts the Divorce
question in its proper light, though he says nothing of the irri-
tating so - called “spiritual” jurisdiction which often made
Englishmen’s lives a burden to them, and which contributed
more, it may be affirmed, than patriotism or any other single
cause, to the success of Henry in his duel with the Pope. e
gives the only fair and rational view of Cranmer’s character
and conduct, in opposition to the abuse with which he has of
late been bespattered—abuse as one-sided and unfair as the
indiscriminate eulogy by which Cranmer has frequently been
rendered ridiculous. He describes the ecclesiastical revolution
of the time of Henry VIIL. and the religious reform in the
reign of his successor, with an accuracy which leaves nothing
to be desired. His description of the Elizabethan settlement is
equally masterly and correct, save, perhaps, that he skates
somewhat too lightly over the powers exercised by the Crown
through the Court of High Commission. His appendices on the
Papal Supremacy, the Dissolution of the Religious Houses, the
Eucharistic Controversy, the Royal Supremacy, and English
Orders prove that though he has not overloaded his pages with
them, he possesses that wide acquaintance with the details



— 182 —

without which no history, not even the briefest, should be written.
Perhaps we may be inclined te complain that some interesting
episodes in the seventeenth and eighteenth centuries are passed
over too slightly, But however this may be, there can be no
doubt that this history, brief as it is, is the very best history
of our Church which has yet appeared. It is absolutely indis-
pensable to the foreigner who would understand either the past
or the present of the Anglican Church, and it will enable him
to disembarrass himself of the extraordinary delusions which
have passed current as facts among the majority of Continental

theologians for the last three hundred years.
J. J. Lias,

The Christian Eeclesia, by FENTON JonN ANTHONY HORT, 1. D,
Lady Margaret's Reader in Divinity in the University of Cam-
bridge. London 1897. — Village Sermons, by the same. 8°.
London 1897. — Life and Letters of Fenton John Anthony
Hort, D. D., D. C. L., L L. D., by his son FENTON ARTHUR
Hort, late Fellow of Twinity College, Cambridge. 2 wvols. &°.
London 1896. -

I have before me two more volumes of the remains of the
late Professor Hort and the volumes in which his son has given
to the world the picture of the Professor’s life and character.
I may say at once that the Life is on the whole very well done.
It might indeed with advantage have been considerably shorter.
There are many letters included in it that can only be considered
as of very little general interest and which will of necessity
be skipped by the ordinary reader. I refer in particular to the
letters of D* Hort’s schoolboy days, and in later years to those
he wrote during the many holydays in the Alps and elsewhere,
that weak health and a coustitution, to a great extent shattered
by over work in early days, unhappily necessitated. These are
no doubt of great interest to the family, but they are simply
wearisome to the outside world.

Like that of most great scholars Hort's life was very un-
eventful. Born in 1828, at the age of thirteen he went to Rughy
where D* Arnold was still Head Master though, as he died the
next year, Hort can have seen but little of him. After five
years at Rugby he passed to Trinity College Cambridge, where



— 183 —

after graduating in 1850, he became a Fellow in 1852, and
remained in residence till 1857. These early years in Cambridge
were years of very varied activity. Mathematics, Classics, Theo-
logy, Church History, Natural Science, Mental and Moral Philo-
sophy—the last being perhaps the chief object of study— all
engaged the attention of the industrious and earnest student.
But Hort’s interests extended far beyond the world of letters
to the world of men. He took an active part in carrying on
many College and University Societies founded for various ob-
jects and he was strongly drawn into the movement after social
reform which, under the name of Christian Socialism, played
such a prominent part in the stirring years from 1848 to 1853.
The leader in that movement was of course Maurice and under
the influence of Maurice Hort very strongly came. He was
attracted not only by the beauty of the moral side of Maurice’s
teaching, but he entered into the heart of his theology as well
and grasped, what admirers of Maurice very commonly forget,
the strong ecclesiastical position which he adopted—a side of
his teaching which, as Hort clearly saw, formed a gulf between
him and the so-called broad Church party and, however little
he himself might recognise it, brought Maurice largely into line
with the leaders of the Oxford Movement. Thus in 1867 after
reading the proofs of the celebrated Essay on the Christian
Ministry which appeared soon after in Lightfoot’s edition of
the Philipians, Hort wrote to the author “I wish we were more
agreed on the doctrinal part; but you know I am a staunch
sacerdotalist, and there is not much profit in arguing about
first principles.” And again when the troubles arose in King’s
College London and Maurice was dismissed from his professor-
ship on account of what were supposed to be errors in his
teaching as to the life after death, Hort saw that his position
in fact differed comparatively little from that of D* Pusey and
others, that Maurice would be supported by many High Church-
men and that he was simply inconsistent in refusing to use the
word “purgatory” while he taught the true idea of it apart
from medieval corruptions.

In 1857 Hort was presented by the Master and Fellows of
Trinity to the Vicarage of S. Hippolyt’s, a country parish about
20 miles from Cambridge. He had been ordained Deacon in
1854 and Priest in 1856. From the time of his boyhood he had



— 184 —

looked forward to the clerical life as the one that God intended
for him, and while he held that a priest had much work to
do in the world besides the direct cure of souls, still he felt
the greatness of that work and when the opportunity came he
threw himself into it with zeal. In the same year he married
a Miss Holland and at S. Hippolyt’s he remained till his return
to Cambridge in 1872. The records of these years containsg many
letters of great interest in various ways, but on the whole it is
very sad. In the first place he suffered much from ill health
which necessitated long absences from his parish and besides
this he was really very largely devoid of the gifts needful for
a successful Parish Priest. e was extremely shy and retiring
and the painful faculty of seeing all the difficulties in the way
at every moment took of necessity from his teaching that de-
finiteness which is necessary in every effort to influence the
ignorant. A priest who would influence the mass of mankind
must be dogmatic and that Hort could never be except on
some subject like Textual Criticism to which he had devoted the
study of a lifetime. The volume of Village Sermons which has
been published and which consists of a selection of 24 preached
during these years well illustrates these remarks. Half the volume:
is filled with a consecutive course of twelve sermons preached
on various groups of the books of the Bible. In these Hort is
in his element. There is much in them of interest and in many
ways indeed they are models that others might do well at times
to follow. The other 12 are on a much lower level. They are
clear, simple, earnest, but there is nothing at all calculated to
stir the hearts of the hearers and waken them to a new life.
Intense pains was taken with their composition and it was the
direction in which the characteristic difficulty of giving expres-
sion to his ideas in words shewed itself most forcibly. “The
subject of a sermon was generally chosen early in the week.
It was thought over perpetually, and towards the end of the
week he began to write; but he had hardly ever finished before
the early hours of Sunday morning, and he would often sit hour
after hour, pen in hand, but apparently dumb, till the words
came at last, sometimes in a rush” (Life I, p. 360).

These years are sad in another way. They were times of
great schemes undertaken and never finished. The same failing
had shown itself in Cambridge. Essays for various University



Prizes were begun or materials were collected for them and
then the time for sending the Kssays in came before anything
was complete and so the work was abandoned. The most noted
of these schemes was the proposed commentary on the New
Testament to be written by the three friends, Westcott, Light-
foot and Hort. According to the proposal Westcott was to under-
take the Gospel and Epistles of S. John and the Apocalypse,
Lightfoot the Epistles of S. Paul and Hebrews and Hort the
Synoptic Gospels, the Acts and the Epistles of Peter, James
and Jude. We know how nobly Westcott and Lightfoot worked
at their share. The Commentaries which they produced on the
Gospel and IKpistles of S. John and the Tipistles to the Hebrews,
Galatians, Philipians and Colossiang are amongst the great
books of the century. Hort set to work indeed on his. He col-
lected much material for the volume on S. James and S. Peter,
but nothing was ever finished and now we are looking forward
to the issue of a posthumous fragment under the editorship of
D* Chase as all that the world will ever see. Another less
known scheme was a work on Simon de Montfort. For this too
much material was collected, but the issue came to nothing
more than help afforded to others who have written on the
England of the 13" century. The one subject that was worked
at consistently was the Text of the New Testament. This was
begun in connection with Dr Westcott in 1853. At the outset
Hort hoped to publish the result in two or three years. As a
fact the revised text appeared a few days before the Revised
Version in 1881,

In 1871 Hort became one of the company of scholars ap-
pointed to revise the English Translation of the New Testament
and there is little doubt that many of the excellencies and some
of the defects in that work are due to the great learning and
assiduous labour that he brought to bear on the subject. The
year after he was elected to a Fellowship and Theological
Lectureship at Emmanuel College. He left S. Hippolyt's with
& strong feeling of relief and returned to the much more con-
genial air of Cambridge.

The narrative of the remaining years of his life calls for
little comment, In 1878 on the removal of D* Perowne to the
Deanery of Peterborough he was elected Hulsean Professor and
nine years later succeeded Dr Swainson as Lady Margaret’s



— 186 —

Reader in Divinity. In that Office he remained till his death
in 1892, All these years were years of incessant work. Some
of the courses of Lectures which he delivered have since his
death appeared in print. In previous numbers of the Revue I
have noticed some of these. By far the most interesting is
however the one last issued—the Lectures on the Christian
Keclesia. These are fuller and seem to be more complete than
their predecessors. In them the Professor traces with the greatest
care the use of the word “Hecclesia” in the New Tegtament
and the ideas that were connected with it in the minds of the
various writers. The figment of an “Invisible Church”, made
so much of by many modern sects, of course receives no coun-
tenance from the Professor and it seems scarcely too much to
hope that this book will largely if not entirely destroy any
remaining vitality that the idea may still have amongst us.
Besides this it is clearly shown that the idea of an “Ecclesia ™
involves organisation complete up to a certain point and the
treatment of the development of the idea in the mind of S. Paul
as shown in his later Epistles is worked out in a most interesting
way. Hort pronounces no uncertain judgment on the authenficity
of the Pastoral Epistles.

The correspondence of the Cambridge years is naturally
much less interesting than that which goes before. He was in
daily contact with his principle friends and therefore the need
to write was very much less. To the end too he suffered from
the inherent difficulty of expressing himself. He saw clearly
enough the dangers that lay in the way of English Society and
especially in the way of the Church. He saw how often coun-
sels were darkened by the multitude of irresponsible teachers
uttering crude ideas which rested on no bagis of truth. He saw
the great need there was that the wise and learned should
utter their voice and make themselves heard. Perhaps he even
exaggerated these things, but to the end he remained silent and
much that he had to say, much that he might have said to the
benefit of the Church, has perished with him.

There is much more that these volumes would naturally
suggest, but I fear that I have run on at too great length
already and here I must leave them in the hope that those who
wish to know more of one of the greatest scholars of the age
will procure them and read them for themselves.

A.J. C. ALLEN.



— 187 —

The Eversley Bible, edited by J. W. MAckAIL, M. A. In eight
vols. Vols. 1—3. 8°, London 1897.

In this work Mssrs. Macmillan & Co. have undertaken to
issue an edition of the Authorised Version of the Bible which
differs in many ways from any that has gone before it. It is
excellently printed, on good paper and in good type. The vo-
lumes are of a convenient size for reading. The system of
printing the text cut up into verses has been abandoned and
instead it has been arranged in paragraphs. The practice of
the Translators of printing in Ttalics all words that are
not the direct representative of any thing in the original
but are introduced of necessity to complete the sense, has been
given up and there are no notes or marginal references. It is
altogether an edition for those who look on the Bible as a mo-
nument of literature rather than a treasury of religious teaching
and it will be by such that it will be chiefly valued. That a
leading publisher, accustomed to guage the taste of the public,
should think well to issue such a book is surely one of the signs
of the times. It is an indication first of the deep seated affection
for the Fnglish Bible which pervades all classes amongst us
even when the profession of Christianity sits very lightly on
them and also, of what can only be a matter of sadness, of
the increasing tendency in the educated classes to look on the
Bible simply as a monument of literature and not to attach
any higher value to it. A.J. C. ALLEN.

IV. Russische Bibliographie.

A. P. LopucHIN. Die géttliche Vorsehung in der (eschichte
der Menschheit. Versuch einer geschichtsphilosophischen Be-
grindung der Anschawungen des Il. Augustinus und Bossuets.
Vorlesung, gehalten bei dem feierlichen Akte der St. Petersburger
Geistlichen Akademie am 24. Februar 1892. 2. Ausgabe.
St. Petersburg, A. P. Lopuchin, 1898. 124 S. 8. (Russisch.)

Die vorliegende schone Schrift des bekannten russischen
Gelehrten liefert einen wertvollen Beitrag zur Begriindung der
Geschichtsauffassung des positiven Christentums und zur christ-



— 188 —

lichen Apologetik. Die Einleitung (5. 5—20) weist auf die
Wichtigkeit und das allgemeine Interesse des Problemes tiiber-
haupt hin, auf die Rolle, welche die Geschichtsphilosophie im
Zusammenhang der Weltanschauungen der modernen Philo-
sophen spielt, die mit ihrem Pantheismus die Riitsel der Ge-
schichte nicht lésen konnen, und dagegen auf der andern Seite
auf das, was von seiten christlicher Denker zur Begrindung
der Prinzipien einer wahren christiichen Geschichtsphilosophie
geschehen ist. Hier ragt vor allem das hervor, was die beiden
im Titel genannten grossen Theologen mit genialem Scharfsinn
geleistet haben, der hl. Augustinus in seinem grossen Werk
de Civitate Dei, Bossuet in seinem Discours sur I'histoire uni-
verselle. Auf der Grundlage ihrer Ideen und in ihrem Geiste
will der Verfasser die Prinzipien der christlichen Geschichts-
philosophie weiter begriinden. Kapitel 1 tiber ,Die historischen
Grundlagen® (8. 21—38) legt dar, wie keine andere philo-
sophische Theorie den Verlauf des weltgeschichtlichen Prozesses
so zu erkldren vermag, wie die Annahme der in der Geschichte
waltenden gottlichen Vorsehung, wenn durch deren Erkenntnis
uns auch noch nicht alle Rétsel gelost werden. Kapitel 2
(8. 39—>54) behandelt ,,Die Idee der Vorschung in ihrer histo-
rischen Entwickelung®“ und stellt der antiken Geschichtsauf-
fassung (Anaxagoras, Aeschylus, Herodot; Idee von der Nemesis,
vom Neid der Gotter) die christliche Auffassung von der Leitung
der Menschengeschicke und der Menschheitsgeschichte im grossen
durch die waltende Vorsehung des personlichen allméchtigen
Gottes gegentiber. Kapitel 3 (S. 556—73) handelt tber ,Freiheit
und Notwendigkeit in der Geschichte®; Kapitel 4 (S. 74—104)
iber den ,Plan des weltgeschichtlichen Prozesses®, wie derselbe
in der Geschichte des Alten Bundes und in der allgemeinen
Greschichte der alten Welt itberhaupt uns vor Augen liegt, die
in der Erscheinung des Heilands der Welt ihr Ziel findet und
von diesem Mittelpunkte der Weltgeschichte aus begriffen wird;
Kapitel 5 (S. 105—118) tber ,Die Wege der gottlichen Vor-
sehung in der Geschichte der neueren Menschheit“; das 6. Ka-
pitel (S. 118—124) giebt einen abschliessenden Riickblick, wobel
auch nochmals der Gegensatz zwischen der Welt- und Geschichts-
anschauung des positiven Christentums und derjenigen des
modernen Pantheismus und Evolutionismus hervorgehoben wird,
der in der Anwendung der jeweiligen Prinzipien auf die Ge-



— 189 —

schichtsbetrachtung ein solcher ist, dass schon von der bloss
philosophischen Betrachtung aus die Uberlegenheit der christ-
lichen Idee unbestreitbar ist. In der ganzen Behandlung des
regenstandes zeigt sich der gelehrte Verfasser auch mit der
neuern philosophischen Litteratur wohl vertraut.

Prof. Dr. F. LAUCHERT.

A. P. LorucHIN. Nicht in den Evangelien geschriebene Spriiche
Jesu Christi und die neu emtdeckten Spriiche Jesu, Adyu
“Iyvod. St Petersburg, A. P. Lopuchin, 1897. 20 8. 8°. (Russisch.)

Diese zuerst in der ,Christlichen Lektiire®, Oktober 1897
(S. 488-—DH05) verotfentlichte, nun als besondere Broschiire er-
schienene Arbeit beschiftigt sich ihrem Hauptinhalt nach mit
dem vor kurzem von den Englindern Grenfell und Hunt ent-
deckten und veroffentlichten Papyrusfragment mit Spriichen
Jesu.!) Einleitend handelt der Verfasser {iber die Frage der
s0g. ,, aygege® iberhaupt, ber die Quellen derselben und tiber
die necueren Arbeiten iiber dieselben. S. 8 ff. wird tber die
Entdeckung des neuen Fragmentes eingehend berichtet und die
Handschritt beschricben, 5. 11 eine photographische Abbildung
der einen Seite des Papyrusblattes in der natiirlichen Griosse
gegeben, S. 12 zuerst die Transskription des Textes in Facsimile-
druck nach den englischen Herausgebern, dann S. 12 f. der
Text der einzelnen 7 oder 8 Spriiche in gewdshnlicher griechischer
Druckschrift mit russischer Ubersetzung. S. 14—17 folgt eine
kurze Erklirung der einzelnen Spriiche, S. 17 ff. eine kurze
Erorterung tiber die higtorische Bedeutung derselben. In letz-
terer Hingicht verhilt sich Professor Lopuchin mit Recht sehr
zuriickhaltend gegeniiber den von protestantischen Kritikern
bis jetzt dariiber aufgestellten Hypothesen, wie der (besonders von
Harnack vertretenen) Hypothese, dass wir es mit Excerpten aus
dem apokryphen Agypterevangelium zu thun haben. Er selbst
moéchte in dem Fragment tiberhaupt kein Bruchstick oder
Excerpt aus einer erzihlenden Evangelienschrift, sondern ein
Stick einer Sammlung von Spriichen Jesu sehen, deren Original

Y) Aoy “Inood. Sayings of our Lord from an early Greek papyrus.
Discovered and edited, with translation and commentary by B. P. Grenfell and
A. 8. Hunt. London 1897,



— 190 —

wohl eine derjenigen Schriften gewesen sein kénne, von denen
der Evangelist Lukas im Prologe seines Evangeliums spricht.
Soviel darf wohl gesagt werden, dass das allerdings kurze
Bruchstiick keine Spuren héretischen Ursprungs enthilt, auch
nichts, was gegen ein sehr hohes Alter des Originals (die Hand-
schrift selbst als Kopie wird ca. 200 angesetzt) sprechen kénnte.
Harnack selbst lasst das Agypterevangelium und mit demselben
diese nach seiner Ansicht daraus entnommenen Spriiche ,nicht
spater als im ersten Drittel des 2. Jahrhunderts entstanden sein“
(Uber die jiingst entdeckten Spriiche Jesu, Freiburg 1897, S. 29);
wer seine dogmenhistorischen Voraussetzungen nicht teilt, hat
an der christologischen Fassung des 3. (und b.) Spruches kei-
nen Grund, auch einen noch friheren Ursprung aus dem
1. Jahrhundert fir unmdéglich zu erkliren. Dabei bin ich aller-
dings der Ansicht, dass der Umfang des Fragmentes viel zu
unbetréichtlich ist, als dass man, solange nicht etwa weitere
dazu gehorige Sticke gefunden werden, bestimmte Behauptungen
tiber Ursprung und Bedeutung des Ganzen, zu welchem das
Bruchstiick einmal gehorte, mit apodiktischer Gewissheit auf-
stellen konnte. Darin hat der gelehrte Verfasser der vorlie-
genden Schrift unbedingt Recht, dass gegentiber der fieberhaften
Emsigkeit, mit welcher sich die protestantischen ,Kritiker®
auf solche neue Entdeckungen zu werfen pflegen, um womdog-
lich Kapital fir ihre Hypothesen und Tendenzen daraus zu
schlagen, die orthodoxe theologische Wissenschaft diesen und
jeden andern neuen Fund ruhig betrachten und priifen kénne,
tberzeugt, dass derselbe, sofern ihm thatséichlich ein Wert fir
die Erkenntnis der urchristlichen Tradition zukommt, dem nicht
feindlich und widersprechend entgegenstehen kann, was die
Kirche in ihren vier kanonischen Evangelien besitzt. F. L.

P. Soxorow, Der Verteidiger der Prinzipien des Altkatholi-
zismus im vergangenen Jahrhundert. (Johann Nikolaus von
Hontheim, Weihbischof wvon Trier, als Verteidiger der veligids-
nationalen Freiheit im althatholischen Geiste,) Christliche Lek-
tire 1897, Juli, S. 95—130; August, S. 153—187. (Russisch.)

Dag Interesse fiir die fortschreitenden Unionsverhandlungen
der Altkatholiken mit den orthodoxen Russen, iiber deren Ver-



— 191 —

lauf seit dem Luzerner Kongress von 1892 einleitungsweise ein
Uberblick gegeben wird, hat dem Verfasser das gegenwiirtige
Thema nahegelegt, das er in seiner eingehenden und inter-
essanten Abhandlung behandelt, mit ausfihrlicher Darlegung
der in dem Werk des Febronius-Hontheim entwickelten Ge-
danken, und im Zusammenhang mit den in der Emser Punk-
tation zu Tage getretenen verwandten Bestrebungen. Zum
Schluss kommt er auf seinen Grundgedanken zuriick, dass die
Verwandtschaft der Bestrebungen des Altkatholizismus mit den
Ideen des Febronius unverkennbar sei, die bei den Altkatho-
liken wieder auflebten und zur Annidherung derselben an den
orthodoxen Orient fithrten. Er schliesst mit dem Ausdruck der
Hoffnung, dass der in Russland sehr sympathisch aufgenommene
Wunsch der Altkatholiken nach der Wiedervereinigung sich in
naher Zukunft verwirklichen moge.

Uber das auch in dieser Zeitschrift (Jahrgang 1897, S. 447 ff.,
666 f.) besprochene russische Werk des Fiirsten E. Trubetzkoi tiber
die ,Idee des gottlichen Reiches in den Schriften Gregors VII.
und der Publizisten seiner Zeit® (Kiew 1897) hat der russische
Historiker Professor A. WJASIGIN, der seit Jahren die Geschichte
des Gregorianischen Zeitalters zum Gegenstand seines speciellen
Studiums gemacht hat (vgl. Revue intern. 1897, 8. 452 f.), in
dem ,Journal des Ministeriums der Volksaufklirung® (1897,
S. 410—436) eine sehr eingehende und inhaltsreiche Besprechung
erscheinen lassen, die dem Werk, sowohl was die Kenntnis der
Quellen und der Litteratur, als den wissenschaftlichen Geist in
der Benutzung derselben und die wissenschaftliche Objektivitit
betrifft, eine sehr hohe Bedeutung zuerkennt.



— 192 —

V. Serbische Bibliographie.

wPoznawanje crkwe® oder ,,Obredoslowlje®, d. i. ,,Das Kennen
der Kirche* oder ,,Die Liturgik* von dem Pilger THEOPHIL
STEPHANOVITZ IGUMEN. Belgrad 1897. 8. XV und 500 in §°
(Serbisch).

Dieses ausserordentlich ntitzliche und wertvolle Werk ist
in serbischer Sprache von einem grossen Kenner der orthodoxen
Kirche und Liturgik verfasst. Jedenfalls hat sich der Autor
dieses Buches durch dasselbe grosse Verdienste um die serbische
kirchliche Litteratur erworben. Allerdings ist derselbe noch
ein neuer Schriftsteller; aber diese seine erste Arbeit, die aus-
gezeichnet und gelehrt ist, verspricht, dass er in Zukunft einen
sehr guten Schriftsteller und grossen Arbeiter auf litterarischem
(xebiete abgeben wird.

Der Herr Verfasser hat dieses Buch auf dem Grunde der
kritischen Quellen und gelehrten Schriften, sowohl russischer
wie serbischer, und auf dem Grunde seiner eigenen wissen-
schaftlichen Kenntnis und Forschung in dem Sinn und Geist
der Lehre und Frklarung der kirchlichen und heiligen Viter
und anderer grossen orthodoxen Schriftsteller geschrieben.
Wegen der grossen Wirdigkeit und des grossen Wertes dieses
Buches hat die serbische heil. Synode den Autor mit einer Summe
Geldes belohnt und das Buch als sehr frefflich als Lehrbuch
approbiert. Besonders zeichnet es sich aus durch gutes System,
regelmissige und praktische Methode. Der Verfasser dieses
Lehrbuches hat sich bemiiht, dic Bedeutung und den allego-
rischen Sinn der heiligen Sakramente und Riten, sowie auch
der verschiedenen kirchlichen Gegenstinde dermassen klar und
verstindlich darzustellen, dass jeder gewdohnliche Leser und
Horer die Darstellung ohne Schwierigkeit lesen und verstehen
kann.

Dies treffliche Lehrbuch besteht aus einer Hinleitung (S.
1—2) und drei Teilen mit mehreren Unierabteilungen.

Der erste Teil handelt tiber das kirchliche Gebdude, seine
Bauweise, Teile und Zierden, sowie auch von seiner Zubehdr,
den Kkirchlichen Gewéndern und den Biichern fir den Gottes-
dienst (S. 3—58).



— 183 —

Der zweite Teil zerfillt in zwei Abteilungen, und zwar:
1. tiber die geistlichen Personen und verschiedenen Riten, welche
dieselben verrichten, wie auch tber die Pflichten des Bischofs,
Priesters, Diakons, Subdiakons und der anderen verschiedenen
kirchlichen Wirden (S. 59—77); IL. tber die Gottesdienste,
Riten, heil. Sakramente und verschiedenen Gebete (S. 79
bis 388).

Im dritten Teil spricht der Verfasser tber die christlichen
Festfeiern und verschiedenen kirchlichen Fasten (S. 389—500).

Die Detailuntersuchungen in diesem Buche sind iiberall
bis in alle Finzelheiten mit der grossten Sorgfalt gefiihrt, die
kaum etwas zu wlnschen tbrig lasst.

Dieses Buch sei als sehr trefflich und wertvoll den Lesern
warm empfohlen.

Belgrad. Itpiscop N. RUZITSCHITSCH.

»Kako je postala bulgarska Egzarhija<, d. i, ,,Wie das bulga-
rische Exarchat geworden ist?¢ — Gewidmet dem FEinver-
sténdnisse des serbischen und bulgarischen Volkes. Belgrad 1897.
S. II. und 80 in 8°. — (Anonym). — (Serbisch).

Die Ausgabe umfasst ausser einer Einleitung, in welcher
der Verfasser iiber die Ursachen und Veranlassungen der Ver-
fassung und Einrichtung des bulgarischen Exarchats zu Kon-
stantinopel, sowie auch tber die Veranlassungen der offiziellen
Schreiben der serbischen Regierung und des serbischen Metro-
politen spricht, die Sammlung der einzelnen offiziellen Briefe
und Erkldrungen des Patriarchen von Konstantinopel und des
Metropoliten von Serbien, wie auch der russischen und serbischen
Gesandten zu Konstantinopel und der serbischen Regierung zu
Belgrad.

Diese ganze Korrespondenz umfasst den Zeitraum vom
11. Mérz 1869 bis 20. Juni 1875, und alle (81) verschiedenen offiziel~
len Briefe sind sehr interessant und wichtig. Aus dieser Korre-
spondenz kann jedermann, besonders der kundige Politiker, die
herzlichste und innigste Liebe des serbischen Volkes zu den
Bulgaren und die grosse Naivitat der serbischen Regierung
sehen. Das serbische Volk und die serbische Regierung haben
die Interessen des bulgarischen Volkes und der bulgarischen

Revue intern, de Théologie, Heft 21, 1898, 13



— 194 —

Kirche gegen ihre eigenen Interessen geftrdert und unterstiitzt.
Die Serben haben eine solche Undankbarkeit des jetzigen bul-
garischen Volkes und seiner Regierung nie erwartet, weil auf
die Bitte und Vermittlung der serbischen Regicrung und des
serbischen Metropoliten bei dem Sultan und ¢kumenischen Pa-
triarchen das bulgarische Volk ein Exarchat in Konstantinopel
bekommen und errichtet hat.

Jetzt intrigieren die Bulgaren und ihre Regierung mit Un-
dankbarkeit gegen das serbische Volk und den serbischen Staat
und unterdriicken das serbische Volk auf der ganzen Balkan-
halbinsel, besonders in Macedonien und Altserbien, wie es der
ganzen Welt schon bekannt ist. Wer sich mit dieser Sache und
Frage naher bekannt zu machen wiinscht, dem empfehlen wir
dieses Buch.

Belgrad,. Episcop N. RUZITSCHITSCH.

V1. Librairie.

D. Arcock: Autour d'un Concile (Concile de Constance); Genéve,
Jeheber, 1 vol., 1897, 2 fr. 50.

Arcévenog vy apysmoxomay dyylicc (Réplique des archevéques
d'Angleterre a la lettre de Léon XIII sur les ordinations
anglicanes), texte grec, broch., 55 p.; London, Longmans.

C. Bronpeau: L’absolu et sa loi constitutive; Paris, Alcan,
in-8°, 1897, 6 fr.

Evum. DE Brocrie: St. Vincent de Paul; Paris, Lecoffre, in-12,
1897, 2 fr.

P. Cuaruis: Du Surnaturel; Lausanne, Payot, 1898, 3 fr. 50.

E. Cuoisy: La Théocratie a Genéve au temps de Calvin (these
de licence); Genéve, Iick, 1897, 287 p., 4 fr.

Le Rev. Archimandrite N. Dourcmrcu: Le patriarcat cecumé-
nique et la question de I'Eglise serbe; Paris, A. Rousseau,
broch., 1898.

I.. GarpioL: Prétentions de la papauté d'apreés Grégoire VII
(these de baccalauréat); Geneve, Fick, 1897, 79 p.



— 195 —

Ep. Gasc-Desrossiis: Magnétisme vital, expériences récentes
d’enregistrement suivies d'inductions scientifiques et philoso-
phiques; avec une Préface par le prof. Boirac; Paris, Soci¢té
d’éditions scientifiques, rue Antoine-Dubois, 4; 1897, 1 vol,
6 fr. — Ouvrage treés scientifique et trés philosophique, aussi
clair que modéré dans ses appréciations; trés bon guide dans
la matiere. Lire en particulier le chap. 10 de la II® partie:
« Théologie. Réponse a 'objection que la croyance au magné-
tisme conduit a l'irréligion: la connaissance du magnétisme
détruit beaucoup de superstitions; la force magnétique est
créée par Dieu, comme toutes les forces de la nature (W.
Gregory, Lacordaire).»

L. Gautigr: Souvenirs de Terre-Sainte, avec 59 illustrations;
Lausanne, Bridel, 1898, in-8° 5 fr. — (Trés intéressant.)

G. Govau: L'Allemagne religieuse: le Protestantisme; Paris,
Perrin, 1898, in-18, 3 fr. 50. — La KRevue rendra compte
prochainement de cet ouvrage.

P. Laurer: Au pays du Christ; Chaux-de-Fonds, Zahn, in-4°,
illustré. — 3 livr. ont paru. (Tres pittoresque.)

R. A. Lrsos: Glauben und Wissen; Berlin, Schwetschke, 1897,
6 Mk.

Prof. Dr. M. Lossen: Geschichte des Kbolnischen Krieges
(1582-1585), 1I. Bd.; Miinchen, Roth, 1897,

P. MavrarerT: Les éléments du caractére et leurs lois de com-
binaison; Paris, Alcan, in-8°, 1897, 5 fr.

Rev. J. Moe: Unerkannte Wahrheiten; 1. Heft; Freiburg i. B.,
Lorenz, 1897.

Prof. Dr. Fr. NirroLp: Die Anfinge des evangelischen Bundes
und seine Pressthitigkeit; Berlin, Schwetschke, 1897, broch.,
103 S., Preis Mk. 1. 60. — Die theologische Einzelschule im
Verhiltnis zur evangelischen Kirche; 2 Bde., Mk. 14.

Mgr. D. J. O'ConNeLL: Iaméricanisme d’aprés le P. Hecker;
Paris, Lecoffre, br. 1897,

F. PiLon: La philosophie de Ch. Secrétan; Paris, Alcan, in-18,
1898, 2 fr. 50. |



— 196 —

D. B. Rocge: Illustrierte Geschichte der Reformation in Deutsch-
land, volkstiimlich dargestellt; I. Lieferung; Dresden, Gustav
Adolf-Verlag, 1897, 75 Pf.

Avc. SaBaTiER: La religion et la culture moderne (conférence);
Paris, Fischbacher, 1897. — (Lieux communs, cent fois réfu-
tés, sur le prétendu extériorisme du catholicisme, que lau-
teur confond d'ailleurs avec le romanisme, et sur le prétendu
intériorisme du protestantisme; intériorisme qui, selon l'au-
teur, doit entrainer la destruction de tout l'ordre ecclésias-
tique: c'est ce que M. S. appelle le perfectionnement de la
religion par la culturel!)

C. Stage: Wahrheit und Friede, Predigten, II. Bd.; Berlin,
Schwetschke, 1897, 9 Mk.

M. VEernes: De la place faite aux légendes locales par les
livres historiques de la Bible; Paris, Imprimerie nationale,
broch., 51 p., 1897.

Zwingliana. Mitteilungen zur Geschichte Zwinglis und der Re-
formation. Nr. 1 u, 2. Ziirich, Ziircher, 1897, 40 S., 8°,
Fr. 1. 50.




	Bibliographie théologique

