
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


197

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* La Valeur historique de l'A. T. — En novembre 1897,

M. le professeur Berthoud a démontré la valeur historique des
livres de l'A. T., en les étudiant à la lumière des anciens monuments

découverts soit en Egypte, soit en Assyrie. Il a
particulièrement mis en lumière les faits relatifs à 1' « époque patriarcale »,
à la « sortie d'Egypte » et « au temps des rois ». Toutes les
coïncidences signalées par les égyptologues et les assyriologues relèvent

l'histoire biblique devant la science. Quant au contenu même
de cette histoire, il est unique au point de vue religieux, et le
prophétisme en particulier est un phénomène sans égal, qu'on ne peut
étudier sérieusement sans être amené à admettre la révélation. Telle
a été la conclusion de M. Berthoud. (Voir la Semaine religieuse de

Geneve, du 13 novembre 1897.)

* Le Manuscrit de Behnesa et les Nouvelles Paroles du
Christ. — Le manuscrit grec contenant des paroles de Jésus qui
a été découvert par MM. B.-P. Grenfell et A.-S. Hunt dans une
tombe située à Behnesa, à 80 milles au-dessus du Caire, a été
publié par Y Oxford University Press pour le compte de YEgypt
Exploration Fund. C'est une feuille de papyrus, de cinq pouces et
demi de longueur sur trois pouces et demi de largeur, renfermant
une simple page de 45 lignes. Ce manuscrit, tracé en lettres
majuscules, n'est pas postérieur au troisième siècle de notre ère, et le
recueil de sentences qu'il reproduit a pu être composé déjà avant
le commencement du deuxième siècle. Les paroles citées sont des
sentences détachées de leur contexte ; chacune d'entre elles est
précédée de ces mots : Jésus a dit. Quelques-unes d'entre elles n'ont
pas de parallèles dans nos Evangiles canoniques ; d'autres sont de
simples variantes de versets des Synoptiques et se rapprochent
surtout des textes de St. Luc. Le feuillet retrouvé n'appartient cer-



— 198 —

tainement pas à YExplication des Paroles de Notre Seigneur
composée par l'évêque Papias de Lliérapolis.

Parmi les huit propos ou versets que contient le fragment en
question, citons le troisième et le cinquième: — « 30 Jésus dit: Je
me suis tenu au milieu du monde, et j'ai été vu d'eux dans ma
chair; et je les ai tous trouvés ivres et je n'ai trouvé aucun d'eux
altéré, et mon âme s'afflige sur les âmes des hommes, car ils sont
aveugles dans leur cœur.» — « 50 Jésus dit: Partout où il y a
des et il y a un seul, je suis avec lui. Lève la pierre, et là
tu me trouveras ; fends le bois, et là je suis aussi. » — Ces versets
font ressortir vivement l'autorité de J.-C. comme médiateur
universel. — M. Breendli, dans le Schweiz. Protestantenblatt du 14 août,
a interprété le v. 5 comme si J.-C. avait dit : « Tu trouveras Dieu »

et « Dieu est», tandis qu'il a dit: « Tu me trouveras » et «je suis ».

Cette altération est manifestement erronée. — Le Rev. Barnes, de

Cambridge, pense que le v. 5 fait allusion à Habacuc II, 11 : « Calla

pierre crie du milieu de la muraille, et le bois qui lie la
charpente lui répond », passage qui avait reçu, dans l'ancienne Eglise,
une interprétation messianique. M. Barnes estime qu'il faut
comprendre ce verset ainsi : « Regarde au delà de la pierre de mon
tombeau, et tu me trouveras vivant; sonde le bois, c'est-à-dire
pénètre jusqu'à la signification intime de ma croix, et là aussi tu
trouveras un Seigneur vivant. » LIarnack rapproche ce verset de
l'Ecclesiaste X, 9 : « Celui qui remue des pierres en sera blessé, et
celui qui fend du bois en éprouvera du danger. » Il interprète le

logion ainsi : « Dieu est partout avec les fidèles, même lorsqu'ils se
livrent aux travaux les plus rudes et les plus dangereux, lorsqu'ils
soulèvent des pierres et qu'ils fendent du bois. »

Selon Harnack, ces Logia remontent au premier tiers du
deuxième siècle et sont extraits de l'Evangile dit des Egyptiens.
MM. Grenfell et Hunt ne voient en eux ni un extrait de l'Evangile
des Egyptiens, ni un extrait de l'Evangile des Hébreux, ni des Logia
que St. Mathieu aurait rédigés en araméen et qui auraient été
incorporés intégralement dans l'Evangile canonique qui porte son
nom. Ils n'en offrent pas moins un grand intérêt.

Voir le Guardian du 21 juillet 1897.

* Tu es Petrus? Tu dixisti? — On lit dans les Illustrated
Church Nezvs du 19 novembre 1897: «Mr. Collette has Avritten

again on the famous text, "Thou art Peler". Lie acknoAvledges
that it was a slip of memory referring to the Alexandrian manuscript,

instead of to the Vatican. I am told his suggestion has been
heard of before; I had never met whit it myself, and it certainly
is ingenious. I fancy that it is too good to be true, and that it is



_ 199 —

marvellous that, if true, the whole thing has never been discovered
before. The Vatican xvi. 18 of S. Matthew has the abbreviation
"Su eips". This has generally been taken as a contraction of "Su
ei petros", Thou art Peter. The suggestion is that "Su eips" is

really a contraction of "Su eipas ", "Thou hast said", and what
is very remarkable, Mr. Collette quotes a passage from S. Augustine,
rendering our Lord's reply to S. Peter, "Thou hast said", 'tu
dixisti'". Certainly all theologians and Scriptural students would
not willingly confess that the received rendering is not correct after
it has held its place all these years. On the other hand it must be
confessed that the contraction by the omission of one letter seems
the most natural. »

* Société de la Haye pour la défense de la religion
chrétienne: — Mémoires à remettre avant le 15 décembre iSçy : i°
Histoire des Eglises wallonnes dans les Pays-Bas, et leur influence ; —
2° Les éléments nationaux et les éléments internationaux de la réforme
du XVIe siècle dans les Pays-Bas. — Mémoires à remettre avant le
15 décembre 18ç8: i° Un exposé des principes de l'utilitarisme, avec
la critique philosophique et morale de ce système ; — 2° Dans quels
rapports les principes religieux et moraux du sermon sur la
montagne se trouvent-ils avec les exigences de la vie pratique —
30 Sur le mysticisme moderne. — Mémoires à remettre avant le
15 décembre 18çç: Traité sur le libre arbitre, visant spécialement
les théories récentes sur les rapports entre les phénomènes psychiques

et les phénomènes physiologiques.

* Neue päpstliche Äusserung über die Erteilung der
Konsekration durch einen einzigen Bischof. — Unterm 18. April
1897 hat Leo XIII. ein Edikt Trans Oceanum Atlanticum. erlassen,
um die im « lateinischen Amerika » heute gültigen Privilegien
anzugeben. Das erste Privilegium hat folgenden Wortlaut:

« Ut electi episcopi in America? latina; ditionibus commorantes
postquam promotionis litteras Apostolicas aeeeperint, nisi aliter in
prariatis litteris prsescriptum sit, a quocumque maluerint catholico
Antistite, gratiam et communionem Apostolica; Sedis habente, accitis
et assistentibus, si alii Episcopi assistentes absque gravi incommodo
reperiri nequeant, duobus vel tribus presbyteris in ecclesiastica
dignitate constitutis, vel Cathedralis Ecclesia; Canonicis, consecra-
tionis munus accipere valeant. »

Das in diesem Satz erteilte Privilegium besteht also darin,
dass sich in Mittel- und Südamerika ein vom Papst promovierter
Bischof von jedem beliebigen katholischen Bischof konsekrieren
lassen darf, also ohne z. B. an die Zustimmung und Mitwirkung
eines Metropoliten oder des Diöcesanbischofs, dessen Coadjutor er



— 200 —

sein soll, gebunden zu sein. Nur nebenbei erklärt der Papst, dass
der zu weihende Bischof als Assistenten des Konsekrators auch
zwei oder drei Priester oder Domherren beiziehen könne, falls die
Beiziehung von zwei Bischöfen sehr unbequem wäre. Da es sich
um Länder handelt, in denen die katholischen Bischöfe zahlreich
sind, scheint es keiner besonders grossen Schwierigkeit zu bedürfen,
um die Ersetzung der bischöflichen Assistenz durch eine priesterliche

genügend zu rechtfertigen. Richtig ist, dass im Abendland
von jeher eine Konsekration als vollkommen gültig angesehen worden

ist, auch wenn sich ausser dem Konsekrator kein anderer
Bischof an der Handlung beteiligt hatte.

* Le Cartulaire de l'Université de Paris. — L'Université de Paris
vient de faire paraître le tome IV de la publication la plus importante

qu'elle ait entreprise : le Chartularium universitatis Parisiensis.
Ce volume contient les documents de l'histoire de l'antique Université

de 1394 à 1452. Il ne reste plus que trois tomes à paraître;
on espère que le tome V sera publié en 1899 ou 1900 et les
tomes VI et VII, les derniers, trois ou quatre ans plus tard.

L'œuvre qui, commencée en 1887, recevra son achèvement vers
1903, au plus tôt, comptera parmi les grands monuments historiques

de la France. Elle rappelle les travaux fameux des bénédictins
et fera un grand honneur à ses auteurs, le Père Denifle et M.
Châtelain. Il suffit d'ajouter, pour justifier cet éloge, qu'elle renferme
tous les documents utiles pour l'histoire de l'ancienne Université
de Paris, conservés dans les bibliothèques publiques ou privées et
dans les archives de Rome, Paris, Londres et autres villes. Voici
quelques détails qui donneront une idée de l'abondance des richesses

que renferme le Chartularium:
Le tome Ier a paru en 1889. Pour une période de quatre-vingt-

six ans — des origines de l'Université, vers l'an 1200, jusqu'en
1285 — il renferme 530 pièces. Parmi les pièces nouvellement
connues sont de nombreuses lettres papales et les premiers statuts
de la Sorbonne. Le tome II a paru en 1891. Il comprend les
années 1286 à 1350. Les plus importantes de ses 660 pièces sont les
anciens statuts de la Faculté de médecine ou concernant la
pratique illégale de la médecine, l'affaire des Templiers, les « libraires »

de l'Université. En 1894 parut le tome suivant; il renferme 500
documents, qui vont de 1350 à 1394. Des pièces, jusqu'ici demeurées
inconnues, nous font connaître le « jeu episcopal », pratiqué par les
étudiants le jour de la St-Nicolas, nous fournissent des dates
importantes pour l'histoire littéraire, nous donnent le vrai nom de
Nicolas Poillevillain de Clamenges, nous content le procès de
l'Université contre le chancelier Blanchart, accusé de corruption.



— 201 —

Ce volume renferme, de plus, les statuts d'Urbain V, qui servirent,
jusqu'à la réforme de 1452, aux quatre facultés, et un résumé en

90 articles de l'histoire du grand schisme, jusqu'à la mort de

Clément VIL
Le volume qui vient d'être publié est plus riche encore que

les précédents. Il va jusqu'à cette date de 1452, où le cardinal
d'Estouteville rédigea la réforme de l'Université et qui a été fixée
comme le terme de la publication présente. Pour la première fois,
nous trouvons ici une vue d'ensemble sur le personnel universitaire
des XIVe et XVe siècles. Ces rôles, présentés en 1403 au pape
Benoît XIII, pour demander des bénéfices, font connaître environ
2100 « suppôts » gradés de l'Université. Non moins curieux sont
les documents relatifs aux poursuites exercées contre une femme,
Perrette Petonne, qui, sans être approuvée par le corps médical,
exerçait, vers 1411, les professions de médecin et de chirurgien;
relatifs au procès de Jeanne d'Arc, grâce auxquels on a pu
préciser le rôle joué par les membres de l'Université et rectifier des

erreurs ; relatifs enfin aux mille affaires politiques, auxquelles se mêla,
dans cette première moitié du XV" siècle et jusqu'au jour où
Charles VII ia soumit au Parlement, la puissante Université de Paris,

Si multiples ont été ces affaires qu'il a paru sage aux auteurs
de la publication de modifier le plan primitif des tomes IV et V.
Au lieu de publier dans le tome IV les documents de la période
1394-1420 et dans le tome V ceux de la période 1420-1452, on a
réuni dans le premier tous ceux qui concernent le personnel et le
rôle politique de l'Université, dans le second tous ceux qui
concernent les affaires ecclésiastiques. C'est ainsi que le prochain volume
sera consacré au grand schisme, aux conciles généraux ou
provinciaux, aux hérésies de Wiclef, de Jean LIuss. Les derniers tomes,
VI et VII, renfermeront les pièces relatives aux collèges séculiers
de Paris.

* Les livres théologiques en Allemagne. — D'après le Rapport

de la Chambre de commerce de Leipzig sur les opérations
de la librairie allemande en 1896, on voit qu'il s'est publié,
pendant ladite année, 23,339 volumes, dont 2,001 de théologie, 249 de
philosophie, 882 d'histoire, etc.

* En France. — V2Académie française a décerné des prix, en
1897, aux ouvrages suivants: Chronique de Richard Lescot,
religieux de St-Denis, par M. Lemoine; — le Procès de Guichard,
évêque de Troyes, par M. A. Rigault ; — Essai historique sur
l'église et la ville de Die, par M. J. Chevalier; — Gallia judaïca.
Dictionnaire géographique de la France, d'après les sources rabbi-
niques, par M. H. Gross ; — la Chronique, attribuée jusqu'à ce



— 202 —

jour à Denys de Tell-Mahré, et l'Histoire de Mar. Jabalaha III, par
l'abbé Chabot: — Vocabulaire de l'angelologie, d'après les manuscrits

hébreux de la bibliothèque nationale, par M. Schwab.

A Y Académie des inscriptions (août 1897) : Etude de M. Cler-
mont-Ganneau sur l'emplacement probable des tombeaux de David
et des rois de Juda; — en novembre 1897, Etude de M. Wallon
sur la vie et les travaux de J.-B. Hauréau ; — ouvrages couronnés:
Vie du P. Siméon Lourdel, premier missionnaire catholique de

l'Ouganda, par l'abbé Nicq ; — le Réalisme métaphysique, par E.
Thouverez.

Au Collège de France: Cours de M. Izoulet sur l'évolution
psychique dans ses rapports avec l'évolution sociale, d'après les
écrivains des XVIIIe et XIXe siècles ; — Cours de M. J. Offert sur les
découvertes et les travaux récents en assyriologie ; — Cours de
M. A. Réville sur les péripéties et l'esprit de la lutte engagée entre
l'islamisme et l'Eglise chrétienne pendant les croisades.

— A YEcole pratique des hautes études. La section des sciences

religieuses a publié, en 1897, 2 vol. : T. VIII, St. Augustin et le
néoplatonisme, par M. Grandgeorge ; T. IX, le pape Gerbert, par M.
Picavet.

Cours professés en iSçj : — M. Marillier : mythes et traditions

relatifs à un déluge ; l'anthropologie rituelle et les divers types
de sacrifices humains ; — M. Léon de Rosny : études sur le taoïsme,
le confucéisme et le sintauisme; — M. I. Levi: le messianisme
d'après le Talmud et le Midrasch; le sort de l'âme après la mort
selon les écrits talmudiques et midraschiques ; — M. PI. Dere?ibourg:
explication du Coran et des inscriptions sabéennes de Constantinople;

— M. A. Berthelot: les cultes du Péloponèse ; — M. Aug.
Sabatier: la ire église de Corinthe et la ire Ep. de Clément
Romain; — M. E. de Faye: l'œuvre de Clément d'Alexandrie dans

ses rapports avec la philosophie grecque ; le De principhs d'Origène;

— M. A. Réville: la christologie dite johannique dans les

livres du N.T.; — M. J. Réville : documents anciens relatifs à l'apôtre
Pierre; histoire de la théologie critique moderne; — M. Esmein:
le droit canonique dans les œuvres d'Yves de Chartres ; — M. De-

ramey : Histoire de l'Eglise syriaque ; — M. Quentin : la religion
assyro-babylonienne ; — M. G. Reynaud: les religions de l'ancien
Mexique. — Etc. — La plupart de ces cours sont continués

en 1898.

— A la Ligue contre l'athéisme, conférence de M. A. Gautier
sur cette question : les manifestations de la vie dérivent-elles toutes
des forces matérielles? (broch. chez Carré, 1 fr. 25).



— 203 -
— A la Société de l'Histoire du protestantisme français, il a

été décidé qu'on célébrerait cette année le troisième centenaire de

YEdit de Nantes; une publication paraîtra pour rappeler les détails

et la portée de ce fait.

* En Suisse. — A Coire, du 30 août au Ier septembre 1897,
séance de la « Société pastorale suisse », où M. le pasteur L. Ragaz
a communiqué un rapport sur YEvangile de J.-C. et la philosophie
du temps présent. Il y a soutenu les propositions suivantes : Il ne
peut y avoir de morale sans religion ; il n'est pas possible de fonder
une morale sur des bases purement scientifiques ; toute morale
repose sur la libre détermination, donc sur la foi ; la religion seule
détermine le but final. M. Ragaz a ensuite réfuté les arguments
dirigés par le positivisme contre la morale religieuse.

— A Genève, en novembre 1897, le consistoire de l'Eglise
protestante a couronné les ouvrages suivants : la Pensée religieuse du
N. T., par M. Fulliquet, pasteur à Lyon ; Exposé systématique de la
philosophie morale de Ch. Secrétan, par RI. Teissonnière, pasteur
dans le Gard; le Problème du surnaturel, par le même.

A la «Société des sciences théologiques», en octobre 1897,
mémoire de M. le pasteur Th. Naville sur le Code sacerdotal et le

Pentateuque. L'auteur pense que les fragments du Pentateuque que
l'on considère généralement comme formant dans leur ensemble
l'Ecrit sacerdotal ont été primitivement empruntés à deux ouvrages
historico-législatifs distincts, qu'un écrivain postérieur a fondus
ensemble, mais dont on peut, à force de patience et de sagacité,
reconstituer, ici et là, les deux exposés parallèles. — En novembre,
rapport de M. le professeur L. Thomas sur la Christologie de AI.
Aug. Sabatier; rapport qui a critiqué avec beaucoup de vigueur
les théories de M. S. sur la personne et l'œuvre de J.-C, et qui a
démontré qu'elles sacrifient des éléments essentiels du témoignage
apostolique et du christianisme positif.

A « l'Université », en novembre, six conférences de M. le
professeur Paul Chapuis (de Lausanne) sur le Problème religieux au
sein de la chrétienté contemporaine: i° l'évolution de la religion;
2° l'évolution de la morale; 30 Jésus, fondateur du royaume de
Dieu; 40 le christianisme comme religion d'autorité; 50 le christianisme

comme religion de la conscience ou religion de l'humanité;
6° le christianisme comme force individuelle et puissance sociale.
— La Semaine religieuse de Genève, du 4 décembre, a reproché
au conférencier de « ramener la personnalité du Christ à des
proportions purement humaines et naturelles et de la faire en quelque
sorte rentrer dans le rang. » Voir à ce sujet les articles de M. Ch.



— 204 —

sur « la sainteté de Jésus de Nazareth », dans la Revue de théologie
(Lausanne), nos 4-6, et son récent volume sur le Surnaturel.

A « l'Ecole de théologie » (Faculté indépendante), en novembre
1897, thèse de M. Ch. Châtelain sur la Condition subjective du salut.

A la « Conférence ecclésiastique ancienne-catholique », étude
de M. Chrétien sur les Tentatives de réforme religieuse dans les

pays de langue française au XIXe siècle.
Le « Comité genevois des publications religieuses (protestantes) »

vient de se dissoudre. Il avait été fondé en 1852.

— A Lausanne, en novembre 1897, conférences académiques
de M. Fornerod sur la première religion de l'humanité; et de M.
le professeur Frommel sur la conception evolutionniste de la religion
et ses dangers pour la vie morale et spirituelle. Cette dernière
visait indirectement « l'Esquisse d'une Philosophie de la religion »

de M. le prof. Aug. Sabatier, ouvrage qui semble décidément, malgré

les acclamations du parti radical de la première heure, avoir
peu de succès dans les cercles sérieusement évangéliques.

Disparition, après 40 années d'existence, du Chrétien évangélique,

qui est remplacé par la Liberté chrétienne (école de Vinet).

* A lire : — Sur les publications de M. le professeur W. Bun-
kofer, au sujet de sa rupture avec Rome et de sa profession de foi
ancienne-catholique, lire les articles parus dans YAltkath. Volksblatt,
le Deutscher Merkur et le Katholik (de Berne), pendant les
derniers mois de 1897; — Sur les aveux de M. le professeur Schell,
de Würzbourg, dans sa brochure : « Le catholicisme comme principe

du Progrès », lire les articles parus dans les trois journaux
susdits.

— Dans YAltkath. Volksblatt: Bischof Dr. Weber über die
Bedeutung des Ultramontanismus für das staatliche und bürgerliche
Leben (22. Oktober 1897); — Plerr Pfarrer Lie. Gœtz über die
Union zwischen der altkatholischen und der russischen orthodoxen
Kirche (19. November 1897).

— Dans YAnglican Church Magazine (octobre, novembre,
décembre 1897), les articles de M. le chancelier Lias sur les anglicans
et les anciens-catholiques.

— Dans la Buena Lid de Mexico (novembre 1897): Romanismo,

Catolicismo, Protestantismo ; — Los Viejo Catolicos Euro-
peos y los de Mexico ; — El Protestantismo juzgado por un
Protestante (Fr. de Pressensé).

— Dans le Church Times (octobre, novembre et décembre
1897): the Reformation and its Consequences, a course of Lectures
by the Rev. Prof. Collins : the Reformation, Romanism, Puritanism,
Sectarianism.



— 205 —

— Dans le Deutscher Merkur (Oktober 1897 u. s. w.) : Das

Bildungsdeficit des römischen Klerus; — der Ultramontanismus,
sein Wesen und seine Bekämpfung ; — die Tradition ; — das

evangelische Prinzip ; — Geschichtliche Belege wider die päpstliche
Unfehlbarkeit, insbesonders Folgerungen aus dem Decretum pro
Armenis (11. Dezember 1897); u. s. w.

— Dans les Etudes religieuses (5 octobre 1897): Pages
inédites de J. de Maistre.

— Dans la Foreign Church Chronicle and Review (décembre
1897): Results of Old Catholicism; — the Index of bad Books.

— Dans les Illustrated Church News (octobre 1897) : High,
Low, and Broad.

— Dans le Katholik (de Berne), September 1897, u- s- w-: Weitere

Mitteilungen über den Taxilhandel; — Protestantische
Antworten auf die Canisiusbulle ; — Referat des Bischofs Herzog über die
von ihm vorgeschlagenen Resolutionen betr. die « Internat, theolog.
Zeitschrift » und die theologische Fakultät von Bern.

— Dans la Quinzaine (octobre 1897): le congrès des sciences
religieuses, par M. J. de Coussanges.

— Dans la Revue d'histoire littéraire de la France (octobre
1897): l'abbé Le Dieu, historien de Bossuet, par M. Urbain.

— Dans la Revue du Monde catholique (octobre 1897): l'œuvre
de Lamennais, par l'abbé Laveille.

— Dans la Revue de Paris: Lettres inédites de Lamennais à

Montalembert.

— Dans la Revue de Théologie (Montauban), juillet 1897 et suiv.:
les articles de M. le professeur H. Bois contre la méthode et la
métaphysique de M. Aug. Sabatier ; — décembre : les articles de
MM. Westphal, Jalaguier, H. Bois, contre les doctrines de M. Aug.
Sabatier.

— Dans le Russian Orthodox American Messenger (octobre
1897): A Contribution to the Controversy on the validity of Anglican

ordinations, by V. Kérensky.
— Dans le Scottish Guardian (octobre 1897): the Bishop of

Edinburg's Paper on the Athanasian Creed.

— Dans la Semaine religieuse (Genève), du 6 novembre 1897:
l'individualisme protestant, ses mérites et ses dangers.

— Dans le Temps (septembre 1897): lettres de M. Fr. de Pressensé

sur l'Eglise russe, les fêtes religieuses, le culte public, les
églises de St-Pétersbourg, etc.



206 —

IL NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.
* Un nouvel évêque ancien-catholique. — M. Antoine-Stanislas

Kozlowsky a été consacré évêque, à Berne, le 21 novembre
dernier, par M. l'évêque Herzog, assisté de M. l'archevêque Gul
et de M. l'évêque Weber. Il est le sixième évêque signataire de la
convention ancienne-catholique d'Utrecht, et jusqu'à présent le seul
en Amérique. Une conférence des évêques anciens-catholiques de

l'Europe avait été convoquée à Bonn pour le 9 du même mois,
dans le but d'examiner tous les détails relatifs à la nomination de
M. Kozlowski comme évêque, et de voir s'il y avait lieu de
procéder à sa consécration. Les évêques membres de cette conférence
ont adressé à leurs fidèles respectifs une lettre circulaire, dans
laquelle, après avoir exposé dans quelles circonstances les catholiques
polonais de Chicago ont jugé à propos de se séparer de la hiérarchie
romaine et de se constituer en Eglise catholique indépendante de

Rome, ils s'expriment ainsi:
« Diese Umstände veranlassten mehrere jener amerikanischen

Gemeinden sich mit dem Gesuch um Rat und Hülfe an uns zu
wenden. Es konnte ihnen zunächst nur der Rat gegeben werden,
sich zu einer autonomen (selbständigen) Gemeinschaft zu vereinigen,
die nach Lehre und Einrichtung mit unsern Kirchen in
Übereinstimmung sei.

«Der Rat wurde befolgt. Am 1. Mai 1897 gaben sich die zu

Chicago versammelten Vertreter mehrerer grosser Gemeinden eine

Kirchenverfassung, mit der wir uns in allen wesentlichen Punkten
einverstanden erklären können. Die Mitglieder der betreffenden
Gemeinden gehören fast ausschliesslich der polnischen Nationalität an.
Es besteht auch die Absicht, zunächst die eigenen polnischen
Volksgenossen, deren es in den Vereinigten Staaten über zwei Millionen
giebt, zum Anschluss einzuladen. Selbstverständlich wird man es

aber mit Freuden begrüssen, wenn sich auch die katholischen
Pfarreien anderer Nationalitäten zu ähnlichen kirchlichen
Gemeinschaften vereinigen und es so möglich machen, auch in der neuen
Welt nicht bloss dem alten katholischen Glauben, sondern auch der
alten Volksgemeinschaft treu zu bleiben. Mit Rücksicht auf die

Nationalität der Katholiken, die sich am 1. Mai 1897 in Chicago
zu einer nationalen Kirche verbunden haben, wurde für die junge
Gemeinschaft die Bezeichnung gewählt : « Polnisch katholische Diöcese

von Chicago ». Die Kirche zählt bisher etwa 30,000 Seelen.

« Nach Massgabe der vereinbarten Kirchenverfassung wählte die

Synode der genannten Diöcese am 7. Mai 1897 den hochwürdigen
Herrn Anton Stanislaus Kozlowski zum Bischof.



— 207 —

« Es liegt unsern Glaubensgenossen in Amerika sehr daran,
den Zusammenhang mit der alten katholischen Kirche in unanfechtbarer

Weise festzuhalten. Deshalb Avurde der erwählte Bischof
veranlasst, sich mit uns in Beziehung zu setzen, um durch uns die
katholische Bischofsweihe zu erlangen. Er kam im Oktober mit
einem Begleiter nach Europa und legte uns seine Beglaubigungsschreiben

vor.
« In Anbetracht der grossen Wichtigkeit der Sache und nach

Vorschrift der Vereinbarung, welche die (alt)katholischen Bischöfe
Hollands, Deutschlands und der Schweiz am. 24. September 1889
miteinander getroffen haben, traten wir am 9. November in Bonn
zu einer ausserordentlichen Sitzung zusammen. Wir ermangelten
nicht, zu derselben auch kenntnisreiche Theologen und
Kirchenrechtslehrer beizuziehen, um uns über alle Punkte, die etwa in Frage
kommen konnten, volle Klarheit und Gewissheit zu verschaffen.
Mit ganz besonderem Dank anerkennen wir namentlich, dass der
hochverdiente Kirchenrechtslehrer Herr Geheimrat Professor Dr. von
Schulte an unserer Beratung in bereitwilligster Weise teilgenommen

hat.
« Nach einlässlichster und sorgfältigster Prüfung der uns

vorgelegten Dokumente und der in Betracht kommenden Verhältnisse
haben wir gefunden, dass Aveder die Person des erwählten Bischofs
noch die Geschichte seiner Wahl Anlass zu einem gerechten
Bedenken gegen die Vollziehung der gewünschten Konsekration geben
können, sondern dass es vielmehr eine uns durch unser bischöfliches

Amt auferlegte Pflicht sei, unsern Glaubensgenossen in Amerika

den gewünschten Dienst zu leisten.
« Indem wir daher von einem Rechte Gebrauch machen, das

durch die Aviederholt erwähnte, in allen unsern Kirchen anerkannte
Utrechter Konvention der Konferenz der vereinigten Bischöfe zusteht,
haben wir beschlossen, dem genannten Priester Anton Stanislaus
Kozlowski die bischöfliche Konsekration zu erteilen und die heilige
Handlung am Sonntag 21. November 1897 m der Kirche des
unterzeichneten Bischofs Eduard Herzog vollziehen zu lassen. Nach alter
kirchlicher Vorschrift soll die Konsekration durch drei Bischöfe
geschehen.

« Geliebte in dem Herrn Wir hatten uns unter gemeinschaftlicher

Feier des heiligen Opfers auf die ernsten Verhandlungen
vorbereitet und unsere Beratungen unter Anrufung des hl. Geistes
begonnen. Nachdem der Beschluss gefasst ist, sagt uns unser
Gewissen, dass Avir nichts anderes gesucht haben, als die Ehre Gottes,
die Wohlfahrt der heiligen Kirche und das Pleil der Seelen.
Vereinigt euch nun mit uns in herzlichster Fürbitte für den zu wei-



— 208 —

henden Bischof und für die Kirche, der er vorstehen wird. Möge
Christus, der Sohn Gottes, dem alle Gewalt gegeben ist im Himmel
und auf Erden, unsern Mitbruder ausrüsten mit den reichen Gaben
des heiligen Geistes, der vom Vater ausgeht (Joh. XV, 26) und ihn
befähigen zur segensreichsten Verwaltung des ihm übertragenen
apostolischen Amtes.

« Die Gnade unseres Llerrn Jesu Christi sei mit euch allen
Amen

« Gegeben zu Bonn, am 9. November 1897, von den an der
Konferenz teilnehmenden Bischöfen:

Gerardus Gul, Erzbischof von Utrecht.

Eduard Herzog, Bischof der christkatholischen
Kirche der Schweiz.

N. B. P. Spit, Bischof von Deventer.
Theodor Weber, Bischof der katholischen Kirche

der Altkatholiken des deutschen Reichs. »

Les adversaires de ce mouvement, surtout les adversaires
papistes, ne manqueront pas de l'attaquer. Un Polonais, nommé
Edmond-S. Naganowski, l'a déjà fait dans le Church Times du 10
décembre dernier. Nous serions surpris du contraire. Il faut s'attendre
à toutes sortes de jalousies, de mensonges, de calomnies, d'entraves
et de persécutions. Mais nous avons confiance dans la grâce de

Dieu et dans la force de la vérité. Le nouvel évêque et ses fidèles
savent déjà qu'ils peuvent compter sur la sympathie et sur le
dévouement de tous les anciens-catholiques de l'P^urope. En outre,
nous espérons qu'en Pologne des catholiques intelligents sauront
aussi, et bientôt, fonder une Eglise nationale indépendante de Rome.
Les Polonais doivent savoir que la principale cause de leurs
infortunes est précisément cette hiérarchie romaine qui n'a cessé de les

diviser, de les tromper et de les exploiter. A eux de savoir enfin

émanciper leurs consciences : Veritas liberabit. — Voir, dans le
Church Times du 17 décembre, l'article intitulé: The Old Catholic
Church of Poland, signé : W. S. L. S.

* Une Lettre de M. le professeur Kyriakos, d'Athènes, sur
l'Ancien-catholicisme et l'Union. — Le savant professeur écrit au

Directeur de la Revue, le 15/27 novembre 1897:

«... Les sympathies pour l'ancien-catholicisme sont, ici,
toujours les mêmes. Nous regardons ce mouvement en Occident comme
un retour aux vrais principes de l'ancienne Eglise, et comme une
réaction salutaire, au milieu des nations catholiques, contre le
papisme ultramontain et contre le jésuitisme, qui, par le despotisme



— 209 —

dans le gouvernement ecclésiastique, par l'obscurantisme dans

l'enseignement et par la guerre déclarée contre la science et le

progrès, ont gâté le vrai catholicisme des premiers siècles chrétiens.
Si l'ancien-catholicisme, qui est un si grand progrès dans l'Eglise,
n'a conquis jusqu'à présent que l'élite des catholiques d'Occident,
nous croyons qu'avec le temps la vérité triomphera partout, lorsque

peu à peu les lumières se seront répandues sur les peuples.
Le papisme et l'ultramontanisme jésuitique reposent sur l'ignorance
des peuples. Si l'union entre les anciens-catholiques et les
orthodoxes, qui devrait être déjà accomplie, parce que ces deux Eglises
ont les mêmes fondements, c'est-à-dire les définitions des sept conciles

œcuméniques et les enseignements des Pères des huit premiers
siècles, en un mot l'ancienne tradition de l'Eglise, si, dis-je, cette
union éprouve du retard à cause des difficultés qu'opposent chez

nous des esprits bornés et fanatiques, cela ne doit pas nous
décourager, persuadés qu'avec l'assistance de Dieu l'œuvre de l'union
sera un jour accomplie, et certains que dès maintenant les membres
éclairés des deux Eglises se considèrent déjà comme des frères,
unis par la même foi, la foi des Chrysostôme, des Basile, des
Grégoire, des Ambroise, des Jérôme et des Augustin ...»

— Die griechische Zeitung « Neologos » veröffentlicht in ihrer
Nummer vom 22. Oktober 1897 eine Eingabe der theologischen
Fakultät der Universität Athen an den Minister der kirchlichen
Angelegenheiten und der Volksbildung, unterzeichnet von Herrn
Professor A. D. Kyriakos als dem Dekan der Fakultät. Darin wird
entschieden auf die geringe Berücksichtigung hingewiesen, die der
Fakultät von seiten der Regierung immer zu teil geworden sei,
und die sich besonders darin kundgebe, dass seit Jahren nie eine
genügende Anzahl von Lehrstühlen in der Fakultät besetzt werde,
so dass wichtige Fächer gar nicht vertreten seien. Gegenwärtig
zähle die Fakultät nur drei Professoren ; so könne sie aber ihrer
Bestimmung nur in sehr unvollkommener Weise nachkommen.
Wenn aber der Staat aus Geringschätzung für die Religion
überhaupt nicht die nötigen Mittel an die Hand gebe, um die notwendige

wissenschaftliche Bildung des höhern Klerus zu ermöglichen,
so fallen die schlimmen Folgen davon auf das ganze Volk zurück.
Solle das Volk sittlich gehoben werden, so könne das nur durch
Kräftigung des religiösen Gefühls in demselben geschehen; dazu
bedürfe es aber vor allem eines gebildeten Klerus. Eine theologische
Fakultät in Athen, die thatsächlich in der Lage sei, ihrer
wissenschaftlichen Bestimmung in jeder Beziehung nachzukommen, werde
auch ausserhalb des Königreichs Griechenland für den ganzen
orthodoxen Orient eine grosse Bedeutung gewinnen können. Die Fakul-

ïtevue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 14



— 210 —

tat ersucht daher den Minister dringend, dieselbe durch
Vervollständigung der Zahl ihres Personals in diese Lage zu setzen.

— In der Zeitschrift « Harmonia » (Athen, io. November 1897)
wird die Ansicht des Herrn Professor Kyriakos über die Frage der
Kalender-Reform in Griechenland, d. h. über die eventuelle Annahme
des Gregorianischen Kalenders durch die Orientalen, mitgeteilt.
Herr Professor Kyriakos bezeichnet diese Frage als eine jetzt ganz
unzeitgemässe. Bei den politischen Zuständen im ganzen Orient
haben die orthodoxen Völker jetzt zunächst andere Aufgaben als

die, ihren Kalender zu modifizieren. Anderseits sei es bei der Stufe
der Bildung, auf der sich breite Volksschichten im Orient noch
befinden, nicht unbedenklich, dem Volke mit solchen Änderungen
zu kommen; dasselbe würde durch das dadurch bedingte
Eingreifen auch in die hergebrachte Festordnung in grosse Aufregung
versetzt werden, da es im ganzen noch nicht die nötige Bildung
habe, um überzeugt werden zu können, dass solche Äusserlich-
keiten doch mit der Orthodoxie nichts zu thun haben. Vielleicht in ein
bis zwei Jahrhunderten, meint Herr Professor K., aber eher nicht,
dürfte es an der Zeit sein, die Frage ernstlich in Erwägung zu
ziehen.

* Le Collège grec de Rome et les visées de Léon XIII. —
On écrit de Rome à la Liberté de Fribourg (journal très papiste) :

« Le pape vient de confier le Collège grec de Rome aux Bénédictins
d'Einsiedeln. La prise de possession a eu lieu par Dom Hemptine,
supérieur général de l'ordre Ce Collège grec fut fondé par le

pape Grégoire XIII pour y recevoir les séminaristes du culte grec-
uni. En 1866, le gouvernement autrichien ayant supprimé le
Collège ruthène de Lemberg, il accorda au Collège grec de Rome
une partie des biens de l'institut supprimé, à condition qu'il
accueillerait des élèves du rite ruthène. Depuis cette époque, le
Collège s'appela Collège greco-ruthène. Jusqu'à ces derniers temps, le
Collège grec recevait non seulement des grecs-unis et des ruthènes,
mais des élèves appartenant à la plupart des rites orientaux, ainsi
des roumains-unis, des melchites (rite greco-arabe), des bulgares-
unis, etc. Jusqu'en 1886, le Collège était dirigé par des prêtres
séculiers. Le dernier recteur séculier fut Mgr. Satolli, aujourd'hui
cardinal. A partir de 1886, le Collège fut confié à des religieux
polonais appelés résurrectionnistes. Mais comme ces derniers, en

leur qualité de Polonais et de latins, étaient mal vus par les
Ruthènes, ils furent obligés de se retirer.

« Le Collège passa ensuite aux Jésuites, qui se trouvèrent en
butte aux mêmes difficultés que les résurrectionnistes. Le pape se

résolut alors à diviser le Collège. Cette division venait d'autant plus



— 211 —

à propos que les projets de Léon XIII pour l'union des Eglises
donnaient une nouvelle impulsion à tous les rites unis avec Rome,
et qu'un seul institut n'était plus suffisant. Le pape décida qu'il y
aurait un Collège spécial pour les Ruthènes et les Bulgares.
L'empereur d'Autriche affecta à la construction de ce Collège une

somme de 100,000 florins. L'édifice qui doit contenir ce nouveau
Collège ruthène est complètement terminé et l'inauguration a

eu lieu.
« Quant au Collège grec proprement dit, celui qui va être

confié aux Pères d'Einsiedeln, il continuera d'accueillir des Grecs
de rite pur, des melchites (rite grec avec langue arabe) et des

italo-grecs. Les italo-grecs sont les colonies grecques qui existent
encore en Italie et qui ont conservé le rite grec ; elles comprennent
60,000 fidèles.

« Le choix des Bénédictins que vient de faire Léon XIII pour
la direction du Collège grec a obtenu l'approbation générale. Ce
choix s'explique du reste parfaitement. Les Bénédictins sont, de
tous les ordres latins, celui qui suscite le plus de sympathies parmi
les Orientaux. Ils ont toujours eu des rapports suivis avec les
ordres religieux orientaux, notamment les Basiliens, et ils n'ont
jamais cherché à latiniser ces derniers, ce qui n'est pas le cas d'autres

ordres latins.
« De plus, l'office liturgique bénédictin n'est pas sans analogie

avec la liturgie grecque. Si on ajoute à cela le haut renom de
science et d'érudition que l'ordre des Bénédictins s'est légitimement
acquis, on a d'autant plus de raisons d'applaudir à la décision
du pape.

« Le choix de Léon XIII constitue un grand honneur pour la
Suisse, qui est ainsi appelée à coopérer aux grands projets du pape
pour l'union des Eglises ...»

* Anglicans et Orthodoxes orientaux. — Le Church Times
du 15 octobre dernier a publié la nouvelle suivante: «A
correspondent writes to the Times from Melbourne:—"Intercommunion
with the Eastern Church has been recently very strongly marked
in the city of Melbourne, where for some time past the members
of the Greek and Russian Churches have been without a resident
priest of the Orthodox Church, and the Patriarch of Jerusalem
authorised the Rev. E. S. Hughes, curate of St. Peter's, Melbourne,
to baptize and at times communicate the Greek Christians. The
mission-hall belonging to the parish has been used by the Orthodox

Greek laity ; but the baptisms have been by immersion in the
parish church, and marriages have also been celebrated by the
Anglican clergy according to the Greek and Syriac rites. A Greek



— 212 —

priest has now been sent by the authorities of the Orthodox Church
to Melbourne, and he has proceeded to accept from the Anglican
clergy the certificates of these baptisms in all cases, and to anoint
with the chrism those whose baptisms are certified to him, and at
one Easter the Greek faithful received the Sacraments from the
hands of the parochial clergy, a course which will no longer be
pursued now that the Greeks have their own priest. The Bishop
of Melbourne has given his consent to these ministrations, simply
requiring that nothing contrary to the spirit or provisions of the
Book of Common Prayer should be incorporated in the Greek
rites celebrated by his licensed clergy ; but owing to the absence
from Melbourne of the Bishop the newly-arrived Archimandrite
announced on the first Sunday of his arrival that he could not
celebrate ' the Divine Liturgy ' (Holy Communion) until he had
received permission and authority personally or in writing from
the Anglican Bishop of the diocese. »

Après avoir rapporté cette nouvelle, le Russian Orthodox
American Messenger a publié l'entrefilet suivant : « After reading
the above communication, His Grace Bishop Nicholas made the
following remark:—"It is hard to believe that representatives of
the Orthodox Church should have entered into Communion of
prayer and Sacraments with Christians of another confession
before this question has been decided by the entire Catholic
(universal) Church!—We, at all events, will enter into no such
communion, and openly declare that we will not." »

— On lit dans les Illustrated Church News, du 26 novembre
dernier : « Addresses and Sermons, by Basil, Archbishop of Smyrna
(S. P. C. K, is. 6d.), translated, with the Archbishop's permission,
by the Rev. A. Baker, R.N. In view of the growing interest among
Anglican Churchmen, both at home and abroad, as to the
doctrines held by our fellow-Christians in the ancient Eastern Churches,
these utterances, showing what is the authoritative teaching of the

pulpit in the Orthodox Eastern Church, will be read with special
interest. Among the subjects treated are "Eternal Life", „the Holy
Communion", and "Faith". It will be a surprise to many to learn
how comparatively slight are the differences of belief between the

Anglican and the Eastern branches of the Catholic Church. »

* En Angleterre. — La Ligue de la réforme de l'Eglise. On

lit dans YAnglican Church Magazine de décembre 1897, P- I40:
«Very suggestive is the manifesto, entitled "An Appeal for
Freedom," issued by the Church Reform Leage. We quote the following

extract:



— 213 —

"It is a most significant and important truth that,
notwithstanding the wonderful growth of the Church within the last two
generations, there has been practically little esprit de corps amongst
Churchmen, either clergy or laity. Look at Romanists and
Protestant Dissenters. Amongst the former there is a splendid spirit
of unity ; and in spite of the divisions of the latter they also possess
that spirit which we lack. The theory of dissent is Congregationalism ;

that of the Church is Catholic unity. But in practice the positions
are reversed. The Church of England to-day is most decidedly
congregational; or, if you like, parochial. It is 'my parish', 'my
church', 'my choir', 'my favourite preacher', 'my pet service', and
so forth. This parochial or congregational exclusiveness and
individualism is dominant almost everywhere troughout the country,
and forms a very real barrier to Church progress. What is the
cause of it? Why is it that the rank and file of Churchmen take
little or no interest in general Church affairs We believe most
firmly that the cause is to be found in existing methods of Church
administration."

The principal work of the League is "to create such an organized

public opinion as shall win from Parliament that self-government

or legislative freedom Avhich the Church has every right to
demand. The League is entirely non-political, and does not deal
with questions of doctrine."

— Les conversions au papisme. Le cardinal Vaughan a déclaré,
en octobre dernier, à Paris, lors des fêtes du centenaire de St.
Augustin, qu'il ne faut pas songer à faire rentrer l'Eglise anglicane
dans la romaine, « parce qu'on pourrait craindre que beaucoup de
conversions ainsi opérées ne fussent précaires et fragiles, tandis que
les conversions donnent beaucoup plus de garanties en se produisant

individuellement. » Il a ajouté: «D'après nos dernières
statistiques, le nombre des conversions d'anglicans au catholicisme
romain varie entre 6 ou yoo par mois. Si ce chiffre paraît peu
élevé relativement à la population, il faut se dire qu'une seule
conversion en prépare beaucoup d'autres. Dès à présent, il n'y a pas
une seule famille anglaise qui, de près ou de loin, ne compte un
catholique parmi ses parents ou ses alliés. »

Les journaux anglicans ont démenti ce chiffre donné par le
cardinal. — Le Methodist Times a affirmé que les prétendus progrès

du catholicisme romain en Angleterre étaient une pure fiction.
Il a publié une statistique significative: celle des mariages
catholiques-romains célébrés en Angleterre et dans le pays de Galles
depuis 43 ans. En 1854, la proportion de ces mariages était de
49 pour 1000 ; en i860, elle était de 48 pour 1000 ; en 1874, de



— 214 —

40 pour IOOO; en 1884, de 43 et en 1894 de 42. Donc, diminution

de 7 pour 1000 de 1854 à ri

— L'archiconfrérie de N.-D. de la Compassion. Chose singulière,

Léon XIII, sous prétexte que le fondateur de la Compagnie
de St-Sulpice à Paris a été animé d'un grand zèle « pour la
conversion de l'Angleterre», et que cette Compagnie dirige un grand
nombre de séminaires en Amérique, a fondé à Paris une archi-
confrérie de N.-D. de la Compassion pour la conversion de l'Angleterre.

L'inauguration a eu lieu en l'église St-Sulpice le 17 octobre
1897, en présence du cardinal Richard. Le cardinal Vaughan y a
assisté avec plusieurs évêques et religieux anglais. Dans son
sermon, le P. Feuillette, dominicain, a « rappelé qu'une importante
portion de l'Eglise anglicane, la High Church, est poussée vers
l'union ; et que, depuis l'accentuation du mouvement ritualiste,
depuis que Keble et Pusey ont soutenu qu'il n'y a aucun des trente-
neuf articles qui ne puisse s'accorder avec l'enseignement des

catholiques-romains, il lui semble que la distance a considérablement
diminué entre l'anglicanisme et le catholicisme (romain). »

— Comment les papistes jugent les anglicans. Le jésuite James
Kendal a publié dans YAmerican Catholic Quarterly Review (vol. 22,
n° 87) une étude sur le «Nouveau mouvement oxfordien en Angleterre,

» étude dans laquelle on lit les jugements suivants: «Tout
catholique de race anglo-saxonne, riverain de la Tamise ou du

Delaware, ne peut aujourd'hui avoir foi dans la mission de sa
nation respective, qu'autant que celle-ci se placera sous la bannière
de l'Eglise romaine... Il est temps de mesurer les devoirs qui
nous incombent, car nous sommes appelés à constituer avant peu
Yavant-garde d'une armée où la religion entière sera en jeu. L'Angleterre

est en effet plongée dans un état de marasme religieux
analogue au marasme politique dont la Turquie offre à l'Europe le

spectacle L'Eglise établie est accusée d'avoir donné naissance

au libéralisme malsain et à l'anarchie intellectuelle dont l'Angleterre
nous offre aujourd'hui le spectacle Notre devoir à nous,
catholiques (romains), est de nous organiser et de prendre avec tact une

position agressive Le principe que nous ne devons jamais perdre
de vue, c'est qu'il n'existe qu'un choix, entre le catholicisme
(romain) et l'infidélité, et c'est pour cette raison que nous devons nous
rallier tous sous l'étendard de Rome Assimilons-nous au plus vite
ce que l'esprit du temps présente de bon, tout en développant en

nous la force intérieure que chacun de nous révèle en lui, comme
membre de l'Eglise catholique. » — Est-ce clair?



— 215 —

* Le Bilan du Catholicisme romain en France. — Sous ce

titre, M. G. Chastand a publié, dans la Revue chrétienne d'octobre
dernier (p. 262-284), un tableau très sombre de la situation de

l'Eglise papiste en France. Il n'a d'ailleurs fait usage que de
documents fournis par des prêtres et des laïques de cette Eglise, aveux
précieux qui doivent être enregistrés par l'historien attentif. La
situation du papisme est menacée en ce sens que les sommes
considérables consacrées aux écoles ultramontaines ne produisent que
des résultats très médiocres; que la plupart des élèves, une fois
sortis, ne restent pas fidèles à leurs éducateurs cléricaux; que, dans
certains diocèses, le recrutement du clergé est absolument insuffisant;

que l'opinion publique, malgré la presse papiste, tourne en
définitive contré le papisme, contre le clergé, contre l'Eglise; que
des laïques qui pratiquent, avouent eux-mêmes qu'ils ne croient
pas; que le clergé est très divisé, oisif et dominateur; que les

places supérieures sont accordées par l'administration non aux plus
capables, mais aux intrigants ; que l'instruction du clergé est très
inférieure; que la religion, pour une masse énorme, est réduite à

quelques rites et ne lie ni l'esprit ni la volonté ; que les cinq
« Instituts catholiques » n'ont qu'un nombre d'étudiants très
restreint et menacent dépérir; que l'enseignement religieux, ainsi que
la prédication, est d'une grande faiblesse, en ce sens qu'au lieu de
tendre à former l'homme et le chrétien, il ne tend à former que le
praticant et le dévot, ce qui ne mène pas loin ; etc., etc.

On peut lire, sur ce point, les peintures très réalistes que M.
Anatole France fait du clergé catholique-romain actuel, dans Y Orme
du Mail et dans le Mannequin d'osier. « Il lui semble, dit M. G.
Deschamps (Temps du 10 octobre 1897), que la religion actuelle
des Français n'est plus qu'un rituel dont les formules règlent les
gestes d'un troupeau de chrétiens routiniers et dont l'observance
est confiée à un clergé volontiers simoniaque; les grands séminaires
n'enseignent plus la théologie. » — Voir aussi les articles de M.
Henry Bérenger, dans la Revue des Revues, sur « la jeunesse
intellectuelle et le catholicisme en France » ; de M. V. Charbonnel, dans
la même Revue, sur les « deux catholicismes » ; de M. A. Sabatier,
dans le Journal de Genève du 10 octobre 1897.

On sait que, outre MM. Bourrier et Charbonnel, sept ecclésiastiques

ont rompu avec Rome en ces derniers temps et qu'ils font
actuellement des études à la Faculté de théologie protestante de
Paris. M. Bourrier, dans le sermon qu'il a prononcé à la cérémonie
de sa « consécration », a cru devoir avouer assez clairement « que
l'Eglise réformée ne répondait pas précisément à son idéal », mais
qu'il a « fait taire ses préférences dans l'intérêt de l'ordre et de



— 216 —

la paix. » Cet aveu solennel est très significatif, et il est probable
que les sept autres ecclésiastiques sont dans les mêmes sentiments.
Que résultera-t-il, dans quelque temps, de l'introduction de cet
élément nouveau et peu protestant dans le sein du protestantisme
français Nous aurions mauvaise grâce à essayer d'émettre des

prophéties toujours risquées. Sans doute les anciens-catholiques
auraient été heureux de pouvoir offrir à ces ecclésiastiques les
ressources temporelles que les protestants leur ont offertes; mais, en
définitive, la situation décrite par M. Bourrier est loin de nous
déplaire, et une fois de plus Dieu nous apparaît « admirable dans ses
voies ».

* Les Catholiques-romains aux Etats-Unis. — Leurs
divisions continuent, parce que deux esprits différents y sont en lutte ;

l'esprit libéral et individualiste contre l'esprit traditionnel. Le
premier a été très répandu par le P. Hecker, qui a fondé la
communauté des Paulistes en 1858 et dont M. l'évêque Ireland est
aujourd'hui un admirateur et un disciple. La biographie du P. Plecker
(t 1887), que le P. Elliott vient de publier, a été traduite en français

par M. l'abbé Klein, professeur à l'institut catholique (romain)
de Paris. Selon M. Klein, autre admirateur de cet esprit « pauliste»,
il s'agit « d'un nouvel état de l'esprit humain », « d'un changement
radical» dans l'ordre des choses. Où cela mènera-t-il? S'il ne s'agit
que de 1' « individualisme » et du « libéralisme » permis par Rome,
ce sont des choses très connues et qui ne nous font pas illusion.
S'il s'agit d'autres choses, nous verrons. Attendons.

* Nécrologie. — Benj.-Jos.-Agénor Bardoux, né à Bourges
en 1830, mort en novembre 1897; ^ut avocat à Clermont-Ferrand,
député en 1871, ministre de l'instruction publique et des cultes en

1877, combattit la séparation de l'Eglise et de l'Etat, et fut membre

de l'Institut. On a de lui : les Légistes et leur influence sur la
société française, 1878; le comte de Montlosier et le gallicanisme,
1881 ; Dix années de vie politique, 1882; la comtesse Pauline de

Beaumont, 1884; la Bourgeoisie française, 1886; Mme de Gustine,
1888; Etudes d'un autre temps, 1889.

— François Chapuis, né à Genève en 1811, mort en juillet
1897; fut pasteur à Gênes en 1834, à Satigny de 1839 à 1868.

On a de lui : un Catéchisme, des Méditations sur St. Marc, des

Conférences sur l'épître de St. Jacques, des Méditations sur les

Psaumes, une foule de conférences détachées (la Réformation en

Espagne, les Théophilanthropes, les trois courants du XVI0 siècle,
les Caractères du vrai protestant, etc.).

— Léon Gautier, né au Havre en 1832, mort en août 1897;
fut archiviste, puis professeur de paléographie à l'école des chartes.



— 217 —

On a de lui: Comment faut-il juger le moyen âge? 1858; Définition

catholique de l'histoire, i860; Benoît XI, 1863; Etudes
historiques et littéraires pour la défense de l'Eglise, 1864 et 1865 ; Lettres
d'un catholique, 1876 et 1878; les Epopées françaises, 1866-67; la
Chanson de Roland, la Chevalerie, etc.; une Histoire de la poésie
liturgique au moyen âge, 1877; la Poésie religieuse dans les cloîtres
des IXe-XIe siècles, 1887; Portraits du XVIIIe siècle, 1890; Etudes
et tableaux historiques, 1890.

— Edmond Le Blant, né à Paris en 1818, mort en juillet
1897; fut le fondateur de l'épigraphie chrétienne en France, membre

de l'Académie des inscriptions en 1867, directeur de l'Ecole
française de Rome de 1883 à 1889. On a de lui: Inscriptions
chrétiennes de la Gaule antérieure au VIIIe siècle, 1856 et 1861 ; Manuel
d'épigraphie chrétienne, 1869; Recherches sur l'accusation de magie,
dirigée contre les premiers chrétiens, 1869; Mémoire sur les
bourreaux du Christ, 1870 ; Inscriptiones hispanicae christianse, 1873;
les martyrs chrétiens et les supplices, 1875; de quelques principes
sociaux rappelés dans les conciles du IVe siècle, 1879; les Actes
des martyrs (supplément aux Acta sincera de Dom Ruinart), 1882;
les Sarcophages chrétiens de la Gaule, 1886; etc.

— James Legge, né à Huntly en 1815, mort en novembre 1897;
fut missionnaire à Hong-Kong de 1843 à 1873, puis professeur de
langue et de littérature chinoises à Oxford. On a de lui: Notions
des Chinois sur Dieu et les esprits, 1852; les Quatre Shu, et les
Cinq King, 28 vol., de 1841 à 1852; Quatre conférences sur les
religions de la Chine (le confucianisme et le taoïsme comparés avec
le christianisme), 1880 ; les T. 27 et 28 des Livres sacrés de
l'Orient, édités par Max Müller; etc.

— Eug.-Fr. Nœf, né à Genève en 1825, mort en novembre
1897; fut pasteur dans le canton de Vaud, puis à Céligny de 1867
a 1886. On a de lui, entre autres: Essai sur le caractère et la
doctrine de Zwingle, 1850 ; Histoire de la Réformation, 1856;
Histoire de l'Eglise chrétienne, 1892; une quantité de mémoires et de
discours.

— Francis-William Newman, né à Londres en 1805, mort en
octobre 1897; fut le frère cadet du cardinal Newman, missionnaire
à Bagdad en 1833-34, rompit avec l'Eglise anglicane, se fit
professeur de philologie. Comme théologien, il publia: Plistoire de la
monarchie hébraïque, 1847; l'âme, ses douleurs et ses aspirations,
1849 et 1863 ; Phases de la foi, théisme doctrinal et pratique, 1858
et 1865; Qu'est-ce que le christianisme sans le Christ? 1881; une
Communauté chrétienne, 1883; la vie après la mort, 1886. Son
rêve fut de fondre toutes les religions existantes dans une synthèse
supérieure.



— 218 —

— John Stoughton, né à Norwich en 1807, mort en octobre
1897 ; fut pasteur congrégationniste à Highbury, à Windsor, à

Kensington, jusqu'en 1875; professeur d'histoire ecclésiastique et
d'homilétique au collège indépendant de St-John's Wood, jusqu'en
1884. Il combattit le mouvement puséiste. Il rédigea longtemps
l'Evangelical Magazine. Il a laissé de nombreux ouvrages sur l'histoire

ecclésiastique, sur l'époque des Pères, le moyen âge, l'Angleterre

moderne, etc.

— Le P. Luigi Tosti, né à Naples en 1811, mort en septembre
1897: bénédictin du Mont-Cassin, publia beaucoup d'ouvrages,
entre autres : Storia di Bonifazio Vili e dei suoi tempi ; Storia di
Abelardo, del concilio di Costanza, dello scisma greco, della
contessa Matilde; Prolegomeni alla storia della Chiesa; Scritti varii;
la Conciliazione, etc.

— Etienne Vacherot, né à Langres en 1809, mort en juillet
1897: fut professeur de philosophie, directeur de l'Ecole normale.
On a de lui: Histoire critique de l'école d'Alexandrie, 1846-51 ;

Théorie des premiers principes suivant Aristote ; De rationis auctoritate

tum in re, tum secundum Anselmum considerata, 1836;
Lettre à l'abbé Gratry, 1851: la métaphysique et la science, 1858;
la Religion, 1868; la science et la conscience, 1870 ; le nouveau
spiritualisme, 1884; etc. Il a collaboré au Dictionnaire des sciences

philosophiques.

— Ch.-J. Vaughan, né à Leicester en 1816, mort en novembre

1897: fut l'élève de Th. Arnold, l'ami du doyen Stanley; pasteur
à Leicester en 1841, principal du collège de Harrow en 1844,
chancelier de la cathédrale d'York en 1860, « maître du temple »

en 1869, doyen de Llandaff en 1894. Il publia plusieurs volumes
de sermons et de commentaires des Ecritures. De 1870 à 1881, il
travailla à la revision de la version anglaise du N. T.

Avis. — Le Rapport du Congrès de Vienne, inséré dans la

présente livraison, est aussi publié en brochure. Cette brochure est

en vente à Berne, à l'imprimerie Stœmpfli, au prix de 1 fr. 25, ou
1 M. (sans le port).

-3—&V-<=-


	Chronique

