
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


794

VARIETES.

I. — Does the Book of Daniel emanate from Daniel
the Prophet?

The Book of Daniel furnishes valuable evidence for the just
answer to this question.

Chapter I affirms that, from Jerusalem, were taken captive
certain persons amongst whom were Daniel and three companions,
surnamed Shadrack, Meschack and Abednego. These were set

apart to be instructed in the tongue, and learning, of the
Chaldeans and when presented to the king were found excellent
in wisdom and understanding.

Chapter II. Nebuchadnezzar had a dream which escaped
his memory, and which the wise men of Babylon could not
make known, but Daniel did, and gave the interpretation, in
consequence of which Nebuchadnezzar acknowledged, that "the
God of Dam'ehevealeth secrets", and placed Shadrack, Meschack
and Abednego over the affairs of the Province of Babylon, but
Daniel sat in the "king's gate".

Chapter III. King Nebuchadnezzar made a great image.
When Shadrack, Meschack and Abednego refused to worship
the image, they were thrown bound into the midst of a burning
fiery furnace, but being delivered, Nebuchadnezzar promoted
them in the Province of Babylon.

Chapter IV. Nebuchadnezzar had a dream which he

remembered, but which the wise-men of Babylon could not interpret,

but Daniel did. The dream, as interpreted by Daniel, was
realised in Nebuchadnezzar who acknowledged that the God

of Heaven is able to abase those who walk in pride.



— 795 —

Chapter V. Belshassar, son of Nebuchadnezzar, made a
feast in which the vessels of the Temple were profaned by
banquet use. A writing on the wall terrified the king and was
interpreted by Daniel. In the same night was Belshassar slain
and Darius the Mede (Nabonid) took the kingdom (became
king).

Chapter VI. Darius the Mede placed three Presidents over
the kingdom, of whom Daniel was the first. The Presidents and
Princes induced Darius to make a decree that no petition
should be presented to any Man or God except to him alone
for certain clays. Daniel as heretofore at his window open
towards Jerusalem made his petition to his God. Daniel, in
consequence, was cast into the den of lions, but, being found
unharmed, Daniel was taken out by the king who made a decree
that in every dominion of my kingdom men tremble before
the God of Daniel. So this Daniel prospered in the reign of
Darius and in the reign of Cyrus the Persian.

Chapter VII. In the first year of Belshassar, Daniel had a
vision which he wrote and described. That vision embraced
several kingdoms—interpreted to mean the kingdom of Media,
Persia and Greece. Daniel was told to shut up the vision, for
it shall be for many clays even until the Ancient of Days shall sit.

Chapter VIII. In the third year of Belshassar, Daniel had
another similar vision giving in more detail the previous vision.
After that vision Daniel fainted and was sick certain days.
After that he arose and attended to the kings state affairs.

Chapter IX. In the first year of Darius the Mede, Daniel
understood by Books the number of the years that the Lord
had declared, through Jeremiah the Prophet, should be
accomplished in the desolation of Jerusalem—even 70 years. In his

prayer of confession Daniel acknowleges that the sins of Judah
and Jerusalem had brought upon them the Oath (Leviticus,
26, 14) written in the Law of Aloses, which God had realised in
the calamities which befell Judah and Jerusalem. Whilst Daniel
was praying, the Angel sent from God communicated to him
that Prophecy of the Seventy Weeks which foretells the time
of the coming of the Messiah and His being "cut off" and the
subsequent destruction of Jerusalem by the army of the coming



— 796 —

Prince. That Prophecy was realised in three particular events
which occurred within seven years—the Baptism of our Saviour,
His crucifixion and the baptism of Cornelius when the kingdom

of Heaven was opened to all Believers x). Jesus the Messiah
alluded to this Prophecy as spoken by the Prophet Daniel and
declared that the destruction of the Temple foretold by Daniel
shall be accomplished before this generation shall pass away
(Matt. 24, 15—34). That destruction occurred forty years after
as foretold by Jesus and Daniel.

Chapter X records a vision which Daniel alone saw, and
which Daniel alone could, therefore, have made known. In the
third year of Cyrus—in the four and twentieth day of the first
Month when J, Daniel, was beside the great river, which is

Hiddekel—I, Daniel, was mourning—then I lifted up mine eyes
and, behold, a certain man stood before me and a thing was
revealed unto me, and the thing was true. I, Daniel, alone saw
the vision and I retained no strength in me, yet heard I the
voice of his words. And he said unto me : 0 Daniel, a man
greatly beloved understand the words that I speak unto thee,
for unto thee am I sent.

Chapters XI and XII record the prophetic history
communicated. In chapter XII it is said: But thou, o Daniel, shut

up the words and seal the book even to the time of the end.

Then I Daniel looked, but understood not. Then he said: Go

thy way, Daniel, for the words are closed and sealed up till
the time of the end.

Thus every chapter of the Book of Daniel either emanates
from or is associated with that Daniel of the captivity of Judah
who flourished from the beginning ot the reign of Nebuchadnezzar

to the early part of the reign of Cyrus, king of Persia.

Whence then comes, and what is the proof which has
prevailed with many Christian critics to induce them to dissociate
the Book of Daniel from the person and time of Daniel the

Prophet, and to maintain, as proved by literary criticism, that
the Book of Daniel was composed about B. C. 200, and that therefore

it did not emanate from Daniel the Prophet, but was

') See Christianity chronologically confirmed (Skeffing-ton, London).



___ 797 —

written, not in Babylon, but possibly in Palestine, by an author
entirely unknown to history?

The "proof" was advanced seventeen hundred years ago
by Porphyry, acknowledged to be the greatest enemy of the
Christian Faith in the first centuries of Christendom. Persecutors
burnt the bodies of Christians, but Porphyry sought to undermine

their belief in the Holy Scriptures, and, like all intelligent
Unbelievers delivered his chief assault against the Book of Daniel.
Let us be just even to Porphyry. Porphyry did not "profess
and call himself Christian". Porphyry did not acknowledge,
with St. Paul, that "God, who at sundry times, and in divers
manners, spoke in times past unto the Fathers by the Prophets,
hath in these last days spoken unto us by His Son" who
quoting the prophecy of Daniel respecting the destruction of
the Temple (Matt. 24, 15) described it as "spoken by Daniel the

Prophet". Porphyry did not possess a large developement of
the historic faculty, but his logical acumen would have disdained
the logical inconsequences, of challenging the genuineness of
the Book of Daniel, whilst professing and calling himself
"Christian".

Porphyry did not regard the Bible as the Word of God
but as the work of man. Believing* that no unaided man living
in the time of Daniel could have foretold the death of Antiochus
Epiphanes so distinctly as he found it foretold in the Book of

Daniel, Porphyry suggested, as an explanation of the difficulty,
that the Book of Daniel was written after the event. Thus
originated that refuge for the destitute, the "after-event"
theory. But tested by sound principles of historic criticism that
theory fails. The destruction of the Temple is much more minutely
and distinctly foretold in the Book of Daniel than the death of
Epiphanes. If then the Book of Daniel were written "after the event"
it must have been written after the destruction of the Temple.
Yea! inasmuch as its previsions extend to the time when the
"Ancient of Days did sit" the Book of Daniel ought not to
have been written yet. But if my position is true, will not much
"Higher Criticism" be proved to be "inferior learning"?
Certainly. But am I to forsake "historic criticism" in order that
people, deceived by a quibble, may continue to bask in a "fools
Paradise". I trow not. I am a disciple of Jesus and Daniel—
not of Porphyry the Apostate. I maintain, than, as beyond



— 798 —

reasonable questioning, that the Book of Daniel emanates from
Daniel the Prophet and that it was composed from the beginning

of the reign of Nebuchadnezzar to the early part of the
reign of Cyrus the Persian.

John Parker.
Boulogne s./M., August 1898.

77, Boulevard Mariette.

II. — La philosophie de Descartes et la théologie
au XVIIe siècle.

Il est peu de doctrines dont les principes essentiels et l'idée
maîtresse aient été plus souvent mal interprétés et déformés
comme à plaisir, que la philosophie cartésienne. Beaucoup de

ses amis imprudents et de ses partisans irréfléchis, aussi bien
que ses adversaires les plus décidés, ont contribué également,
quoique avec des intentions bien différentes, à donner le change
sur le véritable but qu'il s'efforça d'atteindre; les uns et les

autres ont présenté Descartes comme un rationaliste pur, comme
un penseur indépendant et hardi, qui, rejetant toute autorité,
osa chercher la vérité par lui-même, par les seules forces de

la raison, sans se préoccuper de savoir « s'il y avait eu des

hommes avant lui», et ne voulant « admettre aucune chose pour
vraie qu'il ne la connût évidemment être telle», les uns applaudissant

à sa tentative, les autres y voyant et y montrant un
danger redoutable pour la foi.

Cette conception très simpliste du cartésianisme est fort
bien résumée par un des derniers historiens de la littérature
française, M. G. Lanson *), dans son chapitre intitulé: Trois
ouvriers du classicisme (IVe partie, liv. I, ch. III). «La
philosophie de Descartes, dit-il, consiste essentiellement dans

une conception scientifique de l'essence des choses, constituant
la raison juge souverain du vrai, écartant toute autre voie,

autorité, tradition, révélation La vérité scientifique s'oppose
ainsi à la vérité théologique. Le cartésianisme menace assurément

le christianisne il ne pouvait en sortir qu'une
irréligion rationnelle. » Voilà qui est net. Cependant, ajoute M. Lan-

') Histoire de la Littérature française, lib. Hachette, 2° édition 1895.



— 799 —

son, « par prudence, sa philosophie semblait se faire l'auxiliaire

de la foi, et donner un fondement rationnel au dogme
traditonnel et révélé Elle vécut à côté du christianisme, en
paix avec lui. Ainsi le christianisme, pendant le XVIIe siècle,
utilisa les forces de cette doctrine dont le principe était capable
de le ruiner » '). Telle est donc la thèse, énoncée sous la forme
la moins équivoque: le cartésianisme est l'ennemi du christianisme,

toutefois Descartes s'est efforcé, purement par prudence
et par politique, non seulement de vivre en paix avec les
théologiens catholiques de son temps, mais de montrer l'accord
constant de ses doctrines avec le dogme traditionnel.

Est-ce bien vraiment là une tactique habile de la part de
Descartes Il est toujours bien téméraire de sonder les intentions

pour les juger, et de prétendre pénétrer de plain pied
dans le for intime des âmes: ici en particulier l'interprétation
nous paraît très hasardée, car nous n'avons qu'à lire la biographie
de Descartes par Baillets) pour nous convaincre qu'il était fort
bon chrétien et catholique pratiquant; rien donc ne nous
autorise à croire qu'il ne soit pas absolument de bonne foi lorsqu'il

proteste de son profond respect pour la théologie, et de

sa déférence au jugement de l'Eglise, se déclarant prêt à

renoncer à telle ou telle de ses doctrines, plutôt que de se trouver
en conflit avec la vérité éternelle dont l'Eglise est la gardienne
vigilante. Les textes sont nombreux, beaucoup sont très connus,
et aucun ne peut prêter à la moindre équivoque. Nous n'avons
pas, de toute manière, à discuter les intentions de Descartes:
nous n'avons qu'à prendre sa doctrine telle qu'elle est, et à

chercher quelle est sa véritable et naturelle attitude à l'égard
de la théologie.

Ce qui a pu faire penser que Descartes fut au XVIIe siècle
le chef, ou pour mieux dire, le précurseur, du rationalisme,
c'est que, en effet, il a une absolue confiance dans la raison;
certains passages feraient croire qu'elle lui suffit pour donner
satisfaction à tous les besoins de la vie religieuse, et qu'il pense
ainsi pouvoir se passer de la foi : celui-ci par exemple. «. .Je
ne m'étonne pas si quelques philosophes se persuadent qu'il
n'y a que la religion chrétienne qui, nous enseignant le mystère

') Pag- 395-396-
2) Vie de Monsieur Descartes, etc., 2 vol. gr. in-8°, 1691.



— 800 —

de l'incarnation par lequel Dieu s'est abaissé jusqu'à se rendre
semblable à nous, fait que nous sommes capables de l'aimer;
et que ceux qui, sans la connaissance de ce mystère, ont semblé
avoir de la passion pour quelque divinité, n'en ont point eu

pour cela pour le vrai Dieu, mais seulement pour quelques
idoles. Toutefois, je ne fais aucun doute que nous ne
puissions véritablement aimer Dieu par la seule force de notre
nature. Or le chemin que je juge qu'on doit suivre pour
parvenir à l'amour de Dieu est qu'il faut considérer qu'il est
un esprit ou une chose qui pense, en quoi la nature de notre
âme ayant quelque ressemblance avec la sienne, nous venons
à nous persuader qu'elle est une émanation de sa souveraine
intelligence, et divince quasi particula aurœ»1). Qu'est-ce à

dire? Que Descartes n'a pas besoin de la foi? Qu'il lui suffit
de la « religion naturelle » Que la philosophie peut se passer
de la théologie En aucune manière : il faut les distinguer, dit-
il, pour le plus grand avantage de l'une et de l'autre, de façon
qu'elles aient chacune un domaine bien déterminé, mais il faut
se garder de les séparer, et encore moins de les opposer, ce

serait la ruine de toutes deux: et il ajoute que c'est la
théologie qui domine la philosophie, et que la raison doit régler
ses démarches sur les révélations de la foi. «J'ai maintenant,
écrit-il ailleurs, entre les mains un discours où je tâche d'éclair-
cir ce que j'ai écrit ci-devant sur ce sujet2); il ne sera que de

cinq ou six feuilles d'impression, mais j'espère qu'il contiendra
une bonne partie de la métaphysique ; et, afin de le mieux faire,
mon dessein est de n'en faire imprimer que vingt ou trente
exemplaires, pour les envoyer aux vingt ou trente plus savants
théologiens dont je pourrai avoir connaissance, afin d'en avoir
leur jugement et apprendre d'eux ce qui sera bon d'y changer,
corriger ou ajouter, avant que de le rendre public3). »

Descartes déclare donc qu'il s'en remet aux décisions des

théologiens, sans vouloir faire de théologie lui-même : « Ce n'est pas
mon métier», répète-t-il à maintes reprises.

Pourquoi, chez Descartes, cette abstention systématique
de la théologie? C'est que, depuis la Renaissance, comme une

') Lettre à M. Chanut, ior février 1647.
2) Ce sujet est l'existence de Dieu.
3) Lettre au R. P. Mertenne, 15 novembre 1639.



— 801 —

conséquence naturelle du mouvement général des esprits, qui
produisit entre autres fruits la Réforme, l'équilibre s'était trouvé
rompu entre la raison et la foi, et leur alliance nécessaire,
que tant de grands Docteurs avaient étroitement cimentée de
tous leurs efforts, avait été dénoncée. Les excès de la raison
dans ses attaques contre la théologie avaient rendu celle-ci
défiante : d'abord elles s'étaient éloignées l'une de l'autre, puis
elles avaient pris l'habitude de travailler séparément ; leur but
reste le même, mais leurs routes sont désormais distinctes, au
lieu que, comme jadis, l'une soit la continuation de l'autre.
Descartes comprit bien vite d'où venait tout le mal : la raison
s'était révoltée, sous prétexte d'indépendance elle avait attaqué
la foi, et elle avait compromis la philosophie elle-même en
s'égarant dans les routes dangereuses du matérialisme et du
panthéisme ; c'était donc la raison qu'il fallait ramener dans le
droit chemin. Les attaques de la raison contre la foi avaient
eu pour écho et pour représailles les attaques contre la raison
au nom de la foi, par l'exagération de la doctrine de la grâce
dans le protestantisme et le jansénisme. Et c'est pourquoi
Descartes, tout en ayant la plus grande tolérance pour les
personnes, était plein de zèle contre le protestantisme, dans lequel
il voyait à la fois un ennemi de la vérité religieuse et de la
raison. Baillet raconte x) comment il dissuada un maître d'armes,
qui avait été élevé dans la religion catholique, et qui était venu
le consulter sur sa conversion projetée au calvinisme, et
comment il l'en empêcha. Ailleurs, Baillet nous dit qu'il « avait une
aversion toute extraordinaire pour le Calvinisme, quoiqu'il
eût une affection sincère pour tous les honnêtes gens qui en
faisaient profession. Cette aversion lui était venue en partie
de la naissance, en partie de l'éducation, et elle s'était beaucoup

accrue, lorsque, vivant dans un pays où cette secte est

dominante, il la trouva trop dénuée d'extérieur, trop libre, et trop
favorable à ceux qui passaient d'elle à l'Athéisme 2). »

Nous avons dit que la raison avait été souvent compromise

par les jansénistes et les protestants, qui, exagérant le
dogme théologique de la grâce, avaient fini par réduire presque
à rien l'ordre de la connaissance naturelle, et les uns et les

') Vie de Monsieur Descartes, etc., t. II, p. 278.

2) Ibid., p. 526.



— 802 —

autres souscrivaient à la doctrine si décevante de la prédestination,

comme l'énonçait Pascal: «On n'entend rien aux
ouvrages de Dieu, si on ne prend pour principe que Dieu aveugle
les uns et éclaire les autres x). » Mais il est juste de dire aussi

que beaucoup de théologiens catholiques eux-mêmes, pour mieux
mettre la foi à l'abri des attaques de la raison, répudiaient cette
dernière, en la tenant en suspicion et à l'écart ; sous le prétexte
que les mystères de la religion sont inexplicables et indémontrables,

ils cessaient de maintenir unies, pour le plus grand
profit de l'une et de l'autre, la raison et la foi. «Ce désordre,
dit Régis, qui venait plutôt des théologiens que de la théologie,
avait prévalu dans les siècles passés ; mais on y a enfin remédié
dans le nôtre, où nous voyons la théologie plus épurée et
traitée avec plus de dignité qu'autrefois. On donne moins
aujourd'hui au raisonnement qu'à l'autorité. On démontre
les bases historiques du christianisme, comme vérités de fait,
et on réduit par cela même ceux qui les ont admises à la

croyance de la Trinité et de tous les autres mystères on

n'y mêle plus de preuves philosophiques. C'est à ce point que
l'Université de Paris a réduit la principale partie de sa
théologie. Il est seulement à désirer qu'elle continue comme elle

a commencé 2). »

Descartes n'avait donc pas imaginé à lui tout seul de

mettre la philosophie à part de la théologie : la Sorbonne, de

son côté, faisait l'inverse, ce qui revenait au même. Non pas,
bien entendu, par inimitié de l'une pour l'autre : Descartes,
tout en ne s'occupant que de philosophie, et tout en laissant
la théologie aux théologiens de profession, souhaitait vivement
que le domaine de la foi restât intact; de leur côté les
théologiens, tout en répondant aux hardiesses des esprits forts par
la souveraine autorité de la révélation, sans vouloir faire entrer
la raison en ligne, ne désiraient pas moins vivement voir
triompher la philosophie dans son domaine : la confiance était
d'ailleurs égale de part et d'autre dans l'accord parfait et
inaltérable de la raison et de la foi, puisque la vérité ne peut
être en désaccord avec elle-même.

Et cependant cette confiance était bien mal fondée. La
séparation, qui avait été jugée par beaucoup profitable et néces-

a) Pensées, XX, II, 3° fragment, Ed. Havet.
2) Concordance de la foi et de la raison, liv. III, ch. XXVIII, p. 37°-



— 803 —

saire, de la raison et de la foi, eut dès la fin du XVIIe siècle,
et pendant tout le XVIIIe, les conséquences les plus funestes,
pour la foi d'abord, pour la raison ensuite. Bossuet dénonce
le péril, dans une lettre au P. Lami: «Je vois un grand combat
se préparer contre l'Eglise, sous le nom de la philosophie
cartésienne. Je vois naître de son sein et de ses principes, à -mon
avis mal entendus, plus d'une hérésie. De ces mêmes
principes mal entendus, un autre inconvénient terrible gagne
sensiblement les esprits: car tout prétexte qu'il ne faut admettre
que ce qu'on entend clairement (ce qui, réduit à certaines
bornes, est très véritable), chacun se donne la liberté de dire:
J'entends ceci, et je n'entends pas cela ; et sur ce seul fondement
on approuve et on rejette tout ce qu'on veut: sans songer que
outre nos idées claires et distinctes, il y en a de confuses et
de générales qui ne laissent pas d'enfermer des vérités si
essentielles qu'on renverserait tout en les niant. Il s'introduit, sous
ce prétexte, une liberté de juger qui fait que, sans égard à la
tradition, on avance témérairement tout ce qu'on pense. » Et
en effet, les philosophes au XVIIIe siècle, c'est-à-dire ceux qui
se paraient de ce titre comme leur appartenant exclusivement,
et prenaient Voltaire comme modèle et comme chef de file,
par un étrange travestissement attaquèrent la foi en prétendant
parler au nom de la raison, tandis que, en réalité, leur arme
était le raisonnement affranchi de la raison, et mis au service
des passions ; puis bientôt après, comme il devait logiquement
arriver, ils se tournèrent contre la raison elle-même, et la
combattirent avec acharnement, en s'efforçant de faire triompher
contre elle l'empirisme pur. Napoléon employa contre tous ses

ennemis toujours la même tactique : diviser leurs forces pour
battre ensuite leurs armées séparées ; il faut croire que la
tactique est bonne, puisqu'elle lui réussit constamment, et qu'il
remporta grâce à elle toutes ses victoires. Ce fut aussi celle
des libres penseurs et des matérialistes, dont nous voyons
invariablement les efforts réunis contre la religion et la
philosophie, en ayant soin toutefois de les attaquer toujours
séparément.

Le mal qui a été fait ainsi est profond : nous en souffrons
depuis deux siècles, et c'est à peine si depuis quelques années
les masses prêtent l'oreille aux cris d'alarme que ne cessent
de faire entendre de grands esprits, théologiens et philosophes:



— 804 —

il est grand temps d'appliquer le remède, il est grand temps
que la raison et la foi unissent leurs forces pour repousser les

attaques furieuses et réitérées de l'erreur. En voyant tant de
désastres successifs depuis deux cents ans, tant cle ruines
entassées, dans l'ordre intellectuel et moral, on commence à

comprendre l'urgence de rétablir un accord qui n'aurait jamais dû
être rompu Les âmes ont besoin d'espérer que bientôt se

dessinera ce mouvement de concentration des forces alliées
contre l'ennemi commun ; mais à la condition seulement qu'il
sache utiliser toutes les forces vives de la pensée, sans négliger
et dédaigner aucune des ressources, plus nombreuses et
importantes peut être qu'on ne croit, et qui peuvent contribuer
à la victoire : à la condition, en un mot, que de part et d'autre,
théologiens et philosophes fassent preuve d'une grande ouverture

d'esprit, et se montrent plus disposés à accueillir les bonnes
volontés qu'à les rebuter et à les repousser.

Quoiqu'il en soit, il ne faut pas rendre Descartes responsable

de la scission déplorable qui s'est faite entre la raison
et la foi ; dans le fait il se peut que sa philosophie y ait
contribué, mais cela vient assurément de ce qu'on a mal compris
ses intentions. Il ne faut pas en rendre responsable non plus
la théologie du XVIIe siècle : la faute en est à la Renaissance,
qui, renouvelant les problèmes et les posant en termes
nouveaux, a détruit imprudemment bien des choses. 11 est constant
que Descartes n'a jamais songé qu'il fallût prononcer le divorce
de la raison et de la foi, et il eût souscrit assurément à cette
belle formule de Pascal : « Deux excès : exclure la raison,
n'admettre que la raison *). » Ed. Gasc-Desfossés.

III. — Le jansénisme et le calvinisme sur la
réprobation.

Lorsqu'on lit dans des ouvrages ultramontains que les

jansénistes ont enseigné avec Calvin que certains hommes sont

prédestinés par Dieu à la perdition proprement dite, on ne

s'étonne pas, l'esprit de parti des théologiens ultramontains
étant connu. Mais quand on lit cette même assertion dans des

J) Pensées, XIII, 3, 3e fragment, Ed. Havet.



— 805 —

ouvrages sérieux, impartiaux, bien intentionnés, on se demande
vraiment : Est-il vrai que les jansénistes ont adopté la doctrine
calviniste touchant la prédestination et la réprobation? Il s'agit
donc de savoir exactement ce que Calvin a enseigné sur ce
point et cle comparer avec cet enseignement celui des prétendus
jansénistes les plus connus.

Avant tout, deux remarques: 1° Je prends le mot janséniste
dans son sens historique, lequel comprend toutes les personnes
qui, dans l'Eglise catholique, depuis le XVIIe siècle, se sont
élevées contre le jésuitisme, et qui, par leur morale grave et
vraiment chrétienne, se sont distinguées, vis-à-vis du casuisme
et du probabilisme, d'une société demi-payenne. — 2° Je ne
saurais citer ici les milliers de volumes de la bibliothèque
janséniste où sont traitées ces questions. Il suffit de produire
deux ou trois témoins, non suspects, jansénistes «pur sang»,
ut in ore duorum vel trium testium stet omne verbum.

On sait que Calvin a dit que la seule volonté de Dieu est
la cause de la réprobation des hommes et qu'avant la prévision
de tout péché, Dieu, voulant se former à soi-même de la masse
des hommes des vases d'infamie, a prédestiné la chute d'Adam,
le péché originel et tous les autres péchés que commettent les

méchants, afin de les rendre les objets de sa colère, et d'exécuter

envers eux les châtiments les plus sévères de sa justice.
Homines nudo Dei arbitrio, citra proprium meritum, in alternarti

mortem prœdestinantur. (Institut, lib. 3, cap. 23, n° 2.)

C'est bien clair dans toute sa dureté. Mais on sait aussi que
la plupart des calvinistes ont abandonné cette doctrine de leur
maître. Cependant, abandonnée par les partisans de Calvin,
elle serait reprise et relevée, cette doctrine par les jansénistes.
Est-ce vrai? Nous verrons.

Nous ne nous enfoncerons pas dans les textes de l'Ecriture
sainte, qui parlent du mystère de la prédestination divine —
notre étude étant simplement historique ; — non plus nous ne
suivrons pas les théologiens dans toutes leurs finesses ou
distinctions ténues sur cette matière si délicate et si élevée ; nous
nous bornerons à donner un aperçu de la foi officielle de l'Eglise
catholique sur la grâce et la prédestination jusqu'au XVIIe siècle.

Remarquons encore que je ne parle que de l'Eglise d'Occident.

Cependant je crois que dorn Matthieu Petit-didier, célèbre
Bénédictin de la congrégation de S. Vanne, a raison, quand,



— 806 —

dans ses remarques sur la Bibliothèque des auteurs ecclésiastiques

de M. Dupin, tome 1er, chap. 4, il observe que «quelques
savants, pour n'y avoir pas fait assez de réflexion, se sont
imaginés qu'il y avait eu deux traditions dans l'Eglise touchant
la grâce : l'une dans l'Eglise grecque qui favorise plus la nature,
l'autre dans l'Eglise latine qui donne plus à la grâce. » Cette
prétention n'est pas nouvelle. Les pelagiens sont les premiers
qui ont entrepris de mettre aux mains l'Orient et l'Occident
touchant ces matières. Condamnés unanimement en Occident,
ils eurent recours à l'Orient; mais ils ne purent empêcher que
l'Eglise d'Orient ne se réunît à celle d'Occident par des
condamnations solennelles auxquelles le concile général d'Ephèse
mit le sceau l'an 431.

Or, la doctrine de S. Augustin sur la grâce et la
prédestination a été pendant plus de douze siècles la doctrine
officielle de l'Eglise occidentale. Les évêques de Rome surtout ont
loué S. Augustin comme le docteur eminent de l'Eglise sur la
grâce. Nous pourrions citer beaucoup de papes: Innocent Ier,

Zozime, Célestin Ier, Gélase, Hormisdas, Grégoire Ier, etc. ; mais
il suffit, je crois, d'alléguer Clément VIII (1592-1605). Dans
le discours qu'il fit dans la Congrégation « De Auxiliis » le 20

mars 1602, adressant la parole aux dominicains et aux jésuites,
il dit: «Je vous conjure de vous dépouiller de toute ani-
mosité et de tout esprit de contention ; en sorte qu'en examinant
et recherchant la vérité, aucune passion ne vous détourne, ni
du vrai sens des Ecritures, ni de la doctrine très pure de

S. Augustin, laquelle est, comme vous le savez tous, la doctrine
de l'Eglise. » Et même le pape Clément XI, dans le temps qu'il
ne prévoyait pas qu'il ferait une constitution si contraire à la

doctrine de S. Augustin, a fait la défense et l'éloge de ce saint
docteur. Dans un décret du 28 janvier 1704, il déclare, «qu'il
voulait marcher constamment sur les pas de ses prédécesseurs,
qui ont toujours fait une très grande estime de la très sublime
doctrine de S. Augustin et l'ont embrassée avec toute l'affection

de leur cœur». (Fulgentissimum ecclesiœ catholicce lumen,

doctoremque maximum (Augustinum), cujusprœcelsam doclrinam

magno semper in pretto habuere Romani pontifices, totoque
mentis ajfectu amplexi fuerunt.)

Voilà S. Augustin déclaré le docteur par excellence de

l'Eglise et justement sur le point de la grâce. C'est bien dorn-



— 807 —

mage pour l'infaillibilité de ce pape Clément XI, que, dans la
fameuse Bulle «Unigenitus », il ait condamné la doctrine de ce
même Augustin; mais c'est son affaire. Le 28 janvier 1704,
il a parlé «ex cathedra». Ce qu'il disait était vrai, la doctrine
de S. Augustin était la doctrine de l'Eglise d'Occident jusque
clans le XVIIIe siècle.

Ce sont les jésuites qui se sont déclarés contre cette
doctrine et qui ont renouvelé les opinions des pelagiens ou semi-
pélagiens. Le molinisme avec sa grâce suffisante et sa science

moyenne (scientia media) était la doctrine de cette société
puissante.

Nous n'entrerons pas dans la polémique entre les jésuites
et les dominicains. Aussi ce ne fut, pour ainsi dire, qu'une
escarmouche ; la bataille s'ouvre contre Port-Royal, le rempart
des jansénistes, les ennemis mortels de la compagnie de Loyola.
Port-Royal avec sa science et sa piété était détesté cordialement

par les jésuites, et ce Port-Royal devait périr (« Carthago
delenda»). Les S. Cyran, les Arnauld, etc., ont été calomniés

de la manière la plus indigne ; il n'y a rien de si noir,
de si criminel, qu'on ne leur ait imputé ; on les a dépeints
comme des hypocrites, des ennemis de la religion, des rebelles
prêts à éclater contre les puissances, bref comme des personnes
très dangereuses, plus hérétiques et plus à craindre que les
calvinistes. Le calvinisme; ah! c'était en France le cauchemar
d'un Louis XIV. Eh bien! le jansénisme est encore plus à

craindre! En effet, qu'est ce qu'un janséniste, sinon «un
calviniste, equi dit la messe » l)

Voyons maintenant ce que les jansénistes ont enseigné sur
la matière de la grâce et de la prédestination. Mais ils n'ont
fait que confirmer, renouveler, expliquer ce que S. Augustin
avait enseigné. La grâce efficace, la prédestination, ils les ont
défendues contre le molinisme et le congruisme.

Pour la prédestination, ils ont adopté la définition de
S. Augustin : Prœdeslinatio est prœscientia et prœparatio bene-

ficiorum Dei, quibus certissime liberantur quicumque liberantur,
(Lib. de dono persever., cap. 14). Et pour la réprobation: Bonus
est Deus, Justus est Deus; potest aliquos sine bonis meritis
liberare, quia bonus est; non potest quemquam sine mails meritis

') Voir Sainte-Beuve, Port-Royal, II!, p. 595.



— 808 —

damnare, quia Justus est (Lib. 3 contra Julianum, cap. 18, n° 35)
Dans ce système, on le reconnaîtra, il n'y a point de répro-.
bation dans le sens de Calvin. C'est toujours la culpabilité de

l'homme même qui est la cause de sa perdition. La chute
d'Adam, le péché originel, voilà la clef du mystère.

L'illustre abbé de S. Cyran, Jean du Vergier de Hau-
ranne (j 1643), le grand directeur spirituel de Port-Royel, peut
s'appeler aussi dans un certain sans le père des jansénistes.
C'est lui qui a formé cette troupe d'élite : « un Pascal dans
l'ordre littéraire, une mère Angélique dans la vie spirituelle,
un Arnauld et un Quesnel dans la controverse religieuse. »

Oui, c'est vrai, cet abbé n'est pas, comme on dit, «de communi
sanctorum » ; il surpasse le niveau de la dévotion courante ; il
paraît comme un S. Jean-Baptiste, comme un Savonorola. Il
prêche les vérités de l'évangile purement, simplement, franchement.

Est-il à blâmer, si on le dit un peu sévère, rigoureux
dans les principes et surtout dans la pratique de la religion?
Aussi est-ce une faute, un témoignage préjudiciable, si, pour
les fondements de l'évangile, cet abbé se trouve peut-être plus
près des calvinistes que des molinistes Oui, sans toute, dans

ces jours-là, c'était en France une preuve d'acatholicisme,
d'hérésie ; et les jésuites savaient très bien ce qu'ils faisaient en

nommant leurs adversaires des calvinistes ; « eo ipso » ces
derniers étaient diffamés. Bientôt ils auront un titre encore plus
marquant, plus effrayant, le titre de janséniste ; un mot qui a

joué un rôle extraordinaire, un fantôme qui a causé beaucoup
de terreur en France et ailleurs. Mais où est l'erreur, l'hérésie,
dont on a accusé les jansénistes? On ne l'a pu indiquer ni
dans les œuvres de S. Cyran, ni dans celles des autres.

Qu'est-ce qu'on a à redire à Jansénius (f 1638), l'ami
intime de S. Cyran et le prétendu fondateur de la secte des

jansénistes? Après beaucoup de recherches infatigables, on a

trouvé dans son gros livre, Augustinus, cinq thèses ou
propositions à double sens. Je parle au point de vue des jésuites,
quand je dis qu'on a trotivé ces cinq propositions dans

le livre de Jansénius ; en effet ils n'ont jamais pu les indiquer.
Mais concédons pour un moment qu'elles s'y trouvent; pas une

syllabe n'y traite de la réprobation. Où est, dans ce livre, le

calvinisme qu'on impute aux jansénistes On ne l'a pas trouvé
et on ne le trouvera jamais.



— 809 —

Après Jansénius, alléguons un auteur, témoin non suspect,
janséniste de la première classe, selon l'avis des jésuites; je
veux dire Martin de Barcos (j 1678), neveu de S. Cyran.
Il a écrit une « Exposition cle la foi catholique touchant la grâce
et la prédestination », donc, un livre traitant justement le point
en question. Ce livre a fait beaucoup de bruit en France et
beaucoup de mal aux jansénistes. M. Albert le Roy en a fait
une relation très intéressante dans son ouvrage « la France et
Rome de 1700 à 1715» (Paris 1892, p. 24 sq.).

« Enclin par tempérament aux entreprises de longue haleine
et aux œuvres de longue patience, il consacra tous ses loisirs
à l'élaboration d'un traité théologique sur la grâce, rédigé en
questionnaire, à la façon d'un catéchisme. Pavillon, le pieux
évêque d'Aleth, le lui avait demandé et le destinait aux élèves
de son séminaire. Il fut mis effectivement entre leurs mains,
adopté et récité durant vingt ans, et des copies manuscrites
en circulaient, avant qu'une impression malencontreuse le

répandit dans le public 1). »

Ce fut dorn Gerberon qui publia ce manuscrit, dont la seule

apparition souleva une véritable tempête. Ecoutons ce qu'en
dit M. le Roy (p. 29):

« Cette Exposition de la foi donnait prise à la critique :

le fait est indéniable. Un ami des jansénistes, ami du premier
degré et leur correspondant à Rome, Maille écrivait, le 5 juin
1696, à l'évêque de Grenoble, le cardinal Le Camus, à propos
de ce livre qui menait grand tapage jusqu'en Italie: «Il y en

a ici un exemplaire que j'ai lu. J'y ai trouvé quelques propositions

trop dures, mais dans le fond je ne crois pas qu'il
contienne des hérésies. Certainement on a eu très grand tort
d'avoir publié cet ouvrage. Cependant il me semble que, pour
ne point exciter de nouvelles contestations, on ferait bien de

ne le point censurer. » Ainsi il était aisé de prévoir quel orage
allait déchaîner le volume de Barcos, et que la compagnie de

Jésus mettrait le nouvel archevêque (de Noailles) en demeure
de choisir entre les deux courants qui partageaient l'Eglise:
d'un côté le molinisme, soutenu par le roi et par Rome ; de

l'autre Port-Royal, appuyé sur S. Paul et S. Augustin. »

') Le Roy, p. 28.

Revue intern, de Théologie. Heft 24, 1898. °3



___ 810 —

En effet, l'apparition de ce livre était un accident importun

pour le nouvel archevêque de Paris, M. de Noailles.
Jusqu'ici incapable de prendre son parti, ou contre les jésuites ou
contre les jansénistes, maintenant il dut se résoudre. « On l'a
pressé l'épée dans les reins, écrivait Quesnel, et il n'a pas eu
la force de résister. »

L'instruction pastorale du 20 août 1696 vit le jour dans
une forme bien contradictoire. « La première partie atteignait
Barcos et, par ricochet, S. Cyran et tout Port-Royal. L'autre
moitié, due à Bossuet, était une apologie de la grâce augus-
tinienne, telle que l'entendait et l'enseignait le jansénisme. »

(Le Roy, p. 32.)
Oui, vraiment, le pauvre M. de Noailles fait dans cette

affaire une figure très misérable. Dans les « Remarques sur
l'ordonnance et sur l'instruction pastorale de Mgr. l'archevêque
de Paris » (jointes à la fin du livre des « Instructions sur la
grâce avec l'Exposition de la foi », etc., Cologne, 1700), on
démontre très nettement la contradiction de M. de Noailles.
Tandis qu'il parle de l'hérésie de Jansénius, il est lui-même dans

son instruction un « archi-janséniste ».

Or, après cette relation, on tombera bien d'accord que nous
avons dans ce volume de Barcos un document authentique du

jansénisme. Eh bien! qu'est-ce que nous y lisons sur la
prédestination des méchants, c'est-à-dire sur la réprobation?
Absolument la doctrine de l'Ecriture sainte, dont on cite presque
tous les textes qui s'y rapportent, et celle de S. Augustin.
On n'y rencontre rien qui donne droit d'accuser l'auteur de

calvinisme. Au contraire, il se déclare carrément contre Calvin.
J'y lis, entre autres, p. 233, Question VIII :

« Dieu a-t-il donc prédestiné les méchants à la mort
éternelle, comme il a prédestiné les bons à la vie éternellement
heureuse

Dieu ne prédestine les méchants à la mort éternelle qu'après
la prévision de leurs péchés, et principalement du péché originel.
Mais il faut bien se donner de garde de dire avec Calvin, qu'il
prédestine les méchants à la damnation, et puis aux péchés

qui y conduisent; de même qu'il est vrai de dire qu'il
prédestine les bons à la gloire qui est leur fin, et puis aux bonnes

œuvres, qui sont les moyens pour y parvenir. La prédestination

des méchants suppose le péché et n'en est pas la cause ;.



— 811 —

la prédestination des bons ne suppose pas les mérites, mais
elle en est la cause. »

Encore, je lis, p. 268, Question XI:
« Quel est donc le véritable sentiment de S. Augustin

touchant la réprobation?
Le péché originel est la cause commune de la réprobation

des hommes baptisés et non-baptisés, fidèles ou infidèles. On
n'en peut pas douter à l'égard des infidèles et de ceux qui
n'ont pas été baptisés ; car quoique Dieu en particulier ne
détermine la mesure de leurs supplices qu'après avoir prévu les
péchés actuels que l'ignorance et la concupiscence leur fera
commettre pendant le cours de leur vie, toutefois le péché
originel est la première cause de leur condamnation et le
premier principe de tous leurs autres péchés, pour lesquels Dieu
ajoute de nouvelles peines à celles qui sont dues au seul péché
originel. »

Puis il traite encore beaucoup de questions; entre autres,
celle-ci : Comment le péché originel, remis par le baptême,
peut-il encore être la cause de la réprobation? etc. Mais c'est
toujours aux péchés de l'homme même qu'il attribue la
condamnation. L'ignorance et la concupiscence, qui demeurent
dans les baptisés, voilà les sources. En tout cas, on ne
rencontrera nulle part une opinion qui favorise la doctrine de

Calvin.

Enfin nous citons comme témoin dans cette affaire, le père
Quesnel (1634—1719), l'auteur du livre «Réflexions morales»,
contre lequel le pape Clemens XI en 1713 a donné la fameuse
Bulle Unigenitus. Tout le monde sait que les jésuites ont
considéré cet ouvrage pieux et chrétien, comme la pépinière du

jansénisme. Les 101 propositions, qu'on en a tirées et qu'on
a condamnées comme erronées, hérétiques, etc., en sont la

preuve. Sont-ce toutes des vérités de l'Evangile et des saints
Pères Ce n'est pas le moment de le discuter. Qu'a-t-on trouvé
à redire à cet auteur, à propos de la doctrine de la
prédestination et de la réprobation? Voici le texte des propositions
condamnées, qui concernent à peu près notre sujet. Il n'y en

a que trois.
Proposit. XXX. Tous ceux que Dieu veut sauver par Jésus-

Christ, le sont infailliblement. (Sur S. Jean VI, 40.)



— 812 —

Omnes, quos Deus vult salvare per Christum, salvantur
infallibiliter.

Proposât. XXXII. Assujettâssement volontaire, médicinal
et divin de Jésus-Christ... de se livrer à la mort, afin de
délivrer pour jamais par son sang les aînés, c'est-à-dire, les élus,
de la main de l'ange exterminateur. (Sur Gai. IV, 4, 5, 6, 7.)

Jesus Christus se morti tradidit ad liberandum prosemper
suo sanguine primogenâtos, id est electos, de manu angeli ex-
terminatoris.

Proposât. LXIX. La foi, l'usage, l'accroissement et la
récompense de la fol, tout est un don de votre pure libéralité.
(Sur S. Marc. IX, 22.)

Fades, usus, augmentum et premâum fidei, totum est donum

pure liberalitatis Dei.
Il faut convenir que ces propositions ne disent pas beaucoup.

Cependant ce sont les seules qui s'approchent le plus
du point en question.

Mats où est donc le calvinisme qu'on reproche aux jansénistes

Je finâs en concluant que c'est une imputation des jésuites,
amputation mal fondée, inventée et exploitée par eux, et
malheureusement empruntée à eux par quelques auteurs bien
intentionnés, maâs peu circonspects.

Amersfoort. F. Kenninck.

IV. —- Une correspondance inédite de Lamennais.
M. A. Laveille vient de consacrer dans la Revue bleue

(nos des 9 et 16 avril 1898) un article très intéressant à une

correspondance inédite de Lamennais. Cet article est émaillé
toutefois de diverses réflexâons auxquelles nous ne pouvons
souscrire ; c'est pourquoi nous avons cru utile dans l'Intérêt
de la vérité hâstorique et dans celui du christianisme, dont

Lamennais à notre sens resta toute sa vie le fidèle défenseur,
de signaler à l'attention de nos lecteurs les appréciatâons
erronées de M. Laveille.

Deux volumes de lettres inédites ont été publiés récemment

qui ont provoqué la curiosité, sinon la sympathie, à



— 813 —

l'endroit de la personne de Lamennais. Le premier est intitulé:
« Lettres inédites de Lamennais à Montalembert » (publiées par
Eugène Forgues); et le second: «Un Lamennais inconnu»,
Lettres inédites de Lamennais à Benoît d'Asy (publiées avec
introduction et notes par Auguste Laveille). Ce n'est point
pourtant de ces deux volumes que nous voulons parler aujourd'hui

(peut-être le ferons-nous plus tard), mais bien d'une autre
correspondance du grand écrivain, conservée jusqu'à ce jour
clans des archives de famille et que M. Laveille vient d'exhumer
et de livrer à la publicité. Cette correspondance date de la
crise religieuse cle Lamennais (1830 à 1834). Les lettres qu'elle
contient ont été adressées à Emmanuel d'Alzon, le futur
fondateur des religieux de l'Assomption. A Paris, pendant ses
études de droit, d'Alzon faisait partie d'un petit cercle
ultramontain qui luttait avec Lamennais contre le gallicanisme.
Décidé à se faire prêtre et ne sachant trop où aller étudier
la théologie, d'Alzon demanda conseil à Lamennais. Il en reçut
plusieurs lettres dont nous extrairons quelques passages qui peuvent
encore être médités avec fruit aujourd'hui par les évêques
romains, chargés de former les jeunes gens qui se destinent à

la prêtrise. On y remarque en particulier cette idée qui n'a
pas encore fait son chemin en France, d'emprunter à

l'Allemagne ses procédés scientifiques. Ces lettres contiennent aussi
un plan d'études théologiques vaguement esquissé, mais que
les séminaires français trouveraient profit à méditer et à réaliser:
« Ce qui fait la difficulté de tracer un plan d'études, écrit
Lamennais à son protégé le 22 janvier 1830, c'est qu'il n'est ou
ne doit être que le développement d'un système d'idées, sans
quoi tout ce que l'on peut acquérir par l'étude n'existe que
dans la mémoire et demeure stérile pour l'esprit. Il vous
serait par exemple très utile d'apprendre l'allemand. Cette

langue est aujourd'hui devenue indispensable à quiconque veut
s'instruire solidement. A cette étude je joindrais celle de l'histoire
de la philosophie et de l'histoire proprement dite. Pour cela,

vous pourrez lire l'abrégé de Tennemann que Cousin vient de

publier, avec l'ouvrage de Degérando; l'histoire de l'antiquité
de Schlosser et celle de Rome par Niebuhr.

Et dans une autre lettre, datée du 7 avril 1830: «Quant
à vos études, je persiste à croire que l'étude des systèmes

philosophiques et celle de l'histoire est ce qui vous sera le



— 814 —

plus utile en ce moment. J'y joindrais celle de la langue
allemande, indispensable aujourd'hui à cause de l'immense quantité
de travaux scientifiques qu'ont accumulés depuis cinquante ans
la patience et la sagacité germaniques et qu'il n'est plus permis

d'ignorer. Je réserverais l'étude des Pères qui ne sont
pas d'ailleurs à lire en entier pour le temps où vous vous
occuperez directement de théologie. Vous pourriez cependant
lire en attendant YApologétique cle Tertullien, les Prescriptions,
le Commonitorium de Vincent de Lérins et les Confessions de

S. Augustin. Je me bornerais aussi pour à présent à lire la
Bible, presque uniquement comme livre de piété, dans une
bonne édition avec des notes. Malheureusement je n'en connais
point qui réponde parfaitement à ce que je désirerais en ce

genre. Il y a bien du fatras dans la bible de Vence ;

néanmoins c'est encore la meilleure que je connaisse en notre
langue. »

Et le 31 décembre, dans une troisième lettre : « Continuez
cependant vos études, celle de l'histoire surtout: c'est une des

plus essentielles. N'abandonnez pas non plus l'allemand; il
faut pour apprendre cette langue un peu de patience, lire
beaucoup et différents auteurs, mais plus tard vous ne regretterez

pas ce travail. Il a bientôt 70 ans que Lamennais rêvait
cette orientation du travail intellectuel pour le jeune clergé
français. Qu'a-t-on fait dans ce sens depuis lors? Bien peu de

choses. Sans doute, il s'est levé des prêtres intelligents et

travailleurs qui ont comblé la lacune des programmes du

séminaire, ont élargi leurs horizons, mais la vieille routine a

continué à régner en maîtresse, et combien peu de science
elle recèle Deux volumes du Père Gury, c'est ce qu'on appelle
la morale, deux volumes du Père Perrone, un autre jésuite,
c'est ce qu'on appelle la dogmatique et encore cette dernière
n'est-elle réputée accessible qu'aux esprits supérieurs. Quant à

l'Ecriture sainte et à l'histoire de l'Eglise, ce sont deux branches

considérées presque comme accessoires dans les séminaires.
On nous citait dernièrement un séminaire dirigé pourtant par
des Sulpiciens, où l'Ecriture sainte était enseignée par le
professeur de physique et de chimie, qui quittait un instant ses

cornues et se reposait de ses expériences en traduisant
littéralement la Vulgate (nous entendons quelques livres seulement)

devant ses élèves. C'était toute la critique exégétique qu'il se



— 815 —

permettait. Dans le même établissement, la chaire d'histoire
ecclésiastique était confiée à l'économe du séminaire, qui, pour
ne pas se rouiller entièrement au contact de la cuisine, lisait
aux jeunes lévites quelques extraits de Darras. Ajoutez à cela
quelques bribes de droit canon et le cours peu édifiant des
Diaconales et vous avez tout le bagage scientifique du clergé
français au XIXe siècle. Lamennais en voyait déjà de son
temps l'immense lacune. Rien n'a été changé depuis. Scientia
infilai, répète-t-on aux jeunes séminaristes, et pour rester humbles,
ils s'appliquent à rester ignorants. S'ils n'arrivent pas toujours
à atteindre la première vertu, ils excellent en général dans le
second défaut. Mais la robe ne cache-t-elle pas tout aux yeux
du vulgaire Passons.

Le 30 avril 1832, Lamennais écrit à son jeune ami : « La
Providence prépare toutes choses pour hâter le moment où
tous les obstacles humains qui s'opposent à l'affranchissement
de l'Eglise étant renversés, commencera la grande action catholique

qui sauvera le monde. »

Et le 10 août 1833: «Mieux vaut encore, ainsi que vous
le dites, mon cher ami, aller à Rome que de rester là où vous
étiez J). Ce n'est pas que vous deviez vous attendre à trouver
dans cette ville célèbre de grands secours en aucun genre poulies

études auxquelles vous avez l'intention de vous appliquer.
L'enseignement théologique y est ce qu'il est en France, ce

qu'il est partout, et quant aux autres ordres de connaissances,
nullité parfaite, absolue, voilà ce que vous rencontrerez. Ce

que vous me dites de l'état du clergé français et des

conséquences probables de cet état, n'est malheureusement que

trop vrai. Malheureusement encore, je n'y sais point de remède.
Le mal offre tant de complications que lorsqu'on vient à chercher

comment il serait possible de guérir une plaie, on en découvre

une autre à côté et puis une autre encore et toujours ainsi

jusqu'à ce qu'ayant reconnu que le corps entier est rongé de

la même gangrène, on lève les yeux au ciel, de qui seul peut
venir une guérison qu'assurément nul homme ne saurait opérer.
Persuadé pour moi de l'impuissance de tous les efforts humains,
je crois que nous devons laisser Dieu agir. Il prépare en secret
de plus grandes choses qu'on ne l'imagine. Ayons foi dans

') Au séminaire de Montpellier.



— 816 —

la Providence et attendons en paix, que nous devions les voir
ou non, les moments qu'il a marqués de toute éternité pour
la renaissance de ce qui semble mourir sous nos yeux. »

Le 5 mars 1834: «... Ma plus intime conviction est qu'en
tout ce qui concerne la religion, il faut laisser à Dieu le soin
d'accomplir son œuvre ; que cette œuvre immense nécessite
beaucoup de choses que nous ignorons, des changements
difficiles à calculer, de profondes modifications dans ce qui existe
et ne saurait continuer d'exister sous les mêmes formes. Le
monde se prépare pour ces grands changements d'où sortiront
l'état futur et le salut de la race humaine. »

Le 29 mars 1834: «... Il n'y a aujourd'hui rien à faire pour
la religion. Ceux qui en doutent encore s'en convaincront bientôt.

A Rome surtout, on n'a pas la moindre idée de l'état des

choses et de l'esprit humain. Le clergé est encore quelque-
chose, bien peu de chose cependant, une espèce de rouage
administratif comme une autre. Mais hors de là nul ne s'occupe
du catholicisme et de l'Eglise. Ils n'excitent ni haine, ni amour.
On les regarde comme morts. Il n'existe point en France de

persuasion plus générale et plus profonde.
« Toutefois, on ne croit pas, il s'en faut de beaucoup, les

destinées du christianisme accomplies. Loin de là, on reconnaît
en lui le principe moteur de la transformation sociale qui s'opère
et l'on pense que lui-même subira une transformation, un
développement nouveau, analogue et proportionné à celui qui
s'accomplit dans l'humanité sous son influence. Ce développement,
que sera-t-il? On l'ignore, mais on est convaincu universellement

qu'il est incompatible avec l'institution catholique présente,
qui contient, dit-on, une évidente et radicale antinomie, dont la
solution ne peut être fournie que par une institution nouvelle.
Telles sont les idées régnantes, à quoi il faut ajouter parmi les

catholiques une sorte de modification progressive dans les

habitudes de l'esprit, qui le détache de fait et toujours plus de

l'autorité, sans presque qu'ils s'en aperçoivent eux-mêmes. »

Le 28 mai 1834, il écrit: «Mon cher Emmanuel il y a

sur ce qui touche la religion, trois ordres de personnes à

considérer en France. La partie du peuple qui a conservé la foi et

qui presque partout avec assez de tiédeur accomplit les pratiques
dont elle a l'habitude. Le gouvernement qui, pour s'assurer de

cette portion du peuple par le clergé, protège celui-ci matérielle-



_ 817 —

ment et le tient sous sa dépendance. La partie active de la
nation, celle qui la représente dans l'ordre intellectuel comme
dans l'ordre politique et qui va se recrutant de plus en plus
parmi la jeunesse. Cette portion, à la prendre en masse, n'a
plus de haine pour le clergé, pour le catholicisme, mais elle le
croit mort ou mourant ; elle croit du moins que pour répondre
aux besoins de la société, il doit subir une grande transformation.

Les destinées du christianisme ne lui paraissent pas finies
dans le monde, mais elle le croit épuisé sous sa forme actuelle
et parce qu'elle ne croit pas possible, cette hiérarchie restant ce
qu'elle est, d'assurer suffisamment les droits de la liberté
intellectuelle et de la liberté sociale. Nous sentons trop combien
la religion est fondée dans notre nature, nécessaire à notre
bonheur, mais toute religion intolérante et corruptrice doit finir,
nous le sentons aussi. Quant à l'avenir, nous disons avec
M. de Potter: «C'est là notre conviction intime et profonde
que la vérité apparaîtra à un point de vue plus élevé que celui
où la cherchent vainement la philosophie et le catholicisme
(romain) aujourd'hui antagonistes, et qu'elle réunira sous sa

toute puissante influence les hommes de sens et d'équité de

l'une et de l'autre école. » Ces paroles graves et sans passion
me paraissent résumer très exactement les pensées qui dominent
dans la génération présente. »

Nous ne pouvons citer in extenso ces lettres de Lamennais
à Emmanuel d'Alzon, mais ce que nous en avons extrait suffit

pour prouver qu'elles présentent toutes un vif intérêt ; elles

montrent la croyance invincible du grand homme au christianisme,

d'une part, et, d'autre part, à la nécessité d'une réforme
chrétienne et cela avec une netteté, une vigueur, une flamme

d'éloquence qu'on rencontre à peine dans ses autres écrits.
M. Laveille le reconnaît, mais comment expliquer ou seulement

comprendre qu'un écrivain comme M. Laveille qui semble épris
de son héros, puisqu'il vient de publier, outre cette correspondance,

Un Lamennais inconnu, en vienne a ressasser des

jugements étroitement confessionnels et souverainement injustes
comme celui-ci: «Comment Lamennais, ce caractère indomptable

mais jusqu'alors loyal et fier, en était-il venu à violer
sans remords apparent d'aussi solennelles promesses?» (Il s'agit
de la déclaration signée par Lamennais « pour avoir la paix»,
mais avec la clause clairement exprimée qu'il se réservait la



— 818 —

pleine liberté d'écrire à sa fantaisie sur ce qu'il croirait intéresser
son pays et l'humanité). « Un seul mot explique tout, ce semble,
dit M. Laveille : Il avait perdu sa foi de catholique, et le
sentiment même de l'honnêteté vulgaire avait été atteint dans ce

grand naufrage de ses croyances surnaturelles. Privé du frein
qui lui avait permis de maîtriser jusqu'alors sa violente nature,
livré sans contrepoids à ses rancunes et à ses colères, il ne
sut point se montrer supérieur à de mesquines passions. Bien
des fois encore il eut sur les lèvres le nom du Christ qu'il avait
trahi, mais l'hôte divin n'habitait plus ce cœur déshérité de

la paix, et cette bouche qui avait exprimé l'onction de l'Evangile,

n'était plus, selon une parole célèbre qu'un airain sonnant
et une cymbale retentissante».

Ces paroles ne nous étonneraient pas dans la bouche d'un
jeune prêtre tout frais émoulu du séminaire et chez lequel la
routine traditionnelle et la phrase priment tout le reste, mais
sans connaître M. Laveille, nous ne croyons pas qu'il soit dans

ce cas. Il reste alors que sa foi de laïque catholique-romain
doit être bien étroitement ardente pour permettre à sa plume
d'écrivain un jugement comme celui que nous venons de relater.
Quels gros mots que ceux de « violation de promesses
solennelles » pour juger un homme qui essaie simplement de se taire
sur la question religieuse, « pour avoir la paix » avec Mgr. d'Astros
et tous les énergumènes alors acharnés contre sa doctrine, et

puis qui écrit un jour les Paroles d'un croyant, œuvre d'un
caractère exclusivement social, pour avoir la paix avec lui-
même, pour accomplir ce qu'il croit un devoir de conscience,
de patriotisme et d'humanité Comme s'il n'y avait rien de

réel, rien d'important, rien de sacré dans le monde en dehors
de la soumission aveugle à Rome!

Du reste, c'est bien ainsi que l'entend M. Laveille. «Un
seul mot explique tout: il avait perdu sa foi de catholique, et

le sentiment même de l'honnêteté vulgaire avait été atteint
dans le grand naufrage de ses croyances surnaturelles. » Sa

foi de catholique pour M. Laveille, c'est sa foi de catholique-
romain. M. Laveille ne distingue pas et ne semble pas même

se clouter qu'en dehors des catholiques-romains, il y a des

anciens-catholiques en Occident, dont il n'est pas possible de

fixer le nombre aujourd'hui puisque l'évolution religieuse
commencée en 1870 est loin d'être terminée; qu'il y a près de



— 819 —

cent millions de chrétiens orientaux qui s'appellent catholiques,
et qui repoussent absolument la suprématie romaine; qu'il y
a enfin une partie importante de l'Eglise d'Angleterre et de

l'Eglise d'Amérique qui revendique hautement ce titre. C'est
la vieille confusion tant de fois signalée, tant de fois dénoncée,
mais que romains et protestants eux-mêmes veulent à tout prix
conserver dans un but trop évident d'intérêt confessionnel. Et
puisque Lamennais n'est plus catholique-romain, M. Laveille
lui refuse le sentiment même de l'honnêteté vulgaire! Nous
connaissions depuis longtemps l'argument, mais nous croyions
qu'un écrivain de la Revue bleue aurait eu assez de pudeur
vulgaire de sa plume pour ne point le hasarder dans les colonnes
d'un périodique qui se trouve dans maintes bibliothèques et qui
peut être consulté par d'autres que par des sacristains et des

nonnes fanatiques.
Bien des fois, continue M. Laveille, Lamennais eut encore

le nom du Christ sur les lèvres. M. Laveille et ses coreligionnaires

n'aiment pas cela. Quand on ne croit pas que le pape,
s'appelât-il Alexandre VI, soit infaillible, on ne devrait plus
parler du Christ C'est élémentaire pour eux. M. Laveille affirme
même sans hésitation, comme aussi sans preuves, que Lamennais
a trahi le Christ; il sait, en outre, que l'hôte divin n'habita
plus désormais dans ce cœur déshérité de la paix et que
désormais sa bouche ne fut plus « qu'un airain sonnant et une

cymbale retentissante». D'autres critiques que M. Laveille
estiment que cet airain produisit encore, de 1834 à 1854, de

beaux et puissants sons qui n'ont cessé de retentir
jusqu'aujourd'hui. Tant pis pour M. Laveille, s'il a si peu le sens

musical qu'il prenne pour des cymbales VEsquisse d'une
philosophie et tant d'autres œuvres de Lamennais. A ce compte,
il doit trouver pleins d'harmonie les innombrables opuscules,

mystiques et mièvres, échappés à la plume des apologistes de

Notre-Dame du Sacré-Cœur, de Lourdes ou de La Salette. Affaire
de goût.

Nous n'en disons pas davantage sur l'article de M. Laveille.
Nous lui sommes reconnaissant d'avoir mis au jour la
correspondance inédite de Lamennais à E. d'Alzon, parceque nous

avons la certitude que cette correspondance ne pourra que

grandir l'illustre écrivain aux yeux des hommes sans préjugés ;

mais, encore une fois, nous regrettons que M. Laveille ait été



— 820 -
forcé par des convictions par trop étroitement confessionnelles,
ou peut-être par des raisons moins plausibles encore d'entourage

et d'opportunité, de déflorer cette correspondance par des
réflexions comme celles que nous avons cru devoir relever
dans cet article.

Genève.
A. Chrétien,

Licencié en théologie.


	Variétés

