Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 24
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

794 —

VARIETES.

I. — Does the Book of Daniel emanate from Daniel
the Prophet?

The Book of Daniel furnishes valuable evidence for the just
answer to this question.

Chapter I affirms that, from Jerusalem, were taken captive
certain persons amongst whom were Daniel and three companions,
surnamed Shadrack, Meschack and Abednego. These were set
apart to be instructed in the tongue, and learning, of the Chal-
deans and when presented fo the king were found excellent
in wisdom and understanding.

Chapter II. Nebuchadnezzar had a dream which escaped
his memory, and which the wise men of Babylon could not
make known, but Daniel did, and gave the interpretation, in
consequence of which Nebuchadnezzar acknowledged, that “the
God of Daniel revealeth secrets”, and placed Shadrack, Meschack
and Abednego over the affairs of the Province of Babylon, but
Daniel sat in the “king’s gate’.

Chapter III. King Nebuchadnezzar made a great image.
When Shadrack, Meschack and Abednego refused to worship
the image, they were thrown bound into the midst of a burning
fiery furnace, but being delivered, Nebuchadnezzar promoted
them in the Province of Babylon.

Chapter TV. Nebuchadnezzar had a dream which he re-
membered, but which the wise-men of Babylon could not inter-
pret, but Daniel did. The dream, as interpreted by Daniel, was
realised in Nebuchadnezzar who acknowledged that the God
of Heaven is able to abase those who walk in pride.



— 795 —

Chapter V. Belshassar, son of Nebuchadnezzar, made a
feast in which the vessels of the Temple were profaned by
banquet use. A writing on the wall terrified the king and was
interpreted by Daniel. In the same night was Belshassar slain
and Darius the Mede (Nabonid) took the kingdom (became
king).

Chapter VI. Darius the Mede placed three Presidents over
the kingdom, of whom Daniel was the first. The Presidents and
Princes induced Darius to make a decree that no petition
should be presented to any Man or God except to him alone
for certain days. Daniel as heretofore at his window open to-
wards Jerusalem made his petition to his God. Daniel, in con-
sequence, was cast info the den of lions, but, being found un-
harmed, Daniel was taken out by the king who made a decree
that in every dominion of my Kkingdom men tremble before
the God of Daniel. So this Daniel prospered in the reign of
Darius and in the reign of Cyrus the Persian.

Chapter VIL. In the first year of Belshassar, Daniel had a
vision which he wrote and described. That vision embraced se-
veral kingdoms—interpreted to mean the kingdom of Media,
Persia and Greece. Daniel was told to shut up the vision, for
it shall be for many days even wuntil the Ancient of Days shall sit.

Chapter VIIL In the third year of Belshassar, Daniel had
another similar vision giving in more detail the previous vision.
After that vision Daniel fainted and was sick certain days.
After that he arose and attended to the kings state affairs.

Chapter IX. In the first year of Darius the Mede, Daniel
understood by Books the number of the years that the Lord
had declared, through Jeremiah the Prophet, should be accom-
plished in the desolation of Jerusalem—even 70 years. In his
prayer of confession Daniel acknowleges that the sins of Judah
and Jerusalem had brought upon them the Oath (Leviticus,
26, 14) written in the Low of Moses, which God had realised in
the calamities which befell Judah and Jerusalem. Whilst Daniel
was praying, the Angel sent from God communicated to him
that Prophecy of the Seventy Weeks which foretells the time
of the coming of the Messiah and His being “cut off” and the
subsequent destruction of Jerusalem by the army of the coming



— 79 —

Prince. That Prophecy was realised in three particular events
which occurred within seven years—the Baptism of our Saviour,
His crucifixion and the baptism of Cornelius when the king-
dom of Heaven was opened to all Believers'). Jesus the Messiah
alluded to this Prophecy as spoken by the Prophet Daniel and
declared that the destruction of the Temple foretold by Daniel
shall be accomplished before ihis generation shall pass away
(Matt. 24, 15—34). That destruction occurred forty years after
as foretold by Jesus and Daniel.

Chapter X records a vision which Daniel alone saw, and
which Daniel alone could, therefore, have made known. In the
third year of Cyrus—in the four and twentieth day of the first
Month when I, Damniel, was beside the great river, which is
Hiddekel—I, Daniel, was mourning—then I lifted up mine eyes
and, behold, a certain man stood before me and a thing was
revealed unto me, and the thing was true. I, Daniel, alone saw
the vision and I retained no strength in me, yet heard I the
voice of his words. And he said unto me: O Daniel, a man
greatly beloved understand the words that I speak unto thee,
for unto thee am I sent.

Chapters XI and XII record the prophetic history com-
municated. In chapter XII it is said: But thou, o Daniel, shuf
up the words and seal the book even to the time of the end.
Then I Daniel looked, but understood not. Then he said: Go
thy way, Daniel, for the words are closed and sealed up till
the time of the end.

Thus every chapter of the Book of Daniel either emanates
from or is associated with that Daniel of the captivity of Judah
who flourished from the beginning or the reign of Nebuchad-
nezzar to the early part of the reign of Cyrus, king of Persia.

Whence then comes, and what is the proof which has pre-
vailed with many Christian critics to induce them to dissociate
the Book of Daniel from the person and time of Daniel the
Prophet, and to maintain, as proved by literary criticism, that
the Book of Daniel was composed about B. C. 200, and that there-
fore it did not emanate from Daniel the Prophet, but was

1y See Christianity chronologically confirmed (Skeffington, London).



— TR

written, not in Babylon, but possibly in Palestine, by an author
entirely unknown to history?

The “proof” was advanced seventeen hundred years ago
by Porphyry, acknowledged to be the greatest enemy of the
Christian Faith in the first centuries of Christendom. Persecutors
burnt the bodies of Christians, but Porphyry sought to under-
mine their belief in the Holy Secriptures, and, like all intelligent
Unbelievers delivered his chief assault against the Book of Daniel.
Let us be just even to Porphyry. Porphyry did not “profess
and call himself Christian”. Porphyry did not acknowledge,
with St. Paul, that “God, who at sundry times, and in divers
manners, spoke in times past unto the Fathers by the Prophets,
hath in these last days spoken unto us by His Son” who
quoting the prophecy of Daniel respecting the destruction of
the Temple (Matt. 24, 15) described it as “spoken by Daniel the
Prophet”. Porphyry did not possess a large developement of
the historic faculty, but his logical acumen would have disdained
the logical inconsequences, of challenging the genuineness of
the Book of Daniel, whilst professing and calling himself
“Christian”.

Porphyry did not regard the Bible as the Word of God
but as the work of man. Believing that no unaided man living
in the time of Daniel could have foretold the death of Antiochus
Epiphanes so distinctly as he found it foretold in the Book of
Daniel, Porphyry suggested, as an explanation of the difficulty,
that the Book of Daniel was written after the event. Thus
originated that refuge for the destitute, the “after-event”
theory. But tested by sound principles of historic criticism that
theory fails. The destruction of the Temple is much more minutely
and distinctly foretold in the Book of Daniel than the death of Epi-
phanes. If then the Book of Daniel were written “after the event”
it must have been written after the destruction of the Temple.
Yea! inasmuch as its previsions extend to the time when the
“Ancient of Days did sit” the Book of Daniel ought not to
have been written yet. But if my position is true, will not much
“Higher Criticism” be proved to be “inferior learning”? Cer-
tainly, But am I to forsake “historic criticism” in order that
people, deceived by a quibble, may continue to bask in a “fools
Paradise”. I trow not. I am a disciple of Jesus and Daniel—
not of Porphyry the Apostate. I maintain, than, as beyond



reasonable questioning, that the Book of Daniel emanates from
Daniel the Prophet and that it was composed from the begin-
ning of the reign of Nebuchadnezzar to the early part of the

reign of Cyrus the Persian.
JOHN PARKER.
Boulogne s./M., August 1898.

77, Boulevard Mariette.

II. — La philosophie de Descartes et la théologie
au XVII° siecle.

Il est peu de doctrines dont les principes essentiels et 'idée
malitresse aient été plus souvent mal interprétés et déformés
comme & plaisir, que la philosophie cartésienne. Beaucoup de
ses amis imprudents et de ses partisans irréfléchis, aussi bien
que ses adversaires les plus décidés, ont contribué ¢galement,
quoique avec des intentions bien différentes, a donner le change
sur le véritable but qu’il s'efforca d’atteindre; les uns et les
autres ont présenté Descartes comme un rafionaliste pur, comme
un penseur indépendant et hardi, qui, rejetant toute autorité,
osa chercher la vérité par lui-méme, par les seules forces de
la raison, sans se préoccuper de savoir «s'il y avait eu des
hommes avant lui», et ne voulant « admettre aucune chose pour
vraie qu'il ne la conniit évidemment étre telle », les uns applau-
dissant 4 sa tentative, les autres y voyant et y montrant un
danger redoutable pour la foi.

Cette conception tres simpliste du cartésianisme est fort
bien résumée par un des derniers historiens de la littérature
francaise, M. G. Lanson ), dans son chapitre intitulé: Z7rois
ouvriers du classicisme (IVe partie, liv. 1, ch. III). «La philo-
sophie de Descartes, dit-il, ... consiste essentiellement dans
une conception scientifique de 'essence des choses, constituant
la raison juge souverain du vrai, ... écartant toute autre voie,
autorité, tradition, »évélation . .. La vérité scientifique S oppose
ainsi & la vérité théologique. . . e cartésianisme menace assuré-
ment le christianisne . . . il ne pouvait en sortiy qw'une Irre
ligion rationnelle. » Voila qui est net. Cependant, ajoute M. Lan-

Y Histoire de la Littérature frangaise, lib. Hachette, 2° édition 1895.



— 799 —

son, «par prudence, ... sa philosophie semblait se faire I'auxi-
liaire de la foi, et domner un fondemeni rationnel au dogme
traditonnel et vévelé ... Elle vecut & coté du christianisme, en
paix aveclui. . . . Ainsile christianisme, pendant le XVII® siecle,
utilisa les forces de cette docirine dont le principe était capable
de le ruiner » '), Telle est donc la thése, énoncée sous la forme
la moins équivoque: le cartésianisme est l'ennemi du christia-
nisme, toutefois Descartes s’est efforcé, purement par prudence
et par politique, non seulement de vivre en paix avec les théo-
logiens catholiques de son temps, mais de montrer accord
constant de ses doctrines avec le dogme traditionnel.

Est-ce bien vraiment 12 une tactique habile de la part de
Descartes? Il est toujours bien téméraire de sonder les inten-
tions pour les juger, et de prétendre pénétrer de plain pied
dans le for intime des ames: ici en particulier l'interprétation
nous parait trés hasardée, car nous n’avons qu’a lire la biographie
de Descartes par Baillet %) pour nous convaincre qu’il était fort
bon chrétien et catholique pratiquant; rien donc ne nous au-
torise a croire qu’il ne soit pas absolument de bonne foi lors-
qu’il proteste de son profond respect pour la théologie, et de
sa déférence au jugement de I'Eglise, se déclarant prét a re-
noncer a telle ou telle de ses doctrines, plutdt que de se trouver
en conflit avec la vérité éternelle dont I'Eglise est 1a gardienne
vigilante. Les textes sont nombreux, beaucoup sont trés connus,
et aucun ne peut préter a la moindre équivoque. Nous n’avons
pas, de toute maniere, & discuter les intentions de Descartes:
nous n'avons qu'a prendre sa doctrine telle qu’elle est, et a
chercher quelle est sa véritable et naturelle attitude a 1'égard
de la théologie.

Ce qui a pu faire penser que Descartes fut au XVII® siecle
le chef, ou pour mieux dire, le précurseur, du rationalisme,
C’est que, en effet, il a une absolue confiance dans la raison;
certains passages feraient croire qu'elle lui suffit pour donner
satisfaction a tous les besoins de la vie religieuse, et qu'il pense
ainsi pouvoir se passer de la foi: celui-ci par exemple. «. . Je
ne m'étonne pas si quelques philosophes se persuadent qu'il
n'y a que la religion chrétienne qui, nous enseignant le mystére

") Pag. 395-396.
%Y Vie de Monsicur Descartes, etc., 2 vol. gr. in-8°, 1691,



— 800 —

de l'incarnation par lequel Dieu s’est abaissé jusqu’a se rendre
semblable a nous, fait que nous sommes capables de l'aimer;
et que ceux qui, sans la connaissance de ce mystere, ont semblé
avoir de la passion pour quelque divinité, n’en ont point eu
pour cela pour le vrai Dieu, mais seulement pour quelques

idoles. . . Toutefois, je ne fais aucun doute que nous ne puis-
sions véritablement aimer Dienw par la seule force de wnotre
nature. .. Or le chemin que je juge qu'on doit suivre pour

parvenir & 'amour de Dieu est qu’il faut considérer qu'il est
un esprit ou une chose qui pense, en quoi la nature de notre
dme ayant quelque ressemblance avec la sienne, nous venons
a nous persuader qu'elle est une émanation de sa souveraine
intelligence, et divine quasi pariicula aurce» 1. Qu'est-ce a
dire? Que Descartes n’a pas besoin de la foi? Qu’il lui suffit
de la «religion naturelle?» Que la philosophie peut se passer
de la théologie? En aucune maniére: il faut les distinguer, dit-
il, pour le plus grand avantage de 'une et de 'autre, de facon
qu’elles aient chacune un domaine bien déterminé, mais il faut
se garder de les séparer, et encore moins de les opposer, ce
serait la ruine de toutes deux: et il ajoute que c’est la théo-
logie qui domine la philosophie, et que la raison doit régler
ses démarches sur les révélations de la foi. «J'ai maintenant,
écrit-il ailleurs, entre les mains un discours ofi je tache d’éclair-
cir ce que j'ai écrit ci-devant sur ce sujet ?); il ne sera que de
cing ou six feuilles d’impression, mais j'espere qu’il contiendra
une bonne partie de la métaphysique; et, afin de le mieux faire,
mon dessein est de n'en faire imprimer que vingt=ou trente
exemplaires, pour les envoyer aux vingt ou trente plus savants
théologiens dont je pourrai avoir connaissance, afin d’en avorr
leur jugement et apprendre d'eux ce qui sera bon d'y changer,
corrviger ou ajouter, avant que de le rendre public®).» Des-
cartes déclare donc qu'il s'en remet aux décisions des théo-
logiens, sans vouloir faire de théologie lui-méme: «Ce n’est pas
mon métier », répéte-t-il & maintes reprises.

Pourquoi, chez Descartes, cette abstention systématique
de la théologie? C’est que, depuis la Renaissance, comme une

) Lettre & M. Chanut, 1°° février 1647.
%) Ce sujet est l’existence de Dieu,
) Lettre au R. P. Mertenne, 15 novembre 1639.



— 801 —

consequence naturelle du mouvement général des esprits, qui
produisit entre autres fruits la Réforme, I'équilibre s'était trouvé
rompu entre la raison et la foi, et leur alliance nécessaire,
que tant de grands Docteurs avaient étroitement cimentée de
tous leurs efforts, avait été dénoncée. lLes exces de la raison
dans ses attaques contre la théologie avaient rendu celle-ci
défiante: d’abord elles s'étaient éloignées 'une de Pautre, puis
elles avaient pris I’habitude de travailler séparément; leur but
reste le méme, mais leurs routes sont désormais distinctes, au
lienw que, comme jadis, I'une soit la continuation de lautre.
Descartes comprit bien vite d’olt venait tout le mal: la raison
s'était révoltée, sous prétexte d'indépendance elle avait attaqué
la foi, et elle avait compromis la philosophie elle-méme en
s'égarant dans les routes dangereuses du matérialisme et du
panthéisme; c’était donc la raison qu'il fallait ramener dans le
droit chemin. Les attaques de la raison contre la foi avaient
eu pour écho et pour représailles les attaques contre la raison
au nom de la foi, par l'exagération de la docirine de la grace
dans le protestantisme et le jansénisme. Et c'est pourquoi Des-
cartes, tout en ayant la plus grande tolérance pour les per-
sonnes, était plein de zele contre le protestantisme, dans lequel
1l voyait & la fois un ennemi de la vérit¢ religicuse et de la
raison. Baillet raconte !) comment il dissuada un maitre d’armes,
qui avait été élevé dans la religion catholique, et qui était venu
le consulter sur sa conversion projetée au calvinisme, et com-
ment il 'en empécha. Ailleurs, Baillet nous dit qu’il «avait une
aversion toute extraordinaire pour le Calvinisme, quoiqu'il
elit une affection sincere pour tous les honnétes gens qui en
faisaient profession. Cette aversion lui ¢tait venue en partie
de la naissance, en partie de I'éducation, et elle s’était beaucoup
accrue, lorsque, vivant dans un pays olt cette secte est domi-
nante, il la trouva trop dénuée d'extérieur, trop libre, et trop
favorable a ceux qui passaient d'elle a 1'Athéisme ?).»

Nous avons dit que la raison avait été souvent compro-
mise par les jansénistes et les protestants, qui, exagérant le
dogme théologique de la grace, avaient fini par réduire presque
4 rien l'ordre de la connaissance naturelle, et les uns et les

VY Vie de Monsieur Descartes, ete., t. II, p. 278.
Y} Zbid., p. 526.



— 802 —

autres souscrivaient a la doctrine si décevante de la prédesti-
nation, comme 1'énoncait Pascal: «On n’entend rien aux ou-
vrages de Dieu, si on ne prend pour principe que Dieu aveugle
les uns et éclaire les autres !).» Mais il est juste de dire aussi
que beaucoup de théologiens catholiques eux-mémes, pour mieux
mettre la foi & 'abri des attaques de la raison, répudiaient cette
derniere, en la tenant en suspicion et & 1'écart; sous le prétexte
que les mysteres de la religion sont inexplicables et indémon-
“trables, ils cessaient de maintenir unies, pour le plus grand
profit de T'une et de l'autre, la raison et la foi. «Ce désordre,
dit Régis, qui venait plutot des théologiens que de la théologie,
avait prévalu dans les siécles passés; mais on y a enfin remédié
dans le notre, olt nous voyons la théologie plus épurée et
traitée avec plus de dignité qu’autrefois... On donne moins
aujourd’hui au raisonnement qu’a l'autorité... On démontre
les bases historiques du christianisme, comme vérités de fait,
et on réduit par cela méme ceux qui les ont admises a la
croyance de la Trinité et de tous les autres mysteres ... o#n
1wy méle plus de preuves philosophiques. .. Cest a ce point que
VUniversité de Paris a réduit la principale partie de sa théo-
logie. 11 est seulement a désirer qu'elle continue comme elle
a commencé 2).»

Descartes n'avait donc pas imaginé a lui tout seul de
mettre la philosophie a part de la théologie: la Sorbonne, de
son coté, faisait l'inverse, ce qui revenait au méme, Non pas,
bien entendu, par inimitié de l'une pour l'autre: Descartes,
tout en ne s'occupant que de philosophie, et tout en laissant
la théologie aux théologiens de profession, souhaitait vivement
que le domaine de la foi restat intact; de leur coté les théo-
logiens, tout en répondant aux hardiesses des esprits forts par
Ia souveraine autorité de la révélation, sans vouloir faire entrer
la raison en ligne, ne désiraient pas moins vivement voir
triompher la philosophie dans son domaine: la confiance était
d'ailleurs égale de part et d’autre dans Paccord parfait et in-
altérable de la raison et de la foi, puisque la vérité ne peul
étre en désaccord avec elle-méme.

Et cependant cette confiance était bien mal fondée. La
séparation, qui avait été jugée par beaucoup profitable et néces-

1) Pensées, XX, 11, 3° fragment, Ed. Havet,
%) Concordance de la foi et de la raison, liv. I, ch. XXVII, p. 370.



— 803 —

saire, de la raison et de la foi, eut dés la fin du XVII® siecle,
et pendant tout le XVIII®, les conséquences les plus funestes,
pour la foi d’abord, pour la raison ensuite. Bossuet dénonce
le péril, dans une lettre au P. Lami: «Je vois un grand combat
se préparer contre I'Eglise, sous le nom de la philosophie car-
tésienne. Je vois naitre de son sein et de ses principes, & mon
avis mal entendus, plus d'une hérésie... De ces mémes prin-
cipes mal entendus, un autre inconvénient terrible gagne sen-
siblement les esprits: car tout prétexte qu’il ne faut admettre
que ce qu'on entend clairement (ce qui, réduit a certaines
bornes, est trés véritable), chacun se donne la liberté de dire:
Jentends ceci, et je n’entends pas cela; et sur ce seul fondement
on approuve et on rejette tout ce qu'on veut: sans songer que
outre nos idées claires et distinctes, il vy en a de confuses et
de générales qui ne laissent pas d’enfermer des vérités si essen-
tielles qu'on renverserait tout en les niant. Il s'introduit, sous
ce prétexte, une liberté de juger qui fait que, sans égard a la
tradition, on avance témérairement tout ce qu'on pense.» Et
en effet, les philosophes au XVIII® siecle, c'est-a-dire ceux qui
se paraient de ce titre comme leur appartenant exclusivement,
et prenaient Voltaire comme modeéle et comme chef de file,
par un étrange travestissement attaquérent la foi en prétendant
parier au nom de la raZson, tandis que, en réalité, leur arme
était le raisonnement affranchi de la raison, et mis au service
des passions; puis bientot apres, comme il devait logiquement
arriver, ils se tourneérent contre la raison elle-méme, et la com-
battirent avec acharnement, en s’efforcant de faire triompher
contre elle 'empirisme pur. Napoléon employa contre tous ses
ennemis toujours la méme tactique: diviser leurs forces pour
battre ensuite leurs armées séparées; il faut croire que la tac-
tique est bonne, puisqu'elle lui réussit constamment, et qu'il
remporta grace 2 elle toutes ses victoires. Ce fut aussi celle
des libres penseurs et des matérialistes, dont nous voyons in-
variablement les efforts réunis contre la religion et la philo-
sophie, en ayant soin toutefois de les attaquer toujours sépa-
rément,

Le mal qui a été fait ainsi est profond: nous en souffrons
depuis deux siecles, et c’est & peine si depuis quelques années
les masses prétent loreille aux cris d’alarme que ne cessent
de faire entendre de grands esprits, théologiens et philosophes:



— 804 —

il est grand temps d’appliquer le remede, il est grand temps
que la raison et la foi unissent leurs forces pour repousser les
attaques furieuses et réitérées de l'erreur. En voyant tant de
désastres successifs depuis deux cents ans, tant de tuines en-
tass¢es, dans 'ordre intellectuel et moral, on commence a com-
prendre l'urgence de rétablir un accord qui n’aurait jamais dt
étre rompu! Les ames ont besoin d'espérer que bientdt se
dessinera ce mouvement de concentration des forces alliées
contre 'ennemi commun; mais a la condition seulement qu'il
sache utiliser toutes les forces vives de la pensée, sans négliger
et dédaigner aucune des ressources, plus nombreuses et im-
portantes peut étre qu’'on ne croit, et qui peuvent contribuer
4 la victoire: a la condition, en un mot, que de part et d'autre,
théologiens et philosophes fassent preuve d'une grande ouver-
ture d’esprit, et se montrent plus disposés & accueillir les bonnes
volontés qu'a les rebuter et a les repousser.

Quoiqu’il en soit, il ne faut pas rendre Descartes respon-
sable de la scission déplorable qui s’est faite entre la raison
ct la foi; dans le fait il se peut que sa philosophie y ait con-
tribué, mais cela vient assurément de ce qu'on a mal compris
ses intentions. Il ne faut pas en rendre responsable non plus
la théologie du XVII® sidcle: la faute en est a la Renaissance,
qui, renouvelant les problémes et les posant en termes nou-
veaux, a détruit imprudemment bien des choses. 1l est constant
que Descartes n'a jamais songé qu'il falltit prononcer le divorce
de la raison et de la foi, et il efit souscrit assurément a cette
belle formule de Pascal: «Deux excds: exclure la raison, n’ad-
mettre que la raison 1. » Ep. Gasc-DESFOSSES.

III. — Le jansénisme et le calvinisme sur la
réprobation.

Lorsqu'on lit dans des ouvrages ultramontains que les
jansénistes ont enseigné avec Calvin que certains hommes sont
prédestinés par Dieu a la perdition proprement dite, on ne
s’étonne pas, l'esprit de parti des théologiens ultramontains
étant connu. Mais quand on lit cette méme assertion dans des

) Fensées, X1, 3, 3¢ fragment, Ed. Havet.



— 805 —

ouvrages sérieux, impartiaux, bien intentionnés, on se demande
vraiment: Est-il vrai que les jansénistes ont adopté la doctrine
calviniste touchant la prédestination et la réprobation? Il s'agit
donc de savoir exactement ce que Calvin a enseigné sur ce
point et de comparer avec cet enseignement celui des prétendus
jansénistes les plus connus.

Avant tout, deux remarques: 1° Je prends le mot jansénisie
dans son sens historique, lequel comprend toutes les personnes
qui, dans 1'Eglise catholique, depuis le XVII°® siecle, se sont
¢levées contre le jésuitisme, et qui, par leur morale grave et
vraiment chrétienne, se sont distinguées, vis-a-vis du casuisme
et du probabilisme, d'une société demi-payenne. — 2° Je ne
saurais citer ici les milliers de volumes de la bibliotheque
janséniste oll sont traitées ces questions. Il suffit de produire
deux ou trois témoins, non suspects, jansénistes «pur sang »,
ut in ore duorum vel trium testium Slel omne verbuni.

On sait que Calvin a dit que la seule volonté de Dieu est
la cause de la réprobation des hommes et qu'avant la prévision
de tout péché, Dieu, voulant se former & soi-méme de la masse
des hommes des vases d'infamie, a prédestiné la chute d’Adam,
le péché originel et tous les autres péchés que commettent les
méchants, afin de les rendre les objets de sa colére, et d'exé-
cuter envers eux les chitiments les plus séveres de sa justice.
Homines nudo Dei arbilrio, citva proprium wmeritum, in weley-
nam mortem predestinantuyr. (Institut. lib. 3, cap. 23, n° 2.)
Clest bien clair dans toute sa dureté. Mais on sait aussi que
la plupart des calvinistes ont abandonné cette doctrine de leur
maitre. Cependant, abandonnée par les partisans de Calvin,
elle serait reprise et relevée, cette doctrine par les jansénistes,
Est-ce vrai? Nous verrons,

Nous ne nous enfoncerons pas dans les textes de I'Ecriture
sainte, qui parlent du mystere de la prédestination divine —
notre étude étant simplement historique; — non plus nous ne
suivrons pas les théologiens dans toutes leurs finesses ou dis-
tinctions ténues sur cette matiere si délicate et si élevée; nous
nous bornerons & donner un apercgu de la foi officielle de I'Eglise
catholique sur la grace et la prédestination jusqu'au XVII® siecle.

Remarquons encore que je ne parle que de 'Eglise d’Occi-
dent. Cependant je crois que dom Matthieu Petit-didier, célebre
Bénédictin de la congrégation de S. Vanne, a raison, quand,



— 806 —

dans ses remarques sur la Bibliothéque des auteurs ecclésias-
tiques de M. Dupin, tome 1°, chap. 4, il observe que «quelques
savants, pour n'y avoir pas fait assez de réflexion, se sont
imaginés qu'il y avait eu deux traditions dans 1'Eglise touchant
la grace: 'une dans I'Eglise grecque qui favorise plus la nature,
l'autre dans U'Eglise latine qui donne plus 4 la grace.» Cette
prétention n'est pas nouvelle. Les pélagiens sont les premiers
qui ont entrepris de mettre aux mains 1'Orient et 1'Occident
touchant ces matiedres. Condamnés unanimement en Occident,
ils eurent recours a 1'Orient; mais ils ne purent empécher que
I'Eglise d’Orient ne se réunit & celle d’'Occident par des con-
damunations solennelles auxquelles le concile général d’Ephese
mit le sceau l'an 431.

Or, la doctrine de S. Augustin sur la grace et la prédes-
tination a été pendant plus de douze sieécles la doctrine offi-
cielle de ’Eglise occidentale. Les évéques de Rome surtout ont
loué S. Augustin comme le docteur éminent de 'Eglise sur la
grace. Nous pourrions citer beaucoup de papes: Innocent I,
Zozime, Célestin I°*, Gélase, Hormisdas, Grégoire I°, etc.; mais
il suffit, je crois, d'alléguer Clément VIII (1592-1605). Dans
le discours qu'il fit dans la Congrégation « De Awxiliis» le 20
mars 1602, adressant la parole aux dominicains et aux jésuites,
il dit: «Je vous conjure...de vous dépouiller de toute ani-
mosité et de tout esprit de contention; en sorte qu'en examinant
et recherchant la vérité, aucune passion ne vous détourne, ni
du vrai sens des Ecritures, ni de la doctrine trés purve de
S. Augustin, laquelle est, comme vous le savez tous, la doctrine
de I'Eglise.» Et méme le pape Clément XI, dans le temps qu'’il
ne prévoyait pas qu'il ferait une constitution si contraire a la
doctrine de S. Augustin, a fait la défense et 1'éloge de ce saint
docteur. Dans un décret du 28 janvier 1704, il déclare, «qu'il
voulait marcher constamment sur les pas de ses prédécesseurs,
qui ont toujours fait une trés grande estime de la tres sublime
doctrine de S. Augustin et 'ont embrassée avec toute I'affec-
tion de leur coeur». (Fulgentissimum ecclesie catholice lumen,
doctoremque maximum (Augustinum), cujus precelsam doclyinam
magno Semper in pretio habuere Romani ponlifices, fotoque
mentis affectu amplexi fuerunt.)

Voila S. Augustin déclaré le docteur par excellence de
I'Eglise et justement sur le point de la grace. C'est bien dom-



— 807 —

mage pour Pinfaillibilité de ce pape Clément XI, que, dans la
fameuse Bulle « Unigenitus », il ait condamné la doctrine de ce
méme Augustin; mais c'est son affaire. Le 28 janvier 1704,
il a parl¢ «ex cathedra». Ce qu’il disait était vrai, la doctrine
de S. Augustin était la doctrine de I'Eglise d’Occident jusque
dans le XVIII® siacle.

Ce sont les jésuites qui se sont déclarés contre cette doc-
trine et qui ont renouvelé les opinions des pélagiens ou semi-
pélagiens. Le molinisme avec sa grice suffisante et sa science
moyenne (scientia media) ¢était la doctrine de cette société
puissante.

Nous n'entrerons pas dans la polémique entre les jésuites
et les dominicains. Aussi ce ne fut, pour ainsi dire, qu'une
escarmouche; la bataille s'ouvre contre Port-Royal, le rempart
des jansénistes, les ennemis mortels de la compagnie de Lovyola,
Port-Royal avec sa science et sa piété était détesté cordiale-
ment par les jésuites, et ce Port-Royal devait périr (« Carthago
delenda »). Les S. Cyran, les Arnauld, etc., ont été calom-
niés de la maniere la plus indigne; il n'y a rien de si noir,
de si criminel, qu’on ne leur ait imputé; on les a dépeints
comme des hypocrites, des ennemis de la religion, des rebelles
préts a éclater contre les puissances, bref comme des personnes
trées dangereuses, plus hérétiques et plus a craindre que les
calvinistes. Le calvinisme; ah! c’était en France le cauchemar
d'un Louis XIV. Eh bien! le jansénisme est encore plus a
craindre! En effet, qu'est ce qu'un jansénisie, sinon «un cal-
viniste, qui dit la messe» 1)?

Voyons maintenant ce que les jansénistes ont enseigné sur
la matiere de la gréice et de la prédestination. Mais ils n'ont
fait que confirmer, renouveler, expliquer ce que S. Augustin
avait enseigné. La grace efficace, la prédestination, ils les ont
défendues contre le molinisme et le congruisme.

Pour la prédestination, ils ont adopté la définition de
S. Augustin: Predestinatio est prescientia et preparatio bene-
ficiorum Dei, quibus certissime liberantuy gquicumaque liberantur,
(Lib. de dono persever., cap. 14). Et pour la réprobation: Bonus
est Deus, justus est Deus; potest aliquos sine bowmis meritis
liberave, guia bonus est; non potest quemquam sine malis meritis

Y Voir Sainte-Bewve, FPort-Royal, 111, p. 595.



— 808 —

damnare, quia justus est (Lib. 3 contra Julianum, cap. 18, n® 33)
Dans ce systeme, on le reconnaitra, il n'y a point de répro-.
bation dans le sens de Calvin. Clest toujours la culpabilité de
'homme méme qui est la cause de sa perdition. La chute
d’Adam, le péché originel, voila la clef du mystere.

L’'illustre abbé de S. Cyran, Jean du Vergier de Hau-
ranne (} 1643), le grand directeur spirituel de Port-Royel, peut
s'appeler aussi dans un certain sans le pere des jansénistes.
Clest lui qui a form¢ cette troupe d’¢lite: «un Pascal dans
Tordre littéraire, une meére Angélique dans la vie spirituelle,
un Arnauld et un Quesnel dans la controverse religieuse. »
Oui, c'est vrai, cet abbé n’est pas, comme on dit, «de communi
sanctorum » ; il surpasse le niveau de la dévotion courante; il
parait comme un S. Jean-Baptiste, comme un Savonorola. Il
préche les vérités de 1’évangile purement, simplement, franche-
ment. Est-il a blamer, si on le dit un peu séveére, rigoureux
dans les principes et surtout dans la pratique de la religion?
Aussi est-ce une faute, un témoignage préjudiciable, si, pour
les fondements de I'évangile, cet abbé se trouve peut-étre plus
prés des calvinistes que des molinistes? Oui, sans toute, dans
ces jours-1a, c'était en France une preuve d’acatholicisme, d’'hé-
résie; et les jésuites savaient trés bien ce qu'ils faisaient en
nommant leurs adversaires des calvinistes; «eo ipso» ces der-
niers étaient diffamés. Bientot ils auront un titre encore plus
marquant, plus effrayant, le titre de janséniste; un mot qui a
joué un role extraordinaire, un fantdme qui a causé beaucoup
de terreur en France et ailleurs. Mais ol est 'erreur, 1'hérésie,
dont on a accusé les jansénistes? On ne 'a pu indiquer ni
dans les ccuvres de S. Cyran, ni dans celles des autres.

Qu'est-ce quon a a redire a Jansenius ( 1638), l'ami in-
time de S. Cyran et le prétendu fondateur de la secte des
jansénistes? Aprés beaucoup de recherches infatigables, on a
trouvé dans son gros livre, Augustinus, cing théses ou propo-
sitions a4 double sens. Je parle au point de vue des jésuites,
quand je dis quon a #rouvé ces cing propositions dans
le livre de Jansénius; en effet ils n'ont jamais pu les indiquer.
Mais concédons pour un moment qu'elles s’y trouvent; pas une
syllabe n'y traite de la réprobation. Ou est, dans ce livre, le
calvinisme qu'on impute aux jansénistes? On ne 'a pas trouve
et on ne le trouvera jamais.



— 809 —

Apreés Jansénius, alléguons un auteur, témoin non suspect,
janséniste de la premiere classe, selon l'avis des jésuites; je
veux dire Martin de Barcos ( 1678), neveu de S. Cyran.
Il a ecrit une « Exposition de la foi catholique touchant la grdce
et la prédestination », donc, un livre traitant justement le point
en question. Ce livre a fait beaucoup de bruit en France et
beaucoup de mal aux jansénistes. M. Albert le Roy en a fait
une relation trés intéressante dans son ouvrage «la France et
Rome de 1700 a 1715» (Paris 1892, p. 24 sq.).

« Enclin par tempérament aux entreprises de longue haleine
et aux ceuvres de longue patience, il consacra tous ses loisirs
a 1élaboration d’'un traité théologique sur la grace, rédigé en
questionnaire, a la fagon d'un catéchisme. Pavillon, le pieux
éveéque d’Aleth, le lui avait demandé et le destinait aux éleves
de son séminaire. Il fut mis effectivement entre leurs mains,
adopté et récité durant vingt ans, et des copies manuscrites
en circulaient, avant qu'une impression malencontreuse le ré-
pandit dans le public ). »

Ce fut dom Gerberon qui publia ce manuscrit, dont la seule
apparition souleva une véritable tempéte. Ecoutons ce qu'en
dit M. le Roy (p. 29):

« Cette Exposition de la foi donnait prise & la critique:
le fait est indéniable. Un ami des jansénistes, ami du premier
degré et leur correspondant & Rome, Maille écrivait, le 5 juin
1696, a I'éveque de Grenoble, le cardinal Le Camus, 4 propos
de ce livre qui menait grand tapage jusqu’en Italie: «Il y en
a ici un exemplaire que j'ai lu. J'y ai trouvé quelques propo-
sitions trop dures, mais dans le fond je ne crois pas qu’il con-
tienne des hérésies, Certainement on a eu trés grand tort
d’avoir publié cet ouvrage. Cependant il me semble que, pour
ne point exciter de nouvelles contestations, on ferait bien de
ne le point censurer.» Ainsi il était aisé de prévoir quel orage
allait déchainer le volume de Barcos, et que la compagnie de
Jésus mettrait le nouvel archevéque (de Noailles) en demeure
de choisir entre les deux courants qui partageaient I'Eglise:
d'un co6té le molinisme, soutenu par le roi et par Rome; de
lautre Port-Royal, appuyé¢ sur S. Paul et S. Augustin. »

1Yy Le Roy, p. 28.
Revue intern. de Théologie. Heft 24, 1598, 53



— 810 —

En effet, 'apparition de ce livre était un accident impor-
tun pour le nouvel archevéque de Paris, M. de Noailles. Jus-
qu'ici incapable de prendre son parti, ou contre les jésuites ou
contre les jansénistes, maintenant il dut se résoudre. «On 1a
pressé 1'épée dans les reins, écrivait Quesnel, et il n'a pas eu
la force de résister.»

L'instruction pastorale du 20 aofit 1696 vit le jour dans
une forme bien contradictoire. «La premigre partie atteignait
Barcos et, par ricochet, S. Cyran et tout Port-Royal. L’autre
moitié, due a Bossuet, ¢était une apologie de la grace augus-
tinienne, telle que l'entendait et l'enseignait le jansénisme. »
(Le Roy, p. 32.)

Oui, vraiment, le pauvre M. de Noailles fait dans cette
affaire une figure trés misérable. Dans les « Remarques sur
l'ordonnance et sur linstruction pastorale de Mgr. 'archevéque
de Paris» (jointes a la fin du livre des «Instructions sur la
oerice....avec I'Exposition de la foi», etc., Cologne, 1700), on
démontre trés nettement la contradiction de M. de Noailles.
Tandis qu'il parle de 'hérésie de Jansénius, il est lui-méme dans
son instruction un «archi-janséniste ».

Or, apres cette relation, on tombera bien d'accord que nous
avons dans ce volume de Barcos un document authentique du
jansénisme. Eh bien! qu’est-ce que nous y lisons sur la pré-
destination des méchants, c’est-a-dire sur la réprobation? Ab-
solument la doctrine de U'Ecriture sainte, dont on cite presque
tous les textes qui s’y rapportent, et celle de S. Augustin.
On n'y rencontre rien qui donne droit d’accuser 1'auteur de
calvinisme. Au contraire, il se déclare carrément contre Calvin.
J'y lis, entre autres, p. 233, Question VIII:

« Diew a-t-il donc prédestiné les méchants a la mort étev-
nelle, comme il a prédestiné les bous & la vie élevnellement
heureuse?

Dieu ne prédestine les méchants & la mort éternelle qu'apres
la prévision de leurs péchés, et principalement du péché originel.
Mais il faut bien se donner de garde de dire avec Calvin, qu'il
prédestine les méchants 4 la damnation, et puis aux pécheés
qui y conduisent; de méme qu'il est vrai de dire qu'il pré-
destine les bons a la gloire qui est leur fin, et puis aux bonnes
ceuvres, qui sont les moyens pour y parvenir. La prédestina-
tion des méchants suppose le péché et n'’en est pas la cause;



— 811 —

la prédestination des bons ne suppose pas les mérites, mais
elle en est la cause.»

Encore, je lis, p. 268, Question XI:

« Quel est donc le véritable semtiment de S. Augustin tou-
chant la véprobation?

Le péché originel est la cause commune de la réprobation
des hommes baptisés et non-baptisés, fidéles ou infideles. On
n'en peut pas douter & 1'égard des infideles et de ceux qui
n'ont pas ¢té baptisés; car quoique Dieu en particulier ne dé-
termine la mesure de leurs supplices qu'aprés avoir prévu les
péchés actuels que l'ignorance et la concupiscence leur fera
commettre pendant le cours de leur vie, toutefois le péché
originel est la premiére cause de leur condamnation et le pre-
mier principe de tous leurs autres péchés, pour lesquels Dieu
ajoute de nouvelles peines & celles qui sont dues au seul péché
originel. » -

Puis il traite encore beaucoup de questions; entre autres,
celle-ci: Comment le péché originel, remis par le baptéme,
peut-il encore étre la cause de la réprobation? etc. Mais c’est
toujours aux péchés de 'homme méme qu'il attribue la con-
damnation. L’ignorance et la concupiscence, qui demeurent
dans les baptisés, voila les sources. En tout cas, on ne ren-
contrera nulle part une opinion qui favorise la doctrine de
Calvin.

Enfin nous citons comme témoin dans cette affaire, le pere
Quesnel (1634—1719), 'auteur du livre «Réflexions morales »,
contre lequel le pape Clémens XI en 1713 a donné€ la fameuse
Bulle Unigenitus. Tout le monde sait que les jésuites ont con-
sidéré cet ouvrage pieux et chrétien, comme la pépiniere du
jansénisme. Les 101 propositions, qu'on en a tirées et qu'on
a condamnées comme erronées, hérétiques, etc, en sont la
preuve. Sont-ce toutes des vérités de I'Evangile et des saints
Peres? Ce n’est pas le moment de le discuter. Qu’a-t-on trouvé
4 redire a cet auteur, a propos de la doctrine de la prédes-
tination et de la réprobation? Voici le texte des propositions
condamnées, qui concernent & peu prés notre sujet. Il n’y en
a que trois.

Proposit. XXX. Tous ceux que Dieu veut sauver par Jésus-
Christ, le sont infailliblement. (Sur S. Jean VI, 40.)



Omnes, quos Deus vult salvare per Christum, salvantur
infallibiliter.

Proposit. XXXII. Assujettissement volontaire, médicinal
et divin de Jésus-Christ...de se livrer & la mort, afin de dé-
livrer pour jamais par son sang les ainés, c'est-a-dire, les élus,
de la main de l'ange exterminateur. (Sur Gal. IV, 4, 5, 6, 7))

Jesus Christus se morti tradidit ad liberandum prosemper
suo sanguine primogenitos, id est electos, de manu angeli ex-
terminatoris.

Proposit. LXIX. La foi, 'usage, P'accroissement et la ré-
compense de la foi, tout est un don de votre pure libéralité.
(Sur S. Marc. IX, 22))

Fides, usus, augmentum et praemium fidei, totum est donum
pura liberalitatis Dei.

Il faut convenir que ces propositions ne disent pas beau-
coup. Cependant ce sont les seules qui s'approchent le plus
du point en guestion.

Mais ol1 est donc le calvinisme qu'on reproche aux jansé-
nistes?

Je finis en concluant que c'est une imputation des jésuites,
imputation mal fondée, inventée et exploitée par eux, et mal-
heureusement empruntée & eux par quelques auteurs bien in-
tentionnés, mais peu circonspects.

Amersfoort. F. KENNINCK.

IV. — Une correspondance inédite de Lamennais.

M. A. Laveille vient de consacrer dans la Revue bleue
(n° des 9 et 16 avril 1898) un article tres intéressant a une
correspondance inédite de Lamennais. Cet article est émaillé
toutefois de diverses réflexions auxquelles nous ne pouvons
souscrire; c'est pourquoi nous avons cru utile dans l'intérét
de la vérité historique et dans celui du christianisme, dont
Lamennais & notre sens resta toute sa vie le fidele défenseur,
de signaler a l'attention de nos lecteurs les appréciations er-
ronées de M. Laveille.

Deux volumes de lettres inédites ont été publiés récem-
ment qui ont provoqué la curiosité, sinon la sympathie, &



— 813 —

I'endroit de la personne de Lamennais. Le premier est intitulé:
« Lettres tnédiles de Lamennais a Montalembert» (publiées par
Eugene Forgues); et le second: « Un Lamennais incomn»,
Leltres inédites de Lamennais & Benoit d’Asy (publiées avec
introduction et notes par Auguste Laveille). Ce n’est point
pourtant de ces deux volumes que nous voulons parler aujour-
d’hui (peut-étre le ferons-nous plus tard), mais bien d'une autre
correspondance du grand écrivain, conservée jusqu'a ce jour
dans des archives de famille et que M. Laveille vient d’exhumer
et de livrer a la publicité. Cette correspondance date de la
crise religieuse de Lamennais (1830 & 1834). Les lettres qu'elle
contient ont été adressées a Emmanuel d'Alzon, le futur fon-
dateur des religieux de I’Assomption. A Paris, pendant ses
¢tudes de droit, d’Alzon f{aisait partie d’'un petit cercle ultra-
montain qui luttait avec Lamennais contre le gallicanisme.
Décidé a se faire prétre et ne sachant trop ou aller étudier
la théologie, d'Alzon demanda conseil & Lamennais. 11 enregut plu-
sieurs lettres dont nous extrairons quelques passages qui peuvent
encore étre médités avec fruit aujourd’hui par les évéques ro-
mains, chargés de former les jeunes gens qui se destinent &
la prétrise. On vy remarque en particulier cette idée qui n'a
pas encore fait son chemin en France, d’emprunter & I'Alle-
magne ses procédés scientifiques. Ces lettres contiennent aussi
un plan d’études théologiques vaguement esquiss¢, mais que
les séminaires francais trouveraient profit & méditer et & réaliser:
«Ce qui fait la difficulté de tracer un plan d'études, écrit La-
mennais a son protégé le 22 janvier 1830, c’est qu'il n’est ou
ne doit étre que le développement d'un systéme d'idées, sans
quoi tout ce que l'on peut acquérir par 'étude n'existe que
dans la mémoire et demeure stérile pour l'esprit... II vous
serait par exemple trés utile d’apprendre l'allemand. Cette
langue est aujourd’hui devenue indispensable a quiconque veut
s'instruire solidement. A cette étude je joindrais celle de'histoire
de la philosophie et de I'histoire proprement dite. Pour cela,
vous pourrez lire I'abrégé de Tennemann que Cousin vient de
publier, avec l'ouvrage de Degérando; I'histoire de l'antiquité
de Schlosser et celle de Rome par Niebuhr.

Et dans une autre lettre, datée du 7 avril 1830: «Quant
4 vos études, je persiste a croire que Iétude des systemes
philosophiques et celle de Thistoire est ce qui vous sera le



— 814 —

plus utile en ce moment. J'y joindrais celle de la langue alle-
mande, indispensable aujourd’hui a4 cause de 'immense quantité
de travaux scientifiques gu'ont accumulés depuis cinquante ans
la patience el la sagacité germaniques et qu'il n’est plus per-
mis d'ignorer... Je réserverais I'étude des Peéres qui ne sont
pas d’ailleurs & lire en entier pour le temps olt vous vous
occuperez directement de théologie. Vous pourriez cependant
lire en attendant 1’dpologétique de Teviullien, les Prescriplions,
le Commonitorinm de Vincent de Lérins et les Confessions de
S. Augwustin. Je me bornerais aussi pour a présent a lire la
Bible, presque uniquement comme livre de piété, dans une
bonne édition avec des notes. Malheureusement je n’en connais
point qui réponde parfaitement & ce que je désirerais en ce
genre. Il y a bien du fatras dans la bible de Vence; néan-
moins c’est encore la meilleure que je connaisse en mnotre
langue. »

Et le 31 décembre, dans une troisieme lettre: «Continuez
cependant vos études, celle de I'histoire surtout: c’est une des
plus essentielles. N’abandonnez pas non plus lallemand; il
faut pour apprendre cette langue un pecu de patience, lire
beaucoup et différents auteurs, mais plus tard vous ne regret-
terez pas ce travail. Il a bientot 70 ans que Lamennais révait
cette orientation du travail intellectuel pour le jeune clergé
francais. Qu’a-t-on fait dans ce sens depuis lors? Bien peu de
choses. Sans doute, il s'est levé des prétres intelligents et
travailleurs qui ont comblé la lacune des programmes du sé-
minaire, ont ¢largi leurs horizons, mais la vieille routine a
continué a regner en maitresse, et combien peu de science
elle recele! Deux volumes du Pere Gury, c’est ce qu'on appelle
la morale, deux volumes du Pere Perrone, un autre jésuite,
c'est ce qu'on appelle la dogmatique et encore cette derniére
n'est-elle réputée accessible qu'aux esprits supérieurs. Quant 2
I'Ecriture sainte et a I'histoire de I'Eglise, ce sont deux branches
considérées presque comme accessoires dans les séminaires.
On nous citait dernidrement un séminaire dirigé pourtant par
des Sulpiciens, ot I'Ecriture sainte était enseignée par le pro-
fesseur de physique et de chimie, qui quittait un instant ses
cornues et se reposait de ses expériences en traduisant litte-
ralement la Vulgate (nous entendons quelques livres seulement)
devant ses éleves., C'était toute la critique exégétique qu’ﬂ se



permettait. Dans le méme établissement, la chaire d’histoire
ecclésiastique était confiée a4 'économe du séminaire, qui, pour
ne pas se rouiller entierement au contact de la cuisine, lisait
aux jeunes lévites quelques extraits de Darras. Ajoutez a cela
quelques bribes de droit canon et le cours peu édifiant des
Diaconales et vous avez tout le bagage scientifique du clergé
francais au XIXe siecle. Lamennais en voyait déja de son
temps l'immense lacune. Rien n'a été changé depuis. Scienitia
inflat, répete-t-on aux jeunes séminaristes, et pour rester humbles,
ils s’appliquent & rester ignorants. S'ils n'arrivent pas toujours
a atteindre la premiére vertu, ils excellent en général dans le
second défaut. Mais la robe ne cache-t-elle pas tout aux yeux
du vulgaire? Passons.

Le 30 avril 1832, Lamennais écrit & son jeune ami: «La
Providence prépare toutes choses pour hiater le moment oli
tous les obstacles humains qui s'opposent a l'affranchissement
de 'Eglise étant renversés, commencera la grande action catho-
lique qui sauvera le monde. »

Et le 10 aofit 1833: «Mieux vaut encore, ainsi que vous
le dites, mon cher ami, aller 4 Rome que de rester la ol vous
étiez 1). Ce n’est pas que vous deviez vous attendre a trouver
dans cette ville célébre de grands secours en aucun genre pour
les études auxquelles vous avez l'intention de vous appliquer.
L’enseignement théologique y est ce qu'il est en France, ce
qu'il est partout, et quant aux autres ordres de connaissances,
nullité parfaite, absolue, voila ce que vous rencontrerez... Ce
que vous me dites de Tétat du clergé francais et des con-
séquences probables de cet état, n’est malheureusement que
trop vrai. Malheureusement encore, je n'y sais point de remede.
Le mal offre tant de complications que lorsqu’on vient & chercher
comment il serait possible de guérir une plaie, on en découvre
une autre & coOté et puis une autre encore et toujours ainsi
jusqu'a ce quayant reconnu que le corps entier est rongé¢ de
la méme gangréne, on leve les yeux au ciel, de qui seul peut
venir une guérison qu'assurément nul homme ne saurait opérer.
Persuadé pour moi de 'impuissance de tous les efforts humains,
je crois que nous devons laisser Dieu agir. 1l prépare en secret
de plus grandes choses qu'on ne l'imagine. Ayons foi dans

1) Au séminaire de Montpellier,



— 816 —

la Providence et attendons en paix, que nous devions les voir
ou non, les moments qu'il a marqués de toute éternité pour
la renaissance de ce qui semble mourir sous nos yeux.»

e 5 mars 1834: «...Ma plus intime conviction est qu'en
tout ce qui concerne la religion, il faut laisser & Dieu le soin
d’accomplir son ceuvre; que cette ceuvre immense nécessite
beaucoup de choses que nous ignorons, des changements diffi-
ciles & calculer, de profondes modifications dans ce qui existe
et ne saurait continuer d’exister sous les mémes formes. Le
monde se prépare pour ces grands changements d’ol sortiront
I'état futur et le salut de la race humaine. »

Le 29 mars 1834: «. .. Il n'y a aujourd’hui rien a faire pour
la religion. Ceux qui en doutent encore s’en convaincront bien-
tot. A Rome surtout, on n’'a pas la moindre idée de 1'état des
choses et de lesprit humain. Le clergé est encore quelque-
chose, bien peu de chose cependant, une espéce de rouage
administratif comme une autre. Mais hors de 14 nul ne s’occupe
du catholicisme et de 'Eglise. lls n’excitent ni haine, ni amour.
On les regarde comme morts... Il n’existe point en France de
persuasion plus générale et plus profonde.

« Toutefois, on ne croit pas, il s'en faut de beaucoup, les
destinées du christianisme accomplies. ILoin de 124, on reconnait
en luile principe moteur de la transformation sociale qui s’opere
et 'on pense que lui-méme subira une transformation, un déve-
loppement nouveau, analogue et proportionné a celui qui s'ac-
complit dans '’humanité sous son influence. Ce développement,
que sera-t-il? On lignore, mais on est convaincu universelle-
ment qu'il est incompatible avec l'institution catholique présente,
qui contient, dit-on, une évidente et radicale antinomie, dont la
solution ne peut étre fournie que par une institution nouvelle.
Telles sont les idées régnantes, & quoi il faut ajouter parmi les
catholiques une sorte de modification progressive dans les
habitudes de l'esprit, qui le détache de fait et toujours plus de
I'autorité, sans presque qu'ils s’en apercoivent eux-mémes. »

Le 28 mai 1834, il écrit: «Mon cher Emmanuel...i y a
sur ce qui touche la religion, trois ordres de personnes a con-
sidérer en France. La partie du peuple qui a conservé la foi et
qui presque partout avec assez de tiedeur accomplit les pratiques
dont elle a I'habitude. Le gouvernement qui, pour s'assurer de
cette portion du peuple par le clergé, protege celui-ci matérielle-



— 817 —

ment et le tient sous sa dépendance. La partie active de la
nation, celle qui la représente dans 'ordre intellectuel comme
dans T'ordre politique et qui va se recrutant de plus en plus
parmi la jeunesse. Cette portion, & la prendre en masse, n'a
plus de haine pour le clergé, pour le catholicisme, mais elle le
croit mort ou mourant; elle croit du moins que pour répondre
aux besoins de la société,; il doit subir une grande transforma-
tion. Les destinées du christianisme ne lui paraissent pas finies
dans le monde, mais elle le croit épuisé sous sa forme actuelle
et parce qu'elle ne croit pas possible, cette hiérarchie restant ce
qu’elle est, d’assurer suffisamment les droits de la liberté intel-
lectuelle et de la liberté sociale... Nous sentons trop combien
la religion est fondée dans notre nature, nécessaire a notre
bonheur, mais toute religion intolérante et corruptrice doit finir,
nous le sentons aussi. Quant a l'avenir, nous disons avec
M. de Potter: «C’est 12 notre conviction intime et profonde
que la vérité apparaitra 4 un point de vue plus élevé que celui
ot la cherchent vainement la philosophie et le catholicisme
(romain) aujourd’hui antagonistes, et qu’'elle réunira sous sa
toute puissante influence les hommes de sens et d'équité de
I'une et de l'autre école.» Ces paroles graves et sans passion
me paraissent résumer treés exactement les pensées qui dominent
dans la génération présente. »

Nous ne pouvons citer 77z exlenso ces lettres de Lamennais
4 Emmanuel d’Alzon, mais ce que nous en avons extrait suffit
pour prouver qu'elles présentent toutes un vif intérét; elles
montrent la croyance invincible du grand homme au christia-
nisme, d'une part, et, d’autre part, & la nécessité¢ d’une réforme
chrétienne et cela avec une netteté, une vigueur, une flamme
d’éloquence qu'on rencontre a peine dans ses autres écrits.
M. Laveille le reconnait, mais comment expliquer ou seulement
comprendre qu'un écrivain comme M. Laveille qui semble €pris
de son héros, puisqu'il vient de publier, outre cette correspon-
dance, Un Lamennais inconnu, en vienne a ressasser des juge-
ments étroitement confessionnels et souverainement injustes
comme celui-ci: «Comment Lamennais, ce caractére indomp-
table mais jusqu'alors loyal et fler, en était-il venu a violer
sans remords apparent d’aussi solennelles promesses?» (Il s'agit
de la déclaration signée par Lamennais «pour avoir la paix»,
mais avec la clause clairement exprimée qu'il se réservait la



e P18 ==

pleine liberté d’écrire a sa fantaisie sur ce qu'il croirait intéresser
son pays et 'humanité). « Un seul mot explique tout, ce semble,
dit M. Laveille: Il avait perdu sa foi de catholique, et le sen-
timent méme de 'honnéteté vulgaire avait été atteint dans ce
grand naufrage de ses croyances surnaturelles. Privé du frein
qui lui avait permis de maitriser jusqu’alors sa violente nature,
livré sans contrepoids & ses rancunes et a ses coléres, il ne
sut point se montrer supérieur & de mesquines passions. Bien
des fois encore il eut sur les lévres le nom du Christ qu'il avait
trahi, mais ’hote divin n’habitait plus ce cceur déshérité de
la paix, et cette bouche qui avait exprimé I'onction de I'Evan-
gile, n'était plus, selon une parole célebre qu'un airain sonnant
et une cymbale retentissante »,

Ces paroles ne nous ¢tonneraient pas dans la bouche d'un
jeune prétre tout frais émoulu du séminaire et chez lequel la
routine traditionnelle et la phrase priment tout le reste, mais
sans connaitre M. Laveille, nous ne croyons pas qu'il soit dans
ce cas. Il reste alors que sa foi de laique catholique-romain
doit étre bien étroitement ardente pour permettre 4 sa plume
d’écrivain un jugement comme celui que nous venons de relater.,
Quels gros mots que ceux de «violation de promesses solen-
nelles» pour juger un homme qui essaie simplement de se taire
sur la question religieuse, « pour avoirla paix » avec Mgr. d’Astros
et tous les énergumenes alors acharnés contre sa doctrine, et
puis qui écrit un jour les Paroles d'un crovant, ccuvre d'un
caractere exclusivement social, pour avoir la paix avec lui-
méme, pour accomplir ce qu'il croit un devoir de conscience,
de patriotisme et d’humanité! Comme s'il n'y avait rien de
réel, rien d’important, rien de sacré dans le monde en dehors
de la soumission aveugle 4 Rome!

Du reste, c'est bien ainsi que l'entend M. Laveille. «Un
seul mot explique tout: il avait perdu sa foi de catholique, et
le sentiment méme de T'honnéteté vulgaire avait été atteint
dans le grand naufrage de ses croyances surnaturelles.» Sa
foi de catholique pour M. Laveille, c’est sa foi de catholique-
romain. M. Laveille ne distingue pas et ne semble pas méme
se douter qu'en dehors des catholiques-romains, il y a des
anciens-catholiques en Occident, dont il n’est pas possible de
fixer le nombre aujourd’hui puisque 1'évolution religieuse com-
mencée en 1870 est loin d’étre terminée; qu'il y a pres de



— 819 —

cent millions de chrétiens orientaux qui s'appellent catholiques,
et qui repoussent absolument la suprématie romaine; qu'il v
a enfin une partie importante de I'Eglise d’Angleterre et de
I'Eglise d’Amérique qui revendique hautement ce titre. Clest
la vieille confusion tant de fois signalée, tant de fois dénoncée,
mais que romains et protestants eux-mémes veulent a tout prix
conserver dans un but trop évident d'intérét confessionnel. Et
puisque Lamennais n’est plus catholique-romain, M. Laveille
lui refuse le sentiment méme de ["honnéleté vulgaire! Nous
connaissions depuis longtemps l'argument, mais nous croyions
qu'un écrivain de la Revue blewe aurait eu assez de pudeur
vulgaire de sa plume pour ne point le hasarder dans les colonnes
d’'un périodique qui se trouve dans maintes bibliothéques et qui
peut étre consulté par d'autres que par des sacristains et des
nonnes fanatiques.

Bien des fois, continue M. Laveille, Lamennais eut encore
le nom du Christ sur les levres. M. Laveille et ses coreligion-
naires n'aiment pas cela. Quand on ne croit pas que le pape,
s'appelat-il Alexandre VI, soit infaillible, on ne devrait plus
parler du Christ! C'est élémentaire pour eux. M. Laveille affirme
méme sans hésitation, comme aussi sans preuves, que Lamennais
a trahi le Christ; il sait, en outre, que I'hote divin n’habita
plus désormais dans ce cceur déshérité de la paix et que dé-
sormais sa bouche ne fut plus «qu'un airain sonnant et une
cymbale retentissante». D’autres critiques que M. Laveille
estiment que cet airain produisit encore, de 1834 a 1354, de
beaux et puissants sons qui n'ont cessé de retentir jusqu'au-
jourd’hui. Tant pis pour M. Laveille, s'il a si peu le sens
musical qu'il prenne pour des cymbales I'Esquisse d'une philo-
sophie et tant d'autres ceuvres de Lamennais. A ce compte,
il doit trouver pleins d’harmonie les innombrables opuscules,
mystiques et midvres, échappés a la plume des apologistes de
Notre-Dame du Sacré-Coeur, de Lourdes ou de La Salette. Affaire
de goft.

Nous n’en disons pas davantage sur l'article de M. Laveille.
Nous 1ui sommes reconnaissant d’avoir mis au jour la corres-
pondance inédite de Lamennais a E. d’Alzon, parceque nous
avons la certitude que cette correspondance ne pourra que
grandir Pillustre écrivain aux yeux des hommes sans préjugés,
mais, encore une fois, nous regrettons que M. Laveille ait été



— 820 —

forcé par des convictions par trop étroitement confessionnelles,
ou peut-étre par des raisons moins plausibles encore d’entou-
rage et d’opportunité, de déflorer cette correspondance par des
réflexions comme celles que nous avons cru devoir relever
dans cet article.

Geneve.
A. CHRETIEN,

Licencié en théologie.




	Variétés

