Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Artikel: Caractéristique de I'Eglise romaine actuelle : & propos de ses doctrines
eucharistiques

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CARACTERISTIQUE

DE L'EGLISE ROMAINE ACTUELLE,

A PROPOS

DE SES DOCTRINES EUCHARISTIQUES.

Pascal a ainsi caractérisé et démasqué les bons Péres:
«Ils ont assez bonne opinion d’eux-mémes pour croire qu'il
est utile et comme nécessaire au bien de la religion que leur
cvédit s'élende partout et qu’'ils gowmvernent toutes les cons-
ciences. Et, parce que les maximes évangéliques et séveres
sont propres pour gouverner quelques sortes de personnes,
ils s'en servent dans les occasions o#n elles leur soni favo-
rables. Mais comme les mémes maximes ne s'accordent pas
au dessein de la plupart des gens, ils les laissent a I'égard
de ceux-la, afin d’avorr de quoi satisfaire fout le monde.»

Cette tactique, les jésuites ne l'ont pas inventée, mais ils
en ont fait un systéme; et ce systéme, ils 'appliquent avec
une habileté extraordinaire.

On pourrait dire qu’ils ont recu cet héritage des horribles
papes de la fin du XVe siecle, des Innocent VIII et des
Alexandre VI; mais ils ont fait de cette propriété un tel
usage, qu'on peut dire qu'ils y ont mis leur esprit, leur ame et
leur vie. Et en s’emparant de la papauté et, par la papaut¢,
de 'Eglise romaine, ils les ont identifiées I'une et 'autre avec ce
systétme abominable, qui est bien effectivement la cause prin-
cipale de leurs succes.

On se demande tous les jours comment il se fait que des
hommes intelligents, soit laiques, soit ecclésiastiques, qui ne
croient le premier mot ni des dogmes de 1870, ni du Syllabus
de 1864, ni du prétendu dogme de l'immaculée-conception de



— 779 —

1854, ni des dogmes du concile de Trente, etc.,, restent dans
cette Eglise et déclarent s’y trouver & leur aise, a coté d’autres
laiques et d'autres ecclésiastiques qui les condamnent, et qui
professent sur l'infaillibilité papale et sur toutes les décisions
romaines le littéralisme le plus étroit et le fanatisme le plus
intransigeant. Le secret de cette duplicité est facile & trouver;
c'est la fameuse «question romaine», qui n’est plus un secret
que pour ceux qui s’obstinent & ne pas voir. Ce secret est dans
Pexplication donnée par Pascal, laquelle ne s’applique plus
seulement & la Société des jésuites, mais a 1'Eglise romaine,
depuis que celle-ci est gouvernée par celle-1a. Les papes con-
temporains jouent double jeu; rien de plus simple. Pie IX a
jou¢ double jeu: il a été d'abord libéral jusqu’a effrayer les
conservateurs, puis conservateur jusqu'a effrayer les libéraux.
Léon XIII, sans rompre avec le conservatisme dogmatique,
auquel il se garde bien de toucher et qu’il affecte méme, de
temps en temps, de revendiquer, insiste cependant surtout sur
les cotés libéraux des questions: tantot il donne des décisions
qui rassurent les mystiques étroits et intransigeants, comme
dans la question de linterprétation des Ecritures et dans celle
des ordres anglicans; tantot, au contraire, il donne des déci-
sions qui laissent toute liberté aux libéraux et aux frondeurs.
Et c'est ainsi que les uns et les autres restent dans I'Eglise
romaine, malgré les évidentes contradictions qui y régnent.

Un ecclésiastique, qui a été de cette derniere école papiste-
libérale (si ces deux mots peuvent étre accouplés), a ainsi
expliqué cette attitude singuliere, dans le Chrétien francais
du 1°er avril 1898 (p. 30-31). Ses explications méritent d’étre
citées:

«Le plus simple moyen, dit-il, serait de remoncer & faire
partie d’'une Eglise basée sur une autorité religieuse qui n'a pas
Jésus-Christ pour fondement et qui s'est rendue intolérable
par une infaillibilité qui ne permet plus de sortir de lerreur.

Mais non, plus on les frappe, plus on les censure, et
plus ils se soumettent, parce qu'ils ont conservé plusieurs
illusions.

Leur premier préjugé, c'est quils croient a la religion
sous forme de gouvernement, ce qui rend nécessaires des
intermédiaires entre Dieu et ’homme.



Leur deuxiéme illusion, c’est qu'ils espérent toujours con-
cilier l'autoritarisme et 'autonomie individuelle.

Enfin, et c’est leur grande erreur, de ce que I'nomme ne
se développe que par la société, ils concluent qu'une société
exclusivement religieuse autonome, internationale, dogmatique
et autoritaire, doit étre superposée a la société civile pour la
formation et le développement religieux de l'individu. La vraie
conclusion serait que la société civile doit fournir & 'homme
le milieu et les moyens de se développer méme au point de
vue religieux.

Mais ce serait du protestantisme pur.

Or, ces savants voudraient sauver la forme catholique
sociale de I'Eglise romaine. Ils révent 1'utopique vision d'une
Eglise infaillible protestantisée.

Mais comme I'Eglise est dans une impossibilité absolue
de se transformer selon leurs désirs, il reste donc a s’y créer
une théorie favorable a l'individualisme.

Et c’est bien simple.

On commence par accepter en bloc le dogme et la dis-
cipline et par respecter l'autorité ecclésiastique.

Ensuite on se fait un devoir d’étre minimiste, et hardi
dans la critique des détails.

On réduit le dogme & son sens et on impute & la méta-
physique adjacente les erreurs qu'il contient: on fait la part
des idées de l'époque.

On compte sur le temps pour changer le sens des termes,
et on considére une définition dogmatique comme une indi-
cation du mouvement de la foi dans I'Eglise. L'autorité dog-
matique devient la boussole du navire, l'aiguille qui marque
le niveau des croyances., On cherche a linfluencer, a la
diriger, a créer un mouvement contraire dans les esprits.
Cest ainsi qu'on modifie les décisions infaillibles en matiere
de dogme.

Quant a la discipline, on la tourne, quand elle géne, par
des principes réflexes admis par la morale officielle.

L'épikie permet d’éviter toutes les lois positives génantes.

Le probabilisme permet de transgresser une loi aussitot
qu'on pett la rendre douteuse.

Le droit d'interprélation fait le reste.



Et ainsi, on est dans ’Eglise catholique comme dans une
belle cage, ol I'on peut passer entre tous les barreaux.

On n’en est pas moins dans une cage, dont on peut sortir
sans doute, mais avec un billet d'aller-retour.

Pour entrer et sortir, il faut un masque. C'est du protes-
tantisme si 'on veut, mais avec la sincérité en moins.»

Ces données sont confirmées par la trés fine et trés
significative ¢tude de M. le professeur Langen sur «l'ultra-
montanisme libéral» ).

Mais, sans nous en tenir 4 ce qui se passe actuellement
dans le parti ultramontain dit libéral, prenons les choses de
plus haut et voyons comment 'Eglise romaine, dans son en-
semble, envisage les questions dogmatiques et les questions
pratiques, de maniere a les faire accepter des deux catégories
de personnes signalées précédemment.

Par exemple, relativement a 1'eucharistie, I'Eglise romaine
a deux maniéres d'en exposer la doctrine et den régler
l'usage.

Pour donner satisfaction aux partisans de la lettre et aux
mystiques matérialistes, aux esprits étroits qui se croient
d’autant plus dans le surnaturel et dans le divin qu'ils sont
dans l'étrangeté et dans 'absurdité, Rome a plusieurs textes.

Pour les mystiques les plus excessifs, les plus grossiers
et les plus charnels, elle a le texte du concile de Rome, de
1059, qui enseigne que, dans l'eucharistie «le corps de J.-C.
est touché par les mains des prétres, qu'il est brisé el broyé
par les dents des fideéles (frangi et dentibus fidelium atteri),
non dans le seul symbole, mais sensuellement (non in solo
sacramento, sed sensualiter)»!

Pour ceux que cette anthropophagie charnelle et animale
(animalis homo) scandalise, Rome a le texte du concile de
Trente (1551), texte en onze canons, dont voici les principaux:
«1. Si quelqu'un nie que le corps et le sang de N. S. J.-C,,
avec son ame et sa divinité, et que par conséquent J.-C. tout
entier soit contenu véritablement, réellement ef subslantielle-
ment dans le sacrement de la tres sainte eucharistie; s'il dit
qu'il y est seulement comme dans un signe, ou bien en figure,
ou en vertu: qu'il soit anatheéme.» — «2. Si quelqu'un dit

) Voir, dans la précédente liviaison, p. y12-318.



e TED =

que la substance du pain et du vin reste dans le trés saint
sacrement de l'eucharistie ensemble avec le corps et le sang
de N. S. J.-C,, et nie cette conversion admirable et singuliere
de toute la substance du pain au corps et de toute la subs-
tance du vin au sang de J.-C., en sorte qu’il n'y reste que
les espéces du pain et du vin, laquelle conversion est appelée
par 1'Eglise catholique convenablement et proprement du nom
trés apte de lranssubstantiation : qu'il soit anathéme.» — «8. Si
quelgu'un dit que J.-C., présent dans I'eucharistie, n’est mangé
que spirituellement, et non pas aussi sacramentellement et
véellement - qu’il soit anathéme. »

On remarquera que le concile de Trente ne prononce plus
les mots «dentibus atteri sensualiter»; qu'il ne prononce
méme pas le mot «materialiter». Il ne les désavoue pas, parce
qu'il ne peut ni donner un démenti au concile de 1059, ni
choquer les mystiques anthropophages qu'il faut ménager:
car il faut ménager tout le monde, méme les esprits les plus
grossiers et les plus payens, afin, comme dit Pascal, d'étendre
son crédit partout et de gouverner toutes les consciences,
méme celles-la. Mais, sans rompre avec 1059, on adoucit
manifestement la doctrine, en substituant aux mots précédents
le mot substantiellement, et méme en se contentant, dans le
canon 8, des mots sacramentellement et réellement.

Ce n'est pas tout. Pour ceux qui seraient blessés par cer-
tains détails et certains termes des ces canons, le pape Pie IV,
dans sa «Profession de foi» (1564), les a écourtés considérable-
ment, et méme il en a supprimé quelques locutions avec une
condescendance tres digne de remarque. Voici le texte méme
de son article VI: «]Je confesse qu'on offre &4 la messe un
sacrifice véritable, propre et propitiatoire pour les vivants et
les morts; et que dans le saint sacrement de l'eucharistie sont
vraiment, réellement et substantiellement le corps et le sang
de N. S. J.-C,, joints & son ame et a sa divinité; qu'il se fait
une conversion de toute la substance du pain en son Ccorps,
et de toute la substance du vin en son sang; conversion que
I'Eglise catholique appelle transsubstantiation. »

Pie 1V, il est vrai, maintient les mots «réellement et subs-
tantiellement», ainsi que le mot «transsubstantiation», em-
ployés par le concile de Trente; mais, & propos de la trans-
substantiation, il ne dit plus que c’est une dénomination «con-



— 783 —

venable, propre et trés apte»; et surtout il n’impose plus
cette doctrine sous peine d’anathéme. C'est une simple con-
Jession (confiteor).

Il 'y a loin, on Vavouera, de cette troisieme forme a la
premiere de 1059. Les romanistes substantialistes et trans-
substantialistes ont le choix. _

Quant a ceux qui ne sont satisfaits par aucune de ces
trois expositions et qui veulent encore des adoucissements,
Rome leur en donne & leur gré. Ici comme ailleurs elle admet
l'opportunisme. De méme que le parti des dogmatistes trans-
substantialistes a trois sortes de partisans, ainsi celui des
opportunistes renferme plusieurs catégories.

La premiere est représentée par Bossuet, qui, en 1668,
écrivit une ZAxposition de la doctrine catholique sur les ma-
tieres de comtroverse ). 11 y définit ainsi la transsubstantiation :
« La foi, attentive a la parole de Celui qui fait tout ce qu'il
lui plait dans le ciel et dans la terre, ne reconnait plus ici
d’autre substance que celle qui est désignde par cette méme
parole, c’est-a-dire le propre corps et le propre sang de J.-C.,
auxquels le pain et le vin sont ckangés.: c'est ce qu'on appelle
transsubstantiation. » 11 ajoute: «Au reste, la vérité que con-
tient 'eucharistie dans ce qu'elle a d’'intévienr, n’empéche pas
qu'elle ne soit un sigme dans ce qu'elle a d'extérieur et de
sensible, mais un signe de telle nature que, bien loin d’exclure
la réalité, il 'emporte nécessairement avec soi, puisqu’en
effet cette parole: Ceci est mon corps, prononcée sur la ma-
tiere que J.-C. a choisie, nous est un signe certain qu'zl est
présent. »

Certes, Bossuet n’abandonne ni le mot substance, ni le
mot transsubstantiation. Mais on voit qu'il les ramene a la
question de la simple présence. La présence de J.-C. dans
Veucharistie, tel est tout le dogme eucharistique & ses yeux.
I y revient sans cesse; le mot «changement» lui suffit, et il
ne rejette nullement celui de «signe», ni celui de «désignation».
Bien plus, 4 ceux qui peuvent étre choqués de la dureté avec
laquelle le concile de Trente a dit que le pain est changé au
corps et le win au sanmg,; A ceux qui en concluent que, s'il
s'agit réellement d’un changement matériel, la matiére du corps

—

1) Voir T. XIII de ses (Zuwres, édit. Lachat, 1867.



— 784 —

et la matiere du sang sont séparées lune de l'autre dans
l'eucharistie aussi réellement que le sont les mati¢res du pain
et du vin; a4 ceux-la Bossuet explique qu'il ne s’agit pas d’une
séparation matérielle, mais seulement d'une séparation wmzys-
tiqgue. Voici ses propres paroles: «Tel est le sacrifice des
chrétiens . . . sacrifice spiriinel, . . .ol le glaive est la parole
qui sépare mystiquement le corps et le sang, olt le sang par
conséquent #'est répandu qu'en mysiere, et ot la mort n'inter-
vient que par représemtation. sacrifice néanmoins trés véri-
table, en ce que J.-C. y est véritablement contenu et présenté
a Dieu sous cefte ficure de wmort; mais sacrifice de commié-
moralion, qui . . . nous attache au sacrifice de la croix par
toutes ses circonstances, puisque non seulement il s’y rapporte
tout entier, mais qu'en effet il n’est et ne subsiste que par ce
rapport et qu’il en tire toute sa vertu . .. Ainsi, loin de
croire qu'il manque quelquechose au sacrifice de la croix,
I'Eglise au contraire le croit si parfait et si pleinement suffi-
sant, que tout ce qui se fait ensuite n'est plus établi gue pour
en célébrer la mémoire el pour en appliquer la wvertu .
Lorsque nous disons a Dieu dans la célébration des divins
mysteres: «Nous vous présentons cette hostie sainte», nous
ne prétendons point par cette oblation faire ou présenter a
Dieun un mowwvean paiement du prix de notre salut, mais em-
ployer auprés de lui les mérites de J.-C. préseni, et le prix
infini qu’il a payé ume fois pour nous en la croix.»

Et encore: «Et pour oter toute équivoque, si 'on prend
le mot offrir comme il est pris dans '« Epitre aux Hébreux»,
au sens qui emporte la mort actuelle de la victime, nous con-
fesserons hautement que /[.-C. #'est plus offert ni dans leu-
charistie, ni aillenrs, . .. qu'a la vérité le paiement du prix
de notre rachat wne se réiteve plus, parce qu'il a été bien fait
la premiere fois.»

Et il conclut: «C’est donc une vérité établie que notre
doctrine en ce point ne contient que la véalité bien enlendue.»
Donc Bossuet résume tout le dogme eucharistique dans la
réalité¢ de la présence. Non, encore une fois, qu'il veuille sa-
crifier le mot «transsubstantiation», mais toujours est-il que,
méme dans ses Fragments relatifs & I Exposition, ou il explique
ce qu'il entend par substance, par présence substantielle et
par changement de substance, il ne prononce pas une seule



fois le mot matiére. 1l le prononce une fois, nous l'avons vu,
dans 1'Exposilion, mais pour désigner seulement «la matiére
que Dieu a choisie», et nullement la matiere du corps du
Christ, matiere dont il n'est jamais question. Un théologien
protestant lui ayant fait remarquer que «U'Ecriture ne se sert
jamais de ce terme de substance sur le sujet de I'eucharistie, »
Bossuet a ¢€té obligé de répondre: «J'en suis d’accord.» Ce
méme théologien ayant ajouté que <«les premiers Peéres de
I'Eglise ne s’en sont pas servis non plus », Bossuet s’est borné
a répondre: «Pesons ces derniéres paroles, et sans disputer
a Vauleur ce qu'il dit des anciens Péres de I’Eglise, parce que
cette discussion est trop ¢loignée de notre dessein . . .»
Evidemment Bossuet est embarrassé; car cette discussion était
parfaitement dans le sujet.

Quoi gu'il en soit, on voit, par ces explications, que, si
Bossuet n'a pas voulu revenir au langage des Peres, il a ce-
pendant donné aux textes du concile de Trente un sens rela-
tivement modéré. Aussi l'a-t-on accusé «d'avoir corrigé la doc-
trine catholique, de l'avoir adoucie dans la rigueur de ses
dogmes, et d’en avoir caché l'odieux par des tours adroits plus
propres & tromper les simples qu'a convaincre les sages ». Qu'a
fait le pape Innocent XI? En 1679, il lui a envoyé deux brefs
d’approbation, disant expressément que 1'Exposition de la foi
catholique « servira a étendre la foi orthodoxe », que c'est un
excellent ouvrage (precclarum opus), et qu’il espere qu'il sera
d'une grande utilité pour I'Eglise (spes copiosi fructus exinde
in Ecclesiam profecturi).

Toutefois ce n'est pas encore la le dernier mot de 'Eglise
romaine, En 1791, le P. Antoine Figueiredo a publié une in-
terprétation de la « Profession de foi de Pie IV », qui est encore
plus large que linterprétation de Bossuet. J'ai déja publié le
texte de cette interprétation relatif a l'eucharistie’); je le re-
produis, vu son importance, pour ceux qui l'auraient oublié.

« L'article VI (de la Profession de foi de Pie IV) est com-
posé de quatre parties, dont les trois premiéres sont dogma-
tiques et de foi divine, et la quatrieme ou derniére n'est point
dogmatique, mais de fait humain » (p. 55-36). — <« De ce que
le concile a défini que le sacrifice de Ta Messe est un sacrifice

) Y Le P Antoine Figueiredo et la lrofession de foi de [lig [V, dans la « Revue
Internationale de théologie », 16° livraison, octobre 1896, p. 733-759.

3



— 786 —

véritable et proprement dit, il ne s’ensuit pas que ce soit un
sacrifice absolu, comme celui de la croix. Ainsi il n’est pas de
foi qu'il soit un sacrifice absolu, mais sculement relatif, en tant
que commémoratif de celui de la croix. De méme, puisque le
concile n’a pas défini en quoi consiste essentiellement ce sacri-
fice, il n’est pas de foi qu'il consiste essentiellement dans I'of-
fertoire, ou dans la consécration, ou dans la fraction des
especes, ou dans la communion, choses sur lesquelles les théo-
logiens de 1'école soutiennent des opinions différentes, sans
. offenser la foi, parce qu’il ne se trouve dans les saints Peéres
aucun vestige de cette question » (p. 56). — «ILe concile de
Trente, se contentant d’avertir les fideles, dans le chap. I de
la session XIII, qu’il ne répugne point que le méme J.-C. N. S.
soit toujours assis a la droite du Pere ¢&ternel, selon sa ma-
niére naturelle d'exister, et qu'en méme temps il soit présent
pour nous en plusieurs lieux sacramentellement, laisse aux
théologiens et aux philosophes & disputer sur la maniére dont
s'operent de si grandes merveilles. Ainsi il n'est point de foi
que le corps de Jésus-Christ puisse &tre en méme temps en
divers lieux selon son étendue. Il n'est point de foi que les
parties du corps de Jésus-Christ s'y péneétrent les unes les
autres; il ne 'est pas que le corps de Jésus-Christ dans l'eu-
charistie ait une quantité, ou soit dans les espéces comme dans
un lieu. Il est encore moins de foi ou plutdt il est faux que
le corps de Jésus-Christ dans 'eucharistie soit assis, ou couchg¢,
ou debout, ou qu’il soit égal a ce qu'il est dans le ciel, ou
qu'il soit de la méme grosseur et de la méme longueur que
sur la croix. Pareillement, il n’est pas de foi quelle est la
nature physique des accidents, ou des especes du pain et du
vin, ni de quelle maniere elles y demeurent, ni si elles y res-
tent les mémes qu'elles étaient auparavant » (p. 58-59). — « Et
de méme, on ne dit ni on ne décide point ici ‘ce qui arrive a
l'eau que l'on méle avec le vin; savoir, si elle se change au
sang de Jésus-Christ, ou si elle reste eau comme auparavant.
C’est que I'Eglise, ne trouvant pas sur ce point dans la tra-
dition apostolique de fondement suffisant pour établir un dogme
de foi, permet aux théologiens de disputer pour et contre,
comme on peut le voir au chap. Cum Marthe (de celebr. Mis-
sarum). » — «La quatriéme et derniere partie est un fait hu-
main non révélé.. Il ne faut pas passer sous silence que, dans



— 787 —

notre profession de foi, le fait dont il s’agit n’est pas énoncé
d’'une maniére si imposante et si doctrinale, qu'il 'a été par
le concile de Trente. On dit simplement dans la profession de
foi: Quam conversionem Ecclesia Calholica transsubstaniiationem
appellat; mais le concile, dans le chap. IV, ajoute au mot
appellat les adverbes comvenentier et proprie, et, dans le
canon 2, 'adverbe aptissime, ce qui donne a la proposition le
sens d’une proposition modale, qui rend plus respectable I'usage
de ce mot, et annonce que le concile a voulu comme le cano-
niser: Or, dans la supposition que I'Eglise, pour expliquer la
conversion du pain et du vin, se serve du mot de transsubs-
tantiation, comme du mot propre et le plus convenable pour
signifier ce qu’elle veut que nous croyions sur ce profond mys-
tere, il n'est pas pour cela de foi, ni que la coexistence du
corps et du sang de Jésus-Christ avec la substance du pain et
du vin soit impossible, ni que la substance du pain et du vin
soit anéantie, puisque entre les mémes théologiens, qui comme
catholiques confessent la transsubstantiation, il v en a plusieurs
qui nient qu'elle se fasse par l'anéantissement des deux subs-
tances, et qui nient en méme temps que l'existence des deux
substances soit ici incompatible avec la présence réelle de
Jésus-Christ. C’est ce qu'on peut voir dans Vasquez, disput. 184,
sur la troisiéme partie de saint Thomas. Le souverain pontife
Pie IV n’a point eu, ni di avoir lintention de faire mention
dans la profession de foi de tous les points définis en chaque
matiere par le saint concile de Trente, mais seulement des
principaux et des plus nécessaires a linstruction du peuple
catholique » (p. 59-61).

Ce n’est pas tout.

Une troisiéme catégorie d'opportunistes et de modérés va
jusqu’a ne pas prononcer le mot lranssubstantiation, ni méme
le mot substance appliqué au corps; jusqu’a se contenter
daffirmer «le dogme de la présence réelle»; jusqu'a I'expliquer
méme dans le sens spiritualiste des Peres et notamment de
St. Augustin, et jusqu'a nier expressément la doctrine du con-
cile de Rome de 1059. Parmi ces théologiens, je citerai M.
Martin de Noirlieu, auteur d’'une ¢ Exposition et Défense des
dogmes principaux du christianisme, dédiée aux anciens éleves
de I'Ecole polytechnique ». Cet ouvrage, destiné aux hommes
du monde et publié en 1853, a &té approuvé par l'abbé Bau-



788 —

tain et par Ms® Sibour, archevéque de Paris!). M. Martin de
Noirlieu, mort curé de St. Louis d'Antin a Paris, en 1870, a
¢té, dans le clergé de Paris, Pun des derniers partisans de
Port-Royal et du jansénisme, et il ne s'en cachait pas.

« Le dogme de la présence réelle, dit-il, est ainsi expliqué
par St. Augustin: « [’ame raisonnable ne vit, n'est éclairée,
n’est heureuse que par la substance méme de Dieun. Nous par-
ticipons a cette substance par l'eucharistie: homo subslantia
Dei vegetatur... Le Verbe éfernel, par 'eucharistie, devient Dieit
en nous; nous portons vraiment Diex dans notre corps.» On
le voit, il s'agit de Dieu et de la substance divine, et non de
la substance matérielle du corps de J.-C. Il ajoute: « L’eucha-
ristie nourrit, vivifie 7ofre dme, et dépose dans notre corps un
germe d'immortalité... Les paroles de la consécration #’anéan-
tissent pas le substance du pain et di vin, mais elles la chan-
gent au corps et au sang de J.-C. Ce changement est un pro-
dige qui s'opere sans que le corps de J.-C. descende du ciel
pour se rendre présent dans 'eucharistie... Dans 'eucharistie, le
corps adorable de J.-C. est prédsent sacramentellement, par mode
de substance spirituelle, invisible, indivisible... Quand nous
communions, nous devons soigneusement c¢loigner loule idée
grossiere el charnelle d’'un corps mis em pieces, broyé avec les
dents. La chair que nous recevons 7 est plus dans le méme
état que la chair matérielle qui fut attachée a la croix; elle est
toute spirituelle et toute céleste. » Et M. Martin de Noirlieu con-
firme cette doctrine par ces paroles de St. Augustin: « Spiri-
taliter intelligite quod locutus sum. Non hoc corpus quod videtis
manducaturi estis, et bibituri illum sanguinem quem fusuri sunt
qui me crucifigent. Sacramentum quod vobis commendavi spi-
ritaliter intellectum vivificabit vos. Si necesse est illud visibiliter
celebrari, oportet tamen invisibiliter intelligi.. Non eo modo
quo putatis erogat corpus suum, gratia ejus non consumitur
morsibus...» (p. 372-376).

M. I'éveque Dupanloup a publié un Manuel des catéchismes,
qui a ¢té employé dans toute la France, surtout a Paris, et
qui a servi a léducation religieuse des classes supérieures de
la société catholique. Or, dans ce Manuel, il n’est jamais ques-
tion de la transsubstantiation. Ce mot n'y est pas prononceé

1y Je citerai la 2¢ édition, de 1857; Paris, Vaton.



— 789 —

une seule fois, que je sache. Il n'y est question que de la preé-
sence sanctifiante et consolante dej -C. Voici les passages les
plus significatifs:

Bien que caché dans ce mystére
Sous les apparences du pain,

C’est notre Dieu, c’est notre pére,
Cest le Sauveur du genre humain.
Adorons sa sainte présence,
Courbons nos fronts respectueux;
Et de nos cceurs qu'un cri s'élance:
Amour, amour au roi des cieux!?)

« Jésus, dans la sainte communion, est notre frére. En se
donnant a4 nous, dans une si intime union, il ne fait plus qu'un
avec nous, pour ainsi dire, et nous communique une grace qui
nous rend comme lui les enfants de Dieu, ses fréres par con-
séquent, et par conséquent aussi héritiers avec lui du royaume
céleste. Ainsi une bonne communion est pour nous un gage
de la vie éternelle. Jésus, dans la sainte communion, est aussi

notre ami... et notre modéle » (p. 125-126). — « Il nous y donne
tout ce qu'il a de plus précieux, son corps, son sang, son ame,
ses graces, ses mérites, sa divinité» (p. 187). — « O Jésus,

vous venez en moi dans le trés saint sacrement de l'eucha-
ristie... Faites que je sois rempli de la foi la plus vive en la
présence réelle de votre humanité sainte et de votre divinité
sous les especes sacrées (p. 231)... Clest pour m’enrichir de vos
graces que vous voulez venir habiter dans mon ame (p. 233)...
Je crois que c'est vous que je regois.. Vous étes réellement
présent dans ces saints tabernacles, d’oli vous sortez pour venir
en moi» (p. 234). — Et encore: « Votre Sauveur vient @ vous
sous les apparences de I'aliment le plus familier, afin de nourrir
volre dme comme le pain nourrit tous les jours votre corps.
Il ne vous paraitra qu'une parcelle d'un pain commun; mais
la vertu de Dien v sera cachée, et wvolre foi saura bien Uy
trouver... Vous mangerez le pain qui est au-dessus de toute
substance. Il ne se changera pas en vous, homme vil et mortel,
mais vous serez changé en lui pour étre un membre vivant du
Sauveur » (p. 270).

C e S

') Edition de 1863, p. 22.



— 790 —

Il en est de méme des catéchismes diocésains, qui con-
tiennent les enseignements dogmatiques nécessaires au salut,
d’aprés 1'Eglise romaine. Or, aucun de ceux que j'ai sous les
yeux ne parle de la transsubstantiation, mais seulement de la
présence réelle et substantielle de J.-C. La plupart ajoutent que
T1.-C. ne quitte nullement les cieux pour venir dans I'eucharistie;
qu'il demeure toujours a la droite de Dieu son Pere; qu'il est
présent dans l'eucharistie par la toute-puissance de Dieu; et
que « C'est lui-méme qui consacre le pain et le vin, comme le
vrai sacrificateur, le prétre n’étant que son ministre ». Il n’est
question que de «consécration », et non de «transsubstan-
tiation ». lL.e « changement» n’est qu'une « consécration ».

Tel est 'état de I'enseignement relativement a I'eucharistie,
dans I'Eglise romaine, du moins en Francel).

Quant a la pratique de la communion, elle n’est pas moins
large. En principe, Rome enseigne qu'on ne doit donner « la
communion » qu'a ceux qui sont dans la communion de I'Eglise,
et ne la refuser qu'a ceux qui sont nommément excommuniés.
Dans la pratique, elle recoit a la sainte table quiconque sy
présente, méme les anglicans et les protestants, sans méme
s'étre assurée auparavant de la rectitude de leur foi. — En
principe, elle déclare que ses processions eucharistiques n’ont
pour but que l'adoration du Christ; en fait, elle organise ces
processions dans un but tout autre que celui de l'adoration,
et elle accepte, pour concourir 2 ses « manifestations », toute
espece de personnes, dignes ou indignes, fideéles ou infideles,
orthodoxes ou hérétiques, peu lui importe. Ses proverbes de
prédilection sont: « Quiconque vient & moi est avec moi et
pour moi.. Bien venu qui apporte...»

Envers les protestants, méme tactique: en théorie, le pro-
testantisme est une peste; en pratique, tel papiste les anathé-
matise et ne reconnait méme la validité ni de leur baptéme,
ni de leur mariage; tel autre, au contraire, les comble d’ama-

1) Dans tout Pempire d’Autriche, les catéchismes en usage dans les paroissgs
catholiques-romaiizes ne contiennent pas le mot « transsubstantiation ». Ainsi le cc.ité'
chisme allemand (Grosser Katechismus, erschienen im k. k. Schulbiicher-Verlag, “:’1@137
1894) ne contient que le mot, trés général, « Wandlung»; et le catéchisme tcl‘lecl.‘le
(Veliky Katechismus v. Praze, 1867) emploie le mot «Promjenovani», C’est-a-’d.u‘e
Wandlung, changement, et non le mot «Prepodstatjenis, transsubstantiation. — L/1m-
portance de ce fait n’échappera a personne.



— 791 —

bilités, vote pour eux, met & leur disposition pour leur culte
et leurs ceuvres 1'église romaine ou la chapelle romaine. D’une
part, c'est I'évéque Abbet, de Sion (Suisse), qui défend & ses
diocésains de participer aux ceuvres protestantes de tempé-
rance et de moralisation, et méme de lire les journaux dont
les rédacteurs sont protestants; et d'autre part, c'est le cor-
respondant romain de la Gaszelte de Lausanne qui proteste
contre cet évéque, et qui raconte comment au Vatican les
journaux les plus lus ne sont nullement les journaux catholi-
ques-romains 1).

On connait la fameuse distinction romaine de la these et
de Thypothese: de la these, qui affirme les principes de la plus
stricte intransigeance; de I'hypotheése, qui, étant donnée la
situation, permet de violer ces mémes principes. Et cette autre
distinction en vertu de laquelle on accepte en théorie 'infailli-
bilité du pape parlant ex cathedra, et on rejette en pratique
toute espéce d'infaillibilité papale, sous prétexte que les con-
ditions de l'ex cathedra ne sont ni définies ni méme connues.

Tel est le jeu de bascule qui fleurit & Rome et dans toute
I'Eglise romaine, et qui me parait étre la marque principale
et la caractéristique la plus essentielle de cette Eglise jésuitique.

Peut-on dire, en présence de ces faits, que, malgré ses
torts, I’Eglise romaine ne doit pas étre traitée comme une
Eglise hérétique, parce que, de fait, si elle enseigne d’autres
doctrines que les dogmes orthodoxes, cependant elle enseigne
aussi ceux-ci? Non; ce serait mal raisonner. Car, si parmi
les doctrines qu'enseigne cette Eglise, il en est qui sont cor-
rectes et orthodoxes, il en est d’autres aussi qui sont certaine-
ment erronées et méme hérétiques, et gu'elle proclame officielle-
ment comme dogmes, C'est-a-dire comme vérités divines. Or,
ceci est la corruption méme du dogme. Qu'elle ferme les yeux,
dans la pratique de la vie, sur ceux de ses fideles qui rejettent
ces faux dogmes, cela n'empéche pas qu'elle tienne officielle-
ment ces faux dogmes pour de véritables dogmes et qu'elle
fausse par conséquent en réalité le dépot de la révélation
chrétienne. Le truc signalé par Pascal est donc manifeste, et
par conséquent c’est un devoir de loyauté, pour tout catholique-

1 Voir le numéro du 24 mars 1398.



— 792 —

romain qui connait cette situation et cette duplicité, de rompre
avec cette Eglise,

Bref, quelles conclusions doit-on tirer de cet état de choses?
Elles sont multiples:

1° 11 faut louer U'Eglise romaine de la souplesse avec la-
quelle elle laisse revenir aux dogmes de 'ancienne Eglise ceux
de ses fideles qui repoussent les additions qui y ont été faites
soit par les théologiens, soit par les conciles romains. Cette
souplesse, quels qu’en soient les motifs, est un bien, puisqu’elle
est un reste de l'ancienne orthodoxie de la papauté, et puisque
c’est grace a elle que des sujets de cette papauté peuvent rester
fideles & 'ancienne foi, magré le gachis dogmatique d’un tel milieu.

2° Toutefois il est & remarquer que les doctrines de l'an-
cienne Eglise, dans cet état de choses, ne sont que tolérées ou
plutét dissimulées par la papauté, qui se borne a les ignorer
ou a fermer les yeux sur elles, tandis qu’au contraire elle
proclame hautement et officiellement les autres doctrines, les
nouveaux dogmes définis par les conciles romains et les addi-
tions dogmatiques faites par les papes. I.a souplesse que je
louais tout a l'heure, est donc, de fait, singulierement gatée
par l'enseignement officiel de prétendus dogmes manifestement
contraires & ceux de l'ancienne Eglise.

3° L'Eglise romaine est ainsi dans une position non seule-
ment embarrassée, mais fausse: car, d'une part, si elle condam-
nait les fideles qui S’en tiennent au dogme primitif et aux textes
des Peres, elle montrerait qu'elle n’est plus orthodoxe ou catho-
lique; et, d’autre part, si elle ne maintenait pas en théorie ses
propres définitions dogmatiques officielles, quelque erronees
qu'elles fussent, elle avouerait qu'elle s’est trompée et qu'elle
n'est qu'une Eglise hérétique. Elle est donc obligée de dire
en méme temps et sur le méme point owz et non. De la pour
elle la nécessité absolue de louvoyer, de n’employer que des
termes équivoques, et, comme dit Pascal, «d’avoir de quoi
satisfaire tout le monde». C'est I'hvpocrisie obligatoire, Soit
qu'elle se prononce en faveur des mystiques matérialistes €t
tanatiques, soit qu'elle tolere les modérés et les opportunistes,
ceux-12 contredisant ceux-ci et ceux-ci ceux-la. Peu importe
les noms que l'on donne a ces deux écoles, elles existent et
elles sont en opposition manifeste; ce fait palpable suffit pour



— 793 —

démontrer a tout homme clairvoyant que 1'Eglise romaine
actuelle est une véritable Babel.

4° Enfin, une lecon ressort de ces faits, lecon a l'adresse
des Eglises qui seraient inclinées a transformer, elles aussi, les
explications de leurs théologiens en dogmes officiels, et & adopter,
dans l'explication du dogme, des mots mal définis et dangereux.
Sur cette voie, elles aboutiraient fatalement a 'abime dans le-
quel est tombée 1'Eglise romaine. Qu’'elles y prennent garde:
toute Eglise particuliere est faillible. E. Micuaup.

Revue intern. de Théologie. Heft 24, 1898 52



	Caractéristique de l'Église romaine actuelle : à propos de ses doctrines eucharistiques

