
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Artikel: Caractéristique de l'Église romaine actuelle : à propos de ses doctrines
eucharistiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


778

CARACTÉRISTIQUE

DE L'ÉGLISE ROMAINE ACTUELLE,
A PROPOS

DE SES DOCTRINES EUCHARISTIQUES.

Pascal a ainsi caractérisé et démasqué les bons Pères:
« Ils ont assez bonne opinion d'eux-mêmes pour croire qu'il
est utile et comme nécessaire au bien de la religion que leur
crédit s'étende partout et qu'ils gouvernent lotîtes les
consciences. Et, parce que les maximes évangéliques et sévères
sont propres pour gouverner quelques sortes de personnes,
ils s'en servent dans les occasions où elles leur sont
favorables. Mais comme les mêmes maximes ne s'accordent pas
au dessein de la plupart des gens, ils les laissent à l'égard
de ceux-là, afin d'avoir de quoi satisfaire tout le monde. »

Cette tactique, les jésuites ne l'ont pas inventée, mais ils
en ont fait un système ; et ce système, ils l'appliquent avec
une habileté extraordinaire.

On pourrait dire qu'ils ont reçu cet héritage des horribles
papes de la fin du XVe siècle, des Innocent VIII et des

Alexandre VI ; mais ils ont fait de cette propriété un tel

usage, qu'on peut dire qu'ils y ont mis leur esprit, leur âme et

leur vie. Et en s'emparant de la papauté et, par la papauté,
de l'Eglise romaine, ils les ont identifiées l'une et l'autre avec ce

système abominable, qui est bien effectivement la cause
principale de leurs succès.

On se demande tous les jours comment il se fait que des

hommes intelligents, soit laïques, soit ecclésiastiques, qui ne

croient le premier mot ni des dogmes de 1870, ni du Syllabus
de 1864, ni du prétendu dogme de l'immaculée-conception de



— 779 —

1854, ni des dogmes du concile de Trente, etc., restent dans
cette Eglise et déclarent s'y trouver à leur aise, à côté d'autres
laïques et d'autres ecclésiastiques qui les condamnent, et qui
professent sur l'infaillibilité papale et sur toutes les décisions
romaines le littéralisme le plus étroit et le fanatisme le plus
intransigeant. Le secret de cette duplicité est facile à trouver ;

c'est la fameuse « question romaine », qui n'est plus un secret
que pour ceux qui s'obstinent à ne pas voir. Ce secret est dans
l'explication donnée par Pascal, laquelle ne s'applique plus
seulement à la Société des jésuites, mais à l'Eglise romaine,
depuis que celle-ci est gouvernée par celle-là. Les papes
contemporains jouent double jeu ; rien de plus simple. Pie IX a

joué double jeu: il a été d'abord libéral jusqu'à effrayer les

conservateurs, puis conservateur jusqu'à effrayer les libéraux.
Léon XIII, sans rompre avec le conservatisme dogmatique,
auquel il se garde bien de toucher et qu'il affecte même, de

temps en temps, de revendiquer, insiste cependant surtout sur
les côtés libéraux des questions : tantôt il donne des décisions
qui rassurent les mystiques étroits et intransigeants, comme
dans la question de l'interprétation des Ecritures et dans celle
des ordres anglicans; tantôt, au contraire, il donne des
décisions qui laissent toute liberté aux libéraux et aux frondeurs.
Et c'est ainsi que les uns et les autres restent dans l'Eglise
romaine, malgré les évidentes contradictions qui y régnent.

Un ecclésiastique, qui a été de cette dernière école papiste-
libérale (si ces deux mots peuvent être accouplés), a ainsi

expliqué cette attitude singulière, dans le Chrétien français
du 1er avril 1898 (p. 30-31). Ses explications méritent d'être
citées:

«Le plus simple moyen, dit-il, serait de renoncer à faire
partie d'une Eglise basée sur une autorité religieuse qui n'a pas
Jésus-Christ pour fondement et qui s'est rendue intolérable

par une infaillibilité qui ne permet plus de sortir de l'erreur.

Mais non, plus on les frappe, plus on les censure, et

plus ils se soumettent, parce qu'ils ont conservé plusieurs
illusions.

Leur premier préjugé, c'est qu'ils croient à la religion
sous forme de gouvernement, ce qui rend nécessaires des

intermédiaires entre Dieu et l'homme.



— 780 —

Leur deuxième illusion, c'est qu'ils espèrent toujours
concilier l'autoritarisme et l'autonomie individuelle.

Enfin, et c'est leur grande erreur, de ce que l'homme ne
se développe que par la société, ils concluent qu'une société
exclusivement religieuse autonome, internationale, dogmatique
et autoritaire, doit être superposée à la société civile pour la
formation et le développement religieux de l'individu. La vraie
conclusion serait que la société civile doit fournir à l'homme
le milieu et les moyens de se développer même au point de

vue religieux.
Mais ce serait du protestantisme pur.
Or, ces savants voudraient sauver la forme catholique

sociale de l'Eglise romaine. Us rêvent l'utopique vision d'une
Eglise infaillible protestantisée.

Mais comme l'Eglise est dans une impossibilité absolue
de se transformer selon leurs désirs, il reste donc à s'y créer
une théorie favorable à l'individualisme.

Et c'est bien simple.
On commence par accepter en bloc le dogme et la

discipline et par respecter l'autorité ecclésiastique.
Ensuite on se fait un devoir d'être minimiste, et hardi

clans la critique des détails.
On réduit le dogme à son sens et on impute à la

métaphysique adjacente les erreurs qu'il contient: on fait la part
des idées de l'époque.

On compte sur le temps pour changer le sens des termes,
et on considère une définition dogmatique comme une
indication du mouvement de la foi dans l'Eglise. L'autorité
dogmatique devient la boussole du navire, l'aiguille qui marque
le niveau des croyances. On cherche à l'influencer, à la

diriger, à créer un mouvement contraire dans les esprits.
C'est ainsi qu'on modifie les décisions infaillibles en matière
de dogme.

Quant à la discipline, on la tourne, quand elle gêne, par
des principes réflexes admis par la morale officielle.

L'épikie permet d'éviter toutes les lois positives gênantes.
Le probabilisme permet de transgresser une loi aussitôt

qu'on peut la rendre douteuse.
Le droit cl'interprétation fait le reste.



— 781 —

Et ainsi, on est dans l'Eglise catholique comme dans une
belle cage, où l'on peut passer entre tous les barreaux.

On n'en est pas moins dans une cage, dont on peut sortir
sans doute, mais avec un billet d'aller-retour.

Pour entrer et sortir, il faut un masque. C'est du
protestantisme si l'on veut, mais avec la sincérité en moins. »

Ces données sont confirmées par la très fine et très
significative étude de M. le professeur Langen sur
«l'ultramontanisme libéral » *).

Mais, sans nous en tenir à ce qui se passe actuellement
dans le parti ultramontain dit libéral, prenons les choses de

plus haut et voyons comment l'Eglise romaine, dans son
ensemble, envisage les questions dogmatiques et les questions
pratiques, de manière à les faire accepter des deux catégories
de personnes signalées précédemment.

Par exemple, relativement à l'eucharistie, l'Eglise romaine
a deux manières d'en exposer la doctrine et d'en régler
l'usage.

Pour donner satisfaction aux partisans de la lettre et aux
mystiques matérialistes, aux esprits étroits qui se croient
d'autant plus dans le surnaturel et dans le divin qu'ils sont
dans l'étrangeté et dans l'absurdité, Rome a plusieurs textes.

Pour les mystiques les plus excessifs, les plus grossiers
et les plus charnels, elle a le texte du concile de Rome, de

1059, qui enseigne que, dans l'eucharistie «le corps de J.-C.
est touché par les mains des prêtres, qu'il est brisé et broyé
par les dents des fidèles (frangi et dentibus fidelium atteri),
non dans le seul symbole, mais sensuellement (non in solo

sacramento, sed sensualiter) » /
Pour ceux que cette anthropophagie charnelle et animale

(animalis homo) scandalise, Rome a le texte du concile de

Trente (1551), texte en onze canons, dont voici les principaux :

« L Si quelqu'un nie que le corps et le sang de N. S. J.-C,
avec son âme et sa divinité, et que par conséquent J.-C. tout
entier soit contenu véritablement, réellement et substantiellement

dans le sacrement de la très sainte eucharistie; s'il dit
qu'il y est seulement comme dans un signe, ou bien en figure,
ou en vertu: qu'il soit anathème. » — «2. Si quelqu'un dit

l) Voir, dans la précédente livraison, p. 512-518.



— 782 —

que la substance du pain et du vin reste clans le très saint
sacrement de l'eucharistie ensemble avec le corps et le sang
de N. S. J.-C, et nie cette conversion admirable et singulière
de toute la substance du pain au corps et de toute la
substance du vin au sang de J.-C, en sorte qu'il n'y reste que
les espèces du pain et du vin, laquelle conversion est appelée
par l'Eglise catholique convenablement et proprement du nom
très apte de transsubstantiation : qu'il soit anathème. » — « 8. Si

quelqu'un dit que J.-C, présent clans l'eucharistie, n'est mangé
que spirituellement, et non pas aussi sacramentellement et
réellement: qu'il soit anathème. »

On remarquera que le concile de Trente ne prononce plus
les mots « dentibus atteri sensualiter » ; qu'il ne prononce
même pas le mot «materialiter». Il ne les désavoue pas, parce
qu'il ne peut ni donner un démenti au concile de 1059, ni
choquer les mystiques anthropophages qu'il faut ménager:
car il faut ménager tout le monde, même les esprits les plus
grossiers et les plus payens, afin, comme dit Pascal, d'étendre
son crédit partout et de gouverner toutes les consciences,
même celles-là. Mais, sans rompre avec 1059, on adoucit
manifestement la doctrine, en substituant aux mots précédents
le mot substantiellement, et même en se contentant, dans le

canon 8, des mots sacramentellement et réellement.
Ce n'est pas tout. Pour ceux qui seraient blessés par

certains détails et certains termes des ces canons, le pape Pie IV,
dans sa « Profession de foi » (1564), les a écourtés considérablement,

et même il en a supprimé quelques locutions avec une
condescendance très digne de remarque. Voici le texte même
de son article VI: «Je confesse qu'on offre à la messe un
sacrifice véritable, propre et propitiatoire pour les vivants et

les morts ; et que dans le saint sacrement de l'eucharistie sont

vraiment, réellement et substantiellement le corps et le sang
de N. S. J.-C, joints à son âme et à sa divinité; qu'il se fait

une conversion de toute la substance du pain en son corps,
et de toute la substance du vin en son sang; conversion que

l'Eglise catholique appelle transsubstantiation. »

Pie IV, il est vrai, maintient les mots « réellement et
substantiellement » ainsi que le mot «transsubstantiation»,
employés par le concile de Trente; mais, à propos de la
transsubstantiation, il ne dit plus que c'est une dénomination «con-



— 783 —

venable, propre et très apte » ; et surtout il n'impose plus
cette doctrine sous peine d'anathème. C'est une simple

confession (confiteor).
U y a loin, on l'avouera, de cette troisième forme à la

première de 1059. Les romanistes substantialistes et trans-
substantialistes ont le choix.

Quant à ceux qui ne sont satisfaits par aucune de ces
trois expositions et qui veulent encore des adoucissements,
Rome leur en donne à leur gré. Ici comme ailleurs elle admet
l'opportunisme. De même que le parti des dogmatistes trans-
substantialistes a trois sortes de partisans, ainsi celui des

opportunistes renferme plusieurs catégories.
La première est représentée par Bossuet, qui, en 1668,

écrivit une Exposition de la doctrine catholique sur les
matières de controverse *). Il y définit ainsi la transsubstantiation :

« La foi, attentive à la parole de Celui qui fait tout ce qu'il
lui plaît dans le ciel et dans la terre, ne reconnaît plus ici
d'autre substance que celle qui est désignée par cette même
parole, c'est-à-dire le propre corps et le propre sang de J.-C,
auxquels le pain et le vin sont changés: c'est ce qu'on appelle
transsubstantiation. » Il ajoute : « Au reste, la vérité que
contient l'eucharistie dans ce qu'elle a d'intérieur, n'empêche pas
qu'elle ne soit un signe dans ce qu'elle a d'extérieur et de

sensible, mais un signe de telle nature que, bien loin d'exclure
la réalité, il l'emporte nécessairement avec soi, puisqu'en
effet cette parole : Ceci est mon corps, prononcée sur la
matière que J.-C. a choisie, nous est un signe certain qu'il est

présent. »

Certes, Bossuet n'abandonne ni le mot substance, ni le
mot transsubstantiation. Mais on voit qu'il les ramène à la
question de la simple présence. La présence de J.-C. dans

l'eucharistie, tel est tout le dogme eucharistique à ses yeux.
Il y revient sans cesse; le mot «changement» lui suffit, et il
ne rejette nullement celui de «signe», ni celui de «désignation».
Bien plus, à ceux qui peuvent être choqués de la dureté avec
laquelle le concile de Trente a dit que le pain est changé au

corps et le vin au sang; à ceux qui en concluent que, s'il
s'agit réellement d'un changement matériel, la matière du corps

*) Voir T. XIII de ses Œuvres, édit. Lachat, 1867.



__ 784 —

et la matière du sang sont séparées l'une de l'autre dans
l'eucharistie aussi réellement que le sont les matières du pain
et du vin; à ceux-là Bossuet explique qu'il ne s'agit pas d'une
séparation matérielle, mais seulement d'une séparation
mystique. Voici ses propres paroles : « Tel est le sacrifice des

chrétiens sacrifice spirituel, .où le glaive est la parole
qui sépare mystiquement le corps et le sang, où le sang par
conséquent n'est répandu qu'en mystère, et où la mort n'intervient

que par représentation: sacrifice néanmoins très
véritable, en ce que J.-C. y est véritablement contenu et présenté
à Dieu sous cette figure cle mort ; mais sacrifice de
commémoration, qui nous attache au sacrifice de la croix par
toutes ses circonstances, puisque non seulement il s'y rapporte
tout entier, mais qu'en effet il n'est et ne subsiste que par ce

rapport et qu'il en tire toute sa vertu Ainsi, loin de

croire qu'il manque quelquechose au sacrifice de la croix,
l'Eglise au contraire le croit si parfait et si pleinement
suffisant, que tout ce qui se fait ensuite n'est plus établi que pour
en célébrer la mémoire et pour en appliquer la vertu
Lorsque nous disons à Dieu dans la célébration des divins
mystères: «Nous vous présentons cette hostie sainte», nous
ne prétendons point par cette oblation faire ou présenter à

Dieu un nouveau paiement du prix de notre salut, mais
employer auprès de lui les mérites de J.-C. présent, et le prix
infini qu'il a payé une fois pour nous en la croix. »

Et encore: «Et pour ôter toute équivoque, si l'on prend
le mot offrir comme il est pris dans 1'«Epître aux Hébreux»,
au sens qui emporte la mort actuelle de la victime, nous
confesserons hautement que J.-C. n'est plus offert ni clans Veu-

charistie, ni ailleurs; qu'à la vérité le paiement du prix
de notre rachat ne se réitère plus, parce qu'il a été bien fait
la première fois. »

Et il conclut: «C'est donc une vérité établie que notre
doctrine en ce point ne contient que la réalité bien entendue.-»

Donc Bossuet résume tout le dogme eucharistique dans la

réalité de la présence. Non, encore une fois, qu'il veuille
sacrifier le mot «transsubstantiation», mais toujours est-il que,
même dans ses Fragments relatifs à l'Exposition, où il explique
ce qu'il entend par substance, par présence substantielle et

par changement de substance, il ne prononce pas une seule



— 785 —

fois le mot matière. Il le prononce une fois, nous l'avons vu,
dans VExposition, mais pour désigner seulement «la matière
que Dieu a choisie», et nullement la matière du corps du
Christ, matière dont il n'est jamais question. Un théologien
protestant lui ayant fait remarquer que «l'Ecriture ne se sert
jamais de ce terme de substance sur le sujet de l'eucharistie, »

Bossuet a été obligé cle répondre: «J'en suis d'accord.» Ce
même théologien ayant ajouté que «les premiers Pères de

l'Eglise ne s'en sont pas servis non plus», Bossuet s'est borné
à répondre : « Pesons ces dernières paroles, et sans disputer
à l'auteur ce qu'il dit des anciens Pères cle l'Eglise, parce que
cette discussion est trop éloignée de notre dessein ...»
Evidemment Bossuet est embarrassé; car cette discussion était
parfaitement dans le sujet.

Quoi qu'il en soit, on voit, par ces explications, que, si
Bossuet n'a pas voulu revenir au langage des Pères, il a

cependant donné aux textes du concile de Trente un sens
relativement modéré. Aussi l'a-t-on accusé «d'avoir corrigé la
doctrine catholique, de l'avoir adoucie dans la rigueur de ses

dogmes, et d'en avoir caché l'odieux par des tours adroits plus
propres à tromper les simples qu'à convaincre les sages ». Qu'a
fait le pape Innocent XI? En 1679, il lui a envoyé deux brefs
d'approbation, disant expressément que VExposition de la foi
catholique «servira à étendre la foi orthodoxe», que c'est un
excellent ouvrage (preclarum opus), et qu'il espère qu'il sera
d'une grande utilité pour l'Eglise (spes copiosi fructus exinde
in Ecclesiam profecturi).

Toutefois ce n'est pas encore là le dernier mot de l'Eglise
romaine. En 1791, le P. Antoine Figueiredo a publié une
interprétation de la « Profession de foi de Pie IV », qui est encore
plus large que l'interprétation de Bossuet. J'ai déjà publié le
texte de cette interprétation relatif à l'eucharistie*) ; je le

reproduis, vu son importance, pour ceux qui l'auraient oublié.
« L'article VI (de la Profession de foi de Pie IV) est composé

de quatre parties, dont les trois premières sont dogmatiques

et de foi divine, et la quatrième ou dernière n'est point
dogmatique, mais de fait humain » (p. 55-56). — « De ce que
le concile a défini que le sacrifice de la Messe est un sacrifice

l) Le l'. Antoine Figueiredo et la Profession de foi de Pie IV, dans la «Revue
internationale de théologie», 16e livraison, octobre 1896, p. 733-759-



— 786 —

véritable et proprement dit, il ne s'ensuit pas que ce soit un
sacrifice absolu, comme celui de la croix. Ainsi il n'est pas de

foi qu'il soit un sacrifice absolu, mais seulement relatif, en tant
que commémoratif de celui de la croix. De même, puisque le
concile n'a pas défini en quoi consiste essentiellement ce sacrifice,

il n'est pas de foi qu'il consiste essentiellement dans
l'offertoire, ou dans la consécration, ou dans la fraction des

espèces, ou dans la communion, choses sur lesquelles les
théologiens de l'école soutiennent des opinions différentes, sans
offenser la foi, parce qu'il ne se trouve dans les saints Pères
aucun vestige de cette question » (p. 56). — « Le concile de

Trente, se contentant d'avertir les fidèles, clans le chap. I de

la session XIII, qu'il ne répugne point que le même J.-C. N. S.

soit toujours assis à la droite du Père éternel, selon sa
manière naturelle d'exister, et qu'en même temps il soit présent
pour nous en plusieurs lieux sacramentellement, laisse aux
théologiens et aux philosophes à disputer sur la manière dont
s'opèrent de si grandes merveilles. Ainsi il n'est point de foi

que le corps de Jésus-Christ puisse être en même temps en

divers lieux selon son étendue. Il n'est point de foi que les

parties du corps de Jésus-Christ s'y pénètrent les unes les

autres ; il ne l'est pas que le corps de Jésus-Christ dans
l'eucharistie ait une quantité, ou soit dans les espèces comme dans

un lieu. Il est encore moins de foi ou plutôt il est faux que
le corps de Jésus-Christ dans l'eucharistie soit assis, ou couché,
ou debout, ou qu'il soit égal à ce qu'il est dans le ciel, ou

qu'il soit de la même grosseur et de la même longueur que
sur la croix. Pareillement, il n'est pas de foi quelle est la
nature physique des accidents, ou des espèces du pain et du

vin, ni de quelle manière elles y demeurent, ni si elles y
restent les mêmes qu'elles étaient auparavant » (p. 58-59). — « Et
de même, on ne dit ni on ne décide point ici ce qui arrive à

l'eau que l'on mêle avec le vin ; savoir, si elle se change au

sang de Jésus-Christ, ou si elle reste eau comme auparavant.
C'est que l'Eglise, ne trouvant pas sur ce point dans la
tradition apostolique de fondement suffisant pour établir un dogme
de foi, permet aux théologiens de disputer pour et contre,
comme on peut le voir au chap. Cum Alarthce (de celebr. Mis-

sarum). » — « La quatrième et dernière partie est un fait
humain non révélé... U ne faut pas passer sous silence que, dans



— 787 —

notre profession de foi, le fait dont il s'agit n'est pas énoncé
d'une manière si imposante et si doctrinale, qu'il l'a été par
le concile de Trente. On dit simplement dans la profession de
foi : Quam conversionem Ecclesia Catholica transsubstantiationem
appellai; mais le concile, dans le chap. IV, ajoute au mot
appellai les adverbes convenentier et proprie, et, dans le
canon 2, l'adverbe aptissime, ce qui donne à la proposition le
sens d'une proposition modale, qui rend plus respectable l'usage
de ce mot, et annonce que le concile a voulu comme le
canoniser. Or, dans la supposition que l'Eglise, pour expliquer la
conversion du pain et du vin, se serve du mot de
transsubstantiation, comme du mot propre et le plus convenable pour
signifier ce qu'elle veut que nous croyions sur ce profond mystère,

il n'est pas pour cela de foi, ni que la coexistence du

corps et du sang de Jésus-Christ avec la substance du pain et
du vin soit impossible, ni que la substance du pain et du vin
soit anéantie, puisque entre les mêmes théologiens, qui comme
catholiques confessent la transsubstantiation, il y en a plusieurs
qui nient qu'elle se fasse par l'anéantissement des deux
substances, et qui nient en même temps que l'existence des deux
substances soit ici incompatible avec la présence réelle de

Jésus-Christ. C'est ce qu'on peut voir clans Vasquez, disput. 184,

sur la troisième partie de saint Thomas. Le souverain pontife
Pie IV n'a point eu, ni dû avoir l'intention de faire mention
dans la profession de foi de tous les points définis en chaque
matière par le saint concile de Trente, mais seulement des

principaux et des plus nécessaires à l'instruction du peuple
catholique » (p. 59-61).

Ce n'est pas tout.
Une troisième catégorie d'opportunistes et de modérés va

jusqu'à ne pas prononcer le mot transsubstantiation, ni même
le mot substance appliqué au corps ; jusqu'à se contenter
d'affirmer « le dogme de la présence réelle » ; jusqu'à l'expliquer
même dans le sens spiritualiste des Pères et notamment de

St. Augustin, et jusqu'à nier expressément la doctrine du concile

de Rome de 1059. Parmi ces théologiens, je citerai M.
Martin de Noirlieu, auteur d'une « Exposition et Défense des

dogmes principaux du christianisme, dédiée aux anciens élèves
de l'Ecole polytechnique». Cet ouvrage, destiné aux hommes
du monde et publié en 1853, a été approuvé par l'abbé Bau-



— 788 —

tain et par Mst Sibour, archevêque de Paris M. Martin de

Noirlien, mort curé de St. Louis d'Antin à Paris, en 1870, a

été, dans le clergé de Paris, l'un des derniers partisans de

Port-Royal et du jansénisme, et il ne s'en cachait pas.
« Le dogme de la présence réelle, dit-il, est ainsi expliqué

par St. Augustin : « L'âme raisonnable ne vit, n'est éclairée,
n'est heureuse que par la substance même cle Dieu. Nous
participons à cette substance par l'eucharistie: homo substantia
Dei vegetatur... Le Verbe éternel, par l'eucharistie, devient Dieu
en nous; nous portons vraiment Dieu clans notre corps.» On
le voit, il s'agit de Dieu et de la substance divine, et non de

la substance matérielle du corps de J.-C. Il ajoute : « L'eucharistie

nourrit, vivifie notre âme, et dépose dans notre corps un

germe d'immortalité... Les paroles de la consécration n'anéantissent

pas la substance du pain et du vin, mais elles la changent

au corps et au sang de J.-C. Ce changement est un
prodige qui s'opère sans que le corps de J.-C. descende du ciel

pour se rendre présent dans l'eucharistie... Dans l'eucharistie, le

corps adorable de J.-C. est présent sacramentellement, par mode
de substance spirituelle, invisible, indivisible... Quand nous

communions, nous devons soigneusement éloigner toute idée

grossière et charnelle d'un corps mis en pièces, broyé avec les

dents. La chair que nous recevons n'est plus clans le même

état que la chair matérielle qui fut attachée à la croix ; elle est

toute spirituelle et toute céleste. » Et M. Martin de Noirlieu
confirme cette doctrine par ces paroles de St. Augustin : « Spiri-
taliter intelligite quod locutus sum. Non hoc corpus quod videtis
manducatimi estis, et bibituri illum sanguinem quem fusuri sunt

qui me crucifigent. Sacramentum quod vobis commendavi spi-

ritaliter intellectum vivificabit vos. Si necesse est illud visibiliter
celebrari, oportet tamen invisibiliter intelligi... Non eo modo

quo putatis erogat corpus suum, gratia ejus non consumitur
morsibus...» (p. 372-376).

M. l'évêque Dupanloup a publié un Manuel des catéchismes,

qui a été employé dans toute la France, surtout à Paris, et

qui a servi à l'éducation religieuse des classes supérieures de

la société catholique. Or, dans ce Manuel, il n'est jamais question

de la transsubstantiation. Ce mot n'y est pas prononcé

') Je citerai la 2° édition, de 1857; Taris, Vaton.



— 789 —

une seule fois, que je sache. Il n'y est question que de la
présence sanctifiante et consolante de J.-C Voici les passages les
plus significatifs :

Bien que caché dans ce mystère
Sous les apparences du pain,
C'est notre Dieu, c'est notre père,
C'est le Sauveur du genre humain.
Adorons sa sainte présence,
Courbons nos fronts respectueux;
Et de nos cœurs qu'un cri s'élance :

Amour, amour au roi des cieux! ')

«Jésus, dans la sainte communion, est notre frère. En se
donnant à nous, dans une si intime union, il ne fait plus qu'un
avec nous, pour ainsi dire, et nous communique une grâce qui
nous rend comme lui les enfants de Dieu, ses frères par
conséquent, et par conséquent aussi héritiers avec lui du royaume
céleste. Ainsi une bonne communion est pour nous un gage
de la vie éternelle. Jésus, dans la sainte communion, est aussi
notre ami... et notre modèle » (p. 125-126). — « Il nous y donne
tout ce qu'il a de plus précieux, son corps, son sang, son âme,
ses grâces, ses mérites, sa divinité » (p. 187). — « O Jésus,
vous venez en moi dans le très saint sacrement de l'eucharistie...

Faites que je sois rempli de la foi la plus vive en la
présence réelle de votre humanité sainte et cle votre divinité
sous les espèces sacrées (p. 231)... C'est pour m'enrichir de vos
grâces que vous voulez venir habiter dans mon âme (p. 233)...
Je crois que c'est vous que je reçois... Vous êtes réellement
présent dans ces saints tabernacles, d'où vous sortez pour venir
en moi » (p. 234). — Et encore : « Votre Sauveur vient à vous
sous les apparences de l'aliment le plus familier, afin de nourrir
votre âme comme le pain nourrit tous les jours votre corps.
Il ne vous paraîtra qu'une parcelle d'un pain commun; mais
la vertu de Dieu y sera cachée, et votre foi saura bien l'y
trouver... Vous mangerez le pain qui est au-dessus cle toute
substance. Il ne se changera pas en vous, homme vil et mortel,
mais vous serez changé en lui pour être un membre vivant du

Sauveur » (p. 270).

*) Edition de 1865, p. 22.



— 790 —

Il en est de même des catéchismes diocésains, qui
contiennent les enseignements dogmatiques nécessaires au salut,
d'après l'Eglise romaine. Or, aucun de ceux que j'ai sous les

yeux ne parle de la transsubstantiation, mais seulement de la
présence réelle et substantielle de J.-C. La plupart ajoutent que
J.-C ne quitte nullement les cieux pour venir dans l'eucharistie;
qu'il demeure toujours à la droite de Dieu son Père ; qu'il est

présent dans l'eucharistie par la toute-puissance de Dieu ; et

que « c'est lui-même qui consacre le pain et le vin, comme le
vrai sacrificateur, le prêtre n'étant que son ministre ». Il n'est
question que de « consécration », et non de « transsubstantiation».

Le «changement» n'est qu'une «consécration».
Tel est l'état de l'enseignement relativement à l'eucharistie,

dans l'Eglise romaine, du moins en France *).

Quant à la pratique de la communion, elle n'est pas moins

large. En principe, Rome enseigne qu'on ne doit donner « la
communion » qu'à ceux qui sont dans la communion de l'Eglise,
et ne la refuser qu'à ceux qui sont nommément excommuniés.
Dans la pratique, elle reçoit à la sainte table quiconque s'y
présente, même les anglicans et les protestants, sans même

s'être assurée auparavant de la rectitude de leur foi. — En

principe, elle déclare que ses processions euchaiistiques n'ont

pour but que l'adoration du Christ ; en fait, elle organise ces

processions dans un but tout autre que celui de l'adoration,
et elle accepte, pour concourir à ses « manifestations », toute

espèce de personnes, dignes ou indignes, fidèles ou infidèles,
orthodoxes ou hérétiques, peu lui importe. Ses proverbes de

prédilection sont : « Quiconque vient à moi est avec moi et

pour moi... Bien venu qui apporte... »

Envers les protestants, même tactique : en théorie, le
protestantisme est une peste; en pratique, tel papiste les anathematise

et ne reconnaît même la validité ni de leur baptême,
ni de leur mariage ; tel autre, au contraire, les comble d'ama-

*) Dans tout l'empire d'Autriche, les catéchismes en usage dans les paroisses

catholiques-romaines ne contiennent pas le mot «transsubstantiation». Ainsi le

catéchisme allemand (Grosser Katechismus, erschienen im k. k. Schulbücher-Verlag, Wien,

1894) ne contient que le mot, très généra], «Wandlung»; et le catéchisme tchèque

(Veliky Katechismus v. Praze, 1867) emploie le mot «Promjcnovani», c'est-à-dire

Wandlung, changement, et non le mot «Prepodstatjeni», transsubstantiation. L

importance de ce fait n'échappera à personne.



— 791 —

bilités, vote pour eux, met à leur disposition pour leur culte
et leurs œuvres l'église romaine ou la chapelle romaine. D'une
part, c'est l'évêque Abbet, de Sion (Suisse), qui défend à ses
diocésains de participer aux œuvres protestantes de tempérance

et de moralisation, et même de lire les journaux dont
les rédacteurs sont protestants ; et d'autre part, c'est le
correspondant romain cle la Gasetie de Lausanne qui proteste
contre cet évêque, et qui raconte comment au Vatican les
journaux les plus lus ne sont nullement les journaux
catholiques-romains l).

On connaît la fameuse distinction romaine de la thèse et
de l'hypothèse : de la thèse, qui affirme les principes cle la plus
stricte intransigeance ; de l'hypothèse, qui, étant donnée la
situation, permet de violer ces mêmes principes. Et cette autre
distinction en vertu de laquelle on accepte en théorie l'infaillibilité

du pape parlant ex cathedra, et on rejette en pratique
toute espèce d'infaillibilité papale, sous prétexte que les
conditions de Vex cathedra ne sont ni définies ni même connues.

Tel est le jeu de bascule qui fleurit à Rome et dans toute
l'Eglise romaine, et qui me paraît être la marque principale
et la caractéristique la plus essentielle de cette Eglise jésuitique.

Peut-on dire, en présence de ces faits, que, malgré ses

torts, l'Eglise romaine ne doit pas être traitée comme une
Eglise hérétique, parce que, de fait, si elle enseigne d'autres
doctrines que les dogmes orthodoxes, cependant elle enseigne
aussi ceux-ci? Non; ce serait mal raisonner. Car, si parmi
les doctrines qu'enseigne cette Eglise, il en est qui sont
correctes et orthodoxes, il en est d'autres aussi qui sont certainement

erronées et même hérétiques, et qu'elle proclame officiellement

comme dogmes, c'est-à-dire comme vérités divines. Or,
ceci est la corruption même du dogme. Qu'elle ferme les yeux,
dans la pratique de la vie, sur ceux de ses fidèles qui rejettent
ces faux dogmes, cela n'empêche pas qu'elle tienne officiellement

ces faux dogmes pour de véritables dogmes et qu'elle
fausse par conséquent en réalité le dépôt de la révélation
chrétienne. Le truc signalé par Pascal est donc manifeste, et

par conséquent c'est un devoir de loyauté, pour tout catholique-

') Voir le numéro du 24 mars 1898.



— 792 —

romain qui connaît cette situation et cette duplicité, de rompre
avec cette Eglise.

Bref, quelles conclusions doit-on tirer de cet état de choses?
Elles sont multiples:

1° Il faut louer l'Eglise romaine de la souplesse avec
laquelle elle laisse revenir aux dogmes de l'ancienne Eglise ceux
de ses fidèles qui repoussent les additions qui y ont été faites
soit par les théologiens, soit par les conciles romains. Cette
souplesse, quels qu'en soient les motifs, est un bien, puisqu'elle
est un reste de l'ancienne orthodoxie de la papauté, et puisque
c'est grâce à elle que des sujets de cette papauté peuvent rester
fidèles à l'ancienne foi, magré le gâchis dogmatique d'un tel milieu.

2° Toutefois il est à remarquer que les doctrines de
l'ancienne Eglise, dans cet état de choses, ne sont que tolérées ou
plutôt dissimulées par la papauté, qui se borne à les ignorer
ou à fermer les yeux sur elles, tandis qu'au contraire elle

proclame hautement et officiellement les autres doctrines, les

nouveaux dogmes définis par les conciles romains et les
additions dogmatiques faites par les papes. La souplesse que je
louais tout à l'heure, est donc, de fait, singulièrement gâtée

par l'enseignement officiel de prétendus dogmes manifestement
contraires à ceux de l'ancienne Eglise.

3° L'Eglise romaine est ainsi clans une position non seulement

embarrassée, mais fausse : car, d'une part, si elle condamnait

les fidèles qui s'en tiennent au dogme primitif et aux textes
des Pères, elle montrerait qu'elle n'est plus orthodoxe ou catholique

; et, d'autre part, si elle ne maintenait pas en théorie ses

propres définitions dogmatiques officielles, quelque erronées

qu'elles fussent, elle avouerait qu'elle s'est trompée et qu'elle
n'est qu'une Eglise hérétique. Elle est donc obligée de dire

en même temps et sur le même point oui et non. De là pour
elle la nécessité absolue de louvoyer, de n'employer que des

termes équivoques, et, comme dit Pascal, « d'avoir de quoi
satisfaire tout le monde». C'est l'hypocrisie obligatoire, soit

qu'elle se prononce en faveur des mystiques matérialistes et

fanatiques, soit qu'elle tolère les modérés et les opportunistes,
ceux-là contredisant ceux-ci et ceux-ci ceux-là. Peu importe
les noms que l'on donne à ces deux écoles, elles existent et

elles sont en opposition manifeste ; ce fait palpable suffit pour



— 793 —

démontrer à tout homme clairvoyant que l'Eglise romaine
actuelle est une véritable Babel.

4° Enfin, une leçon ressort de ces faits, leçon à l'adresse
des Eglises qui seraient inclinées à transformer, elles aussi, les

explications de leurs théologiens en dogmes officiels, et à adopter,
dans l'explication du dogme, des mots mal définis et dangereux.
Sur cette voie, elles aboutiraient fatalement à l'abîme dans
lequel est tombée l'Eglise romaine. Qu'elles y prennent garde :

toute Eglise particulière est faillible. E. Michaud.

Sevue intern, de Théologie. Heft 24, 1898. 52


	Caractéristique de l'Église romaine actuelle : à propos de ses doctrines eucharistiques

