
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Artikel: Kampf und Friede zu gleicher Zeit

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


713

IPF UND FRIEDE Zu GLEICHER ZEIT.

Das gewöhnliche Leben kennt Kampf und Frieden nur als
sich widersprechende Begriffe. Anders ist es auf dem geistigen
und moralischen Gebiete. Vollkommener Friede bedeutet hier
den Tod, und fortgesetzter, jedes Frieclensziel ausschliessender

Kampf die Zerstörung. Derselbe darum, der seinen Jüngern
als heiligstes Erbe den Frieden hinterliess, that auch den
kriegerischen Ausspruch : Ich bin nicht gekommen, den Frieden zu

bringen, sondern das Schwert.
Dem vielfach geäusserten, oft etwas unreif und

verschwommen gefassten Unionsgedanken gegenüber möchten wir
von dieser Wahrnehmung aus einige Ideen entwickeln, die in
den bisherigen mündlichen wie schriftlichen Verhandlungen
nicht genugsam zum Ausdruck gekommen sind. Wir beginnen
mit der seltsam klingenden Behauptung, dass eine vollkommene
Union der ganzen Christenheit weder möglich noch
wünschenswert ist, noch auch jemals in Wirklichkeit bestanden
hat. Es ist kaum ein Wort des Herrn so vollständig missverstanden

und missbraucht worden als die, wir möchten sagen
tot gerittene Unionsdevise: es wird Ein Hirt und Eine Herde
sein. Mag man nun unter dem Einen Hirten Christus oder mit
den Ultramontanen den Papst verstehen, so hat er selbst an
nichts weniger gedacht, als vorherzusagen, dass nach vielfachen
Trennungen eine grosse Kirchenvereinigung zu stände kommen
werde. Dem Zusammenhange nach ist an jener Stelle von der
Zusammenführung der Juden- und Heidenchristen damaliger
Zeit in der christlichen Gemeinschaft die Rede, wie sie von
den Aposteln verwirklicht wurde. Diese Vorausverkündigung,
durch welche der Herr nur den Gedanken aussprechen wollte,
dass er nicht bloss der Messias der Juden, sondern auch der
Heiden sei, ist also längst erfüllt und hat weder auf die Gegen-

Revue intern, do Theologie. Heft 24, 1898. 47



— 714 —

wart noch auf die Zukunft irgend welchen Bezug. Gerade die
Zusammenführung so verschiedenartiger Elemente, wie Juden
und Heiden, in der Einen Kirche musste von Anfang an
Reibungen, selbst Zerwürfnisse hervorrufen, und abgesehen davon
braucht man nur an die Charaktere der Hauptapostel Petrus,
Paulus, Johannes und Jakobus zu erinnern, um das Bild der
verschiedenen Richtungen schon in der apostolischen Zeit vor
Augen zu haben. Nichtsdestoweniger bleibt es wahr, dass
die formelle Einheit der Kirche dadurch nicht zerstört wurde.
Kampf und Friede bestanden zu gleicher Zeit.

In dem nachapostolischen Zeitalter nötigte der Gnosticismus
die Väter, die Lehre von den Glaubensquellen festzustellen
und das Traditionsprinzip im Gegensatz zu Neuerungen zu
entwickeln. Im grossen und ganzen wurde auch jetzt noch die
äussere Einheit der Kirche nicht aufgehoben, wenngleich
vorübergehende Trennungen, wie in dem Montanismus, in den

Streitigkeiten über Ketzertaufe und Osterfeier gegenseitige
Bannsprüche hervorriefen, und der Kampf den Frieden stellenweise
unmöglich machte. Ähnliche Erscheinungen wiederholten sich

später, da bei der weitern Entwicklung der Kirche es nie an
Kurzsichtigen fehlte, welche unweigerlich an allen frühern
Einrichtungen festzuhalten und jede Rücksicht auf neue
Verhältnisse abzuwehren für ihre Pflicht hielten. Den Kampf zogen
sie der Vereinigung mit der Kirche vor. Auf diese Weise
entstand das Sektenwesen, während die sich weiter ausgestaltende

Kirche in äusserlich geschlossener Einheit das Feld
behauptete.

Im Innern freilich war auch nicht an eine vollkommene
Einheit zu denken. Je mehr sich die Theologie entwickelte,
je formenreicher Liturgie und Verfassung wurden, desto mehr
mussten die Anschauungen und Gewohnheiten der Völker
auseinandergehen. Der Abendländer konnte nicht in allen Stücken
so denken und empfinden wie der Orientale, und noch mehr
wie die Nationen des Occidentes besässen die Griechen und

Semiten in der morgenländischen Kirche ihre besondere
Denkweise. Man braucht nur an die Bussdisciplin zu erinnern, und

man hat eine so grosse Verschiedenartigkeit wichtiger kirchlicher

Praxis vor sich, dass es vielleicht niemals gelingen wird,
vollständiges Licht in ihre verworrene Geschichte zu bringen.
Desgleichen gingen die Auffassungen über das Geheimnis der



— 715 —

Eucharistie weit auseinander, wenn auch in bemerkenswertem
Gegensatz hierzu der Kultus derselben (die Messe) nur in
unwesentlichen Formen verschieden war.

Vorübergehend traten förmliche Trennungen zwischen
Orient und Occident auf seit dem Beginne der grossen christo-
logischen Streitigkeiten, die seit dem vierten Jahrhundert im
Orient entstanden. Nachhaltiger aber wirkte die Verlegung
der kaiserlichen Residenz von Rom nach Konstantinopel durch
Konstantin, wodurch gleich im Anfang der Entwicklung des

Papsttums der Keim des grossen bis heute dauernden Schismas

gelegt wurde, indem die Orientalen den Stuhl von Konstantinopel

dem von Rom für ebenbürtig erklärten (381). Den Hass
und die Verwirrung zu vergrössern, trat noch die Rivalität des

Stuhles von Konstantinopel mit dem bis dahin ersten
morgenländischen in Alexandrien hinzu, sowie der Kampf der Schulen
von Antiochien und Alexandrien, welcher dem des Nestorianismus
mit dem Monophysitismus zu Grunde lag. Es ist eine noch zu
wenig gewürdigte Thatsache, dass trotz des Jahrhunderte
dauernden, die Wurzeln der Lehre, der Disciplin, der Verfassung
angreifenden kirchlichen Krieges doch der Friede der äussern
Einheit, nur mit zeitweiligen Unterbrechungen, gewahrt blieb. Die
Einheit muss als ein unschätzbares, selbst unverlierbares Gut
angesehen worden sein. Die Erfahrung einer definitiven Trennung

lag ja auch noch nicht vor. Und als der byzantinische
Bilderstreit, mehr noch die Übertragung der Kaiserkrone auf
das Abendland (800), der Kampf um die Bulgarei, verschiedene
Differenzen in der Disciplin und endlich sogar der leidige, bis
in das Symbolum eingedrungene Unterschied wegen des Filioque
Hass und Entzweiung nährten, wollte man doch immer noch
nicht voneinander lassen, obwohl jetzt nach katholischen Grundsätzen

eine formelle Scheidung wegen Häresie beiden Teilen als
pflichtgemäss erscheinen musste. Nur zeitweilig während des

Kampfes fand eine förmliche Trennung statt, und sogar nachdem
1054 die päpstlichen Legaten feierlich die Bannbulle aufden Altar
der Sophienkirche gelegt, hielten doch noch häufig Orientalen
und Abendländer gemeinsamen Gottesdienst und Sakramentsempfang

miteinander ab. Erst ein grosses politisches Ereignis,
eine Machtfrage, die Errichtung des lateinischen Kaisertums
in Konstantinopel (1204) brachte das im stillen schon seit 381
bestehende Schisma zum vollendeten Ausbruch und begründete



— 716 —

den noch heute bestehenden kirchlichen Abscheu zwischen
Orient und Occident.

An gegenseitigen Beschuldigungen hat es natürlich niemals
bis auf die Gegenwart gefehlt ; aber es ist müssig, die Schuld
Einzelner wie beider Kirchenparteien ermessen zu wollen. Weit
ergiebiger erscheint die Frage, wie grossen Nutzen „Kampf
und Friede zu gleicher Zeit" gestiftet hätte, statt dass nun seit
Jahrhunderten die Kirche zerrissen ist, und alle Unionsversuche
bis zu denen Leos XIII. herab gescheitert sind. Wäre trotz
des Kampfes von 381 an, etwa ähnlich wie bis 1054 oder gar
bis 1204, der Friede gewahrt geblieben und sorgsam gepflegt
worden, so hätten sicherlich beide Teile den Gewinn davon
gehabt Die Papstmacht wäre in Schranken gehalten und die
Scholastik vor ihren Ausschreitungen behütet worden durch
die stabile Überlieferung des Orientes, und anderseits hätte die

geistige Bewegung des Abendlandes den Orient vor Dürre und
Unfruchtbarkeit geschützt. Lieferte doch selbst die orientalische
Kirche in den grossen christologischen Kämpfen ein glänzendes
Beispiel dafür, wie nicht der absolute Friede auch auf dem
kirchlichen Gebiete zu einem erstrebenswerten Ziele führt,
sondern der Kompromisse erzeugende Krieg Einseitigkeit und
Verknöcherung verhindert. Nach der Schule von Antiochien wäre
in der Lehre von Christus auf die Dauer die Erlösung von der
Sünde verkannt, und nach der von Alexandrien das Vorbildliche

in Christus verkümmert worden. Erst die Vermittlung
beider Auffassungen, wie sie durch den römischen Bischof Leo I.
und das Konzil von Chalcedon erfolgte, gab der Entwicklung
der christlichen Lehre den richtigen Impuls. Und hat nicht
schon der Apostel Paulus ähnlich über die Verbindung des

Judenchristentums mit dem Heidenchristentum geurteilt (Rom.

XI, 12)? In dem einen wie in dem andern lag eine grosse
Einseitigkeit, und erst der, nur nicht bis zur Auflösung
des Friedens geführte Kampf beider erzeugte das wahre Leben.
Eine historische Betrachtung kann die tiefsinnige Bemerkung
von Hugo Grotius (Op. theol. IV, 192) nur bestätigt finden, nach

jeder Trennung seien die Kirchen schlechter geworden, indem

jede, um recht zu behalten, ihre Einseitigkeit immer weiter
ausgebildet und nicht gewagt habe, die zur Heilung der Krankheit

nötigen Mittel anzuwenden.



— 717 —

Wrie im Abendland während des Mittelalters die Päpste, so

haben im Osten die byzantinischen Kaiser und dann die Macht
des russischen Reiches für die Aufrechterhaltung der kirchlichen
Einheit gesorgt. Hier wie dort wirkte der zwangsweise
herbeigeführte Friede zur Ausbildung einer Einseitigkeit, die entweder
zu eben so gewaltthätigem Bruche mit der Vergangenheit oder

zur Abschliessung gegen gesunde Weiterbildung dienen musste.
Jenes geschah im Occident durch die Reformation, und die
orientalischen Leser werden es wohl nicht verübeln, wenn
man sie an die Kulturzustände der niedern Schichten ihrer
Bevölkerung erinnert.

Des Verdammens enthalten wir uns, indem wir die
Beurteilung der Schuldfrage Gott überlassen. Wir wollten nur in
kurzen Zügen entwickeln, wie und wodurch der gegenwärtige
traurige Zustand der Zerrissenheit und des friedlosen Krieges
in der christlichen Kirche entstand. Bei der Behandlung der
weitern, viel schwierigeren Frage, ob und wie dieser Zustand
verbessert werden könne, der sogenannten Unionsfrage, haben
wir es als Abendländer zunächst mit der päpstlichen, dann mit
der orientalisch-katholischen, mit der katholisierende wie
protestantische Richtungen umfassenden anglikanischen Kirche,
endlich mit der zahllose Gemeinschaften darstellenden
protestantischen Auffassung des Christentums zu thun. Wir haben
hier die Reihenfolge nicht nach konfessionell-politischen
Wünschen oder Leidenschaften aufgestellt, sondern nach innern
theologischen Gründen. Als abendländische Katholiken stehen
wir der päpstlichen Kirche am nächsten, gehören selbst nach
der orientalischen Lehre, wenn auch mit Unrecht wegen unserer
Rechtgläubigkeit exkommuniziert, zum römischen Patriarchat.
Am weitesten sind wir dogmatisch vom Protestantismus
entfernt, obwohl uns deutsche Denkweise und die Interessen des

gemeinsamen Vaterlandes mit den deutschen Protestanten selbst
der extremsten Richtung auf das engste verbinden.

Ehe wir aber auf Einzelheiten eingehen, scheint es uns
unerlässlich, einige allgemeine Betrachtungen voraufzuschicken.
Wir haben bereits angedeutet, dass es sich bei den
Kirchentrennungen nicht bloss um verschiedene Meinungen und
Urteile, sondern auch um die moralische Schuldfragc handelt r.

die Geschichte der Kirche ist, wie alles Menschliche, zugleich
eine Geschichte der Sünde. Die rabies theologica ist bekannt..



— 718 —

Nie wird der Hass so glühend, als wenn er sich in das Gewand
der Frömmigkeit kleidet und als Fanatismus in die Erscheinung
tritt. Hierarchischer Hochmut macht sich in allen Kirchen
breit. Eitelkeit und Rechthaberei blendet oft sonst klare Augen.
Und welche Gewalt erst anerzogene religiöse Anschauungen
über den Menschen üben, davon liefert die Geschichte die
traurigsten Beweise. Dieselben Sachsen, welche sich unter
Karl dem Grossen so hartnäckig gegen die Annahme des
Christentums wehrten, sind in ihren Nachkommen die trotzigsten
Vertreter des Ultramontanismus geworden. Die sogenannten
unierten Griechen, welche im 16. Jahrhundert unter Strömen
von Blut von dem Polenkönige Sigismund III. unter das römische
Joch gebeugt wurden, wehren in ihrer Nachkommenschaft sich
mit demselben Eifer den Russen gegenüber vor der Rückkehr
zum Glauben ihrer Väter. Religiöse Vorurteile als das edelste

Motiv, persönliche Interessen, alle Formen der fast unvertilg-
baren Eitelkeit sind es, die nicht bloss eine Union, sondern
jede lautere Erkenntnis auf dem kirchlichen Gebiete trüben
oder vollständig verhindern. Die Unionsfrage ist darum nur
teilweise eine wissenschaftliche, ebensosehr, oder gar in erster
Linie eine moralische. Und gerade darum erscheint sie so

schwierig, wenn nicht durchaus unlösbar. Meinungsverschiedenheiten

auszugleichen kann bei der erforderlichen Bildung und

Intelligenz gelingen, aber egoistische Menschen, mögen sie nun
auf Macht, Geld oder Ruhm bedacht sein, in selbstlose, nur auf
Wahrheit bedachte zu verwandeln, übersteigt alle irdische Kraft.

Was die päpstliche Kirche betrifft, so ist nach ihrer neuesten.

Entwicklung die Vereinigung mit ihr ebenso einfach als

für einen denkenden Christen unausführbar. Die wegen ihrer
Unzahl von Dogmen viel befeindete Kirche bekennt sich doch

eigentlich nur zu einem einzigen, in welchem alle enthalten
sind : zu der Unfehlbarkeit des ex cathedra redenden Papstes.
Während der Apostel Petrus, nach ultramontaner Auffassung
der erste Papst, von dem Christen fordert, dass er wissen

solle, was er glaubt, und Rechenschaft von seinem Glauben zu

geben vermöge, wird nunmehr römischerseits die Unterzeichnung

eines Blanketts verlangt, auf welches alle zukünftigen
Päpste das Recht haben, einzutragen, was sie für geoffenbart
erachten. An die Stelle des Glaubens, an dem Vernunft und

Herz beteiligt sind, tritt mechanische, blinde Unterwerfung.

b



— 719 —

Wem diese Behauptung gar zu abenteuerlich erscheint, möge
an einige Beispiele aus der Geschichte erinnert werden. Als
Pius V. (1567) 79 vorgebliche Sätze des Professors Bajus in
Löwen verworfen hatte, verlangte man von ihm unbedingte
Unterwerfung, ohne sich auf eine Erläuterung des Urteils
einzulassen, und selbst ohne Aushändigung einer Kopie der Bulle.
Ein ähnliches Verfahren fand statt nach dem Erlass der Bulle
Unigenitus durch Clemens XL (1713), indem er jede
Auskunft über den Grund der Verdammung der in ihr notierten
Sätze verweigerte. Ganz England hätte unter dem im
geheimen katholisch gewordenen Karl II. der Papst Alexander VII.
wiedergewinnen können, wenn er nicht auf der Unterzeichnung
jenes Blankettes bestanden hätte. Der König erbot sich für sein
Reich nicht nur zur Annahme des Konzils von Trient, sondern
auch der gegen die Jansenisten erlassenen Bullen, also alles
dessen, was damals die päpstliche Dogmatik bildete. Aber
weil er sich hinsichtlich zukünftiger Erweiterungen dieses
Glaubensbekenntnisses verwahren wollte, zog der Papst den
Fortbestand der Trennung vor. Blinde Unterwerfung also
unter alle etwa bis zum jüngsten Tag noch erfolgenden
päpstlichen Stuhlsprüche ist die unweigerliche Forderung, welche
das Papsttum der ganzen Menschheit gegenüber stellt, und,
man muss gestehen, logischerweise auch nach dem 18. Juli 1870
stellen muss. Für einen Christen ist die Wahl zwischen 1. Petr. III,
15 und dieser jesuitisch-päpstlichen Forderung nicht schwer.

Ganz anders müssen die abendländischen Katholiken über
die grosse Kirche des Orientes urteilen. Hier begegnen sie im
wesentlichen der alten Kirche griechischer Zunge, der Kirche
des Athanasius, Basilius, Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien,
der Kirche, wie sie vor der grossen. Trennung bei aller
Verschiedenheit von der occidentalischen in Gemeinschaft mit ihr
sich entwickelt hat. Die beklagenswerte Folge hatte auch für
sie, wie wir bereits bemerkten, die Trennung, dass sie, von dem
beweglichem Occident abgeschnitten, das kirchliche Erbe ihrer
Ahnen mit allzu grosser Eifersucht bewachte, und mechanisch
unter Verschluss hielt, was bei jenen Geist und Leben war.
Dazu kam, dass die leidenschaftliche Polemik, welche der
Trennung voraufging und folgte, zu Einseitigkeiten führte,
welche die Väter nicht kannten. Der berühmteste Beweis
hierfür ist das verhängnisvolle Filioque. Dass dasselbe nicht



____ 720 —

zu den geoffenbarten Lehren gehöre, muss den päpstlichen
Prätensionen gegenüber unbedingt zugestanden werden. Aber
wenn anderseits die morgenländischen Theologen im Anschluss
an Photius und Michael Cärulareus dasselbe für eine Häresie,
also das Gegenteil desselben für geoffenbart erklären, so streiten
sie gegen die eigenen Väter. Wie die Päpstlichen fälschlich
allenthalben in der patristischen Litteratur das Filioque wiederfinden

wollen, so suchen jene mit Unrecht selbst das Sì vlov

wegzudeuten, auch aus den offenkundigsten Zeugnissen. Die
Kontroverse ist so oft behandelt worden, dass wir uns begnügen
können, auf die jüngste sorgfältige und gelehrte Darlegung*
des wirklichen Thatbestandes seitens des Herausgebers dieser
Zeitschrift zu verweisen.

Wir können hierbei den Gedanken nicht unterdrücken,
dass es der morgenländischen Theologie überhaupt ciniger-
massen an der wissenschaftlichen Methode fehlt, mit welcher
der Humanismus und der Protestantismus die theologische
Forschung besonders in Deutschland befruchtet haben. Und das ist
ein weiterer Schaden des grossen Schismas für den Orient
gewesen, indem er durch dasselbe auch um die namentlich
wissenschaftlichen Vorteile betrogen wurde, welche die abendländischkatholische

Kirche aus der Reformation gewann. Wie günstig*
dieselbe auf die katholische Kirche wirkte, wie namentlich das
Zusammenleben mit den andern Konfessionen in Deutschland
religiöse und theologische Läuterung förderte, ist eine zu
bekannte Thatsache, als dass wir sie hier ausführlich darzustellen
brauchten. Der Vergleich zwischen dem katholischen Deutschland

in der vorvatikanischen Zeit mit den romanischen Ländern

zeigt bei der Gleichheit der Dogmen in mancher Beziehung
sozusagen zwrei verschiedene Religionen auf. Hat doch schon
im 16. Jahrhundert Montaigne (Essais II, 15) die geschichts-
philosophische Betrachtung angestellt: „Es ist ein Werk der
göttlichen Vorsehung, dass er seine heilige Kirche, wie wir sehen,
durch allerlei Unordnungen und Stürme beunruhigen lässt, um
die frommen Seelen durch diesen Streit zu ermuntern, und sie

aus dem Müssiggang und Schlaf zu ziehen, zu dem sie eine so

lange Ruhe veranlasst hat. Wenn wir den durch die Menge
der Verirrten erlittenen Verlust mit dem Vorteil vergleichen,
den wir dadurch erlangt haben, dass unser Eifer und unsere
Kräfte bei Gelegenheit dieses Kampfes wieder erweckt worden



— 721 —

sind, so weiss ich nicht, ob der Nutzen nicht den Schaden
übersteigen wird." Die Einführung der Reformation in die

griechische Kirche im 17. Jahrhundert war ein verfehltes
Unternehmen. Aber die Durchdringung derselben mit der neuern
Methode wissenschaftlicher Forschung hätte sie in jeder
Beziehung neu belebt und dem geläuterten abendländischen
Katholizismus näher gebracht.

Einige Beispiele werden genügen zum Beweise, wie der
Mangel an historisch-kritischer Schulung die theologische Denkweise

schädigt. Durchweg gelten noch heute die Schriften des

vorgeblichen Dionysius vom Areopag im Orient für echt. Das
konnte nicht ohne Folgen bleiben. Anschauungen, die höchstens
erst dem Ende des 4. Jahrhunderts angehörten, wurden durch
diese Anticipation in die Zeit der Apostel verlegt, die
Geschichte der Kirchenverfassung, der Dogmenbildung und
Liturgie gänzlich verdunkelt, speciell das Mönchtum als göttliche,
von Christus und den Aposteln getroffene Einrichtung gefeiert
und so das Wesen der christlichen Religion in getrübtem Lichte
dargestellt. Wir haben bereits in dieser Zeitschrift, XII, 741,

ausgeführt, dass unter Berufung auf jenen Dionysius, dem der
Kirchenhistoriker Nicephorus Kallisti Paulus die im Paradiese
geschauten Mysterien mitgeteilt haben liess, die griechischen
Lehrer des Mittelalters die Mönchsweihe als eines der sieben
Sakramente bezeichneten. Desgleichen, dass sie nach dem
Areopagiten die Altarweihe als zur Gültigkeit aller rituellen
Handlungen unerlässlich erachteten, und dass der berühmte
Erzbischof Symeon von Thessalonich zur Zeit des Konzils von
Florenz die Ordinationen der Occidentalen, weil sie diese
Lehre nicht besässen, für ungültig erklärte. Man sieht, welche
weittragenden Folgen der Mangel an litterarischer Kritik haben
kann.

Andere hochwichtige Schriften, deren Unechtheit gleichfalls
längst nachgewiesen ist, sind die Konstitutionen und die Kanones
der Apostel. Auch sie hält der Orient noch heute als wirkliche
Erzeugnisse der Apostel in den höchsten Ehren und stellt sie
mit den Werken des Dionysius neben die heiligen Schriften.
Die Folgen sind dieselben wie bei der unrichtigen Beurteilung
dieser. Die bekannteste Nachwirkung dieses Irrtums ist die
Aufrechthaltung* des nur auf die damaligen Verhältnisse
berechneten apostolischen Verbotes des Essens von Blut und Er-



— 722 —

sticktem. Glücklicherweise ziehen wenigstens heutzutage die
Orientalen nicht mehr alle Konsequenzen aus jener irrigen
Annahme. In der Festsetzung des biblischen Kanons folgen
sie der seit dem Anfang des 5. Jahrhunderts im Abendlande
vorgenommenen bestimmten Umgrenzung, während die Kanones
und die Konstitutionen der Apostel sogar einander
widersprechende Angaben darbieten. Den von ihnen als apostolisch
anerkannten Bestimmungen über den Bibelkanon zu folgen
wären also die morgenländischen Theologen nicht einmal im
stände. Nach den canones apostolorum mussten sie die
Apokalypse von demselben ausschliessen. Welche Verwirrung
hinsichtlich des neutestamentlichen Kanons im Orient auf Grund
des dort als ökumenisch angesehenen Trullanums (692) bis in
das 17. Jahrhundert hinein geherrscht hat, wollen wir hier
nur kurz erwähnen.

Damit kommen wir zu einer kritischen Betrachtung über
die sieben allgemeinen Konzilien, welchen die Orientalen eine
Autorität beimessen, die sie unmittelbar den biblischen Büchern
folgen lässt. Zunächst fällt auch hier wieder die Siebenzahl
auf, welche in alter Zeit als symbolische Zahl für alles Heilige
beliebt war. Wie es im Orient hiermit gehalten wurde, habe
ich bereits früher in dieser Zeitschrift (XII, 741) erörtert. Dass
auch bei der Zählung der allgemeinen Konzilien im Orient dieses

dogmatische Schema mitwirkte, ward sich noch deutlich herausstellen.

Wir müssen zu diesem Zwecke der Sache historisch
etwas näher auf den Grund gehen. Die Einrichtung der
ökumenischen Konzilien stammt weder von Christus noch von den

Aposteln her. Dass das sogenannte Apostelkonzil weder in der alten
Kirche noch heute für ein ökumenisches gehalten wird, beweist
die Zählung des Nicänischen als des ersten. In den drei ersten
Jahrhunderten wTar jene Einrichtung weder dem Namen noch

der Sache nach bekannt. Konstantin, obwohl selbst noch nicht
Christ, kam zuerst auf den Gedanken, zur Aufrechthaltung der

kirchlichen Einheit in seinem Reiche ein ökumenisches, d. h.

ein Reichskonzil zu berufen, dem nur wenige nicht zum
römischen Reiche gehörende Bischöfe beiwohnten. Erst allmählich
bildete sich die Vorstellung aus, dass das ökumenische Konzil
die gesamte katholische Kirche repräsentiere, und wurde
dasselbe so zu einer kirchlichen Institution. Die Autorität
desselben gründete sich in Folge dieser menschlichen Entstehung



— 723 —

nicht auf eine göttliche Verheissung der Unfehlbarkeit seiner
Entscheidungen, auch nicht auf die Thätigkeit dieses in einer
bestimmten Weise zusammengesetzten Apparates, sondern lediglich

auf die Thatsache, dass das ökumenische Konzil, die in
Schrift und Überlieferung enthaltenen Lehre feststellte, also auf
das Traditionsprinzip, wie es in der Kirche von Anfang an
geherrscht hatte. Wenn die Väter und die Konzilien selbst
häufig von Gott oder dem heiligen Geist redeten, welcher die

allgemeinen Konzilien inspiriert habe, so wollten sie damit nur
ausdrücken, dass dieselben unter göttlichem Beistande die
überlieferte Lehre richtig ausgesprochen hätten. Die gleichen
Ausdrücke wrerden in der alten Litteratur auch von Partikularkonzilien

und sogar von einzelnen Bischöfen, Priestern oder
Laien, wie den Kaisern gebraucht, wenn deren Lehren sich
als orthodox erwiesen. Man betrachtete also die ökumenischen
Konzilien mit Recht nicht als einen von Gott eingerichteten
Mechanismus, der nur in Thätigkeit gesetzt zu werden brauchte,
um Orakel oder unfehlbare Dekrete zu erzielen.

Dieser altkirchlichen Auffassung entspricht auch die
Geschichte derAcceptation und Zählung der ökumenischen Konzilien.
Das sogenannte zweite ist bekanntlich weder als ökumenisches
berufen noch gehalten worden. Erst durch den Beitritt der
abendländischen Bischöfe zu dessen Entscheidung über die Gottheit

des heiligen Geistes erhielt es ökumenischen Charakter,
aber es dauerte noch geraume Zeit, bis es infolgedessen
(eigentlich missverständlich) als zweites ökumenisches Konzil
gezählt wurde. Unter seinen Kanones findet sich (can. 3) der
über die Gleichstellung des Patriarchen von Konstantinopel mit
dem von Rom, welcher im Abendlande nie anerkannt und
später als schismatisch und häretisch verworfen wurde ;

desgleichen ein anderer (can. 7), in welchem die häretische Lehre
aufgestellt wird, class zwar die Taufe einiger Häretiker, aber
nicht deren Firmung als gültig anzusehen sei. Das ZAveite, jetzt
uls drittes gezählte ökumenische Konzil von Ephesus ist
nachweislich von Cyrill von Alexandrien mit parteiischer Hast
betrieben und im Sinne der alexandrinischen, d. h. monophysi-
tischen Schule, der Lehre der t'rwoic (jvo'ixrj (der Einheit der
Naturennach der Inkarnation), gehalten worden. Erst vermittelst
•der Abschwächung seiner Entscheidungen im Sinne des spätem
Konzils von Chalcedon durch Theodoret von Cyrus gelangte



— 724 --

es, mit Ausschluss der Nestorianer, zu allgemeiner Annahme
in der Kirche. Die in den damaligen Streitigkeiten verwendeten
philosophischen Begriffe ipvGiç und vnoGxao'iç wurden natürlich
im Sinne der philosophischen Schulen jener Zeit verwendet.
Zu erörtern, ob und inwieweit die heutige philosophische
Erkenntnis dieselben noch richtig oder diese dem menschlichen
Bewusstsein entnommenen Vorstellungen auf das göttliche
Wesen anwendbar findet, würde hier zu weit führen. Dass
auch die Formel des Konzils von Chalcedon nicht ausreichend

war, den christologischen Streitigkeiten ein Ziel zu setzen,
beweist nicht bloss deren blutige Geschichte in dem Monophysiten-
streit, sondern auch die dieselbe behandelnde Litteratur in
den mittelalterlichen Schulen. Das jetzt als fünftes gezählte
Konzil von Konstantinopel wurde in monophysitischer Tendenz
berufen, um auf einem Umwege das Konzil von Chalcedon in
Vergessenheit zu bringen. Lehrbestimmungen wurden auf
demselben nicht erlassen, sondern nur Männer, Avelche das Konzil
von Chalcedon zum Teil als orthodox anerkannt hatte, wTegen
Nestorianismus verketzert. Es ist bekannt, wrie daraus im
Abendlande ein langdauerndes Schisma entstand, welches
teilweise durch Nichterwähnung des fünften allgemeinen Konzils
beigelegt wurde, ohne dass diese Vorgänge irgend einen
Einfluss auf die Lehre gehabt hätten. Die als Nachtrag zu dem
fünften und sechsten allgemeinen Konzil gehaltene Trullanische
Synode, bloss im Orient als allgemein anerkannt, erneuerte
unter anderm die im Abendlande als häretisch betrachtete
Bestimmung der Konzilien von Konstantinopel und Chalcedon
über die Gleichberechtigung des Patriarchen von Konstantinopel
mit dem von Rom. Hinsichtlich des Umfanges des neutestamentlichen

Kanons berief sie sich auf frühere einander
widersprechende Entscheidungen, ohne, wie es scheint, etwas Sicheres
darüber zu wissen. Desgleichen erklärte sie die sogenannten
Kanones der Apostel für wirklich apostolische, also auf immer
normative Schriften, während, wie wir oben bemerkten, deren
Unechtheit längst mit Sicherheit erkannt ist. Endlich sanktionierte

sie, vielleicht auf Grund des falschen Dionysius
(ep. VIII, 2), den dogmatischen Irrtum, dass die Gültigkeit der

Sakramente, die Taufe ausgenommen, abhängig sei von der

Würdigkeit des Spenders. Das als siebentes gezählte allgemeine
Konzil traf die Bestimmungen über die Bilderverehrung. Wie



— 725 —

lange es gedauert hat, ehe die Franken dessen Beschlüsse
anerkannten, und mit welchem Eifer sie gegen die Ökumenizität
dieses Konzils namentlich den Grund geltend machten, dass
dessen Lehre neu sei, ist hinlänglich bekannt. Wie schwer es

freilich den Vätern des Konzils wurde, die Bilderverehrung
aus Schrift und Tradition nachzuweisen, zeigt der Umstand,
dass man Stellen herbeizog, die nichts beweisen, und andere,
welche gefälscht oder unterschoben waren. Das grosse
Gewicht, welches man auf den von Christus und den Aposteln
nicht eingerichteten Bilderkultus legte, scheint durch die
Angriffe der Bilderfeinde hervorgerufen worden zu sein, welche
sich in letzter Linie wohl gegen die Orthodoxie überhaupt,
d. h. gegen den Christusglauben selbst richteten (vergi, meinen
Aufsatz Allg. Zeit. München 1891, Beil. Nr. 136 f.). In diesem
Falle hätte das Konzil für seine Zeit zwar eine hochwichtige
Bedeutung gehabt, aber dieselbe auch mit dem Aufhören jener
Kampfesweise zum Teil wieder verloren. Wie sehr man auch
im Abendlande geneigt ist, religiöse Bilder und Reliquien als
Gegenstände frommer Erinnerung in Ehren zu halten, so

vermag man doch den Nachdruck nicht zu verstehen, welchen die
Orientalen unter ganz veränderten Verhältnissen immer noch
auf den Bilderkultus legen. Eine historische Auffassung, welche
die Bestimmungen des siebenten Konzils auf die damaligen
Zeitumstände zurückführt, dürfte geeignet sein, zwischen morgen-
und abendländischer Denkweise zu vermitteln und einen Stein
des Anstosses aus dem Wege zu räumen, welcher namentlich
der Verständigung zwischen den Orientalen und den Angli-
kanern den Weg versperrt.

Mit diesen wenigen Bemerkungen wollten wir zeigen, dass
mit der heiligen Siebenzahl bei den ökumenischen Konzilien
doch nicht alles abgethan ist, dass viel Menschliches dabei
unterlief, und ihre Entscheidungen über Trinität und Christologie

nur, wenn auch durchaus, die Autorität beanspruchen,
welche für sie in Bibel und Überlieferung begründet ist. Zur
richtigen Beurteilung der allgemeinen Konzilien wie der ganzen
kirchlichen Entwicklung erscheint also die historisch-kritische
Methode unerlässlich, welche im Orient in anerkennenswertester
Weise von Einzelnen infolge ihrer deutschen Bildung geübt
wird, aber doch der Menge des Klerus und den Völkern auf
ihrer bisherigen Kulturstufe fremd geblieben ist.



__ 726 —

In die erfreulichen Verhandlungen zwischen dem heiligen
Synod in Petersburg und dem altkatholischen Episkopat
beabsichtigen wir selbstverständlich nicht einzugreifen. Wir
wünschen ihnen den glücklichsten Erfolg. Aber selbst wenn
sie zu dem seit Jahrhunderten ersehnten Ziele wirklicher Union
führen sollten, so würde mit diesem Frieden das Ende eines
edeln, Leben erzeugenden Kampfes noch nicht gegeben sein.
Die gegenseitige Durchdringung und Befruchtung mit neuen
religiösen Ideen und Vorstellungen würde vom Orient wie vom
Occident dankbar empfunden werden.

Im Anglikanismus könnte man eine Vermittlung der
katholischen und der protestantischen Denkweise vermuten. Bei
näherer Betrachtung ist dies jedoch nur Schein. Bekanntlich
riss Heinrich VIII. die englische Kirche von Rom los und stellte
sich selbst an die Spitze seiner englischen Nationalkirche.
Aber dass er von dem Protestantismus nichts wissen wollte,
des sind alle Zeugen, die unter ihm wegen Leugnung der
Transsubstantiation das Schaffott bestiegen. Erst nach seinem
Tode führten Eduard VI. und Elisabeth den Protestantismus in
England ein. Unzweifelhaft besitzen die 39 Artikel im wesentlichen

kalvinischen Inhalt, und kann nur fraglich sein, ob
dieselben heute noch gelten wie ehemals, und ob es gestattet sei,
denselben eine Umdeutung zu geben, welche mit ihrem Wortlaute

nicht verträglich erscheint. Um dem Volke den Übergang

zu der neuen Staatskirche zu erleichtern und einen realen
Zusammenhang mit der alten Kirche herzustellen, schuf man
eine an die Messe erinnernde Liturgie und legte Gewicht auf die

apostolische Succession, indem man durch einen katholischen
Bischof die Weihen der Bischöfe, Priester und Diakonen
fortpflanzen liess. Hiermit ist aber nur scheinbar ein katholisches
Element gegeben. Denn solange die Lehre von dem Priestertum

nicht in dem Augustinischen Sinne anerkannt wird,
wonach der Priester die innere Befähigung (character indelebilis)
zu den übernatürlichen kirchlichen Handlungen besitzt, ist die

katholische Anschauung nicht erreicht. Dass die kalvinischen
Glaubensartikel die katholische Lehre von dem Priestertum
nicht enthalten, ist selbstverständlich. Die Artikel 23 und 25

von dem geistlichen Amt und den Sakramenten sind ganz in

protestantischem Sinne gehalten. In dem 28. Art. wird nicht
nur die Transsubstantiation als schriftwidrig verworfen, sondern



— 727 —

auch (im Gegensatz zu der Lehre von dem Priestertum) gesagt :

„Der Glaube ist das Mittel, wodurch der Leib Christi im Abendmahle

empfangen und genossen wird." In dem 31. Art. von dem

einigen Kreuzesopfer Christi heisst es: „Darum waren auch die

Messopfer, in welchen, wie gewöhnlich gelehrt wurde, der Priester
Christum für die Lebendigen und die Toten opfert, um Erlassung
der Strafe oder der Schuld der Sünden zu erlangen,
gotteslästerliche Einrichtungen und gefährliche Betrügereien."

Dieser protestantischen Auffassung* entspricht auch in der
Liturgie das mit Handauflegung verbundene Weihegebet, welches
die Stelle der Konsekration vertritt : „Verleihe, dass wir
diese deine Kreaturen, Brot und Wein, zum Gedächtnis seines
Todes und seiner Leiden empfangen, auch seines benedeiten
Leibes und Blutes teilhaftig* werden mögen." Eine deutlichere
Erinnerung an die katholische Lehre enthält scheinbar die

Priesterordination, indem hier bei der Handauflegung der
Bischof zu sprechen hat : „Nimm hin den heiligen Geist zum
Amt und Werk eines Priesters in der Kirche Gottes, welches
dir nunmehr durch Auflegung unserer Hände anvertraut ist.
Welchen du die Sünden erlassest, denen sind sie erlassen, und
welchen du sie behältst, denen sind sie behalten." Aber dass
dies nicht im katholischen Sinne gemeint sei, zeigt das Gebet
um Vergebung* der Sünden, welches als Absolution vor der
Kommunion in der Liturgie vorkommt.

Hiernach unterliegt es keinem Zweifel, dass die
anglikanische Kirche ursprünglich nur einige katholische Formen
bewahrte, aber wesentlich protestantisch war. Sie bildete eine
besondere Abart der neuen protestantischen Auffassung der
christlichen Religion. Im Laufe der Zeit haben sien nun grosse
Veränderungen mit der anglikanischen Kirche begeben. Die
königliche Ordre von 1552, nach welcher nicht die geringste
Abweichung von den 39 Artikeln gestattet und ebenso strenge
verboten wurde, dieselben irgendwie umzudeuten, ist längst in
Vergessenheitgeraten. Selbst Mitgliedern der Staatskirche ist erlaubt,
die 39 Artikel zu ignorieren und bloss als den historischen
Ausdruck damaliger Glaubensüberzeugung zu betrachten, oder
nach Belieben ihnen einen fremdartigen Sinn zu geben. So
kommt es denn, dass unter dem Namen des Anglikanismus
die verschiedensten Bekenntnisse verteidigt werden, und im
allgemeinen sich der in der anglikanischen Kirche bestehende



— 728 —

Gegensatz bezeichnen lässt als ein Kampf zwischen den katho-
lisierenden Elementen und einem ausgesprochenen Protestantismus.

Hat derselbe doch noch im vergangenen Jahre zu
öffentlichen Skandalauftritten bei der Feier von
Bischofskonsekrationen geführt.

Solange die Anglikaner unter sich bis zu solchen Gegensätzen

auseindergehen, kann von einer amtlichen Verhandlung
mit ihnen wrie mit der russischen Kirche keine Rede sein.
Noch weniger ist es nach katholischen Grundsätzen zulässig,
Sakramentsgemeinschaft mit ihnen zu pflegen, welche seit jeher
die feierlichste Bezeigung der kirchlichen Union gewesen ist.
Wohl werden freundliche Beziehungen zwischen den sich
nahestehenden Parteien manche Missverständnisse beseitigen, fruchtbare

Anregungen geben und die Hoffnung auf zukünftige
Verständigung nähren können. Wir halten es sogar nicht für
unmöglich, dass der katholisierende Teil der Anglikaner, der so

grosses Gewicht auf die apostolische Succession zu legen
gewohnt ist, die darin eigentlich enthaltene katholische Lehre
von dem Priestertum im Gegensatz zum Protestantismus
annehmen werde. Wer bereit war, mit dem Papst zu
unterhandeln, der die Gültigkeit der anglikanischen Weihen in
unwiderruflicher Weise verwarf und im Verlauf der Verhandlungen

blinde Unterwerfung nicht nur unter alle gegenwärtigen,
sondern auch die noch zukünftigen päpstlichen Dogmen hätte
verlangen müssen, der muss doch wohl erleichtert aufatmen,
wenn man ihm seitens der nichtpäpstlichen katholischen
Gemeinschaften mit Glaubensprinzipien entgegentritt, welche
Väter und Konzilien entwickelt haben, noch ehe es ein Papsttum

gab. Je weniger Äusserlichkeiten und Nebensachen in

Betracht gezogen werden, je mehr auf die wahren und
ursprünglichen Ideen des Katholizismus eingegangen wird, desto

leichter muss eine Verständigung zu erzielen sein. Des Kampfes

genug würde auch hier übrig bleiben, selbst wenn der Friede
geschlossen wäre, indem die Verschiedenheit der Nationalitäten

eine völlige Gleichheit der Anschauungen niemals
ermöglichen wird. Aber die Deutschen werden mit den
Engländern leichter ins Einvernehmen kommen als etwa die

Orientalen, wegen der gleichen germanischen Herkunft und

der abendländischen, besonders historischen Bildung. Also

auch wieder Kampf und Friede zu gleicher Zeit.



— 729 —

Dass cine Vereinigung der Katholiken mit den Protestanten
-das schwierigste, und, wie noch immer die Verhältnisse liegen,
ein scheinbar unmögliches Problem sei, haben wir bei früherer
Gelegenheit bereits gesagt. Von amtlichen Verhandlungen
kann hier keine Rede sein, weil der Protestantismus, eine

unerschöpflich vielfache Auffassung der christlichen Religion
im Gegensatz zu dem Katholizismus, keine Kirche bildet, keine
legitime Repräsentation besitzt. Schrieb doch schon Calvin,
noch von dem alten Standpunkt aus, in naiver Weise an
Melanchthon : „Es ist von grosser Bedeutung, dass keine
Ahnung von den unter uns herrschenden Trennungen auf die
Nachwelt komme ; denn es ist über alles Mass lächerlich, dass,
nachdem wir mit der ganzen. Welt gebrochen haben, wir
untereinander so wenig einig sind seit dem Beginn unserer
Reformation." Da nun seitdem der Protestantismus erst recht in
zahllose Richtungen auseinandergegangen ist, die sich zum
Teil in bitterster Feindschaft bekämpfen, wäre es vergebliche
Mühe, eine Verständigung mit der einen oder der andern
Partei zu suchen, indem dies die schärfste Verurteilung anderer
Parteien zur Folge hätte. Auch wrürde über das Haupthindernis,
die Lehre von dem Priestertum und der Überlieferung, bei
keiner Richtung hinwegzukommen sein. Gerade auf diesen
Unterschieden, besonders auf ersterm, beruht der eigentliche
Gegensatz zwischen den beiden grossen Konfessionen. Sie
stehen sich hier gegenüber wie Ja und Nein, so dass ein
Ausgleich logisch unmöglich ist. Die einzig denkbare Versöhnung
würde das Aufgeben des eigenen Wesens auf der einen oder
der andern Seite sein. Ein Katholizismus ohne besonderes
Priestertum wäre ein Widerspruch in sich selbst, und nicht
minder ein priesterlicher Protestantismus. Wenn auch
inzwischen sich vieles verändert hat, so bleiben die Sätze doch
noch immer wahr, welche 1861 Döllinger (Kirche und Kirchen,
Seite XXI) aufgestellt hat: „1. Die Wiedervereinigung der
katholischen und protestantischen Konfessionen in Deutschland
würde, wenn sie jetzt oder in nächster Zukunft zu stände käme,
in religiöser, politischer und socialer Beziehung das
heilbringendste Ereignis für Deutschland, für Europa sein. 2. Es
ist nicht die geringste Wahrscheinlichkeit vorhanden, dass
diese Vereinigung in der nächsten Zeit zu stände komme."

Revue intern, de Theologie. Heft 21, 1893. 48



— 730 —

Wir leben allerdings nicht mehr im Reformationszeitalter,
und darum werden manche Vorwürfe oder gar Beschimpfungen,,
welche damals hinüber und herüber flogen, nicht mehr
vernommen. Auch schon darum nicht, weil wir uns einer grössern,
allerdings auch schwächlicheren Civilisation erfreuen, und vieles
gerichtlich bestraft werden würde, was damals Beifall und
Begeisterung hervorrief. Aber dennoch besteht der
konfessionelle Fanatismus, der gegenseitige Hass und Abscheu
fort, und zwrar zum grossen Teil auf Grund von Unkenntnis
und Missverständnis, oder gar absichtlicher Entstellung. In
dieser Beziehung hat schwerlich eine Konfession der andern,
viel vorzuwerfen. Unterdrückung oder Schwächung
Andersgläubiger pflegte in der Regel vorzukommen, sobald eine
Partei sich in der Majorität oder gar in dem Besitze der Macht
befand. Nur grössere Gleichgültigkeit gegen die Bekenntnisse
überhaupt erzeugte grossem kirchlichen Frieden, bis im
Zeitalter Voltaires und Friedrichs des Grossen man jeden nach
seiner Façon selig werden liess. Gewissensfreiheit und
Gleichberechtigung der Konfessionen,- so lautete nun das Programm.
Der letzte Schritt bleibt noch übrig, Aufhebung der
Landeskirchen, Trennung von Kirche und Staat, und damit
Gleichberechtigung aller religiösen Vereinigungen.

Wir beabsichtigen hier nicht, uns mit diesen Fragen des

öffentlichen Rechtes zu beschäftigen. Wir fassen die
Konfessionen lediglich nach ihrer theologischen Seite ins Auge.
Dass namentlich wegen der Lehre vom Priestertum von einer
sogenannten Union zwischen Katholiken und Protestanten
keine Rede sein könne, sondern nur von dem Übergange der
einen zu den andern, wurde bereits bemerkt. Mit der
katholischen Lehre vom Priestertum hängt aufs engste die von der
Messe und Eucharistie zusammen. Meine eigene Ansicht über
diese vielleicht schwierigsten Stoffe der ganzen katholischen
Glaubenslehre habe ich bereits in dieser Zeitschrift IV, 420 ff.

veröffentlicht, selbstverständlich ohne die Erwartung, dass
dieselbe den Beifall vieler in protestantischen Anschauungen
aufgewachsener Theologen finden werde. Aber nichtfanatischen
Andersgläubigen dürfte daraus doch wohl einleuchten, dass

ausser den rohen, abergläubischen, mitunter selbst blas-

phemischen Auflassungen, oder einer bis an die Grenzen des

Wahnsinns reichenden Exaltation, mit welcher jene Stoffe be-



— 731 —

sonders von Ordensgeistlichen behandelt zu werden pflegen,
eine verständige, ernster und tiefsinniger Religiosität
entspringende Anschauung möglich ist. Zum Belege hierfür
möchten wir wieder an Hugo Grotius (Op. theol. IV, 660)
erinnern, der die Idee, dass die Christen den ihnen als Erlöser
geschenkten Christus dem Vater für sie opfern, sehr natürlich
findet und die Bestreitung derselben auf Abneigung gegen die
katholische Theologie zurückführt. Will man neben dem nun
einmal unvermeidlichen Kampfe im Interesse der Wissenschaft
wie des gemeinen Wohles dem Frieden dienen, so müssen nicht
die Auswüchse der Lehren oder der kirchlichen Übungen zur
Zielscheibe des Hohnes und der Schadenfreude gemacht,
sondern der wirkliche, amtlich festzustellende Thatbestand
vorurteilsfrei und objektiv erhoben werden.

Geschieht dies seitens protestantischer Redner oder Schriftsteller

nicht, so gereicht ihnen nur das Eine zur Entschuldigung,
dass sie ihre eigenen Zustände mit denen des Katholizismus
verwechseln. Amtliche, wirklich zu glaubende Glaubensbekenntnisse

besitzen sie bekanntlich nicht. Selbst die Bibel kann
nicht mehr als ein für sie normatives Religionsbuch
angesehen werden, weil jeder dieselbe nach seinem Gutdünken
auslegen und sogar ihren Umfang feststellen darf, mit
andern Worten überhaupt auch an sie nicht gebunden ist. Eine
bestimmte, allgemein gültige protestantische Lehre giebt es
also nicht, und muss an der theologischen Litteratur
verschiedener Richtungen gewissermassen exemplifiziert werden,
was jeweilig die Anschauungsweise in protestantischen Kreisen
zu sein scheint. Dieser Zustand darf nicht auf die katholische
Kirche übertragen werden. Nicht, was überspannte kirchliche
Schriftsteller ersinnen, sondern, was aus den amtlichen Quellen
der katholischen Lehre erhoben wird, kommt bei deren
Beurteilung in Betracht. Wir gestatten uns, daran zu erinnern,
wie genau man es in frühern Zeiten mit dogmatischen
Beweisführungen nahm. Man unterschied stets sorgfältig zwischen den
dogmatischen Entscheidungen der Kirche und deren
theologischen Begründungen. Man fand es unrichtig, dass Pius IV.
in die sogenannte professio fidei Tridentina kleine Zwischensätze

über die päpstliche Autorität aufnahm, welche in
Auseinandersetzungen des Trienter Konzils vorkamen, während
dies über das Papsttum nichts definiert hatte. Selbst der auf



— 732 —

Geheiss Pius V. herausgegebene römische Katechismus genoss
in den Augen wissenschaftlicher Theologen wie Möhler nicht
das Ansehen eines symbolischen Buches. Und noch aus der
neuesten Zeit ist bekannt, wie heftig über die dogmatische
Autorität des Syllabus von 1864 gestritten wurde.

Alles dies hat sich nun freilich mit einem Schlage durch
die Dogmatisation der Unfehlbarkeit geändert. Der Papst
konnte hiernach in sein Glaubensbekenntnis aus dem Trienter
Konzil aufnehmen, was er für richtig hielt. Wenn er ferner
den römischen Katechismus zum Unterricht in der ganzen
katholischen Kirche herausgeben liess, so proklamierte er
hierdurch dessen gesamten Inhalt für unfehlbare päpstliche
Lehre. Und über die unantastbare Autorität des Syllabus kann
noch nach den Aussprüchen des gegenwärtigen Papstes kein
Zweifel mehr sein. Unter dem Hammer der vatikanischen
Dogmen sind also freilich alle theologischen Feinheiten
zertrümmert worden, und, wie wir bereits bemerkten, giebt es

nur noch die eine katholische Glaubenspflicht, unbesehen
herunterzuschlucken, was die Päpste definiert haben, und, so

unmöglich dies ist, was sie noch definieren werden bis zum Ende
der Welt. Aber selbst wenn man sich mit den Ultramontanen
auf diesen abenteuerlichen Standpunkt stellen wollte, hätte
man doch das Recht, zu fordern, dass nicht Ausschreitungen
verdrehter Schriftsteller oder etwa Visionen hysterischer Nonnen,
sondern die päpstlichen Aussprüche zu Gegenständen der Kritik
gemacht würden.

Der zweite Grundpfeiler des Katholizismus ist die auch
viel missverstandene Tradition. In alter Zeit wurde dieselbe
nach Irenäus, Tertullian, Cyprian, Augustinus aufgefasst als
die christliche Lehre, wie sie sich von der Apostel Zeit an neben
der hl. Schrift in der Kirche erhalten habe, und im Grunde

genommen schon vor dem Neuen Testament existierte. Man
sah also in ihr keine Ergänzung, sondern nur eine Bestätigung
und Erläuterung der hl. Schrift. Auch handelte es sich dabei
nicht um zahlreiche Subtilitäten oder untergeordnete Dinge,
sondern den vielverzweigten Phantasien der Gnostiker gegenüber

um die einfachen Lehren der Apostel, wie sie etwa in
dem apostolischen Glaubensbekenntnis ausgesprochen sind.
Sofern aber die Tradition kirchliche Gebräuche und Einrichtungen

zum Gegenstand hatte, stand seit dem Beginn des



/JO

zweiten Jahrhunderts in der ganzen Kirche des Orientes und
des Occidentes die bischöfliche Verfassung ebensofest, wie
die Grundlagen, der gottesdienstlichen Ordnung : Taufe mit
Konfirmation und die Eucharistie nicht bloss zum Empfange,
sondern als Feier des grossen Erlösungsopfers, an welchem
die Gemeinde durch den Empfang participierte. Selbstverständlich

konnte es bei dieser ursprünglichen Einfachheit nicht
bleiben. Lehre, Verfassung, Kultus wurden mit der Zeit weiter
gebildet, und hätte der Mangel jeder Entwicklung in einer

grossen Gemeinschaft zu nichts anderem geführt als in einem
einzelnen Organismus, zu Erstarrung und Stumpfsinn. Auch
lässt sich nicht leugnen, dass an die weiter entwickelte
apostolische Tradition in verschiedenen Zeiten und Ländern
Auswüchse sich ansetzten, die an der Hand der Bibel und der

ursprünglichen christlichen Ideen bei gutem Willen leicht zu

korrigieren waren. Geschah dies nicht, so blieb als göttliche
Strafe, oder, wenn man will, als notwendige Folge eine Störung
des Organismus nicht aus, die dann zu grössern oder geringern
Katastrophen führte.

Die beiden grössten Katastrophen dieser Art waren die

Trennung des Orientes von Rom und die Scheidung in eine
katholische und protestantische Welt. Was die erstere angeht,
so wurde sie doch hauptsächlich durch die auf die Spitze
getriebene Rivalität zwischen dem alten und dem neuen Rom
veranlasst. Zwischen dem herrschgewaltigen Nikolaus I. und
dem ehrgeizigen Photius musste es zum Bruche kommen.
Nachdem Rom den Orient gleichsam abgeschüttelt hatte, wurde
die Rücksichtslosigkeit gegen dessen Tradition immer grösser.
Das Papsttum steigerte seine Ansprüche auf Herrschaft,
unbekümmert um die alte Kirche, deren Normen der Orient
bewahrte. Und die mittelalterliche Theologie erlaubte sich im
Abendlande, Zusätze zu der ursprünglichen Überlieferung zu
machen oder dieselbe zu modifizieren in einer Weise, dass
die Kluft zwischen ihr und der griechischen Schwester sich
immer mehr erweiterte. Die Auffassung der alten Kirche, dass
die hl. Schrift im wesentlichen alles zum Heile Nötige
enthalte, und die danebenhergehende kirchliche Tradition die
Norm zu ihrer Erklärung sei, gab das Mittelalter preis, in der
Erkenntnis, dass manche seiner Lehren in der Bibel nicht zu
finden seien. So entstand denn zunächst die Auffassung der



— 734 —

mündlichen Überlieferung als einer zweiten, der Bibel
ebenbürtigen Glaubensquelle, oder man redete wie das fünfte
Laterankonzil von einer Erweiterung (ampliatio) derselben durch
die Tradition.

Allerdings geschah das nicht immer. Selbst Thomas
von Aquin sagt zu Gal. I, 8 : „Nichts anderes ist zu lehren,
als wTas in den Evangelien und den Briefen und in der
hl. Schrift mittelbar oder unmittelbar enthalten ist. Denn die
hl. Schrift und das Evangelium lehren unmittelbar, Christus
zu glauben. Was also in ihnen mittelbar enthalten ist,
bezüglich der Lehre und des Glaubens von Christus, kann
gelehrt werden." Auch Bonaventura (Determ. quest, in reg. s.

Franc, c. 3) lehrt: „Die Wahrheit des Glaubens und die

Heiligkeit des Lebens wird aus keiner andern Quelle als der
hl. Schrift geschöpft, ohne welche niemand selig werden kann.
Auch muss man den Betrügereien der Häretiker, welche durch
falsche Erklärungen die hl. Schrift zum Ausgangspunkt ihres
Irrtums machen, durch deren fleissige Erforschung begegnen,
um die Gläubigen gegen jene Betrügereien zu befestigen."
Der Dominikaner-Kardinal Hugo von St. Caro vergleicht (zu
Cant. c. 3) die silbernen Säulen mit den Prälaten und Lehrern,
welche eine gründliche Kenntnis der hl. Schrift besitzen, im
Gegensatz zu denen, die ohne diese Kenntnis sich mit gewissen
Argumenten und Autoritäten (der Scholastik) brüsten. Zu Luk.
c. 13 identifiziert er die hl. Schrift völlig mit der katholischen
Lehre. Der Pariser Kanzler Gerson hält gleichfalls, wenigstens
an einigen Stellen, an dieser altkirchlichen Auffassung fest.
So beruft er sich (De exam, doctr. torn. I, p. 12) auf den
falschen Dionysius vom Areopag, den er natürlich auch noch
für echt hielt : „Über die göttlichen Dinge darf man nichts zu

sagen sich erlauben, als was uns von der hl. Schrift
überliefert wurde", und schliesst daraus, die hl. Schrift sei die

régula sufßciens et infallibilis des Glaubens. Anders äussert er
sich schon (Que Verität, sint cred., p. 22), indem er neben
der hl. Schrift die mündlichen Überlieferungen (relationes) der
Apostel nennt. Diese Lehre war, wie bereits bemerkt, im
Mittelalter die gewëhnliche, und fand darum auch ihren
Ausdruck auf dem Konzil von Trient. Aber dennoch erhielt sich

thatsächlich die Übung der alten Kirche bis auf den heutigen
Tag, alle Glaubenswahrheifen zu beweisen aus Schrift und



— 735 —

Überlieferung, eine Übung, welche die Annahme der Bibel als

Quelle des ganzen Glaubens zur Voraussetzung hat.
Oft fasste man dies aber in etwas weitem Sinne und kam

so zu neuen, höchst bedenklichen Grundsätzen. Im 16.
Jahrhundert meinte Bertholdt von Chiemsee (Tewtsche Theologey
XIV, 12), die Kirche finde in der Schrift Lehren, die bis dahin
verborgen gewesen. So sei die Lehre vom Fegfeuer, Ablass
(römischer Gnad) u. s. w. erst nachmals von Lehrern darin
gefunden worden. Und es könnten noch für uns ganz
verborgene Lehren darin enthalten sein, die später entdeckt
würden. Das gleiche Gefühl späterer dogmatischer Entwicklung
führte den Minoriteli Alphonsus de Castro (adv. her. Colon. 1543.

I, 2) zu der merkwürdigen Äusserung, im Anfange der Kirche
sei, die Apostel ausgenommen, nur wenig Licht vorhanden

gewesen; wir Spätem wüssten viel mehr. Deshalb dürfe man
nach erfolgter Definition an manchen Dingen nicht mehr
zweifeln, welche früher ungewiss gewesen seien. So habe man
ehemals gezweifelt, ob das Buch der Weisheit von Salomo
verfasst sei, ob die Bücher Tobias und Judith kanonisch seien,
ob der Hebräerbrief von Paulus, der nach ihm benannte von
Jakobus verfasst sei u. s. w. Jetzt dürfe man daran nicht
mehr zweifeln, weil die Kirche, von dem göttlichen Geiste
mehr erleuchtet, darüber entschieden habe. Damit wrar nun
der dogmatischen Willkür freie Bahn gemacht; die Bibel als
das notwendige Fundament der kirchlichen Entscheidungen
w^ar zertrümmert. Ein Mitglied des Trienter Konzils, der Domherr

vom Lateran Ludwig Majoranus (Clypeus milit. eccl. II, 20)
lehrt darum, die Kirche bedürfe nicht in allen Stücken des
Zeugnisses der hl. Schrift, weil sie das Tribunal Christi selbst
sei. Die Apostel hätten sich dem Fassungsvermögen ihrer
Zuhörer anbequemt, es würde darum auch vieles unsern
Nachkommen noch von der Kirche erklärt werden, was uns
unbekannt sei, damit die Christen fortschritten von Glauben zum
Glauben, von Klarheit zu Klarheit, und erkennten, dass die
Kirche den Schatz der göttlichen Geheimnisse besitze, die
Schlüssel der evangelischen Weisheit und der Macht (III, 4).
Vieles sei noch nicht definiert. So nicht, ob die Engel
vollkommen körperlos seien, ob Skotus oder Thomas recht habe
hinsichtlich der unbefleckten Empfängnis. So hätten selbst die
Apostel anfangs nicht gewusst, ob das Christentum auch für



— 736 —

die Heiden bestimmt sei. Die Glaubenswahrheit von der
Abschaffung des mosaischen Gesetzes hätten die Apostel wegen
des Ärgernisses den Gläubigen zuerst sorgfältig verborgen.
Die Frage wegen der Ketzertaufe sei eine offene gewesen bis
zu den Entscheidungen der Päpste Kornelius nnd Stephanus.
Wer jetzt noch alles behaupten wollte, was bei Irenäus,
Lactanz, Hilarius, Ambrosius stehe, sei ein Ketzer (III, 8).
Der Kanon der festesten Wahrheit sei demnach das Wort des
hl. Augustin: die katholische und lebende Kirche sei mehr
wert als tote Bücher (III, 11). (Vermutlich ist der bekannte,
ganz anders zu deutende Ausspruch gemeint : dem Evangelium
würde ich nicht glauben, wenn mich nicht die Autorität der
katholischen Kirche dazu bewöge). So vergass man allmählich,
wozu noch Thomas von Aquin gemahnt hatte (zu Matth. 24,
27): „Suchet kein verborgenes Dogma, weil die Wahrheit
offenbar ist auf der ganzen Welt." Vergebens hatte auch
Melchior Conus (Loc. theol. II, 7) geschrieben, die Kirche
empfange keine neuen Offenbarungen, sondern habe bei
Glaubensentscheidungen die Bibel und die Urkunden der Vorzeit zu
erforschen. Man dachte sich die Offenbarung als eine immer
noch fliessende Quelle, aus der die Kirche fortwährend zu
schöpfen habe. Die Konzilien und Päpste, meinte Bellarmin
(De conc. et eccl. I, 18), brauchten sich nicht immer auf die
hl. Schrift zu stützen, wie auch die Apostel bei ihrem Konzil
nicht gethan hätten, sondern, vom hl. Geist erleuchtet,
entschieden sie als Richter über den Glauben. Auf diese Weise

war freilich die Lehrentwicklung in der Kirche eine Entwicklung

ins Blaue hinein. Wozu diese Entbehrlichkeit von Schrift
und altkirchlicher Tradition führte, haben wir am schmerzlichsten

unter Pius IX. erleben müssen. Wenn noch lliomas
(c. error. Grec. c. 32) bezüglich des Nicänum gesagt hatte,
es stehe nicht über der hl. Schrift, sondern entnehme seine

Lehre aus derselben, so wurde nun die kirchliche Autorität
zu einem Orakel in heidnischem Sinne, indem sie für ihre
Träger in Anspruch nahm, was die alte Kirche von Schrift
und apostolischer Überlieferung geglaubt hatte. Diese „toten
Bücher" besässen in der päpstlichen Kirche keinen Wert mehr,
und, statt vom hl. Geiste von den Jesuiten geleitet, erklärte
1854 Pius IX. ganz folgerichtig „durch sein unfehlbares Orakel"
die Lehre von der unbefleckten Empfängnis für eine göttliche



— 737 -—

Offenbarung. Das ist eine handgreifliche Entartung des
Katholizismus.

Diese Entartung hat zur Folge gehabt, was sich auch in
der Religionsgeschichte anderer Völker zeigt. Wie nach Max
Müller die altern Vedas in Indien gemäss der spätem that-
sächlichen Entwicklung überarbeitet und erweitert wurden,
so mochte auch die päpstliche Kirche, die sich doch für ihre
„Orakel" auch nach „toten Büchern" umsah, der Fiktionen
und Unterschiebungen nicht entbehren. Selbst als die Humanisten

und protestantischen Kritiker eine ganze Reihe
litterarischer Fälschungen, deren die Scholastiker sich anstandslos

bedient, aufgedeckt hatten, wollte die theologische
Leibwache des Papsttums diese morschen Stützen ihres Systems
aufrecht halten. Die Abfassung des apostolischen Symbolums
und der Kanones der Apostel durch die Apostel selbst, die
Echtheit des falschen Dionysius, der dem römischen Clemens

zugeschriebenen Schriften, der konstantinischen Schenkungsurkunde,

der pseudoisidorischen Dekretalen, des Pseudocyrill,
der unterschobenen Kanones von Nicäa, der apokryphen Liturgien

u. s. wt. wurden bis ins 17., teilweise bis ins 18.
Jahrhundert römischerseits verteidigt von Männern wie Nausea,
Driedo, Melchior Canus, Cochläus, Sixtus von Siena, Canisius,
Beginaldus Polus, Perionius, Hosius, Bellarmin, Suarez, Tanner,
Greiser u. s. w. Wie stark die Anhänglichkeit an anerkannte
Apokryphen in diesen Kreisen ist, zeigt die Thatsache, dass in
der Zeit der Not der offizielle Advokat der vatikanischen
Dogmen während des Konzils, der Erzbischof Cardoni, tapfer
mit pseudoisidorischen Stellen stritt, dass nicht bloss der spätere
Erzbischof Darboy von Paris in seiner Jugend die Echtheit
des fälschen Dionysius verteidigte, sondern noch 1884 ein
Deutscher, Ceslaus M. Schneider, den Mut besass, folgende
Monographie zu veröffentlichen: „Areopagitica. Die Schriften
des hl. Dionysius vom Areopag. Eine Verteidigung ihrer
Echtheit, Regensburg 1884", und dass ein anderer
Deutscher, Stockt in Eichstädt, zufolge dessen die Frage eine offene
nannte

Eine weitere Folge der päpstlichen Entartung des
Katholizismus war die Thatsache, dass man das echte altkirchliche
Material als Gift empfand, welches geistige Indigestion und
Unbehagen bereitete. Der Kardinal Hosius, der Dominikaner



— 738 —

Sixtus von Siena und der Jesuit Greiser erklärten die
vermutlich von Alkuin verfassten Libri Carolini für unecht, weil
sie sich gegen das 7. allgemeine Konzil richteten und das

Prinzip aufstellten, dass die Ökumenizität eines Konzils nicht
nach der Zahl der Bischöfe, sondern nach der Richtigkeit der
Lehre zu beurteilen sei. Sie erkannten darin eine
Unterschiebung Karlstaclts oder Calvins. Leider ist auch dieser
verzweifelte Versuch noch 1860 durch den Bonner Prof. Floss,
aber gänzlich erfolglos, erneuert werden. Und als Kirchenväter

und Konzilien im 16. Jahrhundert von Humanisten und
Protestanten veröffentlicht wurden, konnte man sich nicht
denken, dass dies wirklich die echten Texte seien. Hosius
beschuldigte die Herausgeber der Fälschung, und der Jesuit
Canisius erklärte wegen des Anathems über Honorius gleich
ihm die Akten des sechsten allgemeinen Konzils für ein Machwerk

der Griechen. Aber auch die Bibel selbst kam nicht
ungeschoren durch. Die vom Trienter Konzil für authentisch
erklärte Vulgata zu Ehren zu bringen, hielt man auch den
hebräischen und den griechischen Text für gefälscht, oder gab,
auf die alte Aristeassage gestützt, wenigstens den erstem preis.
Juden und Griechen, meint Bertholdt von Chiemsee (XV, 4),
hätten aus Hass gegen Rom die hebräische und griechische Bibel
korrumpiert. Driedo (De translat. script. II, 1) dachte auf Grund
der eigenen Bemerkungen des Hieronymus noch freisinnig über
die Vulgata, die er nur in Glaubenssachen für verbindlich
hielt. Aber die Septuaginta galt ihm als inspiriert, und meinte

er, wenn in derselben manches anders stehe als im Hebräischen,

so habe der hl. Geist es für gut gehalten, später anderes
einzugeben als früher. Der Jesuit Gregor von Valentia (De
object, fidei VII, 8, 43) dagegen erklärt die Vulgata für durchaus

fehlerlos und will die Originaltexte nach ihr korrigiert
wissen. Auch dem Jesuiten Tanner (De fide I, 5, 2) ist die

Vulgata der infallible Text der vom hl. Geist diktierten
Schriften, welche in ihrer Ursprünglichkeit nichts Menschliches

an sich haben.
Offenbar hat also seit dem Mittelalter die abendländischkatholische

Kirche die alte apostolische Tradition in manchen
Punkten verlassen und war die grosse Katastrophe der Trennung

des Orientes zum Teil eine Folge dieser theologischen
Entartung. Weit tiefere Wirkungen musste nun im Abendland



— 739 — *

selbst die religiöse Verkommenheit hervorrufen, welche, von
Rom ausgehend, die Länder ergriff. Vor allem war es das

deutsche Gemüt, welches die römische Veräusserlichung der

Religion nicht länger ertrug. Luthers viel missverstandener
Ruf nach der „Freiheit des Christenmenschen", sein Donner

gegen die „Werkhelligkeit", sein Triumph über der „Seele
Seligkeit" aus dem „Glauben allein" rüttelten die Völker auf
aus dem Schlaf religiöser Gleichgültigkeit oder abergläubischen
Ceremoniendienstes. Aber nach so langer Lethargie wurde die

geistige Spannung gar zu heftig, als dass sie nicht fieberhafte
Zustände hätte hervorrufen müssen. Der gewaltige Rückschlag
verlief nicht ohne Schäden. In allem, was Luther in seiner
Leidenschaft aufstellte, lag etwas Wahres. Nur die hasserfüllte
Verdrehung seiner Ideen, deren sich vielfach die Katholiken
bis zu dem gegenwärtigen Papste herab schuldig machten,
verwandelte sein Schönstes und Bestes in Karikaturen. Aber
anderseits hätte ein massvollerer und weniger missverständlicher

Ausdruck seiner Gedanken eine ruhigere, frachtreichere
Reform bewirken können. Es sollte doch heutzutage nicht
mehr nötig sein, Luther gegen den Vorwurf zu verteidigen,
er habe auf das sittliche Leben keinen Wert gelegt und die

Rechtfertigung aus dem Glauben allein in dem Sinne gelehrt,
als ob der Mensch nur des Vertrauens bedürfe, class er bei
allem Sündigen durch Christus gerechtfertigt werde. Die
Hingabe an Christus, welche notwendigerweise das christliche Leben
zur Folge hat, führt nach ihm zur Seligkeit. Der gute Baum,
so lehrte er richtig, bringt von selbst gute Früchte hervor.
Damit war die Freiheit des Christen von bloss äusserlichen
Satzungen gegeben. Die innere religiöse Gesinnung wellte er
pflegen gegenüber gedankenlosem Thun. Unter den gutenWerken,
die er verwarf, verstand er nicht die Tugend, sondern das
geisttötende Hersagen von Gebeten, das Kaufen von Ablassbriefen,
das Fasten ohne innere Abtötung und ähnliche Werke, mit
denen man damals besonders in den Klöstern das Heil zu
verdienen glaubte. Als schon zu seiner Zeit manche seine häufig
in prägnanter oder paradoxer Form ausgedrückten Ideen
missverstanden, und er sich vor eine pastorelle Aufgabe gestellt
sah, schrieb er (1528) in seiner Kirchenvisitation : „Die drei
Stück christlichen Lebens ist, gute Werke thun, als Keuschheit,

den Nächsten lieben, ihm helfen, nicht lügen, nicht be-



_ 740 —

trügen, nicht stehlen, nicht todtschlagen, nicht rachgierig sein
u. s. w. Darum sollen abermals die zehn Gebot fleissig
gepredigt werden, darum denn alle gute Werk verfasset sind."
„Es ist auch nicht noth, class man subtil disputire von
Verdienst, ob solche Gott umb unser Werke willen gebe. Es ist
genug, dass man sie unterrichte, dass Gott solche Werk foder
und Belohnung gebe ; dieweil er's verheissen hat ohne unser
Verdienst." „Das ist von nöthen zu lehren, dass uns Gott die
Sünde verzeihe ohne all unser Werk umb Christi willen."
„Viele schreien einhin ohne Vernunft : gute Werk verdienen
nichts. Viel besser wäre, man triebe die Leute gute Werke
zu thun und liesse die scharfe Disputationes fallen. Denn
wahr ists, class Gott Guts gibt umb seiner Verheissung, nicht
umb unser Werk willen, aber doch müssen gute Werk, die
Gott geboten hat, geschehen." Wir glauben, kein vernünftiger
Katholik wird gegen die richtig verstandene lutherische Lehre
von den guten Werken etwas einzuwenden finden. Damit
erledigt sich denn auch die zu Zeiten so heftig geführte Kontroverse

über die Einschiebung des sola in Rom. III, 28. Diese
verstärkte nur den Gegensatz im Ausdruck, ohne ihn zu
verändern. Dass durch den Glauben, d. i. die Hingabe an Christus
allein der Mensch zum Heile gelangen könne, war schon lange
vor Luther gelehrt worden. Schon im 12. Jahrhundert hatte
Herveus von Bordeaux (zu Gal. 2) gesagt : „Die Wahrheit des

Evangeliums ist, class der Mensch gerechtfertigt wird durch
den Glauben allein ohne die Werke des Gesetzes (sola fide sine
operibus legis)." Klingt es ferner nicht ganz protestantisch,
wenn man liest : „Die heiligen Schriften sind die Thore, zur
Gerechtigkeit des Glaubens zu gelangen" Und wer hat dies

geschrieben? Albert der Grosse zu Ps. 117, 19! Bei anderer
Gelegenheit (Zeitschr. III, 405 ff.) haben wir unter Anrufung
des gewiss unverdächtigen Zeugnisses A. Ritschis ausgeführt,
dass die mittelalterliche Theologie doch nicht so veräusserlicht
gewesen sei, wie vielfach in protestantischen Kreisen geglaubt
werde. Wenn es damals hiess : „Cor Augustini migravit in
Thomam", so zeigt dies für uns dogmengeschichtlich die
Thatsache an, dass Thomas v. Aquin die augustinische Theologie
verarbeitete. Und wenn Luther nach den Aposteln keinen
Lehrer so hoch schätzte wie Augustin, und nach diesem
Bernard von Clairvaux, so erkannte er damit an, dass die



__ 741 —

rechte Justifikationslehre auch dem Mittelalter nicht völlig
fremd gewesen sei, und sein Kampf nur der mechanischen,
äusserlichen Werkheiligkeit gelte, wie sie leider besonders zu
seiner Zeit im Schwange war.

Im Mittelalter hatte man sich aber nie verleiten lassen,
wozu Luther die Leidenschaft des Kampfes trieb, das sola fides

so zu fassen, als ob das Heilswerk durch die religiöse
Gemütsstimmung des Christen von Gott zu Stande gebracht werde
ohne Kirche und Priestertum. Die schreienden Missbräuche
der damaligen Hierarchie, welche nach Luthers Anschauung
bis zur Zerstörung des Evangeliums gingen, veranlassten ihn,
das Priestertum zu verwerfen, und weil es durch die uralte
Überlieferung und Praxis bezeugt war, mit ihm die Tradition,
und sich wie auf den Glauben allein, so auch auf die Bibel
allein zu stützen. Freilich forcierte ihn das übrigens durchaus

folgerichtige Ungestüm der „Sakramentierer" auf, eine
halbkatholische Reaktion zu beginnen, indem er der fides sola das

„Wort" und die Sakramente der Taufe und des Abendmahls
als unerlässliche Begleiter mit auf den Weg gab. Auch der
Tradition erstattete er in dem ersten Schrecken die ihr
geraubte Ehre teilweise zurück, indem er von einem Bruche mit
der ganzen kirchlichen Vergangenheit nichts wissen wellte.
Und dennoch hatte er einen solchen durch Verwerfung des
besondern Priestertums vollzogen. Die Folgezeit hat gelehrt,
wehin diese verhängnisvollen Schritte führten : ohne Priestertum

keine Kirche, ohne Kirche keine Festigkeit und Einheit
des religiösen Lebens.

Wie die bestehenden Missbräuche Luther zur Zerstörung
der kirchlichen Ordnung führten, so war es der schändliche,
abergläubische Messhandel, der ihn bewog, die Messe überhaupt
aufzugeben, indem er in ihr eine Beeinträchtigung des Kreuzesopfers

Christi erblickte. „Fällt die Messe, so schreibt er noch
kurz vor seinem Tode (1544), so fällt das ganze Fundament
des Papsttums." In der Messe und dem Cölibat erblickt er die
Grundsäulen der römischen Macht, eine Auffassung, die ungeachtet
ihrer mehr als zweifelhaften Begründung, bei den Protestanten '

traditionell geblieben ist bis auf den heutigen Tag. Aber es wrar
doch immer die Privatmesse, die Messe, die „verkauft" wird,
durch die man Seelen aus dem Fegfeuer befreien konnte, welche
Luther den „grössten Greuel" nennt. In diesem Sinne schreibt



— 742 —

er schon 1528 : „Wiewohl ich ein grosser, schwerer, schändlicher

Sünder gewest bin und meine Jugend auch verderblich
zubracht und verloren habe, so sind das doch meine grosseste
Sünden, dass ich so ein heiliger Münch gewest bin, und mit
so viel Messen über 15 Jahr lang meinen lieben Herrn so

greulich erzürnet, gemartert und geplagt habe." Und wieder
in seiner derben Weise : „Ich wellt lieber, ich wäre ein Huren-
wirth oder Räuber gewest, denn dass ich Christum 15 Jahre
lang mit Messiren so geopfert und gelästert habe." Aber 1530

lehrt noch die Augsburger Confession (Art. 24) : „Die Messe

wird bei uns beibehalten und mit höchster Ehrfurcht gefeiert.
Auch werden fast alle herkömmlichen Ceremonien beobachtet,
nur dass man an einigen Orten den lateinischen Gesängen
deutsche beifügt." Bloss gegen das Messelesen für Geld und
die dadurch entstandenen Privatmessen wird protestiert und

gegen die Meinung, durch den Tod Christi sei die
Erbsünde getilgt worden, und durch die Messen würden die
täglichen Sünden gesühnt. Dass über die Lehre vom Priestertum
zwischen Katholiken und Protestanten vorderhand wenigstens

keine Verständigung möglich ist, wurde bereits gesagt.
Leichter denken wir sie uns von der Messe, vorausgesetzt freilich

— Vorurteilsfreiheit und ideale Auffassung auf beiden
Seiten und Annahme einer mystischen Vorstellung von der
Eucharistie.

Das Busssakrament, anfangs bekanntlich von Luther noch
beibehalten, später von ihm aus der Zahl der Sakramente
gestrichen, lud zunächst auch wegen der vielen Missbräuche, zu
denen es geführt hatte, seinen Zorn auf sich. Er hatte selbst
so viel Quälerei und Gewissensangst durch die „Ohrenbeichte"
erduldet, class er sich mit einem Abscheu von derselben
abwandte, der gleichfalls unter den Protestanten sich bis auf die

Gegenwart fortgepflanzt hat. Auch ist es wahr, dass geschlechtliche

Verirrungen bisweilen von dem Beichtstuhl ausgingen,
dass derselbe zur Erforschung von Familiengeheimnissen, zu

politischen Umtrieben und sonstigen Verkehrtheiten missbraucht
wurde. Aber weil es sich hier um eine geheime Unterhaltung
handelt, hatte die Phantasie ein weites Feld, darunter viel
Romanhaftes, Intriguenspiele und politische Manöver zu
vermuten, während durchschnittlich das Beichthören für die
Geistlichen der lästigste und ermüdendste Teil ihrer amtlichen



— 743 —

Thätigkeit ist. Auch Luther selbst hat die Beichte als ein
treffliches pädagogisches Mittel für die Jugend angesehen. Und
die Augsburger Konfession von 1530 will (Art. 11) die
Privatabsolution beibehalten wissen, wenn auch die Aufzählung aller
einzelnen Sünden, weil eigentlich unmöglich, nicht nötig sei.

Art. 25 fügt sie hinzu, dass der Leib Christi nur nach
Gewissenserforschung und empfangener Absolution gereicht zu
werden pflege ; letztere werde als die Stimme Gottes betrachtet
und im Auftrage Gottes ausgesprochen. Jeder sieht, dass hier
ein Ausgleich leicht gefunden wäre und der Katholik kaum
etwas anderes vermisst als das von der Absolution wie von
der Messe eigentlich geforderte Priestertum. Denn es war nur
ein Missverständnis, wenn es in der Apologie der Konfession
hiess : „Die besondere Absolution muss beibehalten werden ; sie

zu verwerfen, ist novatianisch ; diese Absolution ist ein wahres
und eigentliches Sakrament und die Schlüsselgewalt lässt die
Sünden nach, nicht bloss vor der Kirche, sondern auch vor
Gott", und wenn dann als katholisch verworfen wurde: „dass
dieses Sakrament die Gnade verleihe ohne irgend eine gute
Regung des Empfängers". Der Vorwurf eines mechanischen,
die innere Bekehrung nicht heischenden Sünclennachlasses trifft
mitunter vorkommende Missverstänclnisse oder religiösen Leichtsinn

bei dem Volke, keineswegs aber die Lehre der Kirche vom
Busssakrament. Vor Thomas v. Aquin war sogar wie noch
im Orient die Absolutionsformel deprekatorisch, indem der
Priester betete, Gott möge dem Beichtenden die Sünden
vergeben. Die Reue betrachtete man als das Mittel der
Versöhnung mit Gott und die Absolution nur als die kirchliche
Erklärung des bereits eingetretenen Nachlasses. Sehr häufig
berief man sich hierbei auf die biblische Analogie, dass der
Priester den Aussätzigen nicht heilte, sondern nur seine Freiheit

von der Krankheit konstatierte, wie auf die andere, dass
die Jünger den Lazarus nicht erweckten, sondern auf den
Befehl Jesu den bereits erweckten nur losbanden. „Die, sagt
im 9. Jahrhundert Haymo von Halberstadt (hom. 81), kann der
Hirt durch seine Sentenz lossprechen, von denen er sieht, dass
sie durch Reue des Herzens und würdige Besserung von Gott
gelöst sind." Und hom. 126 fügt er noch bei, einige Aussätzige
seien schon auf dem Wege geheilt worden, damit der Priester
nicht sich die Heilung zuschreibe : nicht die Priester, sondern



_ 744 —

Gott lasse die Sünde nach. Ähnlich Raclulphus Arclens um 1100

(hom. in peric. dorn. I, 55), Anselm von Canterbury (hom. 13),
Petrus Lombardus (Sent. IV, 18, 2), Martin von Leon im
13. Jahrhundert nach Hieronymus (Serm. IV, 23), Albert der
Grosse (zu Joh. 20, 23) und andere. Zuerst hat in entschiedener
WTeise Thomas (zu Matth. 16, Joh. 11) gegen diese Auffassung
Einsprache erhoben, weil sie die Würde des Sakramentes
beeinträchtige. Damit aber auch der Dogmengeschichtc die
Ironie nicht fehle : wer ist ihm hierin gefolgt Luther in seinem

„Kleinen Katechismus" (1529), nach welchem der Pfarrer zu

fragen hat : „Glaubst du auch, class meine Vergebung Gottes

Vergebung ist?" und dann die Absolution erteilt mit den
Worten : „Ich aus dem Befehl unseres Herrn Jesus Christus
vergebe dir die Sünden im Namen des Vaters und des Sohnes
und des heiligen Geistes. Amen."

Nur ein Punkt fordert den Widerspruch der evangelischen
Theologie heraus, aber dieser auch mit vollem Rechte : die
Lehre von der Attrition oder der unvollkommenen Reue. Dass

die Contrition, die Reue und Liebe zu Gott, der Schmerz über
die Sünde als solche die Vergebung bei Gott bewirke, war
stets die Anschauung der Theologen. Aber man setzte die

hierzu erforderliche Höhe des religiösen und moralischen
Bewusstseins nicht leicht voraus, besonders, wie der römische
Katechismus deutlich erkennen lässt, weil sonst das
Busssakrament und die Absolution überflüssig erschienen. Man
erdachte deshalb die Theorie, dass die Reue wegen der göttlichen
Bestrafung der Sünde, an sich zwar zur Vergebung nicht
ausreichend, aber in Verbindung mit der sakramentalen Absolution

die Verzeihung bewirke. Bis in die neueste Zeit hinein
hat man diese in der alten Kirche unerhörte Erfindung, nach
welcher eine mangelhafte Reue durch eine mechanische
Verrichtung vervollständigt und in eine zureichende verwandelt
werden sollte, den Jesuiten zugeschrieben. Aber diese von den

Jesuiten natürlich eifrig gepflegte Idee ist, wie alles, womit sie

arbeiten, nicht ihren Köpfen entsprungen. Das Trienter Konzil
zeigt, dass dieselbe früher bereits existierte; schon Thomas von
Aquin hat sie ausführlich entwickelt, und auffallenderweise finden
wir einen Keim derselben bereits bei dem sonst so tiefsinnigen
und idealen Augustinus. De catech. rud. e 17 erklärt er auch

die Furcht vor der Strafe in Ermangelung eines vollkommenem



-- 745 —

Seelenzustandes hinreichend zum Heile. Dass diese Vorstellung
dem Evangelium nicht gerecht wird, bedarf keines Beweises.

Alle bisher besprochenen Differenzen über Priestertum,
Messe, Sakramente fassen sich in letzter Linie zusammen in
den verschiedenen Begriffen von der Kirche, welche wir
früher in dieser Zeitschrift (III, 405 ff.) erörterten. Da blicken
sich die beiden Anschauungen wie Feindinnen in die Augen :

die Kirche die einzige von Christus gegründete, durch die
Hierarchie repräsentierte Heilsanstalt, und : die Kirche nichts
anderes als die Summe der Gläubigen, welche Gott allein
bekannt ist. Dieser feindliche Gegensatz ist modern. Die alte
Kirche hat ihn nicht gekannt, obwohl schon in dem Streit
über die Ketzertaufe, dann von Augustinus mit grosser Energie
und tief eindringendem Scharfsinn das Wesen der Kirche
behandelt wurde. In alter Zeit verband man beide Anschauungen
miteinander, indem man den Leib (corpus) und die Seele

(anima) der Kirche voneinander unterschied. Unter jenem
verstand man die sichtbare, Reine und Unreine umfassende
Gemeinschaft, unter dieser die unsichtbare, die Reinen,
Heiligen, Auserwählten. Erst in der Zeit der Verderbtheit

der Hierarchie fand man den Gegensatz zu der apostolischen

Kirche so stark, class man meinte, den Kirchenbegriff

umgestalten und zu den (vermeintlich idealen)
Zuständen der „ersten Christen" zurückgreifen zu müssen. Im
Neuen Testament werden die Christen „die Heiligen", „die
Auserwählten" genannt im Gegensatz zu der sündhaften Welt.
Dies bot, wie den Montanisten, Novatianern, Donatisten,
Veranlassung zu dem Verlangen, dass die Kirche nur aus Reinen
bestehen müsse. Schon unter Johannes XXII. im 14.
Jahrhundert bereitete sich der Umschwung vor, der durch die
Reformation vollendet wurde. Occam, Marsilius von Padua,
Johannes de Janduno bestritten nicht nur die göttliche
Einsetzung des Papsttums, sondern behaupteten auch die ursprüngliche

Gleichheit der Bischöfe mit den Priestern, welche sie in
augustinischem Sinne als Organe der Gemeinde betrachteten.
Kühn schritt dann Wyclif (De eccl. ed. Loserth 1886) auf dieser
Bahn fort, indem er c. 3 p. 55 behauptete, schlechte Priester
gehörten nicht zur Kirche, sondern seien Stücke vom Teufel
und bewirkten Verwirrung im Glauben, Verwirrung in den
Sakramenten und Minderung der von Gott durch sie herbei-

Revue intern, de Théologie, Heft 24, 1898. 49



— 746 —

zuführenden geistlichen Hülfe. In demselben Sinne c. 4, p. 86 :

Die römische Kirche ohne Makel und Runzel könne nicht der
Papst und die Kurie sein, weil diese oft befleckter seien als
die übrigen Gläubigen, weshalb es in einer Glosse zum Dekret
heisse: „wo immer die Guten sind, da ist die römische Kirche".
Der Papst mit der Kurie bilde den vorzüglichsten Teil der
Kirche, wenn sie Christus am besten folgten, und, indem sie
Hochmut und Primat fahren liessen, der Kirche am besten
dienten; sonst seien sie ein Nest von Ketzern, ein stinkiger
Abfall und ein Idol der Verwüstung* (p. 88). Die ganze Autorität
des Papstes hange ab von seinem Thun, er begehe
Gotteslästerung, wenn er sich das Haupt der Kirche nenne mit
gleicher Gewalt wie Christus (c. 5, p. 94). Die Konsekration
durch einen unwürdigen Bischof sei eine Exsekration ; nur der
könne Stellvertreter Christi oder Petri sein, der ihnen in den
Sitten folge (c. 9, p. 186). Zu der streitenden (irdischen) Kirche,
welche mit der triumphierenden (jenseitigen) eins sei, könnten
keine Glieder des Teufels gehören (c. 18, p. 437) ; nach der
Schrift und den Vätern seien bloss die Prädestinierten Glieder
der Kirche, wegen Todsünden verlören die Hierarchen ihre
Macht. Aber, obwohl nicht Glieder der Kirche, übten sie zur
eigenen Verdammnis in der Kirche zum Heil der Gläubigen
ihr Amt aus wie Judas (c. 19, p. 441 f.). Ungeachtet seiner

Neuerungen hat also Wyclif mit dem katholischen Kirchen-
begriff noch nicht völlig gebrochen ; er war nur auf dem Wege
dazu. Die katholische Kirche ist ihm (c. 17, p. 403) die Menge
aller Christen, welche den rechten Glauben haben, der durch
Christus und die Apostel verkündet, später von den hl. Vätern
auf den allgemeinen Konzilien deklariert wurde. Durch Huss

weitergebildet, führte die wyclifitische Lehre Luther dazu, alles
Gewicht auf die Kirche als die unsichtbare Gemeinschaft der
Prädestinierten zu legen, aber, als er vor einem völligen
Bruche mit der ganzen kirchlichen Vergangenheit
zurückscheute, schuf er den neuen Kirchenbegriff von der Kirche als
der Gemeinschaft der Gläubigen, in welcher das Wort recht
verkündigt und die Sakramente richtig verwaltet würden.

Neu wrar diese Definition nur in dem Sinne, als die
Hierarchie als solche aus der neuen Kirche ausgestossen wurde.
Das ganze Altertum hat jene Begriffsbestimmung in gleicher
oder ähnlicher Form auch gehabt, indes ohne dabei an eine



— 747 —

Verleugnung des Priestertums und der Hierarchie zu denken.
Besonders lehrreich ist hierfür die Geschichte der Erklärung
von Matth. 18, 17. 28, 20. I. Tim. 3, 15. Um mich nicht selbst
auszuschreiben, verweise ich auf die möglichst vollständige
Darlegung derselben in meinem Buche: „Das vatikanische
Dogma u. s. w. Bonn 1876." Höchst bemerkenswert erscheint,
dass, während die biblische Auffassung bis zum 13.

Jahrhundert die herrschende blieb, Thomas von Aquin wieder der
erste ist, der, abgesehen von vereinzelten Äusserungen früherer
Zeit, wie Mer. et Beat. Ep. ad Elp. IL 35, im 8. Jahrhundert,
prinzipiell und mit Vorbedacht ecclesia von der Hierarchie
deutet und die Gläubigen, wenn auch natürlich von der Kirche
nicht ausschliesst, doch in eine ganz passive Stellung zurückdrängt

und so den Grund dazu legt, die biblische Auffassung
zu verlassen. Luthers Einseitigkeit rief dann völlig die

entgegengesetzte hervor, und so wurden zwei Prinzipien einander
gegenübergestellt, welche bis zum 13. Jahrhundert vereinigt
gewesen: das Gemeindeprinzip und das hierarchische. „Was
Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen." Erst die
Beseitigung dieser Trennung würde die Union bedeuten, oder
wenigstens in diesem Punkte den Frieden ohne Kampf.

Mit der Idee der Kirche hängt der vielberufene Satz von
der „allein seligmachenden" zusammen, der in der ganzen
alten Zeit für selbstverständlich galt. Noch Luther schalt die
„Sakramentierer" Ketzer und NichtChristen und beabsichtigte
nicht, neben die von Christus gestiftete Kirche eine zweite zu
setzen. Als Zwingli dem französischen König Franz I. sein
Bekenntnis gesandt hatte, in dem es hiess, dass alle tüchtigen
Menschen, auch aus den Heiden, in den Himmel kämen, schrieb
Luther: „Wozu dient die Taufe, die andern Sakramente, die
hl. Schrift, Jesus Christus selbst, wenn die Gottlosen, Götzendiener,

Epikurer heilig und selig sind? Was heisst das anders,
als lehren, class jeder sich retten kann in seiner Religion und
in seinem Glauben?" Erst als aus seiner Erhebung gegen das
Papsttum allmählich immer neue Religionsgemeinschaften
entstanden, verbreitete sich in den Kreisen der Gebildeten die
Anschauung, es sei eine hochmütige Anmassung, wenn eine
Kirche den Anspruch erhebe, die einzig richtige, von Christus
gewollte, also im Prinzip die alleinseligmachende zu sein. Im
Grunde beruht dieselbe auf dem Preisgeben der altkirchlichen



— 748 —

Lehre von der Offenbarung und der Stiftung der Einen Kirche,
wie sie in dem Neuen Testament bezeugt ist. Von dem modernen
Standpunkte, nach welchem alle Religionen Erzeugnisse des

menschlichen Geistes sind, wäre der Anspruch einer Kirche
als alleinseligmachende allerdings als unerhörte Anmassung
zu verwerfen. Bei der neutestamentlichen Lehre dagegen
ergiebt sich dieser Anspruch einfach als eine logische
Notwendigkeit, unbeschadet der verschiedenen Auffassungen und
Einrichtungen, in welchen die Kirche in den einzelnen Ländern
und Zeiten ihr Wesen zur Darstellung bringt. Nur ist es
missverständlich und irreführend, wenn man auf Grund neutesta-
mentlicher Stellen über die „Auserwählten" im Gegensatz zu
den Ausserkirchlichen alle NichtChristen, zu denen dann auch
die „Ketzer" gerechnet werden, verdammen und allen Kirchlichen

als den „Reinen" oder „Heiligen" die Seligkeit garantieren

will. Dies geschah, als man noch mechanisch an dem
Bibelbuchstaben festhielt und die Unterscheidung zwischen

corpus und anima ecclesie noch nicht allgemein geworden war,
wie dies beispielsweise im 8. Jahrhundert bei den spanischen
Priestern Eterius und Beatus (ad Elpid. II, 36) deutlich hervortritt.

Etwas vorsichtiger sagt zu gleicher Zeit Beda (in Hexaem.
lib. 2, p. 85) : Quicunque in s. ecclesie fide et actione
persévérantes inveniuntur, in eternimi salvantur : qui ab ecclesia
vel fide vel opere vel utroque separati, pereunt. Leider schrieb
noch 1826 Leo XII. an den Klerus von Poitiers: Jeder von
der römischen Kirche Getrennte werde wegen dieses Lasters
verdammt, wenn er auch sonst vollkommen tugendhaft gewesen.
Im allgemeinen aber, durch die Erfahrungen späterer kirchlicher

Entwicklung belehrt, kam man zu der Idee, dass es

auch Menschen gebe, welche durch „entschuldbaren Irrtum"
von dem Eintritt in die wahre Kirche abgehalten würden,
dass viele zur anima ecclesie gehörten, die von ihrem Leibe

getrennt seien. So war eine Vermittlung gefunden zwischen
dem starren, nur durch die Zustände der alten Welt erklärbaren

Satze, class alle Ausserkirchlichen verloren gehen würden,
und der dogmatischen Indifferenz der neuern Zeit. Gegen eine

solche Indifferenz anzugehen, wird immer die Aufgabe eines

geordneten, auf dem Boden des Neuen Testamentes stehenden
Kirchenwesens bleiben ; aber die veränderten Weltverhältnisse
werden veranlassen, die Drohworte Christi zu mildern, mit



_ 749 —

denen er die Apostel hinaussandte (Matth. 10, 14): „Wo jemand
euch nicht aufnimmt und auf eure Worte nicht hört, dann
gehet heraus aus solchem Hause oder solcher Stadt und
schüttelt den Staub von euern Füssen. Wahrlich ich sage euch,
Sodoma und Gomorrha wird es erträglicher gehen am Tage
des Gerichtes als solcher Stadt!" Das Prinzip, welches diesen

strengen Worten zu Grunde liegt, ist von ewiger Geltung:
nicht fader, feiger Liberalismus, der allen gefallen will,
überwindet das Schlechte, sondern glaubensstarker Charakter, der
zum Martyrium fähig ist. Aber veränderte Verhältnisse fordern
veränderte Anwendung auch göttlicher Prinzipien. Darum
Kampf und Friede zu gleicher Zeit.

Im vorstehenden haben wir die Grundanschauungen
besprochen, welche Katholizismus und Protestantismus voneinander

trennen, jedoch bei verständiger und — selbstloser

Behandlung auch in dem praktischen Leben keine Feindschaft
zu erzeugen brauchten. Sie könnten vielmehr einladen zu
ernster Einkehr bei sich selbst, zu tieferer theologischer
Forschung, zur Schätzung des Guten, auch wo es sich bei dem
Gegner findet. Wir denken dabei nicht an eine falsche
Nachgiebigkeit zum Schaden der Wahrheit, welcher nichts so

verderblich ist wie Verwirrung der Begriffe, Unklarheit des
Denkens oder charakterlose Scheu vor notgedrungenen Schlüssen.
Wir wünschen einen Frieden, der durch die Stählung der
Kräfte im Kampfe nicht leidet, und einen Kampf, der dem
Frieden entgegenführt. Der Stoff aber, mit welchem gearbeitet
werden muss, dürfen nicht die ererbten Schmähungen oder
Entstellungen sein, wie der Markt und die Strasse sie bieten,
oder wie sie mühelos aus einigen neuem Büchern
ausgeschrieben werden, sondern das Material, wie es sich aus einem
leidenschaftslosen wissenschaftlichen Quellenstudium ergiebt :

Universa rerum divinarmi! mysteria non nisi ex fontibus
hauriri queunt (Sulp. Sever. Chron. I, 1).

J. Langen in Bonn.


	Kampf und Friede zu gleicher Zeit

