
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 24

Artikel: Thesen über das "Filioque" von einem russischen Theologen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403425

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403425
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


681

THESEN ÜBER DAS „FILIOQUE".
VON EINEM RUSSISCHEN THEOLOGEN.

Vorwort.
Die hier folgenden Zeilen enthalten bloss die Privatmeinung-

eines einzelnen Theologen, welcher sie dem wohlwollenden Urteil
der Leser vorlegt ; sie sind die Übersetzung einer russischen
Handschrift, welche nicht für den Druck bestimmt war, und, wenn ich
nicht irre, nur drei russischen Theologen bekannt war. Diese
Skizzen, mit Ausnahme weniger Seiten, welche „ad hoc"
umgearbeitet worden sind, erscheinen in derselben Form, wie sie vor
einigen Jahren geschrieben worden sind. Damals konnte mir der
Inhalt der Beschlüsse, zu welchen die Petersburger Kommission
(von 1893) gekommen war, nicht bekannt sein, folglich konnte
ich auch nicht daran denken, mich in irgend welche Polemik mit
der Rotterdamer Kommission (von 1896) einzulassen, und wenn
meine Skizze eine Art Antwort auf einige Zeilen des Gutachtens
derselben enthält, so geschieht das ganz unbeabsichtigt.

Im Interesse der Aufklärung unserer gegenseitigen Stellung
erlaube ich mir, einige Punkte ausführlicher zu besprechen.

Die Rotterdamer Kommission findet, die Petersburger Kommission

scheine „das Dogma von der theologischen Meinung nicht
scharf genug zu unterscheiden". Wäre diese Bemerkung an alle
russischen Theologen gerichtet, dann hätte auch ich (als solcher)
das Recht, mitzureden, und hätte gesagt, dass dieser Vorwurf
kaum ein gerechter ist. Die Altkatholiken unterscheiden streng
zwischen: a) dem Dogma und b) der theologischen Meinung; ich
persönlich x) unterscheide : a) das Dogma, b) das Theologumenon,

*) Derjenige, welcher mit dem gewöhnlichen Leben des russischen
Theologen bekannt ist, wird leicht verstehen, warum unter der Feder
jedes einzelnen von uns das « Fh » sich nur in äusserst seltenen Fällen

Revue intern, de Théologie. Heft 24, 1898. 45



— 682 —

und c) die theologische Meinung, und hoffe, dass auch andere
russische Theologen, wenn ihnen diese Zeilen aus der „Revue
Internationale de Théologie" bekannt sein werden, keinen
prinzipiellen Grund haben werden, meiner Meinung nicht
beizustimmen.

A. Was Dogma ist, darüber existiert zwischen uns und den
Altkatholiken keine Meinungsverschiedenheit und darf auch keine
existieren.

B. Man kann mich fragen, was ich unter Theologumenon
verstehe? Seinem Wesen nach ist es auch eine theologische
Meinung, aber eine Meinung derer, welche für einen jeden „Katholiken"

mehr bedeuten als gewöhnliche Theologen ; es sind die
theologischen Meinungen der hl. Väter der einen ungeteilten Kirche ;

es sind die Meinungen der Männer, unter denen auch die mit
Recht ol âiâccOxaXoi rrjç olxov/.is'vrjç 1) genannten sich befinden.

Die Theologumena stelle ich sehr hoch, ohne jedoch ihre
Bedeutung zu überschätzen, auch denke ich, dass ich sie scharf
genug vom Dogma unterscheide.

Der Inhalt des Dogmas ist das Wahre, der Inhalt des Theo-
logumenons nur das Wahrscheinliche. Das Gebiet des Dogmas sind
die „Necessaria", das Gebiet des Theologumenons die „Dubia":
In neeessariis unitas, in dubiis libertas!

Kein Sachverständiger hat das Recht, mir zu verbieten, mich
an ein Theologumenon (als an meine Privatmeinung) zu halten,
wenn dieses Theologumenon auch nur von einem einzigen Kirchenvater

ausgesprochen worden ist, selbstverständlich, wenn nicht
bewiesen worden ist, dass das kompetente kirchliche Urteil es als
eine irrtümliche Ansicht erklärt hat2).

Andererseits aber wird auch kein Sachverständiger von mir
fordern, dass ich als meine private theologische Meinung ein

Theologumenon anerkenne, welches, obgleich von einigen Kirchenvätern

aufgestellt, mich dennoch weder durch erhabene theologische
Schönheit fesselt, noch durch seine meiner Vernunft zugängliche
souveräne Macht besiegt. Eines ist für mich im gegebenen Falle

mit einem gewissen Eecht in ein « Wir » verwandeln kann. Wir haben

keine separaten theologischen Schulen, im Sinne konsequent durchgeführter
Richtungen nicht nur in prinzipiellen Fragen, sondern auch in einzelnen
Thesen. Eigentlich vertritt jeder russische Theologe nur seine eigene
Privatmeinung.

J) Ein Titel, welcher im hauptsächlichsten und wesentlichsten dem

abendländischen «Doctores Ecclesiœ» analog ist,

2) Ist es aber bewiesen, dann hört ipso facto diese Anschauung auf7

als Theologumenon für mich zu gelten.



— 683 —

klar : bekenne ich mich selbst nicht zum erwähnten Theologumenon,
so habe ich andererseits doch auch nicht das Recht, diejenigen
Theologen zu verurteilen, welche es annehmen; und wäre ich
gezwungen, dieses Theologumenon zu besprechen, auch dann würde
ich mich ihm gegenüber pietätsvoll und mit der dem Ansehen
der Kirchenväter gebührenden Ehrerbietung verhalten

Ob nur ein Kirchenvater, oder mehrere *) das gegebene
Theologumenon annahmen, ist eine Frage, die keine wesentliche
Bedeutung haben kann; jeder der hl. Kirchenväter hatte das
moralische Recht, mit Paulus zu sagen : Ich halte aber, ich habe
auch den Geist Gottes (I. Kor. 7, 40), und wenn eine ganze Schar
von solchen Trägern des hohen religiösen Geistes dieses
Theologumenon annimmt, so bekräftigt sich meine subjektive Über-

') In ihrem Gutachten bemerkt die Rotterdamer Kommission, dass

nicht nur « einige » Kirchenlehrer den immanenten Ausgang des hl. Geistes
vom Vater durch den Sohn gelehrt haben, sondern dass dies die gewöhnliche

Lehre des Orientes war, und stellt eine Liste von neun griechischen
Kirchenlehrern auf. In dieser Liste sollte wohl Didymus nicht stehen. Meines
Erachtens waren seine Ansichten ganz eigentümlicher Natur; ausserdem
stand sein Name, nach dem V. ökumenischen Konzil, nicht im besten Ruf
bei den orthodoxen Theologen. (Vergi, die Synodika des hl. Sophronius
von Jerusalem und die Definitio der VI. ökumen. Synode.) Es ist kaum
zweckmässig, sich in theologischen Streitfragen auf seine Autorität zu
berufen. Ausserdem wird jeder Russe bemerken, dass in dieser Liste der
Name des hl. Chrysostomus « durch seine Abwesenheit glänzt », des
hl. Chrysostomus, eines der von unserer Kirche gerühmten drei Hierarchen,
tqAç IsçaQxai, xal v-rjç olxovfisvrjç ôiâaOxuXoi, und diese Lücke erklärt
die ganze Sachlage : Chrysostomus ist der Repräsentant der antiochenischen
theologischen Schule, wie auch Theodoretus von Cyrus. Gewiss war
Theodoret kein Engel, er war aber ein Ehrenmann; aus den Worten des
hl. Cyrillus von Alexandrien i'oiov avvov (tov Ylov) nvsv/jia, « der
eigene Geist des Sohnes», hat Theodoret folgende Schlussfolgerung
gezogen: sl d* [i'diov to nvsvgia xov Ylov ë(prj wç s§ Ylov, rt ai Ylov
xrjv imag^iv e%ov, wç ßidöy>rgj,ov tovto xai wç avGOsßec ànoQQÎxpofxsv.
«Wenn aber er den Geist ïâiov %ov Ylov in dem Sinne genannt hat,
dass Er aus dem Sohn oder durch den Sohn das Sein hat, so verwerfen
wir diese Ansicht als blasphemisch und gottlos.» Ohne weiteres wird dem
Ausdruck oV Ylov ein arianischer Sinn untergeschoben. Theodoretus
hätte gewiss nicht so gehandelt, wenn das Theologumenon ai' Ylov
« durch den Sohn » auch im Gebiet des Einflusses der antiochenischen
Schule verbreitet, auch da gäng und gebe gewesen wäre. Alle die neun
Namen, welche im Gutachten angeführt sind, gehören den Repräsentanten
der alexandrinischen theologischen Sehiüe. Das Theologumenon von dem
Ausgange des hl. Geistes vom Vater durch den Sohn wäre also eher
alexandrinisch als allgemein orientalisch zu nennen.



— 684 —

zeugung, dass auch ich auf festem Boden stehe, dass dieses
Wahrscheinliche ein höchst Wahrscheinliches ist, dass es der Gewissheit

sehr nahe ist. Allerdings aber ist auch ein sehr verbreitetes
Theologumenon noch kein Dogma.

C. Von den Theologumena unterscheide ich scharf genug,
vielleicht selbst zu scharf, die theologischen Meinungen. Das
Hauptkennzeichen dieser letztern ist, dass sie keine Autorität besitzen.
Es sind bloss Privatmeinungen derer, welche in meinen Augen
nur Theologen sind, nichts mehr. Die Theologen aber, da auch
ich einer, licet indignus, bin, muss ich prinzipiell als meine Pares
ansehen. Wenn ich die theologischen Meinungen eines Thomas von
Aquino, eines Petavius, eines Perrone als die meinigen annehme,
so thue ich es gerade aus demselben Grund, weshalb ich auch
annehme, dass 2 X 2 4 ausmachen. Für mich hat der
Umstand gar keine Wichtigkeit, dass der grosse Pythagoras ebenso
dachte. Ich selbst finde, class 2X2 4 sind, und könnte sogar
nicht anders denken ; und eben dieses subjektive Moment hat für
mich eine entscheidende Bedeutung. Sind aber die Gründe, welche
für eine theologische Meinung angeführt werden, für mich nicht
überzeugend, so verwerfe ich ganz einfach diese Meinung, und
werde sie, falls es die Verhältnisse fordern, pietätlos, ja schonungslos

angreifen, wenn ich nur den dazu erforderlichen kritischen
Scharfsinn besitze.

Wichtiger ist die andere Seite der Sache. In der Wahl meiner
theologischen Privatmeinungen bin ich zwar frei, jedoch nicht
unbedingt. Die Grenze meiner Freiheit besteht in der obligatorischen
Forderung, dass diese Privatmeinungen dem Dogma nicht
widersprechen dürfen. Wenn ich meine Privatmeinungen unter den

Theologumena der Kirchenväter wähle, so stelle ich mich ipso
facto über jeden Verdacht, in einen Widerspruch mit dem Dogma
zu geraten. Kein Sachkundiger wird von mir Beweise dafür fordern.
Ein dem Dogma widersprechendes Theologumenon eines Kirchenvaters

klingt für das Ohr eines Katholiken wie die schreiendste contra-
dictio in adjeeto etwa wie dunkles Licht Wähle ich
dagegen meine Privatmeinungen unter den theologischen Meinungen,
so bin ich für sie verantwortlich, wie für meine eigenen Mut-

massungen, und habe dafür das onus probandi auf mich zu nehmen,
dass, omwç (pQovwv, indem ich so denke, ich dem Dogma nicht
widerspreche.

Das ist der Grund, warum es so wünschenswert ist, dass bei
der Beurteilung des trinitarischen Geheimnisses die Theologen die

verhältnismässig feste Basis der patristischen Theologumena nicht
verlassen, um sich auf den wankenden Boden der theologischen



— 685 —

Meinungen zu begeben, dass sie die patristischen Ausdrücke 1)

selbst als Formeln beibehalten.
An die praktische Verwirklichung der theoretisch und

prinzipiell gewiss unbestreitbaren Möglichkeit der Vervollkommnung
der patristischen Erbschaft ist nicht leicht zu glauben! Wo sind
unsere Hülfsquellen für eine derartige Vervollkommnung?

Wie, auf welche Weise ich den Inhalt des Theologumenons
der Kirchenväter vom Ausgange des hl. Geistes aus dem Vater
durch den Sohn, âf Ylov, verstehe, ist in meiner ersten Bemerkung
(welche als eine Einleitung zu meinen Thesen zu betrachten ist)
dargestellt. „In nuce" ist meine Ansicht im langen sub versu
pag. 693 ausgelegt ; und, um meinen Standpunkt gegenüber gangbaren

abendländischen terminis technicis klarzustellen bemerke
ich, dass wirkend nur die Ursache, die Bedingung aber unproduktiv

ist.
Theologische Meinungen wie auch Theologumena bilden

eigentlich Luxusartikel, sind nicht eine unumgängliche Notwendigkeit.

Bestünde das Leben der menschlichen Seele nur aus
Prozessen des logischen Denkens, so würde uns das Dogma allein
vollkommen befriedigen. Für uns wäre es genügend, das Wahre

allein zu wissen, auf das Wahrscheinliche könnten wir leicht
verzichten. Zuweilen aber zieht der Mensch die weniger genaue, aber
ästhetisch wohlgeordnete Vorstellung der Sache ihrem absolut
genauen Begriffe vor. Die Mathematiker haben eine hinreichend
genaue Vorstellung des geometrischen n, als einer empirisch
erkennbaren Grösse. Sie können ganz gut dieses n durch eine
zwanzigsteilige Zahl oder durch einen Zwanzigstelligen Logarithmus
bezeichnen; dennoch verehrt die Geschichte der Mathematik die
Namen eines Wallis, eines Leibniz, eines Machin, welche Formeln
vorgeschlagen haben für die Berechnung annähernder Grössen des
n. Das nämliche beobachten wir in der Geschichte der Astronomie:
Man begnügt sieh nicht mit einer hinreichend genauen Kenntnis

*) Zur Erläuterung dieses Satzes möchte ich nur ein Beispiel
anführen : In I. 2. des Gutachtens lesen wir, dass nicht « einige Kirchenlehrer»

den immanenten Ausgang des hl. Geistes aus dem Vater durch den
Sohn gelehrt, also den Sohn als dessen « sekundäre Ursache » anerkannt
haben, sondern in einem Atemzuge sowohl die ziemlich
unbestreitbare Feststellung der Thatsache « den immanenten » etc.
als auch die gewagte Schlussfolgerung «also den Sohn als dessen
sekundäre Ursache» deren onus probandi, meines Erachtens, wie die
Erdkugel schwer ist, ausgesprochen ; ja sogar die schreiend unpatristische
Bezeichnung « sekundäre Ursache » als die einzig richtige empfohlen
Bitte um Prüfung- meiner These 8.



— 686 —

der Entfernung der Planeten von der Sonne; ein Titius, ein Wurm,
erfinden für die Berechnung dieser Entfernungen einfache Regeln,
welche Reihen von Zahlen aufstellen, die zwar ziemlich ungenau
sind, aber die Progression dieser Entfernungen einfacher, anschaulicher,

ja ästhetisch eleganter angeben. Kein Wunder, wenn auch
die Theologie neben dem Dogma noch Theologumena und
theologische Meinungen aufstellt Schlichte, einfache Naturen begnügen
sieh mit dem Dogma, mit der einfachen Kenntnis der Grundthat-
sachen des Glaubens, tiefer forschende Geister möchten aber sich
wenigstens der wahrscheinlichen Aufklärung des „Quomodo" dieser
Thatsachen annähern.

Bis jetzt trennt uns von den Altkatholiken eher eine Potentiale,

eine mögliche, als eine schon vorhandene Verschiedenheit
unserer Beziehungen zu den Theologumena. Wir und die
Altkatholiken stehen auf verschiedenen Stufen der Kultur. Unter uns
Russen fühlen noch sehr wenige das Bedürfnis, neben dem Dogma
noch Theologumena und Privatmeinungen zu haben, wogegen bei
den Altkatholiken die theologischen Meinungen bereits
ausgearbeitet sind. Dieser potentiate Unterschied kann sich in einen
reellen verwandeln, wenn wir Russen auch in der Zukunft (wie
es zu hoffen ist) unserer Vergangenheit würdig, unseren kulturellen,
historischen Grundsätzen treu bleiben; dann wird auch unsere
theologische Wissenschaft ihre bestimmten theologischen Meinungen
ausarbeiten, welche auf den Theologumena der Väter der
orientalischen Kirche begründet sein werden.

Die Basis der gegenwärtig besprochenen theologischen
Meinungen liegt im rein abendländischen Theologumenon des hl.

Augustinus. Darin besteht die Schwierigkeit der Lage ; was für
ein Ausgang steht bevor Vielleicht sollte ich mich jetzt mit dem

Ausspruch „religiosum est divinari" begnügen
Jedenfalls aber sind falsche Schritte zu vermeiden. Vielleicht

wäre auch das freundliche „schiedlich friedlich" nicht der schlimmste
modus agendi, um solche Schritte zu vermeiden. In der nicht langen
Geschichte unserer Beziehungen zu den Altkatholiken wurde schon,

was sehr zu bedauern ist, ein elendes Wörtehen ausgesprochen: „Con-
cessio", „Nachgeben". Derjenige aber, von dem man (in dieser
Angelegenheit) eine „Concessio" erwartet, hat kein Recht, eine

derartige zu machen. Übermässige Forderungen dürfen nicht aufgestellt
werden. Nur das unbedingt Notwendige Ein Handel ist hier nicht
zulässig. Gewiss auch sind „Topica", Gemeinsprüche, welche die Wahrheit

vertuschen, zu vermeiden. Auch keine Meinungsverdrehungen
Nicht viel Gutes wäre von den Unterhandlungen zu erwarten,

wenn die Russen es versuchen wollten, bei Augustinus nur das



— 687 —

Theologumenon der orientalischen Kirchenväter ausfindig zu machen;
aber ich bezweifle auch das wissenschaftliche Recht irgend welches
Theologen, die orientalischen Väter nur als Vorgänger des Augustinus

zu schildern, als ob das „in Augustino patet, quod in
Orientalibus latet" Die russischen Theologen, glaube ich, werden nie
zugeben können, class die Lehre des Augustinus die Vollendung,
die Krönung des Baues des Theologumenons der Väter der
orientalischen Kirche sei. Ist aber diese Meinung noch im Abendlande
von vielen angenommen Es ist nicht zu bestreiten, dass Augustinus

kein Kenner der Lehre der orientalischen Väter warx). Er
mag ein tiefer Denker gewesen sein, steht er aber nicht da als
eine isolierte Grösse Und selbst das augustinische Theologumenon,
gleicht es nicht eher einem Philosophumenon

Die Grundbegriffe des orientalischen Theologumenon: Ilavr/ç,
Yloç - Aàyoç, nvsvfxa sind textuell der hl. Schrift entnommen ;

kann man das von dem augustinischen „Mens ipsa, notitia mentis,
amor — memoria, intelligentia, voluntas" behaupten?

Die griechischen Kirchenväter und Augustinus gingen in der
Theologie ihre selbständigen Wege und gelangten zu zwei durchaus
nicht identischen Theologumena. Von einer augustinischen
Hegemonie in der trinitarischen Spekulation darf keine Rede sein.

Noch ein Wort zum Schluss ; wegen meiner 26. These kann
man mich fragen : Was war denn die Ursache der Trennung, des
Risses der Kommunion der einen katholischen Kirche Ich antworte
unumwunden : die Kommunion hat das römische Papsttum
zerrissen, der alte Erbfeind der katholischen Kirche, der vermutlich
nur dann zu existieren aufhören wird, wenn auch der letzte Feind
aufgehoben wird — der Tod

Einleitung zu den nachstehenden Thesen.
I.

In den hier folgenden Zeilen erlaube ich mir, meine Vorstellung

von den verschiedenen Bildern, mit deren Hülfe die Kirchenväter

das Geheimnis des Daseins des hl. Geistes dem menschlichen
Verständnis annähern wollten, darzulegen.

l) A. Harnack, Lehrbuch der Dogmen-Geschichte (Freiburg im Breisgau

1888), IL 296,297. « Seiner (H. Reuters) These, « Trinitar. Erörterungen
griechischer, aber auch lateinischer Autoren hat er (Augustinus) sehr wenig
benutzt », ist unbedingt beizustimmen. » Vergi. IL 292, Anmerkung 2. «Aber
Ursache des Geistes ist der Vater allein Dieser Lehrbegriff blieb
herrschend, und es verschlägt dem gegenüber nichts, dass man bei
Epiphanius und Cyrill je eine Stelle nachgewiesen hat, nach welcher der
Geist e£ d/j,cpoTv ist.»



— 688 —

Vor allem zwei allgemeine Voi'bcmerkungen :

1. Die Hypostasen der hl. Dreieinigkeit unterscheiden sich nur
vip TQÓmp Tr-jÇ vtcccq^swç, durch ihre Kausalitäts-Verhältnisse, wie
kI'tiov — aÌTiavà.

Das Verhältnis der Ursache, rò avciov, zum Verursachten, to
aÌTiaTÓv, ist ein logisches Verhältnis ; in unserem Denken geht die
Ursache voran, ist ein „prius" des Verursachten. Der Mensch aber
kann sieh auf keine Weise von den Bedingungen von Raum und
Zeit befreien. Folglich wird das logische Prius zum chronologischen.
Der Mensch denkt zuerst (der Zeit nach früher) an die Ursache
und dann erst an das Verursachte. Demzufolge ist die metaphysische
Eigenschaft des göttlichen Wesens, die Ausserzeitlichkeit (die Ewigkeit),

für den Menschen absolut unvorstellbar ; wir können diese
Eigenschaft nur denken, indem wir sie verunstalten: das göttliche
„von Ewigkeit" ist für uns ein momentaner Akt, der in dem
entferntesten von unserer Einbildungskraft geschaffenen Winkel
geschehen ist. Das göttliche „immer" ist für unsere Vorstellung ein
unaufhörlich dauernder, aus Terzien, Sekunden, Minuten, Stunden,
bestehender Prozess. Das göttliche „ausser Raum" ist etwas für
unsere Einbildungskraft ganz Unrealisierbares ; das Beste was wir
leisten können, um das Ausserräumliche zu fassen, besteht darin,
dass wir diesem „ausser Raum" den kleinsten denkbaren Raum,
den sogenannten mathematischen Punkt, unterschieben. Das
göttliche „überall"' ist uns in unserer Vorstellung mit dem Charakter
der räumlichen Ausdehnung gegeben.

Wenn der Mathematiker den Bruch 1fo mit Logarithmen zu
berechnen hat, nimmt er ihn für eine ganze Zahl 1,000,000,000
und erhält für sie den Logarithmus 9,000 0000. Allerdings fügt er
diesem Logarithmus ein Korrektiv zu, indem er hinter der Mantisse
9,000 0000 noch die negative Charakteristik —10 sehreibt; diese negative

Kennziffer aber wird erst bei der Summe angebracht; im
Prozess der logarithmischen Berechnung aber figurieren immer
weiter die zehn Pfennige in der Gestalt einer Milliarde Mark. Was
für den Mathematiker die negative Kennziffer —10 ist, ist für den

Theologen das Vorbehalt Aeonqsnwç, gotteswürdig. Machtlos, mit
den Verunstaltungen, welche unser Denken in das Dogma einführt,
zu ringen, verneinen wir sie, und legen Protest gegen sie ein,
indem wir behaupten: mag es stehen mit unserem Denken in der

Wirklichkeit, wie es auch sei, fassen wir, wenn wir von Immer
und Überall sprechen, diese Begriffe nur in „gotteswürdiger"
Weise, nur im Sinne von „zeitlos" und „ausserräumlich" auf. In
meinen Auseinandersetzungen werde ich auch die Zeit- und
Raumvorstellungen frei benutzen, verwahre mich aber gegen dieselben



- 689 —

als gegen einen unumgänglichen Mangel. Gerade so handelt der
Astronom: er protestiert gegen den Lauf der Sonne um die Erde
herum, obgleich er ja immer nur den Auf- und Untergang der
Sonne sieht, nicht aber die Bewegung der Erde um ihre Achse.

2. Meine zweite Vorbemerkung gilt dem verständnismässigen
Charakter der hier folgenden Auseinandersetzungen. Ich glaube
aber, dass ein gewisses Übermass in dieser Hinsicht unvermeidlich
ist, da die Bilder, von denen die Rede sein wird, von den Kirchenvätern

selbst, welche den Arianismus zu bekämpfen hatten,
angegeben sind. Die historische Lage der Zeit forderte es, dass im
Namen des höhern Verständnisses der Gründe des Christentums
die Kirchenväter, beseelt vom Bewusstsein der göttlichen Züge,
die im tiefsten Grunde des menschlichen Wesens eingeprägt sind,
die Logik der Arianer als aXoyoç xai aöoipoc auf ihrem eigenen
Boden angriffen und besiegten.

IL
Die Kirchenväter des IV. Jahrhunderts hatten eine dreifache

Aufgabe zu lösen, nämlich:
a) Den Arianismus in seinem Keim zu überwinden durch den

Beweis, dass Christus der Sohn Gottes, der wahre Sohn des Vaters
ist. In der orthodoxen Theologie ist der Begriff vom Sohn ein
theologischer, im Arianismus ein kosmologiseher. In den orthodoxen
Systemen ist der Sohn „um des Vaters willen", Sia tòv TAavsqa
(Joh. 6, 57). Die Notwendigkeit des Seins des Sohnes wird von der
harmonischen, unbegreiflich geheimnisvollen Beschaffenheit (Xoyoç,
TQOnoç) des innerlichen Lebens der Gottheit motiviert: Der Sohn
ist ad intra; im Arianismus dagegen existiert der Sohn der Welt
halber. In der Beschaffenheit des inneren Lebens des Einen,
allvollkommenen Gottes, der in sieh sein volles Genüge und seine
Seligkeit hat, giebt es kein Motiv zum Sein des Sohnes. Da aber
ohne die Vermittlung des Sohnes der allvollkommene Gott die
Möglichkeit, die unvollkommene Welt hervorzubringen, nicht gehabt
hätte, so ist für den Arianer der Sohn ad extra, als der
hypostatische Vermittler zwischen dem Unendlichen und dem Endlichen.

b) Die Unverschmolzenheit der Hypostasen der hl. Dreieinigkeit
zu zeigen.
c) Zu zeigen, dass der Vater, der Sohn und der hl. Geist

wahrhaftig eines Wesens sind, i. e. einen Anhaltspunkt, eine Stütze
für den menschliehen Verstand zu geben, um eine Wesenseinheit
vorzustellen, die nicht eine einfache Einheit der Gattung ist, wie
man sie in der Welt wahrnimmt, sondern die wahre Einheit des
Einen Gottes ist. Dieser Beweis gipfelt in der These über vrjç Asîaç



— 690 —

ovOlaç Ttjv nqoç èavxi)v àçfjtovîav, über to Gvvexèç der göttlichen
Substanz, in welcher keine SiaGxrg.ia%oç vivoç âvvnoGTccTOv xsvôtïjç,
kein leerer „nicht seiender" Riss stattfindet. Demzufolge sind die
drei Hypostasen GvgcpvsTç, Gvvgßfxs'vai, è'%ovTai âXXrfXwv, r.qvrp'Tai
uQoçeywç, zusammengewachsen, unmittelbar anliegend, sich anein-
anderhaltend, stark zusammengegliedert, so class der menschliche
Gedanke keinen leeren Zwischenraum in der einigen Substanz der
Dreieinigkeit finden kann, nicht xsvsaßavsiv (in eine leere Stelle
treten); in ähnlicher Weise, wie das Auge des Mensehen im Regenbogen

die präcise Grenze zwischen den ineinander überschmelzen-
clen prismatischen Farben nicht fassen kann. Es ist wohlbekannt,
dass die Denkungsart der alten Kirchenväter sich durch ihre Ganzheit

charakterisiert. Sie kennt nicht die Rubriken, welche für uns
von Kindheit an Gewohnheitssache geworden sind. So z. B. lässt
uns ihre theologische Argumentation nur sehr selten darüber ins
Klare kommen, inwiefern sie die Begriffe aus dem Bereiche der

ontologischen Offenbarung einerseits und diejenigen aus dem
Bereiche der ökonomischen Offenbarung andererseits als
unterschieden auffasst. Auch die Erläuterung der oben genannten drei
Thesen wird bei den Vätern öfters parallel geführt. Dabei, neben
der Vergleichung des trinitarischen Geheimnisses mit Sonne, Strahl
und Glanz, begegnen wir einer sozusagen analytischen Formel.
Die Kirchenväter, indem sie als Ausgangspunkt ihres Denkens die
im Worte Christi (im Namen des Vaters, des Sohnes und des

hl. Geistes) enthaltene Wahrheit als eine adäquate, genaue Reihenfolge

der Hypostasen (so gut wie es eben der Mensch begreifen
kann), welche dem innern Wesen des dreieinigen Gottes absolut
richtig entspricht, annehmen, stellen eine These auf, welche wie
eine mathematische Formel aussieht : A : B B : C. Der Vater
steht in dem nämlichen Verhältnisse zum Sohn, wie der Sohn zum
hl. Geist; oder: Der Sohn ist das Bild des Vaters, der hl. Geist
das Bild des Sohnes.

Die logische Basis des ersten Teiles dieses Gleichnisses ist :

Für den Menschen ist der Vater ohne den Sohn, oder der Sohn

ohne den Vater absolut unvorstellbar. „Es existiert der Vater,

folglich existiert auch der Sohn." Dieser Gedanke ist selbst keine

Folgerung, es ist eine blosse Konstatierung eines Faktums. Für
den menschlichen Gedanken existiert zwischen den Begriffen „Vater
und „Sohn" kein vermittelnder Begriff (und kann auch nicht
existieren).

Folglieh: act) Zwischen dem Sein (vnOGTaGiç, viraçÇiç) des

Vaters und dem Sein (imoGraGiç, vnaç^iç) des Sohnes kann keine

Vermittlung existieren.



— 691 —

Folglich : ßß) Die Hypostase des Sohnes Gvvs%dïç ìJQvrjrai

{vergliedert sich unmittelbar) mit der Hypostase dos Vaters, d. h.

der Sohn ist die zweite Person der Dreieinigkeit, und für das

menschliche Denken giebt es eine absolute Notwendigkeit, den Sohn

gerade als die zweite (d. h. die als ihr prius, als ihr TTQsGßvvsQOv

nur die eine und einzige Hypostase, namentlich die erste Hypostase
voraussetzende) Person aufzufassen.

Folglieh : yy) Wird aber das Sein des Sohnes durch das Sein
des Vaters selbst unmittelbar begründet, so ist die arianisch-

kosmologischc Betrachtung des Sohnes, nämlich die Reihenfolge
der Begriffe : Gott — die Idee der Welt — der Sohn, falsch.

Folglich: SS) Der Sohn ist Einer, der Einzigste, von Einem
der Eingeborene, der vom Vater erglänzte, und durch sein Dasein

(vjtuqI-iç) den Einen, Alleinen Vater als logisches prius
voraussetzend.

III.
Das oben gesagte stellt auch die Anschauung der Kirchenväter

von der Person des hl. Geistes fest. Der menschliehe Gedanke
ist nicht im stände, mit einer zwingenden Klarheit das Dasein des

hl. Geistes aus dem Wesen des Vaters herzuleiten. Die Vermittlung
des Sohnes kommt ihm zu Hülfe und stellt sich als unbedingt
notwendig vor, schon darum, weil es für den Gedanken keine
Möglichkeit giebt ein Drittes anzunehmen, wo ein Zweites fehlt.

Der Sohn ist Aóyog, das Wort Gottes, und die Formel A : B
B : C gestaltet sieh eigentlich zur These : Der Vater verhält sieh zum
Sohn, wie das Wort zum Geist. (Unter verschiedenen anderen
Versuchen der Erklärung der zweiten Hälfte der Gleichung B : C)
kann man noch die originelle vom hl. Gregor von Nyssa anführen :

Wie XqiGtÒc zu XqlGfia, oder wie BaGiXevç zu BaGiXsla.)
Der Mensch kann unmöglich ein Wort aussprechen ohne dabei

zu atmen. Das Wort Gottes, bemerkt der hl. Gregor von Nyssa,
wäre mangelhafter als das menschliche, wenn es ohne den heiligen
Geist wäre.

Folglich: act) Schliesst sich die Hypostase des hl. Geistes der
Hypostase des Sohnes an, und kommt durch den Sohn in
Verbindung mit der Hypostase des Vaters *).

*) S. Bas. Magn., ep. 38 (alias 43), n. 4: o Yioç — o) ndwoTs to
Jlvsv/ia to ayiov GvvsmvosÏTai — to ayiov Uvsvgiu — tov Ylov fisv
ìlQTrjvai, w dSiaGTccTWç GvyxaTaXttfißdverai. S. Gregorius Nyssen., adv.
Maced., n. 16, (Migne, S. Gr., t. 45, col. 1321 A.): g,rjSsv eìvai SiaGvrgxa
lisTu^v tov Ylov xal tov cAyîov HvsvfxaToç Si dnoQQrJTwv alvlGGsTai

— dSidGravoç sGvi tïqOç to IIvsvg.a to ayiov Tili Yicp rj Gvvdipeia.
S. J. Damasc. ; to nvsv/.ia to ayiov SC Ylov T<2f> ILaTçfi Gwanvógisvov.



— 692 —

Dass der hl. Geist ein (is'Gov tov dysvvrjxov xal tov ysvvrjxov,
das Vermittelnde zwischen dem Sohn und dem Vater ist, ist ein
Theologumenon, welches mehr im Abend- als im Morgenlande
verbreitet ist *). Bei den Morgenländischen ist es kaum mehr als
bei zweien zu finden. Der hl. Damascenus hat es von dem
hl. Gregor von Nazianz kopiert, welcher diesen Ausdruck ((.is'Gov)

benutzen musste in seiner Widerlegung der Arianer, welche
behaupteten, dass zwischen dem Geborenen und dem Ungeborenen
nichts Mittleres sein könne.

Also : ßß) Ist der Geist die dritte Hypostase der hl. Dreieinigkeit.

Sein Sein setzt das Dasein des Vaters wie aiceh des Sohnes

voraus, weil der hl. Geist vom Vater ausgeht, und weil der Vater
Vater des Sohnes allein ist. Folglich, sobald Gott TlqoßoXsvc tov
l!vsv(iaxoç Vater genannt wird, wird er gedacht als einen Sohn
habend. Folglich ohne Gefahr, eine zu grosse Ungenauigkeit zu
begehen, kann man sagen vndgxovxoç (ovxoç, vipsGrwToç) tov Y'ioì
sx tov Tlarçoç èxnoqsvsxai to Uvsvßa to dyiov (indem der Sohn

existiert, geht der hl. Geist vom Vater aus) oder : Filio generato
ex Patre productus, wie Zoernikav, vom hl. Geiste redend, sich

ausdrückt.
Nach dem Gesagten ist die Ansicht von der Prozession des

hl. Geistes bei den Kirchenvätern begreiflich : Der Atem kommt
aus dem Munde des Menschen und durchdringt so zu sagen das

Wort, der Atem ist notwendig, damit das Wort zum Laut wird.
Da aber der Mund aufgethan wird, nicht zum Atmen, sondern
um den Laut, Wort auszusprechen, so ist das Wort ein logisches
„Prius" des Atems. Das Wort aber, als eine bestimmte Bedeutung
habend und in der Form von gegliederten Lauten vorhergedacht,
bringt nicht diese Laute von sich selbst hervor, und der Atem
kommt nicht hervor vom Worte selbst, sondern aus dem menschlichen

Munde, obgleich das Aussprechen des Wortes auch das

Atmen unvermeidlich mit sich führt.

*) Der hl. Athanasius der Grosse z. B. lehnt solche Auffassung durchaus

ab. Migne, S. Gr., t. 26, col. 373 B., orat. 3, c. Arian., n. 24: xal

ov to nvsvfia tov Aoyov Gvvdnxsi ri>~ Jlaxqì, dXXà (làXXov to nvsvfia
naqd xov Aóyov Xa/ißdvsi. Auch der hl. Basilius der Grosse betrachtet
gerade den Sohn (sit venia verbo als terminus médius in der über alle
Vernunft erhabenen ratio (Xoyoç) des inneren Lebens der hl. Dreieinigkeit.
Epist. 38 (alias 43), n. 4: xal sì tov Ylov aXrjAivwçTiç Xdßoi, s^si avxov

sxaxs'qwlïsv, Tïîj (lèv xòv savxov Jlaxéqa, nfj Ss to iSiov JIvev\xa Gvv-

snayófisvov. Vergi. S. Gregor. Nyss., adv. Maced., n. 13 (Migne, S. Greg.,
t. 45, col. 1317 A.): dXXà Trrjyrj (lèv Svvdfiswç sGtiv ô Jlaxrjq, Svvafiiç
Ss xov HaTqòc ó Yioç, Svvd(isioç Sé nvsvfia to Ilvsv(ia xo ayiov.



— 693 —

Aus dieser Analogie folgt:
acta) Die Geburt des Wortes und das Ausgehen des hl. Geistes

werden vereinigt gedacht.
bbb) Das logische Prius ist die Geburt.
ccc) Der Sohn—Wort ist weder die Ursache noch die Mitursache

des Ausganges des hl. Geistes. Aoyoç ist nicht Spirans.
Aber :

ddd) Die Geburt des Sohnes—Wortes ist eine Gott angemessene
Bedingung l) des unbedingten Ausgehens des hl. Geistes, ist das Motiv

a) Den Ausdruck «Bedingung» entlehne ich dem S. B. Kochomslaj

(Theologische Dissertation, russisch, St. Petersburg 1875). Eine «Bedingung»,

dem «Absolutum» beigelegt, klingt doch wie eine logische contra-

dictio in adjecto. Gewiss; diesen Schlag aber wehre ich mit dem

theologischen Schilde D-soTcqsnwç, «gotteswürdig», ab. Der Sinn dieses prima
facie unpassenden Ausdrucks ist doch wohl nicht unverständlich. Wenn
der hl. Geist, ebenso wie der Sohn, aus dem Wesen des Vaters ist — fragten
sowohl die Arianer als die Macedonianer — warum ist dennoch der hl. Geist

nicht Sohn? — Weil der Geist aus dem Vater sxnoqsvxwç, und nicht

ysvvrjxwç ist, antwortete man ihnen. — Warum ist denn der Geist nicht
ysvvvjxoç (nicht gezeugt)? — Weil nur der Eingeborne, o Movoysvr.ç,
d. i. nur der Sohn allein, ysvvvxoç ist. Also bestimmt der Sohn durch sein

Gezeugtsein auch den tqOtxoç xrjç vndq't-ewç, modus existendi, des hl.

Geistes, sein Nichtgezeugtsein. Überhaupt gestaltet sich das Theologumenon
Si Ylov entweder zu einem Gedanken, und dann operiert der Verstand
mit Begriffen, indem er sie analysiert und z. B. zur Erkenntnis gelangt,
dass die Idee «Vater» als ein Relationshegriff in sich implicite auch die
Idee eines «Sohnes» einschliesst; dass jedes «Dritte» unvermeidlich ein
« Zweites » voraussetzt. Oder es gestaltet sich zu einem anschaulichen Bilde,
wobei die Einbildungskraft mit einer allerdings sehr inadäquaten, doch
nicht unmalerischen Vorstellung des Hindurchgehens des Geistes (Atems)
durch das (gesprochene) Wort zu Hülfe kommt, und unter der
Voraussetzung, dass der Vater nicht sic xsvôv xi nveï, nicht in einen leeren
Raum atmet, da der Sohn sich fest an den Vater hält, äSi.aGxdxwc xov
rcaxqàç s'xsxai (ijqxrjxai), uns darstellt

a) ein Bild zur Veranschaulichung des Momentes der processio œterna

(und somit des Momentes der allerreinsten Offenbarung der Kausalität des
Vaters und des alleranfänglichsten Augenblickes des Seins des hl. Geistes) :

der von dem Vater ausgehende Geist wird von dem Sohne empfangen, und
b) ein anderes Bild zur Veranschaulichung des Momentes der pro-

cessio sempiterna : der vom Vater ausgehende und im Sohne ruhende Geist
glänst durch den Sohn hindurch. — Auf die Frage, wodurch der Ausgang
des hl. Geistes sich vom Gezeugtsein des Sohnes unterscheidet, ist
selbstverständlich nur eine streng theologische Antwort möglich: das weiss nur
der Dreieinige Gott selbst. In den Zeiten eines polemischen Garens mochte
aber eine so völlige Verzichtleistung auf das Erkenntnis des Mysteriums des
Christentums sogar mit triumphierendem Pfeifen seitens der Gegner ent-



— 694 —

und die Begründung (und daher das logische „prius") des
Ausgehens des hl. Geistes aus dem Vater.

IV.
Zu bemerken ist ferner :

Die Geburt des Sohnes Gottes ist eine Generatio aeterna et
sempiterna, d. h. nur als ein von Ewigkeit vollbrachter und ein
immer ausserzeitlich gegenwärtiger Akt vorstellbar. In der
nämlichen Art der Anschauung soll man sich auch die Prozession des
hl. Geistes vorstellen :

a) Der hl. Geist geht von Ewigkeit her vom Vater aus. Vom
vorzeitigen, absolut ersten Moment seiner Prozession, ist er und
existiert er als eine vollkommene Hypostase, vndqxsi, vips'oxrjxs, und
der Logos—Sohn wird nicht gedacht als etwas in das hypostatisehe
Wesen des hl. Geistes Hineinbringendes.

ß) Jedoch geht der hl. Geist immer vom Vater aus, und diese
Prozession ist identisch mit dem ewigen Sein, dem göttlichen Leben
des hl. Geistes. Das menschliche Anschauen kann sich dieses
Moment nur als einen Prozess vorstellen, einen nie abgebrochenen
und immer fortdauernden Prozess. Wenn die erste Vorstellung
(„der Ausgang als ein von Ewigkeit und vor Ewigkeit schon
vollbrachter Akt") uns zwingt, die Bewegung eben als Bewegung zu
denken (mag deren Dauer auch nur Einen mathematischen Punkt
messen), so bringt die zweite Vorstellung („der Ausgang als ein
immer gegenwärtiger Akt") samt einem Charakter der Dauer und
Beständigkeit auch ein modifizierendes Moment des Stillstehens, der
Ruhe in diese Bewegung hinein. Da der hl. Geist vom Vater
ausgeht während der Existenz des Sohnes, vndqxovxoç xov Ylov, und
da Vater und Sohn als unmittelbar anliegend sich berührend ge-

gegengenommen werden. Unter solchen Umständen fühlte sich mancher
Theologe genötigt — war er auch nicht im stände, ein sicheres Dogma
vorzulegen — wenigstens seine Vermutung' zu äussern. Statt eines «Wir wissen
das nicht» antwortete man mit einem «Wir erkennen das stückweise»,
indem man, ohne dem innersten Kern des Mysteriums zu nahe zu treten, die

sozusagen begleitenden Merkmale beobachtete. Das ysvvrjTùïç erläuterte

man durch fióvoc sx fióvov; dageg-en blieb dieses Merkmal bei Auslegung-
der Lehre vom hl. Geiste weg. Wünschte man aber ein positives Merkmal
des êxTtoqsvTwç zuhaben, so fand man kein anderes als dieses : «während
des Seins des Sohnes geht der Geist vom Vater aus», ovtoç xov Yiov

sxnoqsvsxai (dabei war es durchaus gleichgültig, ob der Theologe seinen

Standpunkt im Gebiet eines Gedankens oder im Gebiet eines Bildes nahm:
das Resultat musste in beiden Fällen ein und dasselbe sein). Die anschauliche

Formel dieses Theologumenons war sx tov Ilaxqòc Sì Yiov sxtto-
qsvófisvov, «der aus dem Vater durch den Sohn ausgeht».



— 695 —

dacht werden, wird der Moment der immer gegenwärtigen Prozession

des hl. Geistos so verstanden, dass der vom Vater ausgehende
hl. Geist vom Sohne bereits als eine vollkommene Hypostase empfangen
wird; to nvsvfia sxnoqsvsxai naqd xov naxqoç, xal (is'vsi naqd xin
Ylw Asïxwç, sagt Didymus (de Trinitate, 1. 31, Migne, S. Gr., t. 39,
col. 425 A.). Er geht vom Vater aus und weilt im Sohne; der vom
Vater ausgeht und im Sohne ruhet. Das Verhältnis des Sohnes zum
hl. Geist ist in allen diesen Bildern verschieden vom Verhältnis
des Vaters zum hl. Geist: Als nqoßoXsvc, als Ursache, wird der
Vater als movens gedacht, der Sohn als dieser Bewegung einen
Charakter der Ruhe, des Bleibens, mitteilend. Wenn aber die
Prozession als eine fortwährende Bewegung gedacht wird, ist die These

„der im Sohne ruhet" und „im Sohne weilet" durch eine
gleichbedeutende ersetzt : Der vom Vater als vollkommene Hypostase
ausgehende hl. Geist kommt durch den Sohn (nqo'ióv), erscheint durch
den Sohn, offenbart durch ihn sein Wesen, welches er vom Vater
hat. Er erglänzt oder clurchglänzt durch den Sohn.

Der Sohn, vermittelst seiner hypostatischen Existenz, yvaqit)st,
lässt den hl. Geist als solchen erkennen durch sich und vermittelst
sich. Er offenbart ihn, charakterisiert ihn, sozusagen, als den Erkennbaren.

Der hl. Geist wird nach dem Sohne und mit dem Sohne
charakterisiert und erkannt (yvwqii)sxai). Das Bild der Morgenröte
kann, mit Beseitigung des unumgänglichen Fehlers dieses Gleichnisses,

diese Anschauungsweise der Kirchenväter beleuchten : Die
Sonne steht noch unter dem östlichen Horizonte der gegebenen
Ortschaft, sie ist noch unsichtbar und ihr Strahl berührt noch nicht
die Oberfläche der Erde. Gäbe es keine Luft, so wäre an diesem
Orte völlige Finsternis. Der Strahl aber geht durch die Schichten
der Luft, durchdringt sie, und die Morgenröte beleuchtet die
gegebene Ortschaft, kündigt die Nähe des noch verborgenen Sonnendiskus

an; die Erscheinung der Morgenröte selbst beweist aber
das Dasein der Atmosphäre, ohne welche die Erscheinung der
Morgenröte nicht möglieh gewesen wäre, obgleich die reelle Ursache
der Morgenröte die sieh dem Horizonte annähernde Sonne ist. Delhi.

Geist ist eine hypostatische Kraft, welche durch den Sohn
erglänzt, zugleich kündigt sie das Wort an und offenbart die
verborgene Gottheit des Vaters.

Mir scheint, dass dieses „Verbleiben", „Ruhen" im Sohne, dieses
„Durchdringen", diese „Erscheinung", dieses „Erglänzen" durch den
Sohn, der Lehre der Kirchenväter gemäss, die ewigen Verhältnisse des
Vaters, des Sohnes und des hl. Geistes bezeichnen, und kurz zu-
sammengefasst durch den Satz „der hl. Geist kommt vom Vater
durch den Sohn" ausgedrückt sind.



— 696 —

V.

Zwar ist die Idee der Durchdringung des hl. Geistes durch
den Sohn und der unmittelbaren Beziehung der dritten Person der
Dreieinigkeit eben zur zweiten im Bewusstsein der Väter so stark
festgestellt, dass sie sogar behaupteten, der hl. Geist sei mit dem
Vater durch den Sohn vereinigt (Gvvdnxsxai). Und doch ist damit
Anlass zur Vermutung durchaus nicht gegeben, dass eine Andeutung

auf irgend ein kausatives Moment in der Beziehung des Sohnes

zum hl. Geist in diesem Sì Yiov stecke. Seine Hypostase hat der
hl. Geist vom Vater als der alleinigen Ursache. Eines der beredtesten

Zeugnisse solcher Auflassung des Theologumenon SC Ylov
steht in den folgenden Worten des hl. Johannes Damascenus :

nvsvfia xov Baxqoç, wç sx naxqàç èxnoqsvófisvov — Ylov Sé nvsvfia,
oì>x coç ê§ avxov, dXF wç Si avxov sx xov naxqàç sxnoqsvófisvov.
Mâvoç yàq aïxioç ó naxrjq. „Der hl. Geist ist Geist des Vaters, da

er vom Vater ausgeht. Er ist auch der Geist des Sohnes, nicht
aber, als ob er sein Sein vom Sohne habe, sondern aus dem Grund,
weil er durch den Sohn vom Vater ausgeht. Denn nur der Vater
allein ist die Ursache." Also folgt unmittelbar auf das Sì Ylov das

unübertrefflich lakonische Movoç al'xioç, als wäre es für alle Welt
ja selbstverständlich, dass die Ursache nur mit sx, nicht aber auch

mit Sid angegeben werden könnte. Ist aber der Vater auch die

alleinige Ursache des Seins des hl. Geistes, scheint doch die Idee
des Ausganges desselben aus dem Vater durch den Sohn auf den

ersten Blick uns zu veranlassen, wenigstens die Frage zu stellen:
Ob der Vater unmittelbar, dfis'oooç, oder mittelbar, sfifisGwg, die
Ursache des hl. Geistes sei.

So viel ich weiss, wurde solche Frage fast explicite nur vom
hl. Gregorius von Nyssa diskutiertl). Die Termini technici, welche
dieser Kirchenvater braucht (in der Stelle a), sind von Dr.N.B. Swete
sehr anschaulich zusammengestellt in folgendem Schema:

xò al'xiov o naxrjq.
O 0SOÇ

xo aixiaxov

xònqoGsxwcsxxovnqwxov 6 Yiog.

xò Sid xov nqoGsx&ç sx xov
Tcqwxov xò dyiov nvsvßa2),

1) Die fundamentalen Stellen sind: a) quod non sint très dii, Migne,
t. 45, col. 133 B. C; b) contr. Eunom., col. 369 A., Migne, ibid.; c) contr.

Eunom., col. 464 B. C, Migne, ibid.; d) adv. Maced., n. 6, col. 1308 B.,

Migne, ibid.
2) In a) ist to aìxiaxòv auch xò sx xov aì-vlov genannt; in b) ist

der Sohn als xaxd xò nqoGsxèç dSiaGxdxwç x(7i naxqi Gvvsmvoovfisvoç,



— 697 —

und ist der Geist als „the mediately derived", als „mittelbar
ausgehend" prädiziert.

Diese Schlussfolgerung wäre durchaus unablehnbar, wenn wir
bei dem hl. Gregorius nur eine Stelle, nämlich die d, läsen *) :

„Vorausgesetzt, dass wir die Flamme sehen in drei Lampen geteilt,
und dass die erste Flamme Ursache des dritten Lichtes sei, die
vermittelst der Übergabe durch das mittlere das äusserste Licht
angezündet hat, verhindert uns doch nichts, die dritte Lampe als
Feuer zu betrachten, wenn sie auch an der vorhergehenden Flamme
angezündet wäre." Also, folgert der Kirchenvater, ist auch der
hl. Geist, wenn auch die dritte Person, von der gleichen Würde
mit dem Vater und dem Sohn.

Bei Beurteilung dieses auf den ersten Blick ausschlaggebenden
Passus, muss man jedoch nicht übersehen: Erstens, dass die
Wirkung der Ursache vermittelst eines Mediums hier zwar
ausdrücklich angenommen ist, aber nur in der Rede von der Flamme
und den Lampen, nicht in der Rede von dem Sohne und dem
hl. Geiste selber. Zweitens, ehrte, wie bekannt ist, der hl. Gregorius
pietätsvoll den hl. Basilius und nannte ihn nicht sowohl seinen
Bruder, als vielmehr seinen „Vater und Lehrer", naxrjq xai
SiSaGxaXoç, ja 6 ayioç naxrjq rj/iwv. Es ist nicht schwer,
vorauszusetzen, dass der hl. Gregorius es für seine Pflicht und seinen
Ruhm hielt, von den Lehren und Ansichten des auch für ihn
grossen Basilius, xov fisydXov BaGiXslov, nicht einmal haarbreit
abzuweichen, und die eine der klassischen Stellen des hl.
Gregorius über das besprochene Theologumenon, nämlich b, lehnt sich,
selbst in den Ausdrücken, an die Anschauung des hl. Basilius 2) an.
(Siehe Seiten 698 und 699.)

und der hl. Geist als Sì avxov xai fisx' avxov (d. i. durch den Sohn und
mit dem Sohn) svffvç xai Gvvrjfifisvwç xaxaXafißavofisvoc bezeichnet.

*) "SÌGrcsq dv si' xiç sv xqiGÎ XafirrdGi Sirjq-rjfisvrjv ßXsuoov xrjv
tpXóya [aìxiav Sé xov xqlxov cpwxòc vnodwfisfta sivai xrjv nqwxrp)
(pXóya sx SiaSÓGswc Sia xov fisGov xò dxqov èì-dipaGav] — sl Ss

xwXvsi ovSA nvq slvui xrjv xqixrjv XafircdSa, xdv sx nqoXaßovGrjc
dvaXdfiìpfj (pXoyòg, xlç rj Go<pia xwv Sia xavxa xrjv xov dylov nvsv-
j.iaxoç d'i-iav dAsxsìv aGsßwc vo(iit,óvxwv, snsiSrjTTsq (isxd Baxs'qa xai
Yiòv ïjqi-9-firjlhj ixaqd xrjç flslaç (pwvrjç;

2) S. Basil., epist. 38 (alias 43) (a. D. 369—370), ist geschrieben:
rqi/yoqlm aSsXtpw, das heisst an den hi. Gregorius von Nyssa, und hatte
— sehr wahrscheinlich — einen grossen Einfluss auf die Formierung der
Denkart des letzten. Alle Parallelen unter der Aufschrift «Der hl. Basilius»
sind aus n. 4 dieses Briefes entnommen.

Kevue intern, de Theologie. Heft 24, 1898. 46



698 —

Der hl. Basilius :

'Ev ovSsvi SiaXst(ifiaTi
(isxaì-v navqòc xaiYiov
xal dyiov nvsvfiaxoç xrjç
Siavoîaç xsvsfißaxovGTjc-
Sion ovSsv sGxi xò Sid

fis'Gov xovxwv naqsvsi-
qófisvov — ovxs SiaGxrr
fiaxôç xivoç dvvTCoGxd-

tov xsvóxrjc — xfj naqsv-
Arjxrj xov xsvov xò Gvvs-

Xèç SiaGxsXAovGa.

Der hl. Gregorius:

'Ev fi (xfj dxTÎGTCp

ovolo) naTr,q fiìv dvaqxoç,
xai dysvvTjTog, xai dsì

naTrq vosTxai.

s§ avxov Sé xaxd xò

rcqoOsxèç dSiaOxdxwç ó

Movoysvrjç Yîoç Teg na-
Tol Gvvsrcivosìxai.

Sì avxov Sé xal fisT
avxov, nqiv xi xsvóv xs
xal dvvTcóGxaxov Sia

fisGov TtaqsfiTtsGsiv vórj-

fia, svAvçxaixànvsvfia
xò ayiov Gvvvififisvwç
xaxaXafißdvsxai '

ovx vOxsqiXov xaxd
xrjv VTCaqÇiv (isxd xòv

Yióv, wGxs noxè xòv

Movoysvrj SìxaToZnvsv-
fiaTOç vorjd-rjvar

dXX sx (lèv tov 0SOV

tcSv òXwv, xai avTÒ vrjv
aìxtav exov xov sivai,
od-sv xai xò Movoysveç
sGxi (pwç,

Sia Sé dXvi&ivov ipw-
tÒc èxXdfiìpav,

ovxs SiaGxfjfiaxi ovxs
ipvoswç sxsqóxrjxi xov
narqòc vt tov Movoys-
vovç anoxéfivsxai.

Der hl. Basilius :

6 Ylòc — co ndvxoxe
xò nvsvfia xò dyiov «#<»-
qlGTwç Gvvsicivosixai —
xò ayiov nvsvfia — xov
Yiov (lèv rjqTTjTai, or

dSiaGxdxwç Gvyxaxa-
Xajißdvsxai, xrjç Sé tov
naxqòc aïxîaç sì-rpips-
vov è'xsi xò sivai, o&sv
xai sxnoqsvsxar tovto
to yvwqiGvixòv tvjç xaxa
xrjv vnoGxaGiv ISiotïjtoç
Grjfisìov s'xsi, to (istà
tov Y'iòv xai Gvv avvw
yvwqCÇsGifai.

xal to sx tov navqog
vcpsGvdvai,

cO Sé Ylòc, ó TÒ sx

tov narqàg sxnoqsvó-

fisvov nvsvfia Sìsavxov
xai fisff savxov yvwqi-

£wv, fiévoç (lovoysvwç sx

xov dysvvrjxov ipwxog

êxXdfiipaç, etc.



699

Der hl. Basilius:

Der Gedanke tritt in
keinen leeren Zwischenraum

zwischen dem Vater
und dem Sohn und dem
hl. Geist hinein. Denn

zwischen Denselben
schiebt sich nichts ein,
weder Leere irgend
welches nicht existierenden

Zwischenraumes
die durch Parenthese
etwas Leeren das Concre-
tum zertrennt.

Der hl. Gregorius:

In der ung-eschaffenen
Substanz wird der Vater
als anfanglos, ungezeugt
und immer als Vater
gedacht.

Aus ihm unmittelbar
(ist) der Eingeborne Sohn,
(der) wird unzertrennlich
zusammen mit dem Vater
gedacht.

Durch Ihn aber und
mit Ihm wird sogleich
(bevor eine Vorstellung
über etwas Leeres und
Nichtexistierendes sich

eindrängt) auch der hl.
Geist zusammen begriffen,

der seinem Sein
nach nicht später ist als
der Sohn (so dass man den
Eingebornen ohne den
Geist vorstellen könnte),

aber die Ursache seines
Seins hat auch der Geist
aus dem Gott des Alls,
aus dem auch das eingeborne

Licht das Sein hat,

erglänzt aber durch das
wahre Licht,

so dass er weder durch
einen Zwischenraum noch
durch eine Verschiedenheit

der Natur vom Vater
oder vom Eingeborenen
abgetrennt wird.

Der hl. Basilius:

Der Sohn — wird mit
dem hl. Geist stets
unzertrennlich, zusammen
gedacht. Der hl. Geist
ist (zwar) mit dem Sohne
zusammengegliedert, hat
aber das Sein abhängend
von der Ursache, nämlich

vom Vater, aus dem
Er auch ausgeht. Er hat

das charakteristische,
(nur) Ihm seiner Hypostase

nach eigentümliche
Merkmal, dass er nach
dem Sohn erkennbar ist,

und das Sein aus dem
Vater hat.

Der Sohn aber, der den
aus dem Vater ausgehenden

Geist durch sich
selbst und mit sich selbst
erkennbar macht, — nur
Er erglänzt einzig aus
dem ungezeugten Licht
als Eingehorner u. s. f.



— 700 —

Wie wir sehen, verkündigen die beiden Kirchenväter das Sì
Yiov ausdrücklich, sogar dringend, aber nur im Zusammenhange
mit den Prädikaten, wie yvwqlÇsG&ai, xaxaXafißdvsoOai: durch den
Sohn ist der hl. Geist theologisch erkennbar, und dies ist
charakteristisch als Merkmal für die Hypostase des Sohnes selbst, für
sein innerstes persönliches Leben, ist sein yvwqiGfia. Aber wenn
auch in den innersten, geheimnisvollsten Beziehungen des trini-
tarischen Lebens begründet, ist das „durch den Sohn" frei von
dem leisesten Anstrich einer Kausalitäts-Bedeutimg : das Wort Sì
Ylov, soviel mir bekannt, verdunstet stets, sobald die beiden
Kirchenväter über die alxi'a, die causa, die Ursache des Seins
des hl. Geistes zu reden beginnen. „Seinem Sein nach", sagt der

grosse Basilius, „ist der hl. Geist von der Ursache abhängend,
nämlich vom Vater aus dem er auch ausgeht." Noch prägnanter
drückt sich der hl. Gregorius aus : „Die Ursache seines Seins hat
auch der hl. Geist ebendaselbst, wo auch der eingeborene Sohn
selbst sie hat, nämlich aus dem Gott des Alls x)." So ist vom
Standpunkte des KausalitätsVerhältnisses der Sohn dem hl. Geist logisch
nicht übergeordnet, vielmehr sind sie auf dieselbe logische Stufe,
als coordinati, gestellt.

Und drittens : Unter den Kirchenvätern ist der hl. Gregorius
von Nyssa, so lautet der consensus theologorum, am meisten
origenistiseh angehaucht. Gegen Origenes aber sind Beschwerden
am wenigsten statthaft, dass er eine theologische Wichtigkeit des

Begriffes der Ursache, der alxla, der dqxrj, der nrjyrj nicht genug
erkannt hätte 2). Diese Bedeutung war gewiss dem hl. Gregorius
eben so klar wie dem Origenes selbst. Dennoch sagte der ori-
genisierende Kirchenvater überhaupt nichts, was den Sohn über
die Ordnung der alxiaxd, der Verursachten, erheben musste. Mehr-

') Vergi, adv. Eunom., 1. 1 (col. 416 C). dXXd Sì avxov (xov Yiov)
/lèv sxXd(iTcov, xrjv Se xrjç vnoGxaGswç alxiav s'xov sx xov nqwxo-
xvtcov (pwxoç.

2) Z. B. in Joh., t. 2, n. 1, 2, 3, pp. 49—51, ed. de la Rue, behauptet
Origenes, dass nur der Vater Avxo&soç und ó Qsóc ist, der Sohn aber bloss

0SÓC ist, denn auch Er ist in der Klasse der fioqipovfisvoi Asoi, xfj fisxo%rj
xov &SOV yivófisvoi inbegriffen; dann kommt es dem Alexandriner in den

Sinn, eine solche Auseinandersetzung dürfte einige beunruhigen; zur
Beschwichtigung der Besorgnisse dieser versichert er, dass die göttliche Würde
des Sohnes dadurch nicht geschmälert ist: «denn (und diesen Beweis hält

Origenes für durchaus vollwichtig) beide, sowohl der Vater als der Sohn,

haben die Stelle eines Quells: der Vater ist das Prinzip der Gottheit, der

Sohn ist das Prinzip der Vernunft.» ]4(i(póxsqa ydq nrjyrjç %a X(*>Qav' °
(lèv naxijq Asottjtoç, ô Sé Ylòc Xóyov.



— 701 —

mais versäumt er die beste Gelegenheit, zu konstatieren, dass auch
der Sohn, als lebendiger Übermittler der kausativen Wirkung des

Vaters auf den Geist, Mitursache oder Mitquell des Geistes sei.

Solches silentium *) ist centnersehwer und kann etwas beweisen.
Unter dieser Beleuchtung möchte ich auch die erste (a)

klassische Stelle des hl. Gregorius betrachten.
Tò (lèv ydq TxqoGsxwg sx tov nqwxov, xò Sé Sid xov TtqoGsx<nç

sx xov TiqwTOv, wGxs xai xà Movoysvèç dva/iipi'ßoXov èni xov Yiov
(is'vsiv, xai to sx tov naxqàç sivai xò Hrsvaa (ivj d/ig)ißdXXstv, xrjç

xov Yiov /isGixsiaç xai avxiff xò Movoysvèç cpvXaxxoiArjç, xai xò Ilvsvfia
xrjç (pvGix~,ç Ttqàç naxs'qa G%éGswç (irj dnsiqyovGijç.

„Denn das eine ist das unmittelbar aus dem ersten, und das

andere ist das durch das unmittelbar aus dem ersten, so dass die

Eigenschaft des Eingeborenseins unstreitig dem Sohne bleibt,
sowie auch die Thatsache, dass der Geist das Sein aus dem Vater
hat, keinem Zweifel unterliegt, da die Vermittelung des Sohnes

Ihm selbst den Charakter des Eingeborenen garantiert, sowie auch
den Geist nicht verhindert, die Gemeinschaft der Natur mit dem
Vater zu haben."

Die Thesis probanda dieser Stelle ist: Eine Verschiedenheit der
Natur, rj xaxd cpvGiv Siacpoqd, ist in der Dreieinigkeit nicht
anzunehmen. Die Verschiedenheit der Hypostasen ist kein Argument
gegen die Wesenseinheit. Tò dnaqdXXaxxov xrjç <j>vo'swç ofioXoyovvxsç,

xrjv xaxd xò aixiov xal aìxiavòv Siacpoqdv ovx dqvov(islfa, sv m (lóvoi
Siaxqi'vsGAai xà s'xsqov tov sxs'qov xaxaXafißdvofisv. „Indem wir
bekennen, dass die Natur der Dreieinigkeit untersehiedlos eine ist,
stellen wir keinesfalls in Abrede die Differenz der Ursache und
des Verursachten, wir behaupten sogar, dass in dieser Differenz
allein der Unterschied einzelner Personen besteht." Die Betrachtung
des hypostatischen Unterschiedes ist aber hier eingeleitet, nur um
eine Einwendung der Gegner abzuwehren nsqi xrjç toiuvtxjç
dnoXoyijGÓfisda fisfnpswg, so dass der logische Nachdruck auf der
Schlussfolgerung des ófioovo'iov liegt: die Vermittlung des Sohnes
wird vom Standpunkte der Gemeinschaft der Substanz betrachtet.

*) Und das ist durchaus wohlbegründet : für die menschliche, den
Gesetzen des Raumes unterlieg-ende Vorstellung (und nur davon kann hier
die Rede sein) muss der hl. Geist — auch im allerersten vorstellbaren
Momente seines Seins, d. h. im Momente der Wirkung der Ursache — mit
unabwendbarer Notwendigkeit als schon ausser dem Vater daseiend
gedacht werden, wenn der Sohn als Leiter dieser Wirkung begriffen werden
darf. Solche Auffassung aber postuliert — implicite — zum blasphemischen
e£ ovx bvxwv. Die orthodoxe, homousianische Vorstellung also kann den
hl. Geist in diesem Momente nur als noch binnen dem Vater keimend projektieren,

und das schliesst jede (isGixsia des Sohnes aus.



— 702 —

Die Thatsache, dass der Sohn die zweite, der hl. Geist die dritte
Hypostase ist, wird als Gegebenes angenommen und in dem Sinne
beleuchtet, dass in derselben kein Hindernis zur ó(ioovGióxr]c des
Geistes liegt. Aber von der Wirkung der Ursache ist keine Rede,
darum bleibt auch die Frage, ob der hl. Geist sein Sein vom Vater
unmittelbar hat, oder Sì Ylov, durch Vermittlung des Sohnes, explicite
unbeantwortet. *) „Der vom Vater das Sein empfangende Geist"
und „der vom Vater das Sein habende Geist", diese Begriffe
bezeichnen doch für die menschliehe Vorstellungsart zwei verschiedene
Momente des göttlichen Lebens. Meines Erachtens ist das
Theologumenon des hl. Gregorius nur dem zweiten Momente gewidmet
und hält uns im Bereiche der Anschauung über die sxXafiipiç xai
sxipavGiç des hl. Geistes, nicht über seine èxnoqsvGiç im eigensten
Kern dieses dogmatischen Begriffes.

VI.
Diese gegenseitigen Verhältnisse der göttlichen Hypostasen

müssen eben die Konsubstantialität der hl. Dreieinigkeit, die Identität

der Natur der drei Personen, ihre Gemeinschaft der Natur
nach, veranschaulichen. Das Theologumenon der Kirchenväter, dass
die wesentliche Güte vom Vater zum hl. Geist durch den Sohn

kommt, stellt sozusagen den Puls des geheimnisvollen göttlichen
Lebens dar, und wird unter der Feder des hl. Ambrosius zum
mächtigen Beweis der Gleiehwesentlichkeit des Sohnes mit dem
Vater. „Niemand ist gütig als Gott allein," behaupteten die Arianer.
„Der hl. Geist", antwortete Ambrosius, „ist gütig, und empfängt vom
Vater die wesentliche Güte durch den Sohn ; ist aber der Geist

gütig, so ist auch der Sohn gütig."
Das Sià xov Yiov nur auf die zeitliche Gabe des hl. Geistes -an

die Kreatur durch den Sohn zurückzuführen, Messe solche Beweise
der Kirchenväter, wie die oben erwähnten, schwächen. Im
Evangelium giebt es nur eine Stelle (Joh. 20, 22), welche zur Begründung

des Sì Ylov angeführt werden kann, und aus dieser Stelle

') Auch die Stelle d giebt keine Antwort. Tov Movoysvovg sx^vai
xò nvsvfia tò dyiov, smvola (lóvrj xaxd tov xrjç aîxîaç Xóyov reqo-

Aswqov(iévov xrjç xov nvsv(iaxoç vnoGrdOswç. Diese Worte verstehe
ich (wie z. B. auch N. M. Bogorodsky sie im Jahre 1879 verstanden hat)

folgenderweise : Ganz theoretisch wird der Sohn auch vor der Existenz des

Geistes vorgestellt, als logisches prius in Beziehung auf die Ursache (nicht
«als die Ursache und darum als logisches prius»). Die Gebrüder, der
erstgeborene Sohn und der nachgeborene Sohn, unterscheiden sich von
einander nach ihrem Verhältnisse zur Ursache, zum Vater, und doch ist der

ältere Bruder in keinem Sinne die Ursache der Existenz des jüngsten Bruders.



— 703 —

erhellt unmittelbar, dass der hl. Geist durch den" Sohn der Kreatur
gegeben ist (vgl. Tit. 33, 56). Das bejahen auch die Kirchenväter.
Dass sie aber aus diesem historischen Faktum nie einen Rück-
schluss in betreff der ewigen Verhältnisse des hl. Geistes zum Sohn

machen, so dass die Ausgiessung selbst des hl. Geistes durch den
Sohn vielmehr ein Reflex dieser ewigen Grundthatsache auf das
Zeitliche sei,r) das zu beweisen, dieses onus probandi, fiele dem

zu, der es wagen könnte, den Gedanken zu bestreiten, dass der
hl. Geist durch den Sohn von Ewigkeit glänst, und ich glaube, class

dieses Onus für einen Theologen viel zu schwer sein würde.

Die Thesen.

Es ist zu berücksichtigen, dass die Altkatholiken mit
ehrenwerter Offenherzigkeit die Verschiedenheiten in der Frage des

Ausganges des hl. Geistes bezeugen; sie thun alles, was von
ihnen abhängt, um den Missverständnissen vorzubeugen, welche
der kirchlichen Union so schädlich sind, und welche so häufig
vorkommen, nachdem bei den Unionsbestrebungen nicht alles
gesagt worden ist, was zu sagen war, nicht alles ausgesprochen
worden ist ; diese im unklaren gebliebenen Fragen werden
nachträglich von beiden Seiten ihren verschiedenen Meinungen
gemäss auseinandergesetzt, und dienen zuweilen zu
gegenseitigen späteren Inkriminationen.

Meiner Meinung nach schiene es also möglich, die folgenden

Thesen als richtige anzuerkennen:
These 1. Die orthodoxe russische Kirche betrachtet als

Dogma (credendum de fide) nur die Wahrheit, dass der hl. Geist
vom Vater ausgeht und eines Wesens mit dem Vater und dem
Sohne ist. Tei rcvsvpa xò dyiov sx xov naxgòc sxnoqsvsxai xal
6(ioovGióv sGxi Tw naxqi xai xw Yl§. Andere Einzelnheiten (in-
soferne sie dem Sinne nach mit dieser Wahrheit nicht identisch
sind) sind als Theologumena zn betrachten.

Z. B. § 1. Dass der hl. Geist „zugleich mit dem Vater und
dem Sohne verehrt (angebetet) und verherrlicht wird", ist ein Dogma,
nicht ein blosses Theologumenon, weil es dem Sinne nach identisch

*) Um die Wahrscheinlichkeit eines solchen Rückschlusses zu bekräftigen,

möchte ich ein anderes Theologumenon ins Gedächtnis bringen, nämlich

den Versuch der Kirchenväter, das einigermassen verständlich zu
machen, warum der Sohn und nicht der Vater Mensch geworden ist. Vergi.
Photii Bibliotheca, cod. 222, pp. 181», 182, 193, 199», 196, ed. Bekker.



— 704 —

ist mit der Gleichwesentlichkeit (Homousie) des hl. Geistes, und
darum schon in dem Inhalt dieser Grundwahrheit implicite
gegeben ist.

§ 2. Im Sinne eines solchen Unterschiedes des Dogmas und
der Theologumena verstehe ich auch die Antwort, welche wir im
ausführlichen Katechismus finden : Auf die Frage : „Kann die Lehre
vom Ausgange des hl. Geistes irgend einer Abänderung oder
Ergänzung unterworfen sein?" lautet die Antwort: „Nein, sie kann
es nicht."

Als Dogma darf sie nicht ergänzt werden, weder durch den
erläuternden Zusatz „durch den Sohnu, noch durch den einschränkenden

Zusatz „vom Vater allein11. Wenn aber die Kirchenväter
wie J. Damascenus (de Fide orthodoxa, c. 12) sagen, dass der
hl. Geist eine die verborgene Gottheit ankündigende Kraft des

Vaters ist, class Er eine Kraft des Vaters ist, die aus dem Vater
durch den Sohn ausgeht, Svvafiiç xov Tlaxqòg sx naxqòc (lèv Sì
Ylov sxnoqsvo(isvìj, dass der hl. Geist auch des Sohnes Geist ist,
nicht als ob Er aus dem Sohne ausgehe, aber weil Er durch den
Sohn aus dem Vater ausgeht, Ylov Sé nvsvfia, ovx ^i ££ avxov,
dXX' wç Sì avxov sx xov naxqòc sxnoqsvófisvov : so sagen sie es

gewiss nicht, um die Fülle des geheimnisvollen Seins des hl. Geistes

zu ändern, sondern um sie unserm Verständnis anzunähern, sie
aufzuklären. Sie sagen es deswegen, weil sie diese Aufklärung als

mögliches und richtiges Theologumenon anerkennen.

These 2. Die Anschauung, dass der hl. Geist sx xov naxqòc
Sid tov Ylov sxTioqsvsxai, oder nqósiGi, oder sxXd(insi, vom Vater
durch den Sohn ausgeht, durchgeht, erglänzt, findet sich so

häufig bei den Vätern, die hohe Bedeutung, die Wichtigkeit,
welche ihm die mehrfache Wiederholung in der „genauen.
Auslegung des orthodoxen Glaubens" des hl. Damascenus, und besonders

ihre Aufnahme in die Synodika des hl. Tarasius von Konstantinopel

zuerkennt, deren Rechtgiäubigkeit wie vom Orient so auch

vom orthodoxen Occident (in der Person des Papstes Hadrian
von Rom) und auch vom VII. ökumenischen Konzil bescheinigt,
konstatiert worden ist ; diese Wichtigkeit ist so augenscheinlich
und erhaben, dass die Theologen in diesem Sid xov Yiov nicht

nur eine blosse Privatmeinung eines Kirchenvaters, sondern

ein sozusagen Ökumenisch, überall autorisiertes Theologumenon
des orthodoxen Morgenlandes zu erblicken das Recht haben.

These 3. Die Annahme, dass im Sid xov Yiov immer und

überall die Idee der nur zeitlichen Sendung des hl. Geistes in



— 705 —

die Welt zur Beglückung der Geschöpfe enthalten ist, führt zu

Verdrehungen bei der Erklärung einiger patristischer Stellen.

§ 1. Es ist bekannt, dass der Patriarch von Konstantinopel
Gregorius II Cyprius (1283—1289) ungeachtet seines Antagonismus
gegen den Unionisten Johannes Bekkos es entschieden unmöglich fand,
die Meinung anzunehmen, dass die Kirchenväter unter sxXa/npiç

nur die temporäre Ausglänzung des hl. Geistes durch den Sohn

gemeint hätten.

§ 2. Bekannt ist auch, dass der Bischof Sylvester (Antwort
eines Orthodoxen auf das Schema vom hl. Geiste. Kiew, 1874,

pag. 72—75) zugiebt, dass der hl. Gregor von Nyssa (contra
Eunomium 1. I, Migne, S. Gr., t. 45, col. 336 D., 416 C.) von der

ewigen Erscheinung des hl. Geistes durch den Sohn redet (sv xajf

Sì avxov xov Yiov nsipijvévai, Sì avxov (lèv sxXdfinov). Er spricht
von der Offenbarung oder Erscheinung des „Seins", welches, als

schon ein fertiges, der hl. Geist vom Vater erhalten hat, oder
wenn man will, eines „Seins", welches, wenn man sich so ausdrücken
darf, man sich vorstellen musste als schon existierend vom
Momente der Ewigkeit an, von welchem der hl. Geist gedacht werden
soll, von der Erscheinung des hl. Geistes durch den Sohn,
unbedingt, unabhängig von seiner zeitlichen Sendung in die Welt.

§ 3. In der „Definition der Orthodoxie Seiner Heiligkeit des
ökumenischen Patriarchen Tarasius", wie die Väter des VII.
ökumenischen Konzils die Synodika des hl. Tarasius genannt haben,
steht das Sid xov Ylov im folgenden Kontext: „Ich glaube an einen
Gott den Vater, den Allmächtigen, und an einen Herrn Jesus
Christus, den Sohn Gottes, unsern Gott, welcher zeitlos und ewig
aus dem Vater gezeugt ist, xai sic xà nvsv/ia xò dyiov, xò xvqiov
xai Çwotcoiovv, xò sx xov naxqòc Sì Yiov sxrcoqsvó/isvov, und an
den hl. Geist den Herrn, den Lebendigmachenden, der aus dem
Vater durch den Sohn ausgeht, den wahren Gott, an die einwesentliche

— gleich zu preisende, gleichthronende, ewige, ungeschafi'ene
Gründerin von allem Geschaffenen — Dreieinigkeit. Ich glaube an
eine dqxrj, eine Gottheit und Herrschaft, an ein Reich, an eine
Kraft und Macht, welche in drei Hypostasen unteilbar-geteilt und
geteilt-vereinigt ist."

Da in dieser Abteilung vom Verhältnis des Sohnes Gottes zur
Welt kein Wort gesagt wird (die Worte des Constantinopolitanums,
„durch welchen alles geschaffen ist", sind in der Synodika nicht
angeführt), und vom Menschwerden nur in der darauf folgenden
Abteilung die Rede ist, so ist es selbstverständlich, dass der
Gedanke des hl. Tarasius sich in den Grenzen der speciellen Theologie,



— 706 —

AsoXoyla bewegt, sich die ewigen und immer dauernden Verhältnisse

der göttlichen Hypostasen vorstellt.
§ 4. Bei dem hl. Damascenus (Migne, S. Gr., t. 94, col. 1512 B.,

dialog, contra Manichseos, E.) wird dem Manichäer, welcher ihm sagt :

„Wie?! hat sieh denn nach deiner Meinung Gott nicht verändert,
indem er den Sohn geboren und den hl. Geist hervorgebracht?"
folgende Antwort gegeben : OvSajiwç • ov ydq Xéyw, fivj wv rcqóxsqov
naTTjq, vGxsqov ys'yovs naxijq, dXX' usi rjv sx^ov s§ savxov xòv avxov
Aóyov xai Sid xov Aóyov avxov s§ avxov xò nvsvfia avxov sxnoqsvó-
(isvov. „Nicht im Mindesten! Denn ich sage nicht, Gott, nachdem
Er vormals Vater nicht gewesen war, sei später Vater geworden,
sondern er sei immer (Vater), da er aus sich selbst sein Wort, und
durch sein Wort seinen aus Ihm (dem Vater) ausgehenden Geist hat."

Die ganze Kraft der Antwort liegt hier darin, class diese
Verhältnisse ewig, anfanglos und deswegen unveränderlich sind.

§ 5. Darauf zu bestehen, dass die Worte nqo'ìóv, sxXd/npav,
7ts(pijvóc, nqosXd-óv, vom sxnoqsvófisvov gar nicht zu reden, nur
zeitliche Beziehungen bedeuten, Messe sich in einen unlösbaren
Gegensatz stellen mit dem Faktum, dass bei den hl. Vätern, wie
auch in den Kirchenliedern mit diesen Termini auch das
vorzeitliehe Verhältnis des Geistes, zuweilen auch des Sohnes, zu Gott
dem Vater bezeichnet wird.

a) So z. B. bei dem hl. Gregorius Theologus (Migne, S. Gr.,
t. 36, col. 348 B., orat. 39 n. 12) Ilvsvfia dyiov dXrjêwç xò nvsv/ia,
nqo'ìóv (lèv sx xov naxqòc, ovx viïxwç Sé' ovSè ydq ysvvrjxwç, aXX

SXTTOqSVTWÇ.

ß) Bei demselben, i'Siov Sé, narqòc (lèv rj dysvvrjGta,
Yiov Sé rj ys'vvrjGiç,
nvsv(iavoç Sé rj è'xrcsfixpiç-

y) Bei dem hl. J. Damascenus (Migne, S. Gr., t. 95, col. 60,

epistola de Hymno trisagio, n. 27), nvsvfia dyiov tò nvsvpa xo

dyiov sxxov naxqòc ydq, Sid xov Yiov xai Aóyov nqo'ìóv, ovx vìixwcSé.

Vergi. N. M. Bogorodsky (russische theologische Dissertation,
St. Petersburg 1879), S. 64, Anm. 1.

S) Bei demselben (Migne, S. Gr., t. 94, col. 816 C. de fide orthodoxa,

1, e, 8): ó Ylàç Movoysvrjç Sé, oxi (lovoç sx (lóvov xov

naxqòc (lovwç s y svv rj-tfrj.
s) Bei demselben (Migne, S. Gr., t. 96, col. 833: o [jambische]

xavwv sic xrjv nsvxrjxoGxrjv, cnSrj S', o siqfioç):
Ava'Ç dvdxxwv oloç «£ oïov (lovoç
Aoyoç nqosXlfwv nuxqàç i'§ avaixiov.

Zu bemerken der pünktliche Parallelismus des nicht
terminologischen nqosX&mv in e, und des unstreitig terminologischen,

sonnenklaren sysvvljdr] in S.



— 707 —

'Q Bei dem hl. Cyrillus von Alexandrien (Migne, S. Gr., t. 76,
eoi. 1157 A. B. cle recta fide ad Theodosium imp., nn. 16, 18):
xov nsiprjvóxoc sx Qsov xaxd ipvGiv Yiov, xovxsGxi xov Movoysvovg...
xòv avvòv sirai xai Movoysvrj tciGtsvovtsç xai nqwrÓTOxov Movo-
ysvrj (lèv, wç 0sov navqòc Xóyov xai sx xrjç ovGlaç avxov nsiprjvóxa,
nqwxóxoxov S' av, xaltà ys'yovsv dvAqwnoç... xai xov sx 0sov naxqòc
nsipvjvóxoc Aóyov... xòv sx 0sov Aóyov... vorjGo(isv... iva xai
xòv avxòv, cpvGsi (lèv ovxa 0sàv xai s~§ avxijç nsipvjvóxa xfjç ovGlaç
xov 0SOV xal naxqòc- sv êo'xdxoiç Sé xov alwvog xaiqoìg ysvó/isvov
dvAqwnov.

rj) Bei dem hl. Gregor. Theolog. (Migne, S. Gr., t. 36, col. 141 C,
oratio 31, n. 9): „TI ovv sGti, iprjGiv (nvsv(iaxo(idxoç), o Xslnsi
x(p nvsvfiaxi nqàç xà sivai Yiov; El ydq (irj Xsïnov xi fp>, Y'iàç av
TjV.u Ov Xslnsiv (pajis'v ovSè ydq sXXsmrjç 0sóg' xò Se xrjç sxcpdv-
Gswç, IV ovxwç sïnw, r] xijç nqàç dXXrjXa GxsGswç Sidtpoqov, Sidcpoqov

avxwv xai xrjv xXrjGiv nsnoirjxsv.
Und in den Kirchenliedern aus der 'Oxxwrj^oc GvvxsAsÌGa naqà

xov dyiov 'Iwdvvov xov AufiaGxijvov :

II) (vjypç ßaqvc, xft xvqiaxfj nqwt, sv xoi (isGovvxtix^, xavoìv
xqiaSixòc, o)Srj «', xqondqiov ßj :

Novç ó dvaqxoç Aóyov
GvvaïSiwç ysvvijGaç,

xai nvsv(ia Gvvdvaqxov
sxXdfirpaç, xaxrjÇlwGsv

sva 0sàv xaf ovGÎav Gv(i(ioqipov
ij/iâç nqoçxvvsîv xqiGvnoGxaxov.

Zu bemerken der Parallelismus des sxXdjiipaç und des ysvvrjGag.
0 (n°S nXdyioç ß', xoi oaßßdxy sGnsqaç, sic xà Kvqis êxsxqa'Ça,

Asoxóxiov) :
ô ydq^ aGnóqwc (die slavische Übersetzung setzt voraus ó ydq

dxqóvacjsx naxqòc sxXd/iipaç Yiàç fiovoysvrjç.
x) (fjxpg y, xfj xvqiaxfi nqwt, sic xòv oq&qov, xavoìv xijç 0soxoxov,

<<)Svj &', xqondqiov ß):
XqiGxs',

ÏXsOOV VSflOlÇ VjflÎV
nvsvfia fisxaSoxixàv dyaHoxrjvoç
sx Tlaxqoç Sid Gov n q os q %ó fisv ov.

Zu vergleichen mit dem Gebet des hl. Hilarius Pietaviensis
(Migne, S. Lat., t. 10, col. 472, De Trinitate 1. 12, n. 57): dona mihi
— ut — sanctum spiritum tuum, qui ex te per unigenitum tuum
est promerear.

These 4. Dem allem nach ist es wenigstens nicht tadelnswert,

zu denken, dass die bei den Kirchenvätern vorkommenden
Aussprüche, der hl. Geist „geht aus" (sxnoqsvófisvov, nqo'ìóv) vom
Vater durch den Sohn, „erleuchtet" (sxXdjinsi) durch den Sohn,



— 708 —

„erscheint" (nscpvivóg) durch den Sohn, die Anzeige enthalten von
irgend einem geheimnisvollen Moment in der ewigen Thätigkeit,
in dem ewigen Leben, in den ewigen innern Beziehungen des
hl. Geistes zum Vater und Sohn, — desjenigen Momentes, welches
auch das ewige „Bleiben" (fisvov), die ewige „Ruhe" (dvanavó-
(isvov) des hl. Geistes im Sohne genannt wird.

These 5. Dieses Moment ist die bildreiche Darstellung der
Identität (üv(Kpvs'c) des Wesens des hl. Geistes mit dem Abater

und dem Sohn, und auch der unbegreiflichen, aber im
Evangelium geoffenbarten Wrahrheit, dass der hl. Geist die dritte
und der Sohn die zioeite Person der hl. Dreieinigkeit ist.

These 6. Dieses Moment ist dem Sinne nach mit demjenigen,

welches in den WTorten sx xov naxqòc sxnoqsvsvca geoffenbart

ist (wenn wir nur diesen Satz im engen [d. h. streng
theologischen] Sinne der Termini technici sxnoqsvcwç und sxno-

qsvsvai verstehen werden), nicht identisch.

These 7. Demzufolge geht der hl. Geist vom Vater allein aus,
sx (lóvov tov Tlaxqàç sxnoqsvsxai, im strengen Sinne des Terminus
sxnoqsvxolç. Dieser Satz ist aber nur ein Theologumenon, und
kein Dogma.

§ 1. Kein Dogma, s. § 2 zu der These 1 (den Absatz „Als
Dogma" u. s. w., pag. 704).

§ 2. Dem Ausdruck sx (lóvov xov Tlarqòc fehlt nicht nur
die Sanktion eines ökumenischen Konzils (selbst eine Sanktion,
welche dem Bezeugen des Sì Yiov auf dem VII. ökumenischen
Konzil gleich wäre), sondern ihm fehlt auch der Grad der Autorität,

welcher einem theologischen Ausdruck zukommt, den die
Väter gebraucht hätten. Photius hätte grosse Mühe gehabt, das

sx (lóvov xov riuTqòg mit Citaten aus den Kirchenvätern zu rechtfertigen.
§ 3. Die Kirchenväter sagen vom Sohn „Der Einige von dem

Einigen" (S. S und s im § 5 zur These 3), gebrauchen aber diesen
Ausdruck nicht, wenn sie vom hl. Geiste reden, als wäre es aus

Vorsicht, dass die These „der hl. Geist geht vom Vater allein"
nicht zur Antithese werde der theologischen Idee „und durch den

Sohn aufleuchtet".
§ 4. Die These sx (lóvov tov nc<vqoç sxnoqsvsvai soll nicht

als Verneinung z. B. der These ix (lóvov (lèv tov Tlaxqàç
sxnoqsvsxai, Sì Yiov Sé nqósiGiv *) dienen.

J) Um wenigstens die Bichtung zu bezeichnen, die das menschliche
Denken halten muss in der Spekulation über dieses griechische Theologu-



— 709 —

These 8. Aus der von niemand bekämpften These, dass

der Vater der (lovoç aïxioç (die einzige, die alleinige Ursache)
des Seins des hl. Geistes ist, folgt, dass der Sohn weder der
Urheber noch der Miturheber des Seins (vnaq'Çiç) des hl. Geistes ist.

§ 1. „Die unbedingte Bedingung" (wie sich S. B. Kochomsky
[russische theologische Dissersation, St. Petersburg 1875] ausdrückt),
ist in keiner Hinsicht eine Ursache.

§ 2. Die These Nr. 8 kann nur auf negativem Wege
bewiesen werden (weil die augustinische Ansicht kein Gegenstand
der Beurteilung bei den griechischen Vätern war und sie [die
Väter] selbstverständlich keine specieile Antithese aufgestellt haben).

a) Niemand hat irgend eine Stelle angegeben, wo der Sohn

aïxioç (oder Gvvaixioç) des hl. Geistes genannt wäre.
b) In den vollsten, ausführlichsten Aufzählungen der

hypostatischen iSioxrjxsç (z. B. in der „De Fide orthodoxa", I, c. 12) wird
der Sohn nur alxiaxóc, wie auch der hl. Geist, genannt.

Andererseits aber :

These 9. Die abendländische Ansicht unterscheidet sich
vom morgenländischen Theologumenon. Ohne Verdrehung des

Sinnes kann man weder das Filioque im Sinne des Sì Yiov
erklären, noch die Ansicht der morgenländischen Väter in einem
dem abendländischen gleichen Sinne auseinandersetzen.

These 10. Es ist anzunehmen, dass im ältesten, voraugu-
stinischen Stadium das abendländische Theologumenon nur
denjenigen Gedanken aufklären sollte, welchen auch das
morgenländische Sì Yiov beleuchtet: nämlich, dass der hl. Geist
dasselbe Wesen mit dem Vater und dem Sohne hat, und dass das
ex Patre et Filio anfänglich nur eine ungenaue Wiedergabe
des sx tov naxqòc Sì Ylov war.

These 11. Das ex Patre et Filio aber, wie es bei Augustinus

gegeben war, wird nicht nur der Formel nach, sondern
auch dem Sinne nach durch die Lehre der orientalischen Väter
nicht gedeckt, da —

These 12. nicht nur das „a Patre et Filio sequaliter" des

Papstes Leo III., sondern auch das „ex Patre principaliter"

menon, mag hier ein forcierter Verdeutschungsversuch folgen : Der hl. Geist
geht vom Vater allein heraus, kommt aber durch den Sohn hinaus. Vom
Vater allein hat der hl. Geist seine Hypostase, sein persönliches Sein, durch
den Sohn aber thut Er seine Hypostase als existierend dar.



— 710 —

des hl. Augustinus selbst weniger sagt, als das (lovoç aïxioç der
morgenländischen Väter, und —

These 13. der Unterschied zwischen den Ansichten der
Abendländer und der Morgenländer lässt sich nicht so sehr
in den Worten ex Patre Filioque, als in der mit ihnen
verbundenen Vorstellung des Augustinus von der einen Spiratio
des Vaters und des Sohnes, laut welcher beide zusammen ein

Prinzip des hl. Geistes bilden, fühlen. Diese Vorstellung aber
ist den morgenländischen Vätern unbekannt : so viel wir wissen,
hat keiner von ihnen den Sohn „Spirans" oder GvfinqoßoXsvc

genannt.
These 14. Selbst im Sinne der privaten Meinung können

wir nicht die Gleichberechtigung des abendländischen Filioque
mit dem morgenländischen Sì Ylov anerkennen, und zwar aus
folgenden Gründen :

These 15. aa) Dem abendländischen Filioque fehlt ganz
entschieden eine gleichbedeutende Anerkennung wie die des

Sì Ylov, welches Tarasius in seine Synodika eingetragen hat.

These 16. bb) Im Abendlande selbst scheint das Filioque
(ohngeachtet seiner Verbreitung) keine andere Stütze für sich

zu haben als die vereinzelte Autorität des hl. Augustinus.

These 17. cc) Gegen das Filioque hörte man seitens der
Orientalen ernstere (und zwar auf keine Missverständnisse
gestützte) Proteste als die Einwendungen gegen das Sì Ylov.

These 18. dd) Ein abendländischer Schriftsteller (gegen
A. D. 560), der römische Diaconus Rusticus, wusste, dass einige
unter den Alten den Unterschied der Hypostase des hl. Geistes
mit den Worten: „Er geht nicht vom Sohne, wie er vom
Vater ausgeht", formulierten, und konnte deswegen sich nicht
entschliessen auf dem Filioque zu bestehen. *)

Aber :

These 19. Nach Gottes unergründlichem Ratschluss wurde
damals gegen die vom hl. Augustinus als private Meinung

») Migne, S. Lat., t. 67, col. 1237 C, contra acephal. disput. « Quidam

vero antiquorum et hoc proprietatibus adiecerunt, quia sicut Spiritus cum
Patre Filium sempiterne non genuit, sic nec procedit Spiritus a Filio sicut

a Patre. Ego vero, quia Spiritus quidem Filium non genuerit sempiterne,
confiteor (nec enim duos dicimus Patres) : utrum vero a Filio eodem modo

quo a Patre procedat, nondum perfecte habeo satisfactum.»



— 711 —

vorgeschlagene abendländische Ansicht von der
morgenländischen Kirche kein Protest eingelegt.

These 20. Viele Abendländer, welche das Filioque ihren
Herden predigten, lebten und starben in Interkommunion mit
der morgenländischen Kirche, ohne irgend eine Einwendung
von irgend einer Seite zu vernehmen.

These 21. Die morgenländische Kirche ehrt die Väter der
alten abendländischen Kirche wie ihre eigenen, es ist also

selbstverständlich, dass dem Abendlande auch die
Privatmeinungen dieser Väter heilig scheinen.

These 22. Als die Morgenländer in der Synodica des

hl. Martinus das Filioque lasen, äusserten sie darüber ihre
Bedenken. Damals aber wurde die Sache beigelegt und die

Morgenländer kündigten dem Papste die Interkommunion nicht.
Sie begnügten sich mit der Erklärung seiner Gesandten, welche
das Filioque im Sinne des Sì Ylov erklärten und es entschuldigten

mit Hülfe einiger Citate der abendländischen Väter
und des hl. Cyrillus von Alexandrien.

These 23. Wenn die Abendländer ihr Filioque den VI. und
VII. ökumenischen Konzilien nicht vorlegten, so wurde auch
seitens der Morgenländer ihnen keine Frage gestellt, um das
Missverständnis, welches durch die Synodica des hl. Martinus
hervorgerufen worden ist, zu lösen.

These 24. Im Anfang des IX. Jahrhunderts schuf die
Angelegenheit von Jerusalem *) keinen Grund, um die
Interkommunion mit der abendländischen Kirche wegen des Filioque
abzubrechen.

These 25. Photius und seine Nachfolger standen in
Interkommunion mit der abendländischen Kirche, ohne von ihr eine
konziliäre Ableugnung des Filioque „verbis explicitissimis"
zu bekommen, und auch, wie wir sehen, ohne sie von der
abendländischen Kirche zu fordern.

>) Vergi. F. X. Kraus, Lehrbuch der Kirchengeschichte (Trier 1882),
§ 74, 3. — F. X. Funk, Lehrbuch der Kirchengeschichte (Rottenburg a. N.
1886), § 99. — H. B. Swete, History of the doctrine of the procession of the
Holy Spirit (Cambridge 1876).



— 712 —

Folglich :

These 26. Es ist nicht die Frage des Filioque, welche
die Trennung der Kirche verursacht hat.

These 27. Das Filioque als theologische Priyatnieinung
kann also nicht als ein „Impedimentum dirimens" für die
Herstellung der Interkommunion zwischen der orthodoxen
orientalischen und der altkatholischen Kirche betrachtet
werden.


	Thesen über das "Filioque" von einem russischen Theologen

