
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Quelques mots sur Gladstone

Autor: Novikoff, Olga / Gladstone, W.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403424

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403424
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


673 —

QUELQUES MOTS SUR GLADSTONE.

Le grand Gladstone est mort d'une mort cligne de lui.
Toute sa vie n'a été que la mise en pratique cle ses idées
religieuses, couronnées d'un fervent «amen», dernière parole
proférée par sa bouche mourante.

Dès sa jeunesse, son vœu le plus cher était de devenir
prêtre ; mais ses parents en décidèrent autrement, et les
circonstances ne tardèrent pas à faire de lui un homme d'Etat, «le
premier Anglais du siècle», au dire même cle ses anciens détracteurs.
Ceux-ci ont mis du temps, il est vrai, à lui rendre justice: leurs
yeux s'ouvraient au moment où les siens se fermaient à tout
jamais. Mais les anachronismes cle ce genre ne doivent étonner
personne.

Gladstone ne cessa jamais de considérer toute son activité
comme devant être basée sur la religion, et c'est clans ce sens
seulement qu'il renonça au rôle de serviteur de l'Eglise. L'amour
chrétien et la compassion pénétraient chacun de ses actes.

Ce qui était surtout admirable en lui, c'était sa manière
calme et généreuse de juger ses ennemis — très nombreux,
il faut l'avouer et fortement soutenus par la Reine Victoria
elle-même, dont les sympathies appartenaient entièrement à la
contrepartie de Gladstone, à Benjamin Disraeli.

Ce qui distinguait encore Gladstone, c'était la courageuse
énergie avec laquelle il poursuivait un but dès qu'il le trouvait
conforme à ses croyances religieuses, profondes et élevées en
même temps.

Il lui est arrivé plus d'une fois de me communiquer ses

intentions, dont la hardiesse me charmait et m'effrayait en
même temps. Mais jamais il ne connaissait l'hésitation devant
un but fermement arrêté. En réalité, il « craignait Dieu, et



— 674 —

n'avait pas d'autre crainte » Ainsi, après la fameuse
conférence de la St. James' Hall, organisée sous sa direction en
faveur des Slaves orthodoxes de la Turquie, je me suis permis
d'observer qu'en s'opposant ainsi à la politique de Disraeli et
de la Reine, il faisait de la révolution. Il m'interrompit, en
disant : « Parfaitement, vous avez dit le mot. Mais ma
conscience n'a rien à me reprocher, car c'est une révolution
chrétienne par excellence». «D'ailleurs», continua-t-il plus
lentement, «je ne suis pas seul à la faire. Les quatre mille
personnes qui se trouvaient dans la salle étaient presque
unanimes dans leur adhésion, et elles ne se génèrent pas pour
exprimer leurs sympathies au noble rôle libérateur de la Russie
dans les Balkans. Avez vous remarqué » — demanda-t-il
vivement, avec un léger sourire — « que le seul orateur sifflé

par le public, n'a mérité cette disgrâce que parce qu'il a voulu

prouver son impartialité, en déclarant qu'il n'était pas un ami

particulier de la Russie? Le comique de la chose, ajouta-t-il,
est, que le pauvre orateur n'est nullement Russophobe, je le

connais personnellement. » Je ne saurais oublier cet incident
tant que je vis!

Peu de jours après cette superbe réunion, il y eut une

réaction dans l'opinion publique ; une grande partie de la presse
anglaise se mit à tourner en ridicule Gladstone, l'appelant
«M. Gladstonq/f» (les Anglais s'imaginent que tous les noms

russes se terminent en off!), insinuant même qu'il était devenu

un agent russe, payé par l'argent moscovite! Rien ne troubla

l'attitude, une fois prise, du vaillant Slavophile anglais. Il faut

admettre, néanmoins, qu'il sentait quelquefois le poids de sa

responsabilité.
Alors qu'il était au sommet de sa grandeur, réélu pour la

deuxième fois comme Premier Ministre, il écrivit dans son

journal :

"Oh, 'tis a burden, Cromwell, 'tis a burden!
"Too heavy for a man, that hopes for Heaven."

Tous les journaux du moment, scientifiques et littéraires,

publient des biographies détaillées de Gladstone comme

homme d'Etat. Mais trêve à la politique! Pour éviter des

redites, je ne toucherai qu'à un point, qui, à mes yeux, est

d'une importance prépondérante: son extrême religiosité, qui



— 675 —

amena le Cardinal Manning à remarquer que « Gladstone était
infiniment plus apte à recevoir les ordres sacerdotaux que son
Eminence elle-même». — «Je vais plus loin», ajouta Manning
avec une franchise rare, «je trouve que Gladstone était aussi
bien fait pour ce rôle que moi je l'étais peu. »

Presqu'enfant, Gladstone exerçait déjà une influence
bienfaisante sur ses camarades. L'évêque Hamilton, célèbre par
sa grande vertu, traité presque de saint par ses compatriotes,
avoua que l'exemple du petit Willie Gladstone le sauva à Eton
de plusieurs fautes. A une époque plus avancée, en 1838,
Gladstone écrivit son fameux ouvrage : « L'Etat dans ses
rapports avec l'Eglise», et en 1845 il abandonna son poste de chef
du ministère pour rester fidèle à ses croyances religieuses.
En 1857, il lutta avec vigueur contre le «Divorce Bill»,
n'admettant pas que les liens consacrés par l'Eglise pussent être
défaits par une loi humaine.

L'un des plus beaux discours de Gladstone fut inspiré par
les débats sur le «Affirmation Bill », en 1883. La loi existante
excluait les athées du Parlement, tout en y admettant les juifs,
qui nient la divinité de Jésus-Christ. Gladstone n'admettait
pas que la négation de Dieu Fils fût moins importante, et
considérait l'établissement d'une différence de ce genre comme
attentatoire à l'idée du Christianisme.

Sa fameuse brochure sur le « Vatican » a produit, lors de

son apparition, une sensation trop grande pour qu'on ait pu
l'oublier. Mais son apparition frappa d'étonnement seulement
ceux qui connaissaient peu Gladstone. Ses amis et ses intimes
n'y virent que ce qu'ils l'entendaient énoncer fort souvent.
« Le Catholicisme Romain », aimait-il à répéter, « est la tyrannie
systématique, tyrannie du prêtre envers le laïque, de l'évêque
envers le prêtre, du pape envers l'évêque. »

Comme il avait en vue le sentiment religieux d'un côté,
et presque l'horreur de Rome de l'autre, l'intérêt de profonde
sympathie et d'admiration pour la grande cause des anciens-

catholiques naissait de lui même dans son âme. Il apprit à la
connaître d'abord de la bouche de son ami Döllinger, et il n'a
cessé d'exprimer sa confiance dans le succès définitif de cette
belle cause. Quand il en parlait — et il aimait à le faire
souvent — c'était toujours pour la recommander à l'estime
générale, ainsi que les gens qui luttent avec tant de foi pour



— 676 —

approfondir et propager la doctrine cle l'Eglise chrétienne telle
qu'elle était avant l'introduction des erreurs humaines,
représentées par l'ambitieuse et tyrannique papauté du Vatican!

17/5 juin 1898.

Olga Novikoff née Kiréeff.

Note cle la Direction. Qu'il nous soit permis d'ajouter que
Gladstone a été un des premiers abonnés de la Revue internationale
de Théologie; qu'en 1894 il a même voulu spontanément contribuer à

en couvrir une partie des frais ; et qu'il lui donnait une place d'honneur
dans sa bibliothèque. Les lecteurs n'ont sans doute pas oublié sa
lettre sur l'ancien-catholicisme, lettre adressée le 6 octobre 1894 à

Mme Novikoff et publiée dans la Revue de janvier 1895 (n° 9),

page 137. Et puisqu'il a été question de Döllinger dans cette notice,
on nous saura gré, certainement, de rééditer l'article, presque
introuvable aujourd'hui, que Gladstone a publié, dans le Speaker
du 30 août 1890 (pag. 231—233), sur Döllinger et Newman.

D1 Bollinger's Posthumous Remains.

The current year has witnessed the death of two men
whom an observer from without, wholly discharged from
divisional prejudices, might probably pronounce to have been the

two most remarkable men of the contemporary Christian Church:

Ignatius von Döllinger and John Henri Newman. Two men,
both of them great, but very diversely great. To attempt a

comparison between them would be to tread upon ashes dangerously

hot. Only a very few words may be hazarded. Each

of them, in the beautiful language of Charles Lamb, gave, in

intention, "his heart to the Purifier, his will to the Will that

governs the universe ; " each with the effect of severance from

shrines at which he long had worshipped; each, at parting,
left behind him the memory of splendid services; and each-

passed into voluntary and unambitious retirement at once and

for ever. The construction of Döllinger's mind was simple,

that of Newman's complex. Much more will be written, and

will need to be written, about the Cardinal than about the

Provost and Professor. The subtle and far-reaching genius,

the shadings of whose thought were like the countless ripples



— 677 —

of the sea, stands in no invidious rivalry with the companion
of whose prodigious learning it might be said, that it was
diversified as the Asiatic host of Xerxes, but organised and
available as the Three Hundred of Leonidas. To those in
Germany and elsewhere who sympathise with him, he will recall
Dante's grand indication of Saint Dominic ("Paracl." xi. 38):—

"Per sapienza in terra fue
Dì cherubica luce uno splendore."

Of each of these great men, however, the life and the
unpublished remains (principally perhaps letters in the case of
the Cardinal) will be of deep interest. Those of Döllinger must
be very rich: and he is first in the field. Plis "Academical
Addresses" are entrusted to the hands of my old friend
Mr. Murray, and are ready, in an English version executed
by the sister of Dr. Warre, for publication so soon as the
autumn season of the bookselling world shall recommence.
Like those great artists for whom painting was only a single
development of their comprehensive art faculty, Dr. Döllinger's
theology was really a branch, although the main branch, of
that great tree of knowledge which was rooted in his all-
embracing historical faculty. This dominant feature of his
intellect will be better understood by means of the " Academical
Addresses". It is a work in which he exhibits all the highest
and most special qualities of the secular historian. I will only
mention two of them.

He composed the Address on "The Jews in Europa" at
a time when the anti-Semitic movement raged in Germany,
and evidently with the purpose of making it ashamed of itself.
He knew, as other men did not, the almost incredible sufferings
of that race, which dishonour Europe much as the sufferings
of Ireland have dishonoured England ; and his historic
conscience and sense of justice were offended by the threatened
infliction of new injuries.

The work closes with a comprehensive and searching paper,
in which he has treated the problems that attach so the case
of Madame de Maintenon. In this luminous essay, his judgments
on her character are, as a whole, favourable. But I put to
him, in conversation, the question whether, taken altogether,
her existence had been a good for France ; and that he declined



— 678 —

to affirm. A special interest is imparted to the paper by the
fact that it was probably completed when he had either passed
or very closely approached the full term of ninety years.

Another work principally by Dr. Döllinger has made its
appearance in Germany since his death. It contains his " Letters
and Explanations on the Vatican Decrees".1) It is edited by
Dr. Reusch, one of his learned coadjutors ; and it brings down
to a late date a chain of occurrences not without interest in
the Church history of the time. The Latin Church does not
seem to have been insensible of the great gap made in its
ranks by the expulsion of this most eminent man. Usually the
case of a criminal is stirred by his friends. The ejected
Professor, however, was continually hunted down by uninvited
solicitations to submission. These solicitations would seem to
have been as warm and respectful, as they were various. But
they amounted in plain English simply to this: "Eat your
words ; throw your convictions behind you ; stain your long
life with the colour of a lie." On the other side is his reply
(p. 113): "When I am told that I must swear to the truth of
those doctrines, my feeling is just as if I were asked to swear
that two and two make five and not four."

The work edited by Dr. Reusch throws some light upon
a question which has excited a curiosity, hitherto unsatisfied,
in the world at large : a curiosity, namely, to know what was
the relation between this great theologian and the Old Catholic
communion. On October 18, 1874 (p. 104), he writes2) to a

parish priest who had consulted him: "As concerns myself,
thus far I count myself by conviction in the Old Catholic
communion, (that) I believe it has a higher mission to fulfil,
and that in three ways", which are: (1) To testify on behalf
of the ancient doctrine of the Church; (2) to bring about by
degrees the exhibition of a Church more conformable (than

now) to the old and undivided Church; (3) as an instrument,
to prepare and promote the reunion of Christendom. He advises

this priest to follow his convictions, and not to be intimidated

by reproaches concerning unity and implicit obedience.

') « Briefe und Erklärungen von I. von Döllinger über die Vatikanischen Dekrete,

1869—18S7. » München 1890.
2) The German words are : « Was mich betrifft, so rechne ich mich aus

Überzeugung zur altkatholischen Gemeinschaft, ich glaube, dass sie, u. s. w. »



— 679 —

The invitations addressed to him proceeded from three
sources, which may fairly be arranged according to the three
degrees of comparison. First, and to represent the positive,
comes a lady of high station, who (February 15 and 28, 1880)
affectionately urges him, out of "an unspeakable compassion",
and for the avoidance of a terrible eternity, which unquestionably

awaits him, to be converted. It did not even occur to
this excellent woman that strong conviction of a matter of
fact, founded on scores of years spent in the special study of
it, makes it difficult to contradict upon oath. Then come letters,
highly honourable to their writers, from Bishop Hefele and the
Archbishop of Munich, which convey a similar injunction. Of
these letters it may be said, as was said of the rack in England

as applied on a certain occasion, that it was used with
all the tenderness which the nature of the instrument would
allow. They begin in 1878, and the latest is dated in 1886.

Finally, in October 1887, the Nuncio at Munich officially
entreats him to impart to the Pope (p. 146) what would be the
crown of his joys for his approaching jubilee, and to bring
about another great festival among the countless learned men
and friends who have derived from him their knowledge.

The replies of Dr. Döllinger are given in various parts of
the work; and they all remain without rejoinder. The
Archbishop of Munich expressly excuses himself (p. 144) from making
an answer. Nor could he do otherwise ; because the refusal
of a hearing, though contrary, as Döllinger contends (p. 138),

to the practice observed even by the Council of Constance
with Huss and Jerome, was an essential part of the proceeding
against him. It cannot be doubted that the contents of this
volum will be presented to us in an English translation. On
one of the points raised by the Professor an answer in some
form and from some quarter will be awaited by the public
with curiosity. He points out (p. 130) to his Archbishop that
his body was concerned, no less than his soul, in the
excommunication launched against him (p. 100), "with all the
consequences canonically attached to it". The Professor, in order
to be sure what they are, betakes himself to the Canon Law ;

to that law, be it observed, which we have lately been told
is actually in force in Malta. As a part of it, Dr. Döllinger
quotes a Decretal of Pope Urban II. (p. 131), which has been



— 680 —

incorporated in the general compendium of law used in the
Latin Church. The Decretal declares that those who put to
death excommunicated persons are to render a measure of
satisfaction (modum congrua satisfactionis) suitable to what
their intention may have been. "For we do not count them
to be homicides, to whom it may have happened, through their
burning zeal for mother Church against the excommunicated,
to put any of these to death." W. E. Gladstone.

->-A&-<-


	Quelques mots sur Gladstone

