Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 23
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 635 —

CORRESPONDANCES.

ITI* Lefttre sur les discussions trinitaires.

On m’écrit: «To the Editor of the «Revue internatio-
nale de Théologie ». Sir, Although 1 am not a regular subscriber
of your scientific Review, would you have the kindness to
inform me on the following point, to which I attach the greatest
interest: Is it true, that the Union betwen the Orthodox Church
of the East and the Old Catholic Church is retarded, because
the intolerance of the latter goes so far as to impose the
doctrine of the «filioque» as a dogma to the Orthodox
Church?... »

Réponse:

Permettez-moi, Monsieur, de vous répondre en francais.

L'Eglise ancienne-catholique #'impose & qui que ce soil le
«filioque », ni comme dogme, ni méme comme simple opinion.

Elle ne veut pas limposer comme dogme, puisqu'elle T'a
déja retranché de son symbole en Suisse, et qu'elle a déclaré
maintes fois, dans ses congres internationaux et dans sa Revue
imternationale, qu'elle ne le tient pas pour un dogme.

De plus, bien qu’elle le considére comme une vérité méta-
physique fondée sur la psychologie la plus élémentaire et sur
la logique la plus évidente, elle ne I'impose & qui que ce soit,
pas méme comme stmple opinion. Donc les orthodoxes d'Orient
sont parfaitement libres de rejeter le «filioque » non seulement
comme dogme, mais méme comme simple opinion. Pouvons-
nous vraiment parler plus clairement?

L’accusation d'intolérance ne saurait donc étre portée
contre I'Eglise ancienne-catholique, mais uniquement contre
ceux des théologiens orientaux qui voudraient imposer, comme
faisant partie du dogme trinitaire, l'opinion que le St-Esprit
procede du Peére seul ef non du Fils. Des Peres ont enseigné
formellement le contraire. Pour ne citer que St. Athanase et
St. Cyrille d’Alexandrie, celui-la a appelé le Fils «source du
StEsprit», et celui-ci a enseigné que le St-Esprit procede «de



I'essence du Pere et du Fils». Les anciens-catholiques deman-
dent la liberté de s’exprimer comme ces Péres, qui certes ont
été orthodoxes. L’accusation d’'intolérance doit donc étre portée
uniquement contre les théologiens qui prétendent, a I'encontre
des anciens-catholiques, que l'orthodoxie de St. Cyrille et de
St. Athanase ne suffit plus auvjourd’hui. Ce sont ces mémes
théologiens qui, dans la question de leucharistie, poussent de
nouveau l'intolérance jusqu’a vouloir imposer aux anciens-ca-
tholiques soit le mot «transsubstantiation », soit la chose, tandis
que les anciens-catholiques réclament purement et simplement
la liberté de s’exprimer aussi sur ce point comme l'ont fait
les Peres.

Dira-t-on que St. Athanase et St. Cyrille d’Alexandrie
n’¢taient que des Peres isolés et que leurs explications n’étaient
pas dans le sens de l'ancienne Eglise? Je répondrais que, si
ces Peres avaient enseigné une doctrine contraire a celle de
I'Eglise, 'Eglise les aurait condamnés; gu'au lieu de les con-
damner et de suspecter leur doctrine, 'Eglise les a toujours
glorifiés non seulement comme des docteurs, mais comme des
Peres; que d'autres Peres ont aussi parlé dans le méme sens
“qu'eux; que, si tous les Peéres n'ont pas été unanimes a donner
la méme explication sur la maniere dont le St-Esprit procede,
c'est évidemment que ce point n’était pas considéré comme
un dogme, car le dogme est «ce qui a été cru partout, tou-
jours et par tous»; que chercher a établir sur ce point une
majorité et une minorité parmi les Peres, en vue dune dog-
matisation de la question, serait un procédé erroné et dange-
reux: errvomé, parce que ce qui n’était pas un dogme au
IVe siecle ne peut pas en étre un aujourd’hui, le vrai dogme
ne changeant pas; dangereux, parce que ce serait discréditer
les Peres de la prétendue minorité, ce qui meénerait a en dis-
créditer d’autres sur d’autres questions, c'est-a-dire finalement
a ruiner l'autorité de tous et en méme temps celle de I'Eglise.
Les théologiens qui font l'objection susdite, prouvent qu'ils
n’ont une notion exacte ni du dogme, ni de la définition dog-
matique, ni du critérium catholique et de son application, n%
du vrai principe de la tradition catholique ou orthodoxe, ni
de l1a véritable autorité de I'Eglise. Je ne saurais donc m'at-
tarder a les réfuter plus longuement: ce sont les bases mémes
de la théologie qu'ils doivent apprendre.



On voit donc nettement de quel coté est l'intolérance et
de quel co6té l'union est entravée.

Rien de plus simple, vraiment, que la position doctrinale
des anciens-catholiques. Ils s’appuient sur cette base inatta-
quable: que les mots abstraits et métaphysiques, qui peuwvent
étre employés pour essayer d'expliquer le dogme, ne doivent
pas V'étre pour exprimer et définiv le dogme. Qu'on se rappelle,
pour preuve, la malheureuse définition dogmatique du concile
de- Vienne (1311), d’aprés laquelle doivent étre tenus pour
hérétiques ceux qui soutiennent que 'ame n’est pas essentiel-
lement la forme du corps humain! En conséquence, les an-
ciens-catholiques se refusent 4 admettre dans une stricte défi-
nition du dogme trinitaire les mots principe, cause, hypostase,
personie, etc., qui ne valent pas mieux que les mots forme
substantielle, qui n'ont pas de sens plus précis ni plus arrété
(leur histoire le prouve), et qu’il est trés facile de tourner en
des sens hérétiques (I'histoire des hérésies le prouve aussi).
Les anciens-catholiques attachent trop d'importance a la dis-
tinction entre le vrai dogme cru partout et toujours, et les
simples opinions scolastiques, pour consentir & une confusion
sur le point en question. Ils en appellent a la sagesse des
Peres et a leurs propres expressions. Donc rien de plus simple,
de plus correct et de plus orthodoxe que leur attitude.

Je regrette, Monsieur, que vous ne lisiez pas assidiiment
la Revue internationale de Théologie. Ces questions y sont
depuis longtemps traitées en détail. Nous y avons réfuté les
accusations erronées et les prétentions inadmissibles de MM.
Rhossis, Gousseff et autres, et nous y avons reproduit, outre
les déclarations favorables de M. le professeur®Kyriakos, celle
non moins expresse du Messager de I’Eglise, ou I'auteur, pour
employer les propres termes de M. Popovitzky, «prend a
partie ceux des adversaires de la réunion qui se sont décla-
res dans le sein méme de I'Eglise orthodoxe et spécialement
M. Rhossis, professeur a l'université d’Athenes, ainsi que ceux
de nos compatriotes qui acceptent les saillies burlesque du
théologien grec». «L’auteur, continue M. Popovitzky, constate
avec amertume l'existence, tant en Gréce qu’en Russie, d'une
opposition a Tacte d'union entre les anciens-catholiques et
PEglise orthodoxe, et il s'étonne que l'on puisse, de propos
délibéré, mettre des obstacles a la réunion tant désirée de

Revue intern. de Théologie. Ieft 23, 1898, 42



— 638 —

I'Occident avec 1'Orient sur la base de l'ancienne Eglise indi-
vise des sept conciles cecuméniques. Il se trouvera peut-étre
parmis ces opposants, dit-il, des personnes qui, a la suite de
M. Rhossis, seront disposées & ne voir dans les anciens-catho-
liques que des protestants déguisés, mais ce ne sera jamais
la qu'un simple malentendu qui disparaitra aussitot que l'on
aura une connaissance plus approfondie de Ia chose. Quoiqu'il
en soit, chez les adversaires du courant sympathique au mou-
vement ancien-catholique, il perce plutét une crainte de tout
ce qui nous est étranger, une habitude du sien propre, avec
toutes ses particularités d'ordre extérieur, une confusion de
I'essentiel avec ce qui ne 'est pas et, dans la question actuelle
notamment, la confusion de ce qui est orthodoxe avec ce qui
est grec ou gréco-russe !y ».

J’espere, Monsieur, que ces explications vous suffiront pour
établir nettement la situation et les responsabilités. Si vous
désirez des documents plus complets, veuillez consulter, dans
la Revue, les articles suivants:

a) Réponse a quelques théologiens orientaux, n° 17, jan-
vier 1897, p. 150-153;

b) Le II¢ article du «Messager de PEglise» sur l'union
des anciens-catholiques et des Orientaux, n° 18, avril 1897,
p. 217-222; |

¢) Die Erklarungen des Herrn Bischof Weber, et les Remar-
ques de la Direction, n°® 19, juillet 1897, p. 550-556,

d) Conclusions sur la doctrine de St. Cyrille d’Alexandrie,
n° 22, avril 1898, p. 370-371;

e) Conclusions sur le «filioque », n°® 22, p. 390-392.

Nous ne saurions nous éterniser sur ces questions, qui
sont de la plus grande clarté pour ceux qui savent 1° ne pas
confondre le dogme et les spéculations des théologiens; 2°
établir le dogme d’apres le critérium de St. Vincent de Lérins;
3° appliquer ce critérium strictement, et non pas & peu pres;
4° ne pas se contenter de citer guelques Peres en faveur d'une
opinion pour en conclure que cette opinion est un dogme; 5°
constater si l'enseignement de fous les Péres sur le point en

question est unanime et officiel, ou non. Ces points sont essen-

1) Voir la Revue, avril 1897, p. 217-2138.



— 639 —

tiels et élémentaires. Je le répéte, c’est parce que nos adver-
saires les ignorent qu'ils prolongent le débat et entravent
Punion. Nous n’accusons certes pas leur bonne foi; nous ne
nous plaignons que de linsuffisance de leur théologie. Clest
aux théologiens éclairés de I'Eglise orientale a4 parler de nou-
veau comme l'a fait une premiére fois le Messager de I’ Fglise
et 4 terminer le débat. Pour nous, nous avons fourni nos
textes; nous ne pouvons nous répéter indéfiniment, avec des
adversaires qui, au lieu de réfuter nos textes et nos argu-
ments, reproduisent sans cesse leurs mémes assertions, et dont
toute la méthode consiste & n’en pas avoir, ou plutét a trans-
tormer, suivant la wméthode wromarne, leur propre scolastique
en dogme. Et parce que les anciens-catholiques refusent de
subir leur intolérance, on les accuse d'intolérance et on leur
reproche d’empécher 'union! N'est-ce pas un comble? Espé-
rons que la vérité finira, avec la griace de Dieu, par éclairer
tous les esprits. C'est notre plus vif désir.

Ma conviction est donc, apres avoir pris part de trés prés a
toutes ces discussions, que l'on ne s'entendra que lorsque les
termes courants que l'on emploie seront compris de part et
d’autre dans le méme sens: car il est manifeste qu'ils ne le
sont pas. Qui, il est manifeste que l'on differe d'avis sur la
notion du dogme, sur ce qu'il est vraiment, sur les moyens
de le constater et de le discerner d’avec ce qui n’est pas
dogme, sur la différence qu'il y a entre le dogme, la discipline
et le rite liturgique, sur la nature et I'étendue de l'autorité
de T'Eglise, sur la nature et I’étendue de lautorité des con-
ciles cecuméniques, etc. Tant que ces notions ne seront pas mises
en pleine lumidre de maniere a dissiper tous les préjugés
et toutes les obscurités, c'est en vain qu'on discutera sur
Ce qui sépare les Eglises d'Orient et d'Occident. Depuis le
XVesiecle surtout, les méthodes erronées et les doctrines erronées
de Rome ont pénétré partout, méme chez des théologiens
orientaux qui ne s’en doutent pas, mais qui s’en douteraient
s'ils voulaient simplement discuter les questions é¢lémentaires
susdites et s'ils voulaient lire tous les Péres sans esprit de
clocher, et ne pas croire a priori qu’ils ont, & eux seuls,
lorthodoxie. Telle est ma conviction.

Agréez, etc. E. MicHAUD.




	Correspondances

