
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


635

CORRESPONDANCES.

IIIe Lettre sur les discussions trinitaires.
On m'écrit: «To the Editor of the «Revue internationale

de Théologie». Sir, Although I am not a regular subscriber
of your scientific Review, would you have the kindness to
inform me on the following point, to which I attach the greatest
interest : Is it true, that the Union betwen the Orthodox Church
of the East and the Old Catholic Church is retarded, because
the intolerance of the latter goes so far as to impose the
doctrine of the « filioque » as a dogma to the Orthodox
Church »

Réponse :

Permettez-moi, Monsieur, de vous répondre en français.
L'Eglise ancienne-catholique n'impose à qui que ce soit le

«filioque», ni comme dogme, ni même comme simple opinion.
Elle ne veut pas l'imposer comme dogme, puisqu'elle l'a

déjà retranché de son symbole en Suisse, et qu'elle a déclaré
maintes fois, dans ses congrès internationaux et dans sa Revue
internationale, qu'elle ne le tient pas pour un dogme.

De plus, bien qu'elle le considère comme une vérité
métaphysique fondée sur la psychologie la plus élémentaire et sur
la logique la plus évidente, elle ne l'impose à qui que ce soit,
pas même comme simple opinion. Donc les orthodoxes d'Orient
sont parfaitement libres de rejeter le « filioque » non seulement
comme dogme, mais même comme simple opinion. Pouvons-
nous vraiment parler plus clairement?

L'accusation d'intolérance ne saurait donc être portée
contre l'Eglise ancienne-catholique, mais uniquement contre
ceux des théologiens orientaux qui voudraient imposer, comme
faisant partie du dogme trinitaire, l'opinion que le St-Esprit
procède du Père seul et non du Fils. Des Pères ont enseigné
formellement le contraire. Pour ne citer que St. Athanase et
St. Cyrille d'Alexandrie, celui-là a appelé le Fils « source du
St-Esprit», et celui-ci a enseigné que le St-Esprit procède «de



— 636 —

l'essence du Père et du Fils». Les anciens-catholiques demandent

la liberté de s'exprimer comme ces Pères, qui certes ont
été orthodoxes. L'accusation d'intolérance doit donc être portée
uniquement contre les théologiens qui prétendent, à l'encontre
des anciens-catholiques, que l'orthodoxie cle St. Cyrille et de

St. Athanase ne suffit plus aujourd'hui. Ce sont ces mêmes

théologiens qui, dans la question de l'eucharistie, poussent de

nouveau l'intolérance jusqu'à vouloir imposer aux anciens-catholiques

soit le mot «transsubstantiation», soit la chose, tandis

que les anciens-catholiques réclament purement et simplement
la liberté de s'exprimer aussi sur ce point comme l'ont fait
les Pères.

Dira-t-on que St. Athanase et St. Cyrille d'Alexandrie
n'étaient que des Pères isolés et que leurs explications n'étaient

pas dans le sens de l'ancienne Eglise? Je répondrais que, si

ces Pères avaient enseigné une doctrine contraire à celle de

l'Eglise, l'Eglise les aurait condamnés; qu'au lieu de les
condamner et de suspecter leur doctrine, l'Eglise les a toujours
glorifiés non seulement comme clés docteurs, mais comme des

Pères; que d'autres Pères ont aussi parlé dans le même sens

qu'eux; que, si tous les Pères n'ont pas été unanimes à donner
la même explication sur la manière dont le St-Esprit procède,
c'est évidemment que ce point n'était pas considéré comme

un dogme, car le dogme est « ce qui a été cru partout,
toujours et par tous » ; que chercher à établir sur ce point une

majorité et une minorité parmi les Pères, en vue d'une dog-

matisation de la question, serait un procédé erroné et dangereux

: erroné, parce que ce qui n'était pas un dogme au

IVe siècle ne peut pas en être nn aujourd'hui, le vrai dogme

ne changeant pas; dangereux, parce que ce serait discréditer
les Pères cle la prétendue minorité, ce qui mènerait à en

discréditer d'autres sur d'autres questions, c'est-à-dire finalement
à ruiner l'autorité de tous et en même temps celle de l'Eglise.
Les théologiens qui font l'objection susdite, prouvent qu'ils

n'ont une notion exacte ni du dogme, ni de la définition
dogmatique, ni du critérium catholique et cle son application, m

du vrai principe de la tradition catholique ou orthodoxe, ni

de la véritable autorité de l'Eglise. Je ne saurais donc m'at-

tarder à les réfuter plus longuement : ce sont les bases mêmes

-de la théologie qu'ils doivent apprendre.



— 637 —

On voit donc nettement de quel côté est l'intolérance et
de quel côté l'union est entravée.

Rien de plus simple, vraiment, que la position doctrinale
des anciens-catholiques. Ils s'appuient sur cette base
inattaquable : que les mots abstraits et métaphysiques, qui peuvent
être employés pour essayer d''expliquer le dogme, ne doivent
pas l'être pour exprimer et définir le dogme. Qu'on se rappelle,
pour preuve, la malheureuse définition dogmatique du concile
de Vienne (1311), d'après laquelle doivent être tenus pour
hérétiques ceux qui soutiennent que l'âme n'est pas essentiellement

la forme du corps humain! En conséquence, les
anciens-catholiques se refusent à admettre clans une stricte
définition du dogme trinitaire les mots principe, cause, hypostase,
personne, etc., qui ne valent pas mieux que les mots forme
substantielle, qui n'ont pas cle sens plus précis ni plus arrêté
(leur histoire le prouve), et qu'il est très facile de tourner en
des sens hérétiques (l'histoire des hérésies le prouve aussi).
Les anciens-catholiques attachent trop d'importance à la
distinction entre le vrai dogme cru partout et toujours, et les
simples opinions scolastiques, pour consentir à une confusion
sur le point en question. Ils en appellent à la sagesse des
Pères et à leurs propres expressions. Donc rien de plus simple,
de plus correct et de plus orthodoxe que leur attitude.

Je regrette, Monsieur, que vous ne lisiez pas assidûment
la Revue internationale de Théologie. Ces questions y sont
depuis longtemps traitées en détail. Nous y avons réfuté les
accusations erronées et les prétentions inadmissibles de MM.
Rhossis, Gousseff et autres, et nous y avons reproduit, outre
les déclarations favorables de M. le professeur*Kyriakos, celle
non moins expresse du Messager cle l'Eglise, où l'auteur, pour
employer les propres termes de M. Popovitzky, « prend à

partie ceux des adversaires de la réunion qui se sont déclarés

dans le sein même de l'Eglise orthodoxe et spécialement
M. Rhossis, professeur à l'université d'Athènes, ainsi que ceux
de nos compatriotes qui acceptent les saillies burlesque du
théologien grec». «L'auteur, continue M. Popovitzky, constate
avec amertume l'existence, tant en Grèce qu'en Russie, d'une
opposition à l'acte d'union entre les anciens-catholiques et
lEglise orthodoxe, et il s'étonne que l'on puisse, de propos
délibéré, mettre des obstacles à la réunion tant désirée de

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 42



— 638 —

l'Occident avec l'Orient sur la base de l'ancienne Eglise indivise

des sept conciles œcuméniques. Il se trouvera peut-être
parmis ces opposants, dit-il, des personnes qui, à la suite de
M. Rhossis, seront disposées à ne voir dans les anciens-catholiques

que des protestants déguisés, mais ce ne sera jamais
là qu'un simple malentendu qui disparaîtra aussitôt que l'on
aura une connaissance plus approfondie de la chose. Quoiqu'il
en soit, chez les adversaires du courant sympathique au
mouvement ancien-catholique, il perce plutôt une crainte de tout
ce qui nous est étranger, une habitude du sien propre, avec
toutes ses particularités d'ordre extérieur, une confusion de

l'essentiel avec ce qui ne l'est pas et, dans la question actuelle

notamment, la confusion de ce qui est orthodoxe avec ce qui
est grec ou gréco-russe1)».

J'espère, Monsieur, que ces explications vous suffiront pour
établir nettement la situation et les responsabilités. Si vous
désirez des documents plus complets, veuillez consulter, clans

la Revue, les articles suivants :

a) Réponse à quelques théologiens orientaux, n° 17,

janvier 1897, p. 150-153;

b) Le IIe article du « Messager de l'Eglise » sur l'union
des anciens-catholiques et des Orientaux, n° 18, avril 1897,

p. 217-222;

c) Die Erklärungen des Plerrn Bischof Weber, et les Remarques

de la Direction, n° 19, juillet 1897, p. 550-556;

d) Conclusions sur la doctrine de St. Cyrille d'Alexandrie,
n° 22, avril 1898, p. 370-371 ;

e) Conclusions sur le «filioque», n° 22, p. 390-392.

Nous ne saurions nous éterniser sur ces questions, qui

sont de la plus grande clarté pour ceux qui savent 1° ne pas

confondre le dogme et les spéculations des théologiens; 2°

établir le dogme d'après le critérium de St. Vincent de Lérins ;

3° appliquer ce critérium strictement, et non pas à peu près;
4° ne pas se contenter de citer quelques Pères en faveur d'une

opinion pour en conclure que cette opinion est un dogme; 5°

constater si l'enseignement de tous les Pères sur le point en

question est unanime et officiel, ou non. Ces points sont essen-

') Voir la Revue, avril 1897, p. 217-218



— 639 —

tiels et élémentaires. Je le répète, c'est parce que nos adversaires

les ignorent qu'ils prolongent le débat et entravent
l'union. Nous n'accusons certes pas leur bonne foi; nous ne
nous plaignons que de l'insuffisance de leur théologie. C'est
aux théologiens éclairés de l'Eglise orientale à parler de
nouveau comme l'a fait une première fois le Alessager de l'Eglise
et à terminer le débat. Pour nous, nous avons fourni nos
textes ; nous ne pouvons nous répéter indéfiniment, avec des
adversaires qui, au lieu de réfuter nos textes et nos
arguments, reproduisent sans cesse leurs mêmes assertions, et dont
toute la méthode consiste à n'en pas avoir, ou plutôt à

transformer, suivant la méthode romaine, leur propre scolastique
en dogme. Et parce que les anciens-catholiques refusent de

subir leur intolérance, on les accuse d'intolérance et on leur
reproche d'empêcher l'union N'est-ce pas un comble Espérons

que la vérité finira, avec la grâce cle Dieu, par éclairer
tous les esprits. C'est notre plus vif désir.

Ma conviction est donc, après avoir pris part de très près à

toutes ces discussions, que l'on ne s'entendra que lorsque les
termes courants que l'on emploie seront compris de part et
d'autre dans le même sens : car il est manifeste qu'ils ne le
sont pas. Oui, il est manifeste que l'on diffère d'avis sur la
notion du dogme, sur ce qu'il est vraiment, sur les moyens
de le constater et de le discerner d'avec ce qui n'est pas
dogme, sur la différence qu'il y a entre le dogme, la discipline
et le rite liturgique, sur la nature et l'étendue de l'autorité
de l'Eglise, sur la nature et l'étendue de l'autorité des
conciles œcuméniques, etc. Tant que ces notions ne seront pas mises
en pleine lumière de manière à dissiper tous les préjugés
et toutes les obscurités, c'est en vain qu'on discutera sur
ce qui sépare les Eglises d'Orient et d'Occident. Depuis le
XVe siècle surtout, les méthodes erronées et les doctrines erronées
de Rome ont pénétré partout, même chez des théologiens
orientaux qui ne s'en doutent pas, mais qui s'en douteraient
s'ils voulaient simplement discuter les questions élémentaires
susdites et s'ils voulaient lire tous les Pères sans esprit de

clocher, et ne pas croire à priori qu'ils ont, à eux seuls,
l'orthodoxie. Telle est ma conviction.

Agréez, etc. E. Michaud.


	Correspondances

