
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 628

VARIÉTÉS.

Quelques lettres de M. V. Skripitzinn.

M. V. Skripitzinn a occupé, pendant quatorze ans, dans

l'administration des cultes de l'Empire de Russie, un poste
important, dans lequel il a vu de très près les relations
existantes entre le gouvernement russe et les cultes étrangers
établis et tolérés sur le territoire russe. Son témoignage est
donc très précieux, non seulement lorsque, comme orthodoxe
convaincu, il rend hommage à sa propre Eglise, mais encore
lorsque, comme administrateur, il précise la position prise par
le gouvernement de son pays envers les Eglises autres que
l'Eglise de Russie. En conséquence, il m'a paru utile d'extraire
des Mélanges politiques et religieux qu'il a fait imprimer
à Paris, quelques lettres dont nous pouvons encore profiter.
Que cette publication soit un hommage rendu à sa mémoire :

car il était de cette génération des Joseph Wassilieff, des

Souschkoff, des Khomiakoff, des Ossinine, — sans parler de

Guettée, — esprits larges et éclairés, qui ne faisaient pas
consister l'orthodoxie à ajouter au dogme, et qui n'auraient
jamais songé à exiger, pour rétablir l'union des Eglises
chrétiennes, la profession de prétendus dogmes manifestement
contraires à ceux de l'ancienne Eglise. Je n'oublierai jamais
la déclaration qu'il me fit un jour en présence de Guettée :

«Nous serions heureux, nous orthodoxes, si les catholiques
d'Occident voulaient se contenter d'une profession de foi qui
serait rédigée seulement avec les propres paroles des Pères. »

Il eût donc accueilli avec une joie toute chrétienne les anciens-

catholiques, qui réclament précisément aujourd'hui ce qu'il
proposait lui-même.

E. Michaud.

1. Lettre au directeur du «Nord.» — On remarque dans

le Nord du 19 juin une correspondance particulière qui dit,



entre autres, qu'un journal allemand, VOstsee Zeitung, affirme
qu'en Russie 36 curés de l'Eglise latine ont exprimé le désir
de foncier une Eglise indépendante du pape, à condition qu'on
leur permît le mariage.

Probablement cette nouvelle n'est pas tout à fait exacte,
parce qu'en Russie rien ne s'oppose à l'accomplissement d'un
pareil désir, si réellement il existe, vu que personne n'y est
obligé de se reconnaître dépendant du pape, comme le prouve
la loi fondamentale cle l'Etat qui, tolérant toutes les Eglises
étrangères, permet à tous les fidèles cle ces Eglises, sans
nulle distinction, le libre passage d'une confession à l'autre.
Quant au mariage, cette seconde question se résout par la
solution de la première ; le célibat des prêtres ayant été
imposé par le pape, l'obligation de l'observer cesserait
naturellement pour ceux d'entre eux qui cesseraient cle reconnaître
son autorité, et comme la loi de l'Etat est loin de défendre
le mariage, ces prêtres pourraient faire bénir le leur comme
l'ont fait jadis les prêtres de cette même Eglise latine qui ont
les premiers embrassé le protestantisme.

Le gouvernement russe tolère largement l'Eglise romaine
dans ses Etats, mais n'a jamais eu mission de veiller à la
stricte observance de toutes les lois des pontifes romains : la
preuve en est que les papes recommandent à leurs prêtres la
propagande, et la loi de l'Etat la défend; les papes défendent
à leurs fidèles cle sortir du giron de leur Eglise, et la loi de

l'Etat le leur permet ; les papes défendent les mariages mixtes,
et la loi cle l'Etat les autorise, etc., etc. Et comment le
gouvernement russe pourrait-il mettre des entraves à l'exécution
du projet susmentionné, quand il tolère l'Eglise protestante?
La fondation d'une Eglise indépendante du pape, dont parie
VOstsee Zeitung, ne serait également qu'une protestation contre
son autorité, avec la différence que cette Eglise ne ferait que
renier cette autorité, tandis que toutes les Eglises protestantes

qui existent ont plus ou moins touché aux dogmes mêmes.
Cela prouve que si le projet en question était réel, son

exécution ne dépendrait que cle ceux qui l'auraient conçu, et
si ces curés voulaient conserver leur paroisse, ce n'est pas au
gouvernement qu'ils devraient s'adresser, mais à leurs paroissiens,

dont l'adhésion seule pourrait contribuer à la réalisation
de leur désir.



— 630 —

J'ai cru devoir vous mettre au fait de quelques-unes des

lois qui régissent cette question en Russie, pour prévenir de
fausses interprétations et d'injustes reproches de despotisme
qu'on ne fait que trop souvent à notre gouvernement.

Agréez, etc.
Kreuznach, 20 juin 1864.

2. Au même. — Je viens de lire dans le Nord du 4

novembre une bien grande nouvelle, éditée par VIndépendance;
on projette, dit ce journal, la réunion des Eglises d'Orient
et d'Occident. Assurément, cet événement serait considérable
et heureux ; il comblerait cle joie toute la chrétienté, parce
qu'il ramènerait dans l'Eglise du Christ, la paix et l'amour
fraternel qui n'auraient jamais dû la quitter. Mais, hélas cette
nouvelle est malheureusement peu probable, parce qu'il est

douteux que l'Eglise romaine, qui tient encore si obstinément
même à son petit pouvoir temporel, veuille déjà comprendre
la réunion spirituelle des Eglises autrement qu'elle ne l'a
toujours fait, c'est-à-dire dans la soumission de l'Eglise d'Orient
à son autorité.

Cette antique prétention des pontifes de Rome a été la

principale cause de la séparation des deux Eglises, et il est

évident que tant que cette prétention existera, la réunion sera

impossible. On aurait tort de compter pour cela sur le bon

vouloir et l'humilité du patriarche de Constantinople, comme
le fait VIndépendance, car ce patriarche, ainsi que les
patriarches de l'Eglise d'Orient, n'est que le dépositaire fidèle

et le gardien scrupuleux des dogmes de son Eglise : il n'en

est pas le maître absolu, comme le pape l'est cle la sienne.

Les pontifes de Rome, en s'attribuant petit à petit des droits
de plus en plus étendus dans leur Eglise, sont arrivés jusqu'à
se faire reconnaître pour infaillibles et pour vicaires du Christ,

et ont fini par s'arroger le droit d'y créer même de nouveaux
dogmes. Cette omnipotence presque surnaturelle du chef de

l'Eglise romaine a dû inévitablement rejaillir sur son clergé,

lui inspirer l'idée qu'il est seul possesseur cle l'Eglise, et lui
donner la conviction qu'il est seul juge des questions
spirituelles. Dans cet état de choses, il est juste de reconnaître

que le pape est le maître absolu de son Eglise, qui se résume

en lui seul, tandis que le patriarche de Constantinople, malgré



— 631 —

sa haute position spirituelle, que personne ne saurait lui
contester, n'est que le plus strict et le principal observateur
des dogmes et des lois qui régissent le culte, et tout en étant
le chef suprême de son clergé, il n'est pas le maître de son
Eglise : celle-ci, en Orient, ne se résume ni dans le patriarche,
ni dans tout le clergé, mais dans la totalité des fidèles.

Ce qui fait qu'en admettant, même par impossible, que le
patriarche cle Constantinople voulût se prêter aux prétentions
romaines, comme l'annonce Y Indépendance, ce ne serait qu'une
défection individuelle, et, en ce cas, il n'y aurait qu'un fidèle
de moins dans cette antique Eglise, mais non une fusion des
deux cultes. Si l'on prêtait plus d'attention à cette différence
essentielle de la base sur laquelle reposent maintenant les
deux Eglises, on se convaincrait bientôt qu'en désirant leur
réunion, il faut tourner ses regards vers l'Eglise romaine,
dont le chef suprême, comme les événements l'ont prouvé,
a droit cle tout modifier pour atteindre ce but désirable, mais
non vers l'Eglise d'Orient, dont les patriarches n'ont le devoir
que de conserver et le droit que de défendre l'inviolabilité
des dogmes et des lois établis par l'Eglise et reconnus par les
fidèles, qui sont à même de juger et cle raisonner les questions

spirituelles. Cette Eglise, en effet, ne défend pas aux
fidèles la lecture et l'étude des Ecritures saintes: elle recommande

l'office divin clans toutes les langues intelligibles poulies

fidèles, et n'exige pas d'eux une confiance aveugle ni dans
les serviteurs de l'autel, ni même clans les chefs du culte,
lesquels ne sont pas considérés comme infaillibles.

Agréez, monsieur, etc.
Paris, novembre 1868.

3. Au même. — Paris, 5 mai (1860). Après avoir lu dans le
Nord du 4 mai l'incroyable «improvisation du pape», on
reconnaît la justesse de votre opinion sur la gravité, au point
de vue diplomatique, d'un outrage aussi violemment jeté à la
face d'un souverain qui a son ambassade à Rome, et
involontairement on se reporte vers l'Angleterre, qui a la sagesse
de ne pas admettre la présence d'un nonce chez elle, et de

n'avoir pas d'ambassade à Rome, ce qui conserve au gouvernement

de ce pays toute son indépendance intérieure et met
la dignité de son souverain à l'abri de pareilles intempérances
de langage.



— 632 —

Quant à la société russe, de toutes les classes sans
distinction, on peut dès à présent affirmer, sans crainte de se

tromper, que son indignation sera générale, et il serait déplorable

qu'il en fût autrement ; car, malheur au pays qui ne

s'indigne pas à l'outrage fait à son souverain, et malheur au

gouvernement qui ne partage pas, en pareil cas, l'indignation
du pays qu'il gouverne. L'irritation que ce discours provoquera

en Russie, n'aurait certainement pas cle bornes, si elle
n'était mitigée par le sentiment involontaire qu'inspire
toujours le spectacle de l'impuissance en courroux. Car il ne
faut pas s'abuser sur l'importance du pape dans notre pays;
il en a en Russie juste autant que notre gouvernement veut
bien lui en donner lui-même ; pour la nation russe, le pape
ne saurait être que le souverain d'un Etat microscopique et
le pontife d'une Eglise étrangère, que son clergé vient cle

compromettre définitivement aux 3reux de toute la Russie.
Aussi sera-t-on bien étonné chez nous d'entendre le pape parler
en maître de notre pays et condamner en juge notre
gouvernement, alors qu'il devrait manifester toute sa reconnaissance

pour la tolérance dont son Eglise jouit depuis si longtemps
en Russie.

Il est remarquable que Sa Sainteté, dans la chaleur de

son improvisation, n'ait même pas trouvé un seul mot de

blâme pour ceux des membres de son clergé dont les crimes
ont contribué à ensanglanter la Pologne et des provinces
russes! Si sa conscience a pu les absoudre, la loi d'un pays
bien organisé et qui tient à son indépendance, ne peut le

faire, parce que la justice exige que tous criminels soient

frappés et tous citoyens récalcitrants domptés, par la seule

force de la loi de l'Etat, et cela sans distinction de classe et

de condition.
En parlant de l'empereur Alexandre, le pape a dit : Ce

monarque qui ose s'appeler catholique étant en dehors de notre

sainte Eglise (romaine). Mais cela n'est pas nouveau, cela

existe depuis l'établissement du christianisme en Russie, et

c'est précisément à cause de cela qu'aux yeux de nos compatriotes

Alexandre II est catholique, au même titre que nous

tous, qui appartenons par le baptême à une Eglise que nous

reconnaissons pour Eglise catholique, apostolique, mais non

romaine; cette dernière conception date de la séparation des



— 633 —

Eglises d'Orient et d'Occident. Si nous ne contestons pas à

notre tour ce même titre de catholique à l'Eglise dont le

pape est le chef, c'est uniquement clans un esprit de
conciliation que nous croyons être plus en harmonie avec le siècle.
Qui ne sait que ce dont se plaint si amèrement Pie IN est la
conséquence cle la séparation des Eglises? séparation qui dure
toujours et que des discours hautains, pleins de fiel, dépourvus
d'humilité et de charité chrétienne, ne feront qu'envenimer cle

plus en plus, parce que la conviction ne se commande pas,
mais se puise dans l'étude cle la vérité.

En finissant son discours, le pape engage à prier pour
la Pologne. Que Sa Sainteté prie donc pour ceux des Polonais
qui ne veulent pas du gouvernement que le sort leur a donné
et nous prierons, de notre côté, pour ceux des Romains qui
ne veulent pas du gouvernement que le pape leur donne. Les
uns et les autres, également privés de l'indépendance à laquelle
ils aspirent, ont le même droit à la même compassion, et ce
n'est que l'avenir qui prouvera laquelle des deux prières sera
exaucée la première, comme la plus juste. Jusque-là faisons
comme dit le Saint-Père, prions! Agréez, etc.

4. Au même. — L'encyclique du pape est maintenant
discutée, commentée et diversement appréciée par toute la presse
européenne. 11 se passera encore du temps avant que la vérité
se dégage complètement sur le but, la valeur et les conséquences
de ce grand acte. Mais, dès à présent, il est déjà un fait acquis
et incontestable, c'est que le pape se met au-dessus de toute
obligation terrestre, et que l'encyclique condamne la teneur
ou l'esprit de chacun des concordats que le cabinet de Rome
a passés, jusqu'à la date de l'encyclique, avec la plupart des

gouvernements des autres Etats.
Il est donc évident que le pape, ne regardant plus ces

concordats comme obligatoires pour lui, les gouvernements qui
les regardaient comme avantageux pour eux ne doivent plus
les considérer comme valides, et ceux des gouvernements qui,
par hasard, les trouvaient gênants, ne sont plus tenus de les
observer, puisque tous ces actes, après l'encyclique, ne sauraient
avoir aucune valeur.

Sans me permettre pour ma part de juger l'encyclique
même, j'ose constater cette conséquence logique et irréfutable



— 634 —

de cet acte suprême du Saint-Siège, qui prétend ne relever que
cle Dieu.

Agréez, etc.
Nice, 31 décembre 1864.

5. Au même. — Dans le Nord du 20 décembre, sur la
première page, on lit un article intitulé : Les discours de AIM.

Bonjean et Dupin, clans lequel il est dit entre autres : Le Tsar
est le chef cle VEglise russe, de la même manière et au même
titre que la reine d'Angleterre et le roi cle Prusse sont chefs
de leur Eglise nationale.

Comme Russe, je prends la liberté de vous communiquer,
monsieur, avec connaissance de cause, que le Tzar n'a jamais
été chef de notre Eglise, et ne l'est pas plus que l'Empereur
des Français n'est chef de l'Eglise cle France ; mais qu'il a

toujours été souverain du clergé de toutes les confessions dans

ses Etats, au même titre que de tous ses sujets laïques. Si cette
autorité souveraine sur le clergé russe devait faire du Tzar
le chef cle notre Eglise, comme on feint de le croire en Occident,
il faudrait qu'on le reconnût aussi pour chef de l'Eglise romaine
dans ses Etats, parce que son autorité, quant au temporel,,
s'étend également sur les deux clergés ; quant au spirituel,
il n'a pas plus d'autorité sur une Eglise que sur l'autre. Notre
Eglise ne peut être comparée ni à celle d'Angleterre, ni à celle
de Prusse, parce que ces dernières sont protestantes, et la nôtre
ne l'est pas; aussi ces dernières peuvent-elles être des Eglises
nationales, tandis que la nôtre n'est qu'une branche de la grande
Eglise d'Orient, qui repose sur les bases immuables de l'Eglise
primitive, tout comme l'Eglise de France est une branche de

l'Eglise d'Occident, qui a sa base à Rome.
Dans le sens de l'autorité, entre ces deux Eglises, il n'y a

qu'une seule différence, c'est que le clergé français a son autorité

temporelle clans son pays et son autorité spirituelle à l'étranger,
tandis que le clergé russe, ayant également son autorité temporelle
dans son pays, y trouve également son autorité spirituelle dans

le Saint-Synode, ce qui a l'avantage de ne pas scinder dans

le cœur du clergé le sentiment de citoyen
Agréez l'expression des sentiments distingués, etc.

Nice, 22 décembre 1863.


	Variétés

