Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Théatigkeit
dargestellt

Autor: Lauchert, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANZ ANTON STAUDENMAIER

NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THATIGKEIT DARGESTELLT.

V. Staudenmaiers theologische Arbeiten.
1. Encyklopiidie.

1. Derselbe spekulative Sinn, der sich in der vielfachen,
tiberaus grindlichen Erérterung der philosophischen Grundfragen
in Staudenmaiers einschligigen Schriften dussert, dringte ihn
auf dem Gebiet der theologischen Wissenschaft vor allem dazu,
dieselbe nicht in einem Nebeneinander verschiedener Disciplinen,
sondern als einen lebendigen Organismus, als ein lebendiges
System im ganzen zu erfassen und als solches geistig zu durch-
dringen. ,Wie der menschliche Geist ein organischer ist und
ein System lebendiger Kréfte“, sagt er in der Vorrede der
Encyklopédie (2. Aufl,, S. X), ,s0 will er auch in der Wissen-
schaft einen Organismus, ein System erblicken, und er ruhet
selbst nicht, bis er einen systematischen Zusammenhang der
wesentlichen Teile, die den Inhalt bilden, durch seine organi-
sierende Thitigkeit erzeugt hat. Der innere Beruf fiir die
Wissengchaft driickt sich nach ihm tberhaupt in dieser Fahig-
keit aus, dieselbe als ein lebendiges Ganzes zu erfassen (a. a. 0.,
S. 44): ,Der, dem dies nimmer gelingen will, der bloss mif
ausserlichem, mechanischem Aggregieren sich zu befassen ver-
mag, dem es nicht von statten geht mit dem lebendigen Ver-
binden des Vielen zu Einem, bei dem alles nur zufallig ent-
steht und vergeht, der kann ftr mancherlei im Leben der
Menschen Tichtigkeit besitzen, aber fir die Wissenschaft ist
er nicht berufen. Nur der in der Wissenschaft wirklich orga-



— 603 —

nisieren kann, ist auch fir sie von der Natur organisiert. Der
nicht organisierte und daher auch nicht organisierende Geist
wird fir das wissenschaftliche Krkennen immer tot sein; bei
aller moglichen Anstrengung, bei dem grossten Fleisse wird es
ihm nicht gelingen, ein Ganzes zu schaffen, das Wahrheit, Not-
wendigkeit und wirkliches Leben in sich hat.“

Die Veranlassung dazu, nicht nur seine speciellen Lehr-
ficher als Teile eines grossen, organisch verbundenen Ganzen
und im Lichte einer universellen Erkenntnis dieses Ganzen zu
behandeln, sondern auch das Ganze als lebendiges System in
allen seinen Teilen selbstandig zu durchdenken und darzustellen,
gab ihm der Umstand, dass unter seinen Lehrfichern von An-
fang an die theologische Encyklopadie eine Stelle hatte; so-
wohl in Gicssen als in Freiburg hielt er fast in jedem Winter-
semester diese Vorlesung. In den ersten Jahren, zuerst im
ersten Semester seiner akademischen Lehrthéitigkeit, dem Winter-
semester 1830/31, kiindigte er dieselbe an als ,Einleitung in die
gesamte Theologie nach Dreys Handbuch® (vgl. Jahrgang 1897
dieser Zeitschrift, S. 382). Es scheint ihn aber von Anfang an
nicht befriedigt zu haben, dieses Lehrfach bloss als Methodo-
logie vorzutragen, im Anschluss an Dreys ,Einleitung®; und
aus dem Bediirfnis, ein Lehrbuch zu haben, in welchem nicht
nur der Begriff der einzelnen theologischen Disciplinen ent-
wickelt, die Anleitung zum Studium derselben gegeben und ihr
systematischer Zusammenhang unter dem Gesichtspunkte des
methodischen Studiums theoretisch dargelegt, sondernin welchem
das ganze System auch seinem ganzen Inhalt nach thatsidch-
lich im Grundriss ausgefihrt war, ging nach wenigen Jahren
seine eigene , Encyklopiidie* hervor; seit dem Wintersemester
1833/34 kiindigte er ,Encyklopidie* nach seinem eigenen Lehr-
buch an.

Das Buch selbst erschien unter dem Titel: ,Encyklopddie
der theologischen Wissenschaften als System der gesamten Theo-
logie® in erster Auflage Mainz 1834, in einem Bande abgeschlossen.?)
Dieses Werk hat zwar spiterhin weniger Beachtung mehr ge-
funden als die andern Hauptwerke seines Verfassers, gehort
aber seinem wissenschaftlichen Werte nach nicht nur zu den

) Rec. von Drey, Theol. Quartalschrift 1835, S. 884—403. Katholik,
Bd. 54, 1834, S. 343—351. Rec. der 2. Aufl, im Katholik, Bd. 79, 1841,
S. 284988,



— 604 —

vorziiglichsten Werken Staudenmaiers, sondern auch zu den
ausgezeichnetsten Werkender damaligen katholisch-theologischen
Litteratur tberhaupt. KEs ist eben durchaus nicht etwa nur
eine zu praktischen Studienzwecken gemachte Zusammenstel-
lung des gangbaren Lehrstoffes, sondern eine von spekulativem
Geiste durchdrungene, selbstindig durchdachte und durchgear-
beitete Darstellung des ganzen Systems der theologischen Wissen-
schaft. Um das Buch in seiner Bedeutung fiur die damalige
Zelt recht zu wirdigen, muss man sich auch vergegenwirtigen,
dass dasselbe damals auf dem Gebiete der katholischen Theo-
logie, und eigentlich nicht bloss hier, eine ganz neue Iirschei-
nung, das erste Werk in seiner Art war. Kine Art von Vor-
bild auf einem andern wissenschaftlichen Gebiete konnte ihm
Hegels Encyklopadie der philosophischen Wissenschaften bieten.
Ein ndheres Vorbild auf dem Gebiete der protestantischen Theo-
logie bot ihm nur die von Hegel angeregte ,Encyklopédie der
theologischen Wissenschaften“ des Hegelianers K. Rosenkranz
(Halle 1831). Bei den ganz verschiedenen Grundanschauungen
im ganzen wie im einzelnen konnte die von dieser Seite em-
pfangene Anregung aber doch nur eine ganz allgemeine sein.
Zwar lasst sich da und dort in der von Staudenmaier hier an-
gewandten Methode der Einfluss der Hegelschen Dialektik er-
kennen, worauf im einzelnen noch hinzuweisen sein wird; aber
im ubrigen war ihm auch das Buch von Rosenkranz, so sehr
er dessen geistigen Wert anerkannte, fiir seine Darstellung kein
Muster, dem er héatte folgen kénnen, wie seine schon im voraus-
gehenden Jahr erschienene eingehende Recension dieses Buches
in Senglers ,Religioser Zeitschrift fir das katholische Deutsch-
land® (1833, Bd. I, S. 175—192; Bd. II, S. 286—314) zu erkennen
gab. Was aber ausserdem auf katholischem wie protestan-
tischem Boden damals von Biichern vorlag, die sich mit dem
Titel ,Theologische Encyklopadie* bezeichneten, behandelte in
Wirklichkeit nichts anderes, als die Methodologie. Mit Recht
sagt daher der kompetenteste Beurteiler, Drey (a. a. 0., S. 3841.):
,Auf eine von der ganzen bisherigen Gewohnheit verschiedene
und neue Art fasst und behandelt Herr Dr. Staudenmaier die
theologische Encyklopédie.* Das Verdienst des ,im strengen
wissenschaftlichen Denken durchgebildeten und diesen Stempel
allen seinen Geistesprodukten einprigenden Verfassers® sel mit
Riicksicht darauf, dass auch die beiden einzigen Vorganger



— 605 —

(Hegel und Rosenkranz) ihm nicht Muster sein konnten, ,bei
diesem seinem neuen Werke, insofern es fir die encyklopidische
Darstellung der katholischen Theologie eine neue Bahn ver-
sucht, ein sehr bedeutendes, und es wird noch um gar viel
dadurch erhoht, dass, von dem Formalen abgesehen, in dem Werke
tiber die den ecinzelnen theologischen Disciplinen zu Grunde
liegenden Ideen, tiber die Momente ihrer Entwickelung, bis in
das einzelnste herab, neue und pragnante Ansichten aufgeschlossen
werden®. Diese litterarische Erscheinung und die verwandten,
bemerkt Drey weiterhin (8. 3891.), verkiinden ,den Eintritt einer
neuen Epoche, im eigentlichen Sinne des Wortes, auf dem Ge-
biete der Wissenschaften®. ,Seit langem hat nimlich der Eifer
fir den Ausbau der Wissenschaften seine Richtung auf die Ex-
pansion, in das Breite und Weite genommen, wodurch nicht
nur jede Hauptwissenschaft in eine Menge von Teilen und
Unterabteilungen auseinandergerissen, sondern auch jede dieser
Parzellen wieder selbstindig gleich dem Ganzen behandelt,
und tberall ausser dem baren Gewinn auch das Caput mortuum,
aus welchem, und der ganze Apparat, mit dessen Hulfe er aus-
gezogen worden, mit aufgeschichtet wurde, so dass bereits dieses
wunderliche Gemenge einer bis in das Ungeheure aufgeschwellten
Masse den Geist, der sie umspannen will, zu erdriicken drohet.
Es ist also an der Zeit, dass die kontraktive Thitigkeit jener
ungemessenen Iixpansion entgegentrete und, wie die Centripetal-
kraft die Gestirne aus ihrer Sonnenferne wieder in die Sonnen-
nahe zurtickruft, so eine neue Richtung in der Wissenschaft
entstehe, welche auf Ausscheidung des nutzlos Gewordenen,
Konzentrierung der gefundenen Wahrheit, organische Wieder-
verbindung der Teile, Zusammenfassung des Ganzen zur iiber-
schaulichen Tinheit unverriickt hinarbeitet. Diesen Dienst
leisteten in der Periode der Scholastik die sogenannten Summen
der Theologie im Gegensatze zu der haltungslosen Ausschweifung
der Sententiarier und Quodlibetarier; etwas Analoges thut un-
serer Zeit not, und als einen der ersten Versuche, diesem Zeit-
bediirfnisse abzuhelfen, begriisst Referent das vorliegende Werk
mit unbeschrankter Zustimmung.* — Staudenmaier selbst cha-
rakterisiert den Begriff der theologischen Encyklopadie und da-
1mit die Aufgabe, deren Losung er sich vorgesetzt hatte, folgender-
Mmassen (Encykl., 1. Aufl,, S. 830 f.; 2. Aufl,, S. 39): ,Die Ency-
klopadie der theologischen Wissenschaften ist der systematische

Revue intern. de Théologie. Ileft 23, 1895. 40



— 606 —

Grundriss der gesamten Theologie, der kurze Entwurf ihrer
konkreten Idee nach allen wesentlichen und notwendigen Be-
stimmungen. Sie entwickelt den inneren, notwendigen und
organischen Zusammenhang aller Teile, die zu ihr als ihre
Gliederungen gehoéren. Damit stellt sie die Theologie als wirk-
liche Wissenschaft dar, indem sie dieselbe erfasst als Kinheit
und Totalitat ihrer einzelnen Verzweigungen, in welchen sie
ihr einheitliches Leben als ein Besonderes ausspricht. Dadurch
wird eben auch jene reine Objektivitit erreicht, in der die
Theologie als eine in sich gegliederte Wissenschaft, wie ein
wirklicher Organismus, ihr Lebensprinzip in sich selber trigt.*
Wenn uns dieser Begriff heute geldufig ist, so war er dies da-
mals, wo man mit dem Namen der Encyklopiadie, wie auch
spater noch vielfach, teils methodologische Einleitungen, teils
alphabetisch geordnete Reallexika bezeichnete, eben nicht. Neben
diesem wissenschaftlichen Charakter und wissenschaftlichen
Hauptzweck verfolgt die Encyklopéddie den praktischen Neben-
zweck der Einfiihrung derjenigen, welche erst Theologie studieren,
in das Ganze derselben, wonach sie zugleich einen didaktisch-
propadeutischen Charakter hat.

Die Einleitung (1. Aufl., S. 1—80; 2. Aufl., S. 1—98) behan-
delt eingehend die allgemeinen theoretischen Fragen, tiber den
Begrifi der Encyklopidie im allgemeinen und der theologischen
im besondern, tber Zweck, Form, Methode und Einteilung der-
selben; der praktischen Seite der Bestimmung des Buches ent-
sprechend wird aber auch in vortrefflicher Ausfithrung tiber
dic ,notwendigen Bedingungen und Voraussetzungen bei dem
Studium der Theologie“ gesprochen (1. Aufl., S. 32—69; 2. Aufl,
S. 40--18), und zwar sowohl tiber die erforderlichen Anlagen,
iber die notige geistige Begabung und die notigen Charakter-
eigenschaften, als tiber die Vorkenntnisse, die in weitem Um-
fange von demjenigen verlangt werden missen, der sich der Theo-
logie widmen will. — Die Einteilung gliedert das Gtanze zunichst in
jene drei Teile, in welche sich die verschiedenen theologischen
Disciplinen naturgeméss gruppieren, in den spekulativen, prakti-
schen und historischen Teil. Die Anordnung sollte nach der zu
Grunde liegenden Anschauung vom Wesen der Encyklopéidie
nicht ein dusserliches Nebeneinander geben, sondern jeder spe-
ciellen Disciplin diejenige Stelle anweisen, die ihr als einem
(liede des ganzen Organismus der theologischen Wissenschaft



— 60T

zukommt. Hier konnen nun die Ansichten differieren, ob es rich-
tiger sel, mit der hisforischen oder mit der systematischen (oder,
wie Staudenmaier sie bezeichnet, spekulativen) Theologie zu be-
ginnen. Die Erwagung, dass die Apologetik, der erste Teil
der spekulativen Theologie, als Theorie der Religion und Offen-
barung die Grundvoraussetzungen fir die gesamte theologische
Wissenschaft liefert, bewog ihn, die ganze Gruppe der speku-
lativen Disciplinen (Apologetik, Dogmatik, Moral) iiberhaupt
an den Anfang zu stellen. Spekulative Theologie nennt er
das, was man sonst als systematische Theologie zu bezeichnen
gewohnt ist, weil bei ihm die Darstellung dieser Facher, ohne
die positive Seite zu vernachliissigen, einen wesentlich speku-
lativen Charakter annimmt. Spekulative Theologie ist ihm nach
seiner Definition tuberhaupt ,die genetische Entwicklung und
systematische Darstellung der religiosen Ideen, wie sie durch
gottliche Offenbarung in der NMenschheit als Prinzipien eines
hoheren Erkennens und Lebens vermittelt worden sind“ (2. Aufl.,
S. 86). Als zweiter Teil folgt die praktische Theologie als die
Lehre von den in der Kirche vorhandenen Institutionen, ,die
unmittelbar den Zweck haben, die gottliche Lehre zu verwirk-
lichen und das Leben Christi in den Glaubigen zu gestalten®
(2. Aufl.,, S. 91). Dann erst lasst Staudenmaier als dritten Teil
die historische Theologie folgen. Gegen diese Aufeinanderfolge
der drei Gruppen erhebt Drey (a. a. O., S. 393 {.) begrindete
Bedenken, indem er hervorhebt, dass sowohl die systematische
als die praktische Theologie die vorausgehende Erledigung der
historischen Fiacher vielfach voraussetzen miisse.’) Die Schwie-

'} Drey selbst sucht der bis heute noch nicht in I"Ibereinstimmung ge-
I16sten Schwierigkeit in seiner ,Kurzen Einleitung in das Studium der
Theologie* so zu begegnen, dass er die Theorie der Religion und Offen-
barung als notwendige Voraussetzung des Ganzen zuniichst mit in der
allgemeinen Einleitung behandelt, sodann die einzelnen theologischen Ficher
Inden drei Gruppen: historische Propideutik (Bibelwissenschaft und Kirchen-
geschichte), wissenschaftliche Theologie und praktische Theologie. Als
Mangel erscheint bei ihm, dass er den grundlegenden Teil der Apologetik
zuerst einleitend vorwegnimmt, spiiter aber die Apologetik als Ganzes erst
als ersten Teil der wissenschaftlichen (d. h. systematischen) Theologie folgen
lisst und so entweder Wiederholungen veranlasst oder Zusammengehoriges
auseinanderreisst. Das Richtige diirfte sein, im ganzen die von Drey be-
vorzugte Anordnung einzuhalten, dabei aber die Apologetik, die sich bei
ihrem besondern Charakter ohnehin nicht recht in das allgemeine Schema
figt, nicht in der Gruppe der systematischen Ficher, sondern als grund-
legendes Fach am Anfang des Systems zu behandeln.



rigkeit hat sich tbrigens fir Staudenmaier selbst fiihlbar ge-
macht bei der Frage nach der Einordnung der zur Bibel-
wissenschaft gehorigen Facher, von denen es ihm selbstver-
stindlich war, dass er sie der Dogmatik und Moral nicht erst
nachfolgen lassen konnte, und denen er also, sein Einteilungs-
schema durchbrechend, keine andere Stelle anzuweisen wusste,
als hinter der Apologetik,) insofern der letzte Teil der Apo-
logetik, die Apologetik der Kirche mit der Lehre von der Fort-
setzung und Erhaltung der christlichen Offenbarung und den
Quellen derselben den Ubergang und Zusammenhang vermittels.
Damit ist aber eben nur erst nach einer Seite die positive
Grundlage vorausgesetzt, auf welcher Dogmatik und Moral
sich aufzubauen haben.

Staudenmaiers hier gegebene Darstellungen der beiden ersten
Teile der spekulativen Theologie, der Apologetik und Dogmatik,
sind nachher im grosseren Zusammenhang seiner Arbeiten fir
diese Féacher in den denselben gewidmeten besonderen Ab-
schnitten zu betrachten. An die Dogmatik reiht sich in engem
Anschluss die Moral an, als der dritte Teil der spekulativen
Theologie (1. Aufl., 8. 461—570; 2. Aufl,, S. 850-—940). In dieser
Verbindung giebt Staudenmaier der theologischen Moral, im
bewussten Gegensatz gegen seichte rationalistische Lehrbuicher
und gegen die rationalistische und pantheistische Philosophie
der Zeit, die rechte Stellung und richtige Grundlage. An die
Dogmatlk als die systematische Darstellung der geoffenbarten
Wahrheit schliesst sich die Moral an als ,jene Wissenschaft,
deren besondere Aufgabe es ist, darzustellen, wie die Wahrheit
des Christentums durch den Willen tibergehe in das wirkliche
Leben, oder wie das Leben der Menschheit durch Christus ein
Leben in der Wahrheit werde* (2. Aufl., S. 850). Obwohl aber
die christliche Boral als Wissenschaft des christlichen Lebens
eine vorwiegend praktische Bedeutung hat, stellt Staudenmaier
sie mit Recht nicht zur praktischen Theologie. Was ihn selber
bei der Behandlung derselben vorzugsweise anzieht, ist die
spekulative Seite, von welcher die Moral mit der Dogmatik
zusammenhingt und sich auf diese grindet. Die theoretischen
und spekulativen Grundlagen werden eingehend behandelt, in

1 Fiir die gesamte Bibelwissenschaft werden {ibrigens nur Be-
stimmungen des Begriffs und Inhalts der einzelnen Zweige dergelben
und methodologlsche Fmg*er:/elo gegeben.



— 0609 —

der Einleitung, welche unter anderem besonders auch den Unter-
schied der christlichen von der philosophischen Moral erortert,
und im ersten Teil der Darstellung, der ,das christliche Leben
in seinen wesentlichen Elementen® zum Gegenstand hat; diese
Elemente sind die Gemeinschaft mit Christus als das Wesen,
der gottliche Geist als das Prinzip, der gottliche Wille als der
eine Grund oder das ecine DMotiv, der Glaube (mit der Hoff-
nung) als die Grundbedingung, die Liebe als das Grundgesetz,
die Freiheit als das Grundvermogen, die Begriffe vom Guten,
von der Pilicht und von der Tugend als die Grundbegriffe des
christlichen Lebens. Dadurch, dass diese grundlegenden Ab-
schnitte die Hélfte der Darstellung ausmachen, hat die ganze
Darstellung der Moral tiberhaupt einen wesentlich spekulativen
Charakter bekommen. Die beiden weiteren praktischen Teile
derselben, von denen der zweite ,das christliche Leben in seinem
Werden* oder die Wiedergeburt mit. ihren wesentlichen Mo-
menten, der drifte ,das christliche Leben in seiner wirklichen
Darstellung® oder die Pflichtenlehire zum Inhalt hat, behandeln
diese Gegenstinde zwar mit ebensoviel Wiarme als Klarheit
und mit gebtthrender Hervorhebung aller wesentlichen Momente,
aber doch nur im allgemeinen Uberblick. Drey urteilt iiber
diesen Teil der Encyklopiidie (a. a. 0., S. 400): ,Die Darstellung
der Moral ist durchaus wissenschaftlicher gehalten, alg in den
meisten bisherigen Lehrbiichern, und in den meisten Beziehungen
auch christlicher als diese; vorziigliches Lob gebiihrt ihr wegen
der ungemein sorgfiltigen Entwicklung der Elemente des christ-
lichen Lebens, dessen Theorie darzustellen und hierdurch zur
Verwirk]ic}mng desselben mitzuwirken die Aufgabe der Wissen-
schaft ist.“ Drey vermisst jedoch in dieser Darstellung der
Moral die Lehre von der Stnde und dem Laster; zwar habe
Staudenmaier die Lehre von der Siinde in der Dogmatik be-
handelt, aber das dort Gesagte stehe doch ausser Beziehung
auf die Moral; auch gehore in die Dogmatik nur die Lehre
von der Erbsiinde, nicht die Darstellung der wirklichen Stinden
und unsittlichen Zustdnde, die aus der Erbsiinde entspringen.
— Zur Wirdigung der Stellung dieser Darstellung der Moral
in der Geschichte der theologischen Litteratur ist noch zu be-
merken, dass Hirschers Moral damals noch nicht erschienen
war (dieselbe erschien in erster Auflage erst im folgenden
Jahre, 1835). Aber auch abgesehen davon zeigt sich Stauden-



— 610 —

maler von dem System seines Liehrers Hirscher, das er aus
dessen Vorlesungen kennen musste, wie dasselbe von der Central-
idee des Reiches Gottes aus konstruiert ist, im System nicht
beeinflusst, wenn auch mancherlei Beriihrungen im einzelnen
nicht zu verkennen sind.!) -

Die praktische Theologie (1. Aufl., S. 570—641) teilt Stauden-
mailer in zwei Abteilungen, Kirchendienst und Kirchenregiment.
Unter der ersteren Rubrik werden die herkémmlicherweise
zur praktischen Theologie gerechneten Iacher abgehandelt,
Katechetik, Homiletik, Liturgik und Firchliche Erziehung, d. h.
Privatseelsorge oder Pastoraltheologie im engern Sinn. Die
Rubrik vom Kirchenregiment bildet das Kirchenrecht. Diese
ganze Hintellung der praktischen Theologie schliesst sich an
die von Drey in seiner Einleitung in das Studium der Theologie
gegebene an. Inzwischen hatte Drey selbst seine Ansicht in
Bezug auf das Kirchenrecht geandert; in der Recension von
Staudenmaiers Encyklopidie (a. a. O., S. 394 t.) spricht er sich
gegen die Zuteilung desselben zur praktischen Theologie aus;
nach seiner jetzigen Ansicht wiirde er dasselbe ,der historischen
Theologie als Krystallisierung der Kirchengeschichte zuteilen®.
— Alle diese praktischen Fécher sind tbrigens in der Ency-
klopédie nur kurz in den Hauptgrundsitzen dargestellt. Fur
die Darstellung der religisen und kirchlichen Erziehung weist
Staudenmaier ausdriicklich auf den Einfluss hin, den die Kate-
chetik Hirschers auf ihn gedussert habe (3. 622).

Die historische Theologie (1. Aufl,, S. 642—816) umfasst
Dogmengeschichte, Archéologie und Kirchengeschichte. In
dieser Abteilung ist es die Dogmengeschichte, die Staudenmaier
niher interessiert, als zu seinen speciellen Lehrfichern gehorig,
und die er deshalb eingehender ausgefiihrt hat (3. 647—786).

Y Hirscher selbst verweist in dem Paragraphen iiber die Vorziige der
christlichen Moral vor der mnichtchristlichen auf ,,die scharfsinnigen Be-
merkungen von Staudenmaier iiber den Unterschied der christlichen Moral
von der Moral der Philosophie seit Spinoza (Moral, Bd. I, S. 29, in der 1. Aufl.
von 1835). — Den ersten Band von Hirschers Moral besprach Stauden-
maier im sechsten Bande der Jahrbiicher fiir Theologie und christliche
Philosophie (1836), 3. 210—226, mit warmer Anerkennung dieser ,aus der
Tiefe des christlichen Geistes hervorgegangenen Darstellung der christ-
lichen Moral, die aus der vorhandenen Litteratur nur mit Sailers Moral
verglichen werden kionne, eine Zusammenstellung, durch welche der eine
durch den andern geehrt werde.



— 611 —

Staudenmaier stellt hier die Entwicklung des christlichen Lehr-
begriffs nach dem Schema der Hegelschen Dialektik dar, wo-
nach er den ganzen Verlauf der Entwicklung in drei Zeitriume
mit je drei Perioden als Unterabteilungen einteilt. Von dem
Stadium der einfachen Unmittelbarkeit des lebendigen Glaubens
aus bewegt sich die Intwicklung zur Negation dieser Unmittel-
barkeit oder zur Analysis des Glaubens, um dann durch die
Negation der Negation oder die Bewegung von der Analysis
zur Synthesis wieder zur Einheit in der Wahrheit zuriickzu-
kehren. Der erste der angenommenen drei Zeitraume (bis zum
Jahre 604) soll in drei fortschreitenden Stufen die Bewegung
von der Unmittelbarkeit zur Analysis, der zweite Zeitraum
(vom 7. Jahrhundert bis 1453) die Bewegung von der Analysis
zur Synthesis, der dritte ,die Entwicklung der christlichen Lehre
in der reinen Bewegung der Synthesis“ darstellen. Der wirk-
liche historische Gang lasst sich freilich nicht ohne Gewaltsam-
keit unter ein solches logisches Schema bringen, und die vor-
gefihrten Thatsachen durchbrechen vielfach die vom Schema
vorgezeichneten Gesichtspunkte.') Besonders bei dem letzten
Zeitraum, der es wesentlich mit den konfessionellen Streitig-
keiten geit dem 16. Jahrhundert und im weiteren Verlauf mit
dem weitgehenden Abfall vom positiven Christentum seit der
Mitte des vorigen Jahrhunderts und mit der apologetischen
Arbeit gegen denselben zu thun hat, steht die allgemeine Be-
zeichnung desselben zum grossten Teil des Inhalts in keiner
Beziehung; die ganze Geschichte seit dem Anfang des 16. Jahr-
hunderts muss dabei als eine grosse Unterbrechung des ruhigen
Fortschritts nach dem Schema betrachtet werden; dagegen
findet Staudenmaier bei einigen neueren Philosophen und spe-
kulativen Theologen des 19. Jahrhunderts, von Schelling an-
gefangen, einen ,Anfang des spekulativen Erkennens in der
Form des Systems“, und zugleich bei dem noch gliubigen Teil
der protestantischen Theologen den Anfang einer Bewegung
zur Kinheit in der Wahrheit zuriick, wonach er nun den ganzen

') Vgl auch Drey in der Recension, a.a. 0., S.403: ,Fiir die speku-
lative Auffassung der Dogme11§eschichte ist das alles recht gut, an sich
selbst aber (das wird wohl auch der Verfasser glauben) ist der Geist des
Christentums in der Entwicklung seiner Dogmen auf etwas Hoheres aus-
gegangen, als auf das Suchen dialektischer Formen, um diese durch sich
oder sich durch sie zu Ansehen zu bringen.*



— 612 —

Zeitraum bezeichnet hat. Bei der Darstellung der zweiten
Periode dieses Zeitraums wird die Dogmengeschichte zuniichst
zur Symbolik, wie Staudenmaier dieselbe damals auch in
seinen Vorlesungen in Verbindung mit der Dogmengeschichte
vortrug.?) — Nur ganz kurz sind die beiden andern Ficher
des historischen Teils, die Adwrchdologie (S.T86-—-793) und die
Kirchengeschichte (5. 793—816), behandelt, in kurzer Ubersicht
tiber die Hauptpunkte der historischen ntwicklung; in der
Kirchengeschichte finden hauptsichlich nur diejenigen Punkte
Beachtung, die in einer direkten Bezichung zur Geschichfe der
Ausbreitung des Christentums oder zur (Geschichte des Ver-
héltnisses zwischen Kirche und Staat stehen.

Die zweite Auflage der Encyklopidie von 1840 sollte zwei
Binde umfassen; der zweile Band ist jedoch nicht erschienen,
sondern bloss der erste, der bel einem Umfange, der den Um-
fang des ganzen Werkes in der ersten Auflage erheblich {iber-
trifft, nur den systematischen Teil enth&lt. Im besondern ist
das Verhsltnis der zweiten Auflage zur ersten das, dass in der
Finleitung und in der Apologetik der im wesentlichen beibehaltene
‘Text der ersten Auflage durch betrichtliche Zusiitze sehr er-
weitert ist, wéihrend in der Darstellung der Dogmatik eine
durchaus neue Arbeit vorliegt (woriiber unten das Néhere), da-
gegen aber die Moral, von ein paar vereinzelten Stellen ab-
gesehen, unveriandert wieder abgedruckt ist. Der gleiche Grund,
aus dem schon die Moral fiir die neue Auflage nicht tiberarbeitet
wurde, wird wohl auch das Nichterscheinen des zweiten Bandes
der letzteren erkliren; die meisten der hier zu behandelnden
Facher (die Dogmengeschichte ausgenommen) lagen Stauden-
maier eben ferner, so dass eine Neubearbeitung derselben ihn
nicht in dem Masse anzog, wie diejenige seiner Specialféicher.
Was ibrigens die Dogmengeschichte betrifft, so ist dieselbe
spéter, wenn sie nicht mehr besonders dargestellt wurde, auf
andere Weise untergebracht worden, indem das Materielle der-
selben, das dogmengeschichtliche Material in der grossen Dog-
matik bei den einzelnen Lehrsticken immer mitgeteilt ist,
wihrend der &dussere litterarhistogische Rahmen zugleich in
der (Geschichte der Dogmatik im ersten Bande der Dogmatik

) Gegen Baur verteidigt Staudenmaier seine Darstellung der dogmen-
geschichtlichen Entwicklung im dritten Band der Jahrbticher fiir Theo-
logie und christliche Philosophie, S. 189 ff.



— - Gl —

wieder zu finden ist {(wenn auch die Geschichte der Dogmatik
an sich und ihrer Bestimmung nach natiirlich mit Dogmen-
geschichte durchaus nicht zu verwechseln ist), und die all-
gemeinen Gedanken tber den Entwicklungsprozess des christ-
lichen Lehrbegriffs ebenfalls in der Einleitung in die Dogmatik
nach dem in der Dogmengeschichte zu Grunde gelegten Schema:
Thesis, Antithesis und Synthesis, oder Unmittelbarkeit, Negation,
Negation der Negation, dargelegt sind (Dogmatik, Bd. I, 5. 70
bis 12471). — Auseinandersetzungen tiber Begriff und Methode
der theologischen Incyklopadie giebt Staudenmaier auch in
mehreren eingehenden Recensionen einschligiger Werke; es
sind dies, ausser der schon erwihnten Recension der KEncy-
klopédie von Rosenkranz (Senglers Zeitschrift 1833, s.obenS. 604),
die Recensionen von Hagenbachs Encyklopadie und Methodologie
und von Genglers Werk: , Die Ideale der Wissenschaften® (Jahr-
biicher fiir Theol. und christl. Philosophie, Bd. V, S. 322—380).

2. Wie Staudenmaier in der Encyklopidie das Ganze der
theologischen Wissenschaft als einen einheitlichen Organismus
zu begreifen und darzustellen suchte, so beschiftigte ihn aber
auch noch der umfassendere Gedanke des Zusammenhanges
aller Wissenschaft tiberhaupt, zunéchst natirlich ebenfalls vom
Standpunkte der Theologie aus, um den richtigen Zusammen-
hang der Theologie als Wissenschatt mit den andern Gebieten
menschlichen Wissens zu erkennen. Diese Aufgabe behandelte
er zunéchst in der Abhandlung: ,Die Theologie in ihrem Zu-
sammenhange mit den andern Wissenschaften® (Jahrblcher fir
Theologie und christliche Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 1—32).
Der Grundgedanke dieses Aufsatzes ist der, in den verschie-
denen profanen Wissenschaften das theologische Moment auf-
zasuchen, das eben dagjenige ist, worin das wahre Leben, der
-hohere Geist und der lebendige Zusammenhang derselben be-
grindet ist. Die Wissenschaft ,will das geistige Abbild des
lebendigen Universums sein®, dessen lebendige Einheit sie
deshalb, wenn sie ihren Zweck erreichen will, in threm wahren
Grund verstehen muss. ,Die wahrste und lebensvollste Einheit
der Welt ist aber die, welche von dem personlichen Gott ge-

) Auch in der Geschichte der Dogmatik ist der erste Zeitraum noch
genau nach den Unterabteilungen dieses dialektischen Schemas gegliedert,
wihrend fiir das Mittelalter und die Neuzeit nicht mehr versucht ist, das-
selbe durchzufiihren.



— 614 —

stiftet und geordnet ist.“ Die Beziehung auf Gott und die Ir-
kenntnis des Verhéiltnisses der Welt in allen ihren Erschei-
nungen zu Gott ist aber das theologische oder gottliche Mo-
ment 1n den verschiedenen Wissenschaften, und als solches
das sie alle verbindende Einheitsprinzip (S. b f.). Dabei lisst
Staudenmaier auch hier keinen Zweifel ilibrig, dass die Einheit
der Welt und der sie zu verstehen suchenden Wissenschaft in
Gott als dem Grund und Urheber alles Seins, wie er sie auf-
fasst, mit der falschen Einheit des Pantheismus nicht das min-
deste zu thun hat, sondern davon so verschieden ist, wie die
Wahrheit von der absoluten Liige. Das theologische Moment
sucht also Staudenmaier nun in den verschiedenen Wissen-
schaften auf, die in der Heihenfolge nacheinander behandelt
werden, wie sie die Offenbarung des lebendigen und person-
lichen Gottes in Natur, Geist und Geschichte zu ihrem Gegen-
stande haben. Den Schluss bildet die Entwicklung der Ge-
danken der Geschichtsphilosophie, unter Verweisung auf die
ausfihrlichere Darstellung derselben in der Abhandlung: ,Das
gottliche Prinzip in der Geschichte®, im 4. Bande der Jahr-
btcher (s. Revue 1897, 5. 817 f.).

Dieser Aufsatz ist in seinem ganzen Umfange wieder ent-
halten in der Schrift: , Uber das Wesen der Universitit und den
innern  Organismus  der Universitdtswissenschaften”  (Freiburg
1839),1 welche eine erweiterte Bearbeitung der von Stauden-
malier beim Antritte seiner Freiburger Professur 1837 gehaltenen
Inauguralrede ist.?) Diese Schrift behandelt den Inhalt des
dlteren Aufsatzes im weiteren Zusammenhange von Ausfih-
rungen (ber Wesen und DBestimmung der Universitit. Die

1 Rec. in der Theol. Quartalschrift 1840, S. 412-—422.

?) Dem iilteren Aufsatze, dessen Text mit wenigen Anderungen im
ganzen wortlich in diese Schrift iibergegangen ist, aber durch weitere
Ausfithrungen, die teils als Einschaltungen im Text, teils in Anmerkungen
gegeben sind, betrichtlich erweitert, entspricht hier S. 14—75; das Voraus-
gehende und Nachfolgende ist in der spitern Schrift neu. Die bedeu-
tendsten Zusiitze zu der dltern Arbeit sind S.15 f,, S. 23—26, wo, um
Missverstindnisse zu verhiiten, das Verhiltnis der Theologie zu den andern
Wissenschaften genauer als ein objektiv gegebenes bestimmt wird, das
aber nicht etwa so zu verstehen ist, dass die Theologie iiber das d?ﬂ
fremden Gebieten Eigene richten oder «sich massgebend in dieselben ein-
dringen» wollte; ferner S. 37—40, 62—69, 69—71, und die grossen Anmer-
kungen S. 22—25, 28—30, 39—46.




— 615 —

Schrift beginnt mit Hervorhebung der allgemeinen Gesichts-
punkte tiber diesen Gegenstand (S. 1—14), ldsst dann die Aus-
fihrungen tber den Zusammenhang der Universititswissen-
schaften felgen, wihrend der letzte Teil (S. T5—108) aus den
wissenschafttlichen Frérterungen die praktischen Resultate fiir
die Gegenwart zieht, unter dem Gesichtspunkte der Stellung
der Universitat zu Staat und Kirche. Es wird hier ausgefiihrt,
wie das wahre Wesen der Universitidt mit dem zusammenhéngt,
was dieselbe fiir Staat und Kirche sein soll, in welchem Falle
sie ihrer Bestimmung ihnen gegeniiber nachkomme und da-
mit auch ihrem eigenen Begriffe entspreche, und in welchem
Falle sie ihrem eigenen Begriffe widerspreche und zum Unheil
der Menschheit wirke. Mit einer ernsten Mahnung an die
Vertreter der Wissenschaft, sich nicht von falschen Prinzipien
beherrschen zu lassen, sondern ihrem Berufe nachzukommen
im Kampfe gegen die Prinzipien des Unglaubens, der Liige und
der Gesetzlosigkeit, zu dem vor allem die Universititen be-
rufen seien, schliesst die gedankenreiche Schrift.

2. Apologetik.

Die Apologetik behandelt Staudenmaier in der Encyklopadie
als Theorie der Religion und Offenbarung (2. Aufl., S. 101—438),
die als solche den 1. Teil der spekulativen Theologie (s. ocben
S. 607) und zugleich die Grundlage des ganzen Systems der
Theologie bildet. Dieselbe zerfallt (in der 2. Auflage) in einen
analytischen Teil: Theorie der Religion oder Religionsphilo-
sophie, und in einen synthetischen Teil: Theorie der Offen-
barung; der erste wieder in 2 Unterabteilungen: ,Theorie der
Entwicklung des Gottesbewusstseins an der natiirlichen Offen-
barung®, d. h. Religionsphilosophie im engern Sinne, und ,Ge-
schichte der natirlichen Entwicklung des Gottesbewusstseins
und des religiosen Lebens in der Menschheit”, Religions-
geschichte. (In der 1. Auflage war das Ganze der Apologetik
in 3 Unterabteilungen geteilt, indem die genannten 2 Abschnitte
des 1. Teiles als selbstindige Unterabteilungen einander koordi-
niert und mit der Theorie der Offenbarung als der dritten zu-
sammengestellt waren, mit teilweise anderer Abgrenzung.) Die
Theorie der Entwicklung des Gottesbewusstseins (S. 114 ff.)
nimmt ihren Ausgang vom Selbstbewusstsein, von dem aus-
gehend der Mensch durch die Betrachtung der drei Formen der



— 616 —

natiirlichen Offenbarung Gottes in Geist, Natur und Geschichte
zum Bewusstsein und zur Erkenntnis Gottes kommt. Der vom
Selbstbewusstsein beginnende Prozess der Welt- und Gottes-
erkenntuis wird ausfuhrlich entwickelt und dargestellt (S. 117 ff.).
Bei Betrachtung des Weges aber, auf dem der Mensch, von
den Thatsachen des kreatiirlichen Seins ausgehend, zum Be-
wusstsein Gottes kommt, sind drei Momente zu unterscheiden:
das Moment der reinen Reflexion des Selbstbewusstscins, das.
der Wrziehung (das die Notwendigkeit einer urspriinglichen
gottlichen Offenbarung in sich begreift), und das der Unmittel-
barkeit des Gottesbewusstseing; ,in der Kinheit dieser drei
Momente®, sagt Staudenmaler (5. 130), ,liegt das Geheimnis des
Gottesbewusstseins und der Offenbarung aufgeschlossen; in der
Trennung derselben, und zwar in der absoluten Trennung, ist
alle Unwahrheit und ILiige tuber Religion und Offenbarung.”
S. 148—188 wird {iber die Idee Gottes und tber die Gottes-
beweise gehandelt; die Ausfithrungen iber die letztern sind in
der 2. Auflage neu. Daran schlicssen sich (S. 188—204) die Aus-
fiihrungen tber das Wesen der Religion. Staudenmaier definiert
die Religion hier (S.189) und anderwdirts, nicht in der wort-
lichen Formulierung, aber sachlich tibereinstimmend mit Dreys
Definition, ') als ,die bewusste, freie und lebendige Gemeinschaft
des Menschen mit Gott“. Die Momente des Bewussten und
Freien sind zu betonen gegeniiber dem auf pantheistischer
Grundlage ruhenden, einseitig ein Moment des Religionsbegriftes
als das Ganze nehmenden Begriffe Schleiermachers. Das Grefithl
kann nicht das Prinzip der Religion genannt werden, sondern
der Grund derselben ist das Gottesbewusstsein, das dem (Geiste
angehort, sofern er erkennt. Das Bewusstsein aber wiederum
muss allerdings ein lebendiges sein, und diese Lebendigkeit
vom Gefithle erhalten. Also weder Gefithl noch Denken allein,
nicht eines ohne das andere begrimndet die Religion; deshalb
sind die Religionsbegriffe sowohl Schleiermachers als Hegels
falsch, insofern jeder derselben auf pantheistischem Grunde ein
einseitiges Prinzip aufstellt. ) Die 2. Abteilung des 1. analytischen
Teiles (S. 212—313) giebt die Ubersicht tiber die Religions-

B Drey: Die Religion ist «dag durchgingige und lebendige Bestimmt-
sein des Menschen durch das Gottesbewusstsein». _

%) Gegen Schleiermacher vgl. auch Staudenmaiers Ausfithrungen I
der Theol. Quartalschrift 1832, 8. 559 ff.; 1838, S. 322 ff., 496 ff.,, 506 ff.



— F1F -

geschichte. Der synthetische Teil oder die Theorie der Offen-
barung (5. 314 ff.) umfasst zuniichst in 2 Abschnitten Philo-
sophie der Offenbarung (5. 316—3564) und Geschichte der Offen-
barung (S. 354—408). Von dem Satze ausgehend, dass die
Offenbarung rubht ,auf dem Systeme der freien That des per-
sonlichen Gottes® (S. 322), wird in dem 1. theoretischen Ab-
schnitt Kritik geiibt am Rationalismus wie an dem falschen
abstralkten Supranaturalismus, die beide die wahre Frkenntnis
der Offenbarung, die richtige Auftassung des Verhiltnisses des
Geistes zur Offenbarung, des Verhiltnisses von Glauben und
Wissen unmdoglich machen (S. 339 ff.; in der 2. Auflage we-
sentlich wmgearbeitet). Der dann folgenden Ubersicht iiber die
Greschichte der Offenbarung des alten und neuen Bundes
schliesst sich ein etwas knapper 3. Abschnitt an: ,Von der
Fortsetzung und Erhaltung der christlichen Offenbarung in
ihrer urspriinglichen Wahrheit und Reinheit, und von der Art
und Weise, wie sie nach ihren Quellen ausgelegt wird®
(8. 409—438), in welchem Abschnitte, wie bereits erwihnt
(s. oben 8. 608), neben der Lehre von Schrift, Tradition, Kirche
und Kanon auch die exegetischen Wissenschaften und Hilfs-
wissenschaften ihre Stelle gefunden haben. Die eigentliche
Apologetik der Kirche wird dagegen in diesem Zusammenhange
nicht behandelt, sondern von der Kirche nur unter dem (e-
sichtspunkte der katholischen Lehre von der Tradition ge-
sprechen, wéhrend im tibrigen die ganze Lehre von der Kirche
in die Dogmatik verwiesen ist, wo sie nach der Lehre von der
Rechtfertigung behandelt wird. Dies ist wieder einer der
Punkte, in welchen Drey mit der von Staudenmaier durch-
gefihrten Kinteilung nicht einverstanden ist. Derselbe sagt in
seiner Recension der Encyklopadie (a. a. O., S. 399), -er habe
es in den ersten Jahren seines Lehramtes, nach &lteren Bei-
spielen, mit der Lehre von der Kirche ebenso gehalten; ,nach-
dem aber die Idee der Apologetik sich ihm vollstindig ent-
wickelt hatte“, habe er dieser Lehre die ihm jetzt passender
“scheinende Stelle im System der Apologetik gegeben, wo er
jetzt »die volle Entwicklung der Idee der Kirche® gebe. (In
Dreys Apologetik bildet die Lehre von der Kirche den 3. Band.)
pHierin“, fihrt er fort (S. 400), ,habe ich nicht bloss das Bei-
spiel der achtbarsten Theologen unserer Kirche, sondern wissen-
schaftliche Grinde fir mich.“ Der katholische Theologe miisse



— 618 —

yaie Idee der Kirche vollstindig entwickeln, um die Fortleitung
und Irhaltung der christlichen Offenbarung in ihrer urspriing-
lichen Ganzheit und Reinheit zu erkldren®. Ferner kénne die
Lehre von der Kirche auch aus dem Grunde ihre Stelle nicht
wohl in der Dogmatik finden, ,weil die Kirche als die Tri-
gerin des gesamten Lehrbegriffs nicht wohl als einzelnes Ele-
ment desselben in diesen eingehen kann. Uberhaupt dinkt es
mir angemessener, das Zusammengehorige an Einem Orte dar-
zustellen®,

Fine Apologie der Kirche hat Staudenmaier spéater ge-
geben in seiner schénen Schrift: , Das Wesen der Fkatholischen
Kirche. Mit Riucksicht auf ihre Gegner dargestellt® (Freiburg
1845).Y) Indessen ist der Gegenstand hier nicht in der Form
der wissenschaftlichen Apologetik systematisch behandelt, son-
dern in einer Form, die sich an die Gebildeten tberhaupt
wendet und dem praktischen Zweck tieferer Belehrung fir
solche weiteren Kreise gegeniiber dem Wirrwarr der Tages-
meinungen dienen will. — Theoretische Gesichtspunlkte fir die
Behandlung der Apologetik der Kirche sind in Staudenmalers
Recension der ,Apologetik der Kirche* von Berlage gegeben
(Jahrb. f. Theol. u. christl. Phil., Bd. VI, S. 92—115).

Was in Staudenmaiers Schriften von vorwiegend philo-
sophischem und spekulativem Inhalt durch die Begrindung
der Weltanschauung des positiven Christentums gegentiber
ihren (fegensitzen fur die Apologetik geleistet ist, ist in den
vorausgehenden Abschnitten zur Gentige dargestellt. Als spe-
cielle kleinere Arbeiten sind noch zu nennen: die ,Aphorismen
tiber das historische Moment der Offenbarung im allgemeinen
und der christlichen im besondern“, in Senglers Religioser
Zeitschrift 1833, Bd. III, 30—43, worin auf die in der Encyklo-
padie zu gebenden weiteren Ausfihrungen verwiesen wird;
der schon frither erwihnte Aufsatz: ,Leibniz Uber gottliche
Offenbarung® in der Theol. Quartalschrift 1836 (s. Jahrg. 1897,
S. 819); im Kirchenlexikon von Wetzer und Welte, neben
einigen kleineren Artikeln (s. Jahrg. 1897, S. 374), besonders
der Artikel ,Christentum® (II, 499—502).

1y Recension von Hefele in der Theol. Quartalschrift 1845, S. 566—DT1



— BlY —

3. Dogmatik.

Die erste dogmatische Arbeit Staudenmaiers war die um-
fangreiche Abhandlung: ,Die Lehre wvom gottlichen Kbenbilde
im Menschen®, in der Theol. Quartalschrift 1830 (S. 199284 ;
403—5b24). Gegenstand der Betrachtung solite das géttliche
Ebenbild in dreifacher Beziehung sein: ,Vor allem wird ge-
fragt, worin es im noch ungetriibten, also im urspriinglichen
Zustande des Menschen bestanden habe; sodann, wie weit es
durch die Stnde verdunkelt worden; und endlich, wie weit es
durch das Christentum hienieden wieder hergestellt werden
kénne, und ob die Vollendung des Geistes im andern Leben
zum urspriinglichen gottlichen Ebenbilde in einem Verhiltnisse
stehe® (S. 200). Dieses umfassende Thema wollte Staudenmaier
in der Weise behandeln, dass er zuerst in der ersten Abteilung
das Dogmengeschichtliche darstellte, worauf in einer zweiten
Abteilung die Prifung der verschiedenen Meinungen und die
systematische Darstellung folgen sollte. In Wirklichkeit kam
Staudenmaier, trotz des grossen Umfanges, den die Arbeit im
Druck schon einnimmt, nicht tber die Hilfte des dogmen-
geschichtlichen Teiles hinaus, der mit grosser Ausfiihrlichkeit
behandelt ist; von den drei Perioden, in welche die dogmen-
geschichtliche Ubersicht eingeteilt wird, ist die erste, ,vom
Zeitalter der Apostel bis zum Zeitalter der Scholastik®, voll-
standig (S. 207—284), von der zweiten Periode, ,die Scholastik
und Mystik“, nur die Lehre der Scholastiker behandelt
(S. 403—524). Indem die Versffentlichung damit abbricht, wird
in einer Schlussanmerkung die Absicht ausgesprochen, die
ganze Abhandlung als selbstdndige Schrift erscheinen zu lassen.
Dies ist nicht geschehen. Erst im dritten Bande der Dogmatik
(1848) ist der Gegenstand wieder aufgenommen und hier nun
eine eingehende svstematische Darstellung gegeben (S. 460 ff.),
wobei das dogmengeschichtliche Material, zum Teil mif Aus-
wahl und in kiirzerer, bestimmterer Fassung der alten Abhand-
lung entnommen, mit der systematischen Darstellung ver-
bunden ist. :

Von der nichsten dogmatischen Arbeit, der beabsichtigten
Darstellung der Geschichte der protestantischen Dogmatik, von
der in Senglers Religioser Zeitschrift 1833 in mehreren Stticken
nur eine allgemeine Einleitung gegeben ist, war bereits an einer
friheren Stelle die Rede (Jahrg. 1897, S. 396 f., Anmerkung).



— B -

Einen vollstindigen Grundriss der Dogmatik giebt die Hn-
cyklopddie (1834), der, wie er in der Ausfithrung auf Stauden-
maiers Vorlesungen beruht, so auch, gleich dem Grundriss der
Apologetik, mit derjenigen Ausdehnung gegeben ist, dass er
in dieser Form von ihm wieder als Grundlage fiir diese Vor-
lesungen benutzt werden konnte. Drey urteilte tber diesen
Grundriss der Dogmatik nach dem ersten Erscheinen der Iin-
cyklopadie (a.a. 0., S.399): ,Kein Moment der Wissenschaftt
— locus dogmaticus —— fehlt, die Grundbegriffe sind mit grosser
Klarheit entwickelt, iiberall richtige, ebenso wissenschaftliche
als christliche und kirchiiche Ansichten. Referent hat sich mit
Vergniigen durchwegs in Ubereinstimmung mit dem Verfasser
gefunden.“ (Von der einzigen Ausstellung, die er macht, be-
ziiglich der Stellung der Lehre von der Kirche im OSystem,
war bereits oben S. 617 f. die Rede.) Immerhin war es nur ein
sehr knapper Grundriss der Dogmatik, der in der ersten Auf-
lage (S. 330—461) gegeben ist; so nimmt die Trinititslehre
darin nur 5 Seiten ein (5. 357—362). In der zweiten Auflage
(1840) ist dieser Grundriss durchaus neu bearbeitet, aut
mehr als das Dreifache des frithern Umfanges angewachsen
(S. 439—849), und kann als eine ganz neue Arbeit betrachtet
werden., Ein wesentlicher Unterschied besteht darin, dass erst
in der zweiten Auflage die biblischen Beweisstellen tiberall
eingefiihrt sind. Aber auch das Spekulative ist durchgéngig
viel eingehender behandelt und mehr in seiner Ticfe erfasst,
withrend in der ersten Auflage mehr nur eine allgemeine Zu-
sammenstellung der dogmatischen Gedanken gegeben war.

In dem gleichen Jahre mit der ersten Auflage der En-
cyklopidie legte Staudenmaier auch seine prinzipiellen Ap-
schauungen tiber die wissenschaftliche Behandlung der Dogmatik
eingehend dar in der Abhandlung: ,Die Dogmatik als Wissen
schaft* (Jahrbiicher fiir Theologie und christliche Philosophie,
Bd. IT, 1834, S. 241—324). Die Abhandlung giebt eine Erkld-
rung des Begriffes der Dogmatik, ihrer Stellung und Aufgabe,
im Anschluss daran eine Erorterung tiber die bei ihrer wissen-
schaftlichen Behandlung zu befolgende Methode, und zum
Schluss auch eine kurze Darlegung der ,Anordnung, die sich
unter Anwendung der Methode fiir das Ganze und seine Teile
ergiebt* (S. 244). Sie beschéftigt sich also mit den wesentlichen
Gegenstinden der wissenschaftlichen HRinleitung in die Dog-



matik, abgeschen von der hier nicht bertithrten Geschichte der
Dogmaitik, und stellt unter anderer Bezeichnung nichts anderes
als eine solche Einleitung, rvespektive als den ersten Entwurf
der Staudenmaierschen Einleitung in die Dogmatik dar, wie
dieselbe schliesslich im ersten Band der Dogmatik (1844) in
abgeschlossener Gestalt vorliegt. Der wesentliche Inhalt der
Abhandlung von 1834, vielfach tberarbeitet und mit umfang-
reichen Krginzungen, ist noch die Grundlage des ersten Bandes
der Dogmatik. — Kin Zwischenglied bildet jene Gestalt der
oBinleitung in die christliche Dogmatik’, die im funften Band
der Freiburger Zeitschrift fir Theologie, 1841 (S. 35—165;
235—440), und gleichzeitig separat gedruckt als Buch versffent-
licht wurde. Von dieser letztern Gestalt der Einleitung stellt
der erstec Band der Dogmatik nur eine stellenweise erweiterte
neue Auflage dar; auch die Geschichte der Dogmatik ist hier
schon mit enthalten.

Als Vorlaufer eines grossen Planes giebt sich der Aufsatz:
S Hinleitung in das Leben Jesu“, In der Freiburger Zeitschrift
Bd. VIII, 1842, 5. 87—106, ndmlich des Planes, ein Leben Jesu
zu schreiben vom dogmatischen Standpunkte, von der Idee
des Gottmenschen und Erlosers aus, gemiss Joh. 20, 31. Die
Darstellung des Lebens Jesu sollte sich zu einer biblischen
Theologie des neuen Testamentes erweitern, wie deren Plan in
der Encyklopidie, 2. Aufl.,, S. 431 f., entworfen ist. Leider hat
Staudenmaier diesen Plan nicht ausgefiithrt.?)

Inzwischen arbeitete er weiter an seiner Dogmatik und
liess, wie die Kinleitung, so auch den ersten Abschniff der
speciellen Dogmatik, ,Die Lehre vom Dasein Gottes und wvon
den gittlichen Namen®, vorliufig in der Zeitschrift fir Theologie
erscheinen, Bd. X, 1843, S. 3—156. Die Abhandlung entspricht
mit grosseren und kleineren Zusédtzen und einer teilweisen Um-
stellung (vergl. Jahrg. 1897, S. 373) dem betreffenden Teile im
zweiten Band der Dogmatik (S. 4—172),

Im folgenden Jahre, 1844, erschienen die beiden ersten
Bande des grossen Hauptwerkes: ,Die christiiche Dogmatik*
(die Vorrede des 1. Bandes ist datiert vom Neujahrstage 1844),
Bd. T mit der Widmung an Joh. Sebastian von Drey, ,seinen

3 Er erwithnt diesen Plan schon in der ersten Vorrede zum «Geist
des Christentums», vom Jahre 1835.

Revue intern, de Théologie, Heft 23, 1808, 41



— I

unvergesslichen Lehrer®. Der 3. Band folgte im Jahre 1848,
die noch erschienene 1. Lieferung des 4. Bandes im Jahre 1852 1),
Bd. T enthéilt die Einleitung; Bd. IT den 1. Teil des Systems der
Dogmatik, in zwei Abteilungen: Vom Dasein Gottes und vom
absoluten Leben Gottes, welche letztere Abteilung wieder 3 Ab-
schnitte umfasst: Das goéttliche Leben in seinem Wesen und in
seinen Kigenschaften, die Liehre von der Einheit Gottes, und
die Lehre von der Dreiperstnlichkeit Gottes. Der III. Band
enthélt die 1. Unterabteilung des 2. Teiles des Systems, oder der
Lehre von der Kreatur und ihrem Verhdltnis zur Gottheit,
d. h. die Lehre von der Schopfung. Die 2. Unterabteilung des
2. Teiles, oder die Lehre von der Sitinde, wie sie Staudenmaier
in tief eindringender und umfassender Weise darstellen wollte,
ist in dem erschienenen Teil des 4. Bandes nur teilweise noch
ausgefihrt; mit Bogen 2D (S. 400) bricht der Text mitten in
einem Satze ab. So ist dieses grossartiz angelegte und mit
ebenso umfassender Beherrschung des positiven Materiales als
genialer Begabung fir das Spekulative in den vorliegenden
Bénden ausgefithrte Werk leider ebenso wie das ebenbiirtige
dogmatische Werk von Kuhn unvollendet geblieben. — Der
gelehrte Drey, der Begriinder der katholischen Tiibinger Schule,
hatte, wie er in seiner Recension von Staudenmaiers Werk
in der Theol. Quartalschrift 1846 (S. 296) mitteilt, frither selbst
die Absicht gehabt, eine Dogmatik herauszugeben, was er aber
so lange hinausgeschoben habe, bis es schliesslich unterblieb.
Nunmehr konne er aber um so eher darauf verzichten, als das
Publikum in den begonnenen Werken von Staudenmaier und
Kuhn die Arbeiten von zwelen seiner Schiiler in die Hande be-
komme, die als zeitgemisse Irscheinungen ,einem wirklichen
Bediirfnisse auf dem Gebiete der katholischen Dogmatik ab-
helfen“. Nicht einverstanden ist Drey mit der oben angedeu-
teten Einteilung der Lehre von Gott an sich in die Lehre vom
Dasein Gottes und in die Lehre vom absoluten Leben Gottes,
unter welchem letzteren Begriff Wesen, Eigenschaften und
Dreipersonlichkeit zusammengefasst sind. Diese Gegeniiberstel-
lung von Dasein und Leben billigt Drey nicht; auf die Dar-

1) Recensionen der beiden ersten Binde von Drey in der Theol.
Quartalschrift 1846, S. 295—320; von Dieringer in der Katholischen Zeitschrift
fiir Wissenschaft und Kunst, 2. Jahrg., Bd. 3 (1845), S. 134—147, 321—333.
Rec. des 3. Bandes in der Theol. Quartalschrift 1848, S. 470-—490.



— 623 —

stellung selbst habe ilibrigens diese allgemeine Kinteilung keinen
Einfluss. Uber die Trinititslehre urteilt Drey (S. 317 f.), der
positive Teil sei ,mit vorziiglicher Sorgfalt behandelt; der
spekulative Teil zeige ,ebensoviele spekulative Gewandtheit
als Bekanntschaft mit der patristischen Litteratur iiber diesen
Gegenstand“; nur der historische Teil oder die Ubersicht der
antitrinitarischen Héresie sei zu knapp gefasst; Staudenmaier
verweise zwar dafiiv auf seine ,Philosophie des Christentums*,
aber die eingehendere Darstellung der bedeutenderen Hiresien
gehore auch in die Dogmatik, nach Staudenmaiers eigener
Erkldarung in der Vorrede. Sein Schlussurteil fasst Drey sodann
dahin zusammen (S. 319 £.): ,Wenn Referent die voranstehende
Ausstellung wie einige andere Bemerkungen nicht unterdriicken
konnte, so muss er doch das vorliegende Werk des Herrn Dr.
Staudenmaier als eine wahrhaft bedeutende Erscheinung in
der neuesten Litteratur der katholischen Theologie bezeichnen,
bedeutend an sich durch das reiche wissenschaftliche Talent
und die mannigfaltige Gelehrsamkeit, welche der hochgeachtete
Verfasser darin an den Tag gelegt hat; bedeutend auch durch
den positiv christlichen Geist und die streng katholische Ge-
sinnung, mit welcher die Glaubenslehre bis auf das der Wis-
senschaft Freigegebene dargestellt ist, in welcher Beziehung
auch dieses Werk wie die tibrigen desselben Verfassers nicht
verfehlen wird, einen wohlthitigen und bleibenden Einfluss
auf den Geist und die Gemiter junger Theologen zu gewin-
nen.“ — K. Werner sagt in seiner Geschichte der katholischen
Theologie (S. 588): ,Wie sich das Werk in seiner vollstéindigen
Ausfihrung gestaltet haben méchte, ldsst sich aus dem nur zur
- Hilfte vorlicgenden 4. Bande des Werkes entnehmen, der die
Lehre vom Bosen und von der Siinde in einer fast unerschopt-
lichen Fiille und Vielseitigkeit ideeller Beleuchtungen darstellt;
Hoheres und Tieferes tiber den berithrten Gegenstand méchte
sich kaum bieten lassen.“ |

Fir die Erginzung des dogmatischen Systemes Stauden-
maiers ist dann eben auf den Grundriss der Dogmatik in der
Encyklopadie zu verweisen, so wie derselbe in der 2. Auflage
ausgearbeitet ist. Nicht zu iibersehen sind auch seine um-
fangreichen Artikel zur Dogmatik im Freiburger Kirchenlexikon,
die, in die letzten Jahre seiner Thiitigkeit fallend, wenigstens
fir einzelne Punkte der orossen Dogmatik ergénzend zur Seite



624 -

treten. s sind dies die Artikel: Dogma (IIT, 191—200), Dog-
matik (I1I, 200—21D), Dogmengeschichte (I1I, 215—222), Gott
(IV, 589—610), Ibenbild Gottes (III, 353—355), Christus (II,
517—>519), Irloser, Erlosung, Frloste (1T, 668—681), Abendimahl
(I, 13—19), Auferstehung der Toten (I, 504—510), Gericht, gott-
liches, tiber die Welt (1V, 447—457). '

Fur die Dogmengeschichte im allgemeinen haben wir von
Staudenmaier den friher (S. 611 f.) besprochenen Grundriss in
der Encyklopidie, dazu den eben erwiahnten Artikel tiber
dieselbe im Kirchenlexikon. Das Materielle der Dogmenge-
schichte zu den einzelnen Lehrsticken ist in der grossen Dog-
matik, soweit dieselbe vorliegt, beriicksichtigt, sowie besonders
auch in der ,Philosophie des Christentums®. — Zur dogmen-
geschichtlichen Seite der in der Dogmatik nicht mehr behan-
delten Gnadenlehre ist noch auf die Recension des Buches von

Viggers, Versuch einer pragmatischen Darstellung des Augus-
tinismus und Pelagianismus, im 5. Bande der Jahrbiicher fir
Theologie und christliche Philosophie (1835, 5. 182—201), hin-
zuweisen, in welcher Recension Staudenmaier niher eingeht
auf das Wesen der augustinischen Gnadenlehre im Verhaltnis
zu ihren Gegensitzen.

Auch die gleichzeitigen Erscheinungen auf dem Gebiete
der protestantischen Dogmatil: hat Staudenmaier fortwahrend
mit grossem Interesse verfolgt, wie seine zum Teil sehr ein-
gehenden Recensionen solcher Werke zeigen. Auch hier, wie
bei der Beurteilung philosophischer Systeme, behandelt er jede
Frscheinung, in welcher das Resultat ernster geistiger Arbeit
vorliegt, mit Hochachtung, auch wo er dagegen polemisieren
muss, und erkennt er das einzelne Gute in jedem System an,
auch wenn er dasselbe als Ganzes prinzipiell ablehnen muss.
Er selbst steht fest auf dem katholischen Standpunkte und lisst
sich bei seiner objektiven Witrdigung des geistig Hervorragenden,
wenn es auch eine ganz andere Weltanschauung vertritt,
keineswegs zu eigener Unklarheit und Verschwommenheit ver-
leiten. So hat er das System Schleiermachers, den er als den
,i0 vieler Hinsicht ausgezeichnetsten Theologen® der protestan-
tischen Kirche in der damaligen Zeit bezeichnet, in der sehr
umfangreichen Recension von dessen ,Glaubenslehre (Theol.
Quartalschrift 1833, S. 296-—329; 496—524; 639—700) sehr
eingehend gewiirdigt und den geistreichen Mann mit grosser




— BE -

Achtung und Auszeichnung behandelt, auch die von ihm aus-
gehende belebende Wirkung auf die protestantische Theologie
nach der trostlosen Seichtigkeit des vulgiren Rationalismus
keineswegs unterschitzt, ohne deshalb tiiber die innere Halt-
losigikeit des Schleiermacherschen Standpunktes, auch ab-
gesehen von dem Pantheismus desselben, weder selbst im un-
klaren zu sein noch den Leser im unklaren zu lassen. Der
allen positiven Boden verlierenden und preisgebenden Subjekti-
vitdt Schlelermachers stellt Staudenmaier das unumstossliche
Prinzip der positiv christlichen Dogmatik entgegen (S. 321):
-Iine Dogmatik fiir eine christliche Kirche schreiben, d. h. den
gemeinsamen, schon vorhandenen Glauben darstellen, und im
ungewissen sein {ber das, was wesentlich christlich ist, ist nach
meiner vollen Uberzeugung eine contradictio in adjecto; die
Glaubenslehre stellt den Glauben dar, den Glauben an die
gottliche Offenbarung und den Inhalt derselben, der uns im
gottlichen Worte vorliegt; diesen Inhalt nun ins ungewisse
ziehen, heisst, den Glauben selbst mit seinem Inhalt so dar-
stellen, als wéare er nicht gottlich geoffenbaret und nicht fest-
gehalten in einer Kirche. Um mich kurz zu fassen : der Begriff,
den wir von der géttlichen Offenbarung und Wahrheit, beson-
ders wie sie in Christus hervorgetreten ist, haben, schliesst mit
innerer Notwendigkeit die Schleiermachersche Ansicht und

Behandlung aus. — Von Staudenmaiers Kritik des Schleler-
macherschen Religionsbegriffes war bereits frither die Rede
(s. oben 8. 616). — Nachst Schleiermacher werden besonders

die dogmatischen Leistungen des von Schleiermacher beein-
flussten Zwesten (Theol. Quartalschrift 1832, 8. 552—583) und
ndes Veteranen der spekulativen Theologie des neuen Avums
in der protestantischen Kirche¥, Daub, der nach dem Durch-
gang durch die verschiedenen zu seiner Zeit blithenden philo-
sophischen Systeme sich zuletzt an Hegel anschloss (Jahrbiicher
fir Theologie und christliche Philosophie, Bd. 11, S. 374—412),
eingehend und achtungsvoll gewiirdigt. — Schliesslich sei noch
die umfangreiche Recension der beiden Schriften von ZSaur
gegen Mohler erwidhnt (Jahrbiicher, Bd. III, S. 139—196), in
welcher an Baur, der bei seinem bekannten Standpunkte doch
ein eigentiimlicher V erteidiger des symbolglaubigen Protestan-
tismus war, an dessen Widerspriichen mit sich selbst, gegen
das positive Christentum und gegen seing eigene Kirche, und



— 626 —

an dessen (beraus gemeiner Art der Polemik gegen DMohler
scharfe, aber wohlverdiente Kritik getibt wird ).

4. Erbauungsschriften.

Das am meisten verbreitete Werk Staudenmaiers ist das
schone Buch: , Der Geist des Christentums, dargestellt in den
heilicen Zeiten, in den heiligen Handlungen und in der hei-
ligen Kunst®, das im Jahre 1835 zum erstenmal erschien?).
Das Buch ist, wie die Vorrede zur 1. Auflage angiebt, aus Sonn-
und Festtagsbetrachtungen hervorgegangen, in denen der Ver-
fasser als Priester zu seinen Lesern wie zu seiner (Gemeinde
reden will. Dasselbe will, in einer fir alle gebildeten Christen
verstindlichen Sprache, auf der Grundlage des katholischen
Kirchenjahres in umfassender Weise in das Verstandnis des
katholischen Christentums und seines Kultus einfiihren?). In
schoner und eindringlicher Weise wird bei allen Festen und
heiligen Zeiten des Kirchenjahres vor allem der in denselben
zum Ausdruck kommende dogmatische Gedanke entwickelt, so
dass auf diese Weise in dem ganzen Werke die ganze christliche
Lehre behandelt wird, jedes Lehrstiick da, wo der betreffende
Festgedanke dazu Veranlassung giebt, wobei gleichwohl das
Einzelne nicht in seiner Vereinzelung vorgefiihrt wird, sondern
tiberall der Zusammenhang hergestellt und auch die allge-
meinen Voraussetzungen teils ausgefiihrt, teils wenigstens an-
gedeutet werden. Wenn so der Gedanke eines Festes klar ge-
macht ist, wird gezeigt, wie derselbe in den Besonderheiten des
Kultus des betreffenden Tages oder der betreffenden Festzeit
zum Ausdruck kommt, Ferner wird mit Liebe und mit der
ausgebreiteten Kenntnis der Dinge, iiber welche Staudenmaier
verfugte, der Anteil der Poesie, der Musik und der bildenden

Y Mohlers Symbolik selbst und dessen «Neue Untersuchungen » Si_ll_d
in den Jahrbiichern fiir Theologie und christliche Philosophie, Bd. 111,
S. 3163832, von Kuwin besprochen; die Schrift 4. Giinthers, <Der Ietzt_e
Symboliker », in welcher dieser gich in seiner Art mit dem Symbolik-Streit
beschiftigt, von Eduard Michelis, Bd. VI, S. 157--210.

2y Ree. von Schonweiler in der Theol. Quartalschrift 1836, S. 479—487.
Rec. der 2. Aufl. von fefele in der Theol. Quartalschrift 1838, S. 703m—?12-
Vgl. auch die Selbstanzeige in den Jahrbiichern fiir Theologie und christl.
Philosophie, Bd. VI (1836), S. 226—247. '

8) Der erste Grundriss war in der Abhandlung «Das katholische Kir-
chenjahr > schon 1831 in Senglers Kirchenzeitung erschienen.



627 —

Kiinste an der Verherrlichung der verschiedenen Festgedanken
dargestellt durch Mitteilung von Kirchenliedern und andern
religiosen Dichtungen, sowie durch Besprechung einzelner her-
vorragender Kunstwerke und reichliche Hinweisungen auf an-
dere. Endlich wird auch mit feinem Sinn das Leben der Natur
in den verschiedenen Jahreszeiten unter dem religiosen Ge-
sichtspunkte betrachtet. Seit der 3. Auflage kam noch der Anhang
von Gebeten hinzu. — Staudenmaier durfte von diesem aus
begeisterter Liebe zur katholischen Kirche und der Schoénheit
ihres Kultus hervorgegangenen DBuche wohl sagen, dass er
demselben, wie keinem andern, .seine Seele einzuhauchen ge-
sucht habe® (Vorrede zur 2. Auflage). Wahrend seines L.ebens
erschienen 5 Auflagen desselben, nach seinem Tode noch 3
weitere (die letzte 1880; vgl. Jahrg. 1897, S. 372). Die 2. Auflage
ist erheblich vermehrt; auch jede der drei folgenden von Stau-
denmaier noch bearbeiteten Auflagen zeigt seine fortdauernd
dem Buche gewidmete Sorgfalt. So hat auch die 5. Auflage von
1855, withrend sie im ganzen den Text der 4. Auflage von 1847
wiedergiebt, doch noch einige grossere Zusétze, hauptsiichlich
in der Darstellung der Karwoche, dann wieder zum Feste
Allerheiligen, und am Ende, wo eine ausfihrliche Darlegung
des Gedankenganges der Divina Commedia gegeben wird, einen
Zusatz zu tieferer vorldufiger Charakterisierung derselben. Die
kurze Vorrede zur 5. Auflage entlisst das Buch mit dem Wunsche:
»Moge das Buch auch diesmal, namentlich in unsern bedriangten
Zeiten, reichen Segen stiften, was Gott in seiner barmherzigen
Gnade verleihen wolle.* Diese am 12. Januar 1855, ein Jahr
vor Staudenmaiers Tod, geschriebenen Worte sind meines Wis-
sens das letzte, was von ihm gedruckt worden ist.

Geringere Bedeutung haben die Erlduterungen zu dem
»Bilder-Cyklus fir katholische Christen® (Karlsruhe 1843 f.), die
nur eine erbaulich erklirende Beigabe zu den Bildern dar-
stellen, Dieses Unternehmen ging wohl nicht von Stauden-
maier, sondern von der Verlagshandlung aus. Seine kurzen
Erklarungen geben wesentlich nur eine an die biblischen Texte
sich anschliessende Erzihlung der im Bilde dargestellten Vor-
gange. Prof. Dr. F. LAUCHERT.

(Schluss folgt).




	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt

