
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit
dargestellt

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


602

FRANZ ANTON STAUDENMAIER
NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THÄTIGKEIT DARGESTELLT.

V. Staudenmaiers theologische Arbeiten.
1. Encyklopädie.

1. Derselbe spekulative Sinn, der sich in der vielfachen,
überaus gründlichen Erörterung der philosophischen Grundfragen
in Staudenmaiers einschlägigen Schriften äussert, drängte ihn
auf dem Gebiet der theologischen Wissenschaft vor allem dazu,
dieselbe nicht in einem Nebeneinander verschiedener Disciplinen,.
sondern als einen lebendigen Organismus, als ein lebendiges
System im ganzen zu erfassen und als solches geistig zu
durchdringen. „Wie der menschliche Geist ein organischer ist und
ein System lebendiger Kräfte", sagt er in der Vorrede der

Encyklopädie (2. Aufl., S. X), „so will er auch in der Wissenschaft

einen Organismus, ein System erblicken, und er ruhet
selbst nicht, bis er einen systematischen Zusammenhang der

wesentlichen Teile, die den Inhalt bilden, durch seine
organisierende Thätigkeit erzeugt hat." Der innere Beruf für die

Wissenschaft drückt sich nach ihm überhaupt in dieser Fähigkeit

aus, dieselbe als ein lebendiges Ganzes zu erfassen (a. a. 0.,
S. 44) : „Der, dem dies nimmer gelingen will, der bloss mit

äusserlichem, mechanischem Aggregieren sich zu befassen

vermag, dem es nicht von statten geht mit dem lebendigen
Verbinden des Vielen zu Einem, bei dem alles nur zufällig
entsteht und vergeht, der kann für mancherlei im Leben der

Menschen Tüchtigkeit besitzen, aber für die Wissenschaft ist

er nicht berufen. Nur der in der Wissenschaft wirklich orga-



— 603 —

irisieren kann, ist auch für sie von der Natur organisiert. Der
nicht organisierte und daher auch nicht organisierende Geist
wird für das wissenschaftliche Erkennen immer tot sein; bei
aller möglichen Anstrengung, bei dem grössten Fleisse wird es
ihm nicht gelingen, ein Ganzes zu schaffen, das Wahrheit,
Notwendigkeit und wirkliches Leben in sich hat."

Die Veranlassung dazu, nicht nur seine speciellen
Lehrfächer als Teile eines grossen, organisch verbundenen Ganzen
und im Lichte einer universellen Erkenntnis dieses Ganzen zu
behandeln, sondern auch das Ganze als lebendiges System in
allen seinen Teilen selbständig zu durchdenken und darzustellen^
gab ihm der Umstand, dass unter seinen Lehrfächern von
Anfang an die theologische Encyklopädie eine Stelle hatte;
sowohl in Giessen als in Freiburg hielt er fast in jedem
Wintersemester diese Vorlesung. In den ersten Jahren, zuerst im
ersten Semester seiner akademischen Lehrthätigkeit, dem
Wintersemester 1830/31, kündigte er dieselbe an als „Einleitung in die

gesamte Theologie nach Dreys Handbuch" (vgl. Jahrgang 1897

dieser Zeitschrift, S. 382). Es scheint ihn aber von Anfang an
nicht befriedigt zu haben, dieses Lehrfach bloss als Methodologie

vorzutragen, im Anschluss an Dreys „Einleitung"; und
aus dem Bedürfnis, ein Lehrbuch zu haben, in Avelchem nicht
nur der Begriff der einzelnen theologischen Disciplinen
entwickelt, die Anleitung zum Studium derselben gegeben und ihr
systematischer Zusammenhang unter dem Gesichtspunkte des

methodischen Studiums theoretisch dargelegt, sondern in welchem
das ganze System auch seinem ganzen Inhalt nach thatsächlich

im Grundriss ausgeführt war, ging nach wenigen Jahren
seine eigene „Encyklopädie" hervor; seit dem Wintersemester
1833/34 kündigte er „Encyklopädie" nach seinem eigenen Lehrbuch

an.
Das Buch selbst erschien unter dem Titel: „Encyklopädie

der theologischen Wissenschaften als System der gesamten Theologie'1

in erster Auflage Mainz 1834, in einemBande abgeschlossen.1)
Dieses Werk hat zwar späterhin weniger Beachtung mehr
gefunden als die andern Hauptwerke seines Verfassers, gehört
aber seinem wissenschaftlichen Werte nach nicht nur zu den

') Bec. von Dreg, Theol. Quartalschrift 1835, S. 384—403. Katholik,
Bd. 54, 1834, S. 343—351. Ecc. der 2. Aufl. im Katholik, Bd. 79, 1841,
S. 284-288.



— 604 —

vorzüglichsten Werken Staudenmaiers, sondern auch zu den

ausgezeichnetsten Werken der damaligen katholisch-theologischen
Litteratur überhaupt. Es ist eben durchaus nicht etwa nur
eine zu praktischen Studienzwecken gemachte Zusammenstellung

des gangbaren Lehrstoffes, sondern eine von spekulativem
Geiste durchdrungene, selbständig durchdachte und durchgearbeitete

Darstellung des ganzen Systems der theologischen Wissenschaft.

Um das Buch in seiner Bedeutung für die damalige
Zeit recht zu würdigen, muss man sich auch vergegenwärtigen,
dass dasselbe damals auf dem Gebiete der katholischen
Theologie, und eigentlich nicht bloss hier, eine ganz neue Erscheinung,

das erste Werk in seiner Art war. Eine Art von Vorbild

auf einem andern wissenschaftlichen Gebiete konnte ihm

Hegels Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften bieten.
Ein näheres Vorbild auf dem Gebiete der protestantischen Theologie

bot ihm nur die von Plegel angeregte „Encyklopädie der

theologischen Wissenschaften" des Hegelianers K. Rosenkranz

(Halle 1831). Bei den ganz verschiedenen Grundanschauungen
im ganzen wie im einzelnen konnte die von dieser Seite
empfangene Anregung aber doch nur eine ganz allgemeine sein.

Zwar lässt sich da und dort in der von Staudenmaier hier
angewandten Methode der Einfluss der Hegeischen Dialektik
erkennen, worauf im einzelnen noch hinzuweisen sein wird; aber
im übrigen war ihm auch das Buch von Rosenkranz, so sehr

er dessen geistigen Wert anerkannte, für seine Darstellung kein

Muster, dem er hätte folgen können, wie seine schon im
vorausgehenden Jahr erschienene eingehende Recension dieses Buches

in Senglers „Religiöser Zeitschrift für das katholische Deutschland"

(1833, Bd. I, S. 175—192; Bd. II, S. 286—314) zu erkennen

gab. Was aber ausserdem auf katholischem wie protestantischem

Boden damals von Büchern vorlag, die sich mit dem

Titel „Theologische Encyklopädie" bezeichneten, behandelte in

Wirklichkeit nichts anderes, als die Methodologie. Mit Recht

sagt daher der kompetenteste Beurteiler, Drey (a. a. O., S. 384f.):

„Auf eine von der ganzen bisherigen Gewohnheit verschiedene
und neue Art fasst und behandelt Herr Dr. Staudenmaier die

theologische Encyklopädie." Das Verdienst des „im strengen
wissenschaftlichen Denken durchgebildeten und diesen Stempel

allen seinen Geistesprodukten einprägenden Verfassers" sei mit

Rücksicht darauf, dass auch die beiden einzigen Vorgänger



— 605 —

(Hegel und Rosenkranz) ihm nicht Muster sein konnten, „bei
diesem seinem neuen Werke, insofern es für die encyklopädische
Darstellung der katholischen Theologie eine neue Bahn
versucht, ein sehr bedeutendes, und es wird noch um gar viel
dadurch erhöht, dass, von dem Formalen abgesehen, in dem Werke
über die den einzelnen theologischen Disciplinen zu Grunde
liegenden Ideen, über die Momente ihrer Entwickelung, bis in
das einzelnste herab, neue und prägnante Ansichten aufgeschlossen
werden". Diese .litterarische Erscheinung und die verwandten,
bemerkt Drey weiterhin (S. 389f.), verkünden „den Eintritt einer
neuen Epoche, im eigentlichen Sinne des Wortes, auf dem
Gebiete der Wissenschaften". „Seit langem hat nämlich der Eifer
für den Ausbau der Wissenschaften seine Richtung auf die
Expansion, in das Breite und Weite genommen, wodurch nicht
nur jede Hauptwissenschaft in eine Menge von Teilen und
Unterabteilungen auseinandergerissen, sondern auch jede dieser
Parzellen wieder selbständig gleich dem Ganzen behandelt,
und überall ausser dem baren Gewinn auch das Caput mortuum,
aus welchem, und der ganze Apparat, mit dessen Hülfe er
ausgezogen worden, mit aufgeschichtet wurde, so class bereits dieses

wunderliche Gemenge einer bis in das Ungeheure aufgeschwellten
Masse den Geist, der sie umspannen will, zu erdrücken drohet.
Es ist also an der Zeit, dass die kontraktive Thätigkeit jener
ungemessenen Expansion entgegentrete und, wie die Centripetai-
kraft die Gestirne aus ihrer Sonnenferne wieder in die Sonnennähe

zurückruft, so eine neue Richtung in der Wissenschaft
entstehe, welche auf Ausscheidung des nutzlos Gewordenen,
Konzentrierung der gefundenen Wahrheit, organische Wieder-
verbindung der Teile, Zusammenfassung des Ganzen zur
überschaulichen Einheit unverrückt hinarbeitet. Diesen Dienst
leisteten in der Periode der Scholastik die sogenannten Summen
der Theologie im Gegensatze zu der haltungslosen Ausschweifung
der Sententiarier und Quodlibetarier; etwas Analoges thut
unserer Zeit not, und als einen der ersten Versuche, diesem
Zeitbedürfnisse abzuhelfen, begrüsst Referent das vorliegende Werk
mit unbeschränkter Zustimmung." — Staudenmaier selbst
charakterisiert den Begriff der theologischen Encyklopädie und
damit die Aufgabe, deren Lösung er sich vorgesetzt hatte, folgender-
massen (Encykl., 1. Aufl., S. 30 f.; 2. Aufl., S. 39): „Die
Encyklopädie der theologischen Wissenschaften ist der systematische

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 40



— 606 —

Grundriss der gesamten Theologie, der kurze Entwurf ihrer
konkreten Idee nach allen wesentlichen und notwendigen
Bestimmungen. Sie entwickelt den inneren, notwendigen und
organischen Zusammenhang aller Teile, die zu ihr als ihre
Gliederungen gehören. Damit stellt sie die Theologie als wirkliche

Wissenschaft dar, indem sie dieselbe erfasst als Einheit
und Totalität ihrer einzelnen Verzweigungen, in welchen sie

ihr einheitliches Leben als ein Besonderes ausspricht. Dadurch
wird eben auch jene reine Objektivität erreicht, in der die

Theologie als eine in sich gegliederte Wissenschaft, wie ein

wirklicher Organismus, ihr Lebensprinzip in sich selber trägt,"
Wenn uns dieser Begriff heute geläufig ist, so war er dies
damals, wo man mit dem Namen der Encyklopädie, wie auch

später noch vielfach, teils methodologische Einleitungen, teils
alphabetisch geordnete Reallexika bezeichnete, eben nicht. Neben
diesem wissenschaftlichen Charakter und wissenschaftlichen
Hauptzweck verfolgt die Encyklopädie den praktischen Nebenzweck

der Einführung derjenigen, welche erst Theologie studierein
in das Ganze derselben, wonach sie zugleich einen didaktisch-
propädeutischen Charakter hat.

Die Einleitung (1. Aufl., S. 1—80; 2. Aufl., S. 1—98) behandelt

eingehend die allgemeinen theoretischen Fragen, über den

Begriff der Encyklopädie im allgemeinen und der theologischen
im besondern, über Zweck, Form, Methode und Einteilung
derselben ; der praktischen Seite der Bestimmung des Buches
entsprechend wird aber auch in vortrefflicher Ausführung über

die „notwendigen Bedingungen und Voraussetzungen bei dem

Studium der Theologie" gesprochen (1. Aufl., S. 32—69; 2. Aufl.,
S. 40—78), und zwar sowohl über die erforderlichen Anlagen,
über die nötige geistige Begabung und die nötigen
Charaktereigenschaften, als über die Vorkenntnisse, die in weitem
Umfange von demjenigen verlangt werden müssen, der sich der Theologie

widmen will. — Die Einteilung gliedert das Ganze zunächst in

jene drei Teile, in welche sich die verschiedenen theologischen

Disciplinen naturgemäss gruppieren, in den spekulativen, praktischen

und historischen Teil. Die Anordnung sollte nach der zu

Grunde liegenden Anschauung vom Wesen der Encyklopädie
nicht ein äusserliches Nebeneinander geben, sondern jeder
speciellen Disciplin diejenige Stelle anweisen, die ihr als einem

Gliede des ganzen Organismus der theologischen Wissenschaft



— 607 —

zukommt. Hier können nun die Ansichten differieren, ob es richtiger

sei, mit der historischen oder mit der systematischen (oder,
wie Staudenmaier sie bezeichnet, spekulativen) Theologie zu
beginnen. Die Erwägung, dass die Apologetik, der erste Teil
der spekulativen Theologie, als Theorie der Religion und
Offenbarung die Grundvoraussetzungen für die gesamte theologische
Wissenschaft liefert, bewog ihn, die ganze Gruppe der
spekulativen Disciplinen (Apologetik, Dogmatik, Moral) überhaupt
an den Anfang zu stellen. Spekulative Theologie nennt er
das, was man sonst als systematische Theologie zu bezeichnen
gewohnt ist, wTeil bei ihm die Darstellung dieser Fächer, ohne
che positive Seite zu vernachlässigen, einen wesentlich
spekulativen Charakter annimmt. Spekulative Theologie ist ihm nach
seiner Definition überhaupt „die genetische Entwicklung und
systematische Darstellung der religiösen Ideen, wie sie durch
göttliche Offenbarung in der Menschheit als Prinzipien eines
höheren Erkennens und Lebens vermittelt worden sind" (2. Aufl.,
S. 86). Als zweiter Teil folgt die praktische Theologie als die
Lehre von den in der Kirche vorhandenen Institutionen, „die
unmittelbar den Zweck haben, die göttliche Lehre zu verwirklichen

und das Leben Christi in den Gläubigen zu gestalten"
(2. Aufl., S. 91). Dann erst lässt Staudenmaier als dritten Teil
die historische Theologie folgen. Gegen diese Aufeinanderfolge
der drei Gruppen erhebt Drey (a. a. O., S. 393 f.) begründete
Bedenken, indem er hervorhebt, dass sowohl die systematische
als die praktische Theologie die vorausgehende Erledigung der
historischen Fächer vielfach voraussetzen müsse.1) Die Schwie-

') Dreg selbst sucht der bis heute noch nicht in Übereinstimmung-
gelösten Schwierigkeit in seiner „Kurzen Einleitung in das Studium der
Theologie" so zu begegnen, dass er die Theorie der Keligion und
Offenbarung als notwendige Voraussetzung des Ganzen zunächst mit in der
allgemeinen Einleitung behandelt, sodann die einzelnen theologischen Fächer
in den drei Gruppen : historische Propädeutik (Bibelwissenschaffc und
Kirchengeschichte), wissenschaftliche Theologie und praktische Theologie. Als
Mangel erscheint bei ihm, dass er den grundlegenden Teil der Apologetik
zuerst einleitend vorwegnimmt, später aber die Apologetik als Ganzes erst
als ersten Teil der wissenschaftlichen (d. h. systematischen) Theologie folgen
lässt und so entweder Wiederholungen veranlasst oder Zusammengehöriges
auseinanderreisst. Das Eichtige dürfte sein, im ganzen die von Drey
bevorzugte Anordnung einzuhalten, dabei aber die Apologetik, die sich bei
ihrem besondern Charakter ohnehin nicht recht in das allgemeine Schema
fügt, nicht in der Gruppe der systematischen Fächer, sondern als
grundlegendes Fach am Anfang des Systems zu behandeln.



-- 60b —

rigkeit hat sich übrigens für Staudenmaier selbst fühlbar
gemacht bei der Frage nach der Einordnung der zur
Bibelwissenschaft gehörigen Fächer, von denen es ihm selbstverständlich

war, dass er sie der Dogmatik und Moral nicht erst
nachfolgen lassen konnte, und denen er also, sein Einteilungsschema

durchbrechend, keine andere Stelle anzuweisen wusste,
als hinter der Apologetik,1) insofern der letzte Teil der
Apologetik, die Apologetik der Kirche mit der Lehre von der
Fortsetzung und Erhaltung der christlichen Offenbarung und den

Quellen derselben den Übergang und Zusammenhang vermittelt.
Damit ist aber eben nur erst nach einer Seite die positive
Grundlage vorausgesetzt, auf welcher Dogmatik und Moral
sich aufzubauen haben.

Staudenmaiers hier gegebene Darstellungen der beiden ersten
Teile der spekulativen Theologie, der Apologetik und Dogmatik,
sind nachher im grösseren Zusammenhang seiner Arbeiten für
diese Fächer in den denselben gewidmeten besonderen
Abschnitten zu betrachten. An die Dogmatik reiht sich in engem
Anschluss die Moral an, als der dritte Teil der spekulativen
Theologie (1. Aufl., S. 461—570; 2. Aufl., S. 850—946). In dieser

Verbindung giebt Staudenmaier der theologischen Moral, im
bewussten Gegensatz gegen seichte rationalistische Lehrbücher
und gegen die rationalistische und pantheistische Philosophie
der Zeit, die rechte Stellung und richtige Grundlage. An die

Dogmatik als die systematische Darstellung der geoffenbarten
Wahrheit schliesst sich die Moral an als „jene Wissenschaft,
deren besondere Aufgabe es ist, darzustellen, wie die Wahrheit
des Christentums durch den Willen übergehe in das wirkliche
Leben, oder wie das Leben der Menschheit durch Christus ein

Leben in der Wahrheit werde" (2. Aufl., S. 850). Obwohl aber

die christliche Moral als Wissenschaft des christlichen Lebens
eine vorwiegend praktische Bedeutung hat, stellt Staudenmaier
sie mit Recht nicht zur praktischen Theologie. Was ihn selber

bei der Behandlung derselben vorzugsweise anzieht, ist die

spekulative Seite, vcm welcher die Moral mit der Dogmatik
zusammenhängt und sich auf diese gründet. Die theoretischen
und spekulativen Grundlagen werden eingehend behandelt, in

l) Für die gesamte Bibelwissenschaft werden übrigens nur
Bestimmungen des Begriffs und Inhalts der einzelnen Zweige derselben

und methodologische Fingerzeige gegeben.



— 609 —

der Einleitung, welche unter anderem besonders auch den Unterschied

der christlichen von der philosophischen Moral erörtert,
und im ersten Teil der Darstellung, der „das christliche Leben
in seinen wesentlichen Elementen" zum Gegenstand hat ; diese
Elemente sind die Gemeinschaft mit Christus als das Wesen,
der göttliche Geist als das Prinzip, der göttliche Wille als der
eine Grund oder das eine Motiv, der Glaube (mit der
Hoffnung) als die Grundbedingung, die Liebe als das Grundgesetz,
die Freiheit als das Grundvermögen, die Begriffe vom Guten,
von der Pflicht und von der Tugend als die Grundbegriffe des

christlichen Lebens. Dadurch, dass diese grundlegenden
Abschnitte die Hälfte der Darstellung ausmachen, hat die ganze
Darstellung der Moral überhaupt einen wesentlich spekulativen
Charakter bekommen. Die beiden weiteren praktischen Teile
derselben, von denen der zweite „das christliche Leben in seinem
Werden" oder die Wiedergeburt mit- ihren wesentlichen
Momenten, der dritte ..das christliche Leben in seiner wirklichen
Darstellung" oder die Pflichtenlehre zum Inhalt hat, behandeln
diese Gegenstände zwar mit ebensoviel Wärme als Klarheit
und mit gebührender Hervorhebung aller wesentlichen Momente,
aber doch nur im allgemeinen Überblick. Drey urteilt über
diesen Teil der Encyklopädie (a. a. O., S. 400) : „Die Darstellung
der Moral ist durchaus wissenschaftlicher gehalten, als in den
meisten bisherigen Lehrbüchern, und in den meisten Beziehungen
auch christlicher als diese ; vorzügliches Lob gebührt ihr wegen
der ungemein sorgfältigen Entwicklung der Elemente des christlichen

Lebens, dessen Theorie darzustellen und hierdurch zur
Verwirklichung desselben mitzuwirken die Aufgabe der Wissenschaft

ist." Drey vermisst jedoch in dieser Darstellung der
Moral die Lehre von der Sünde und dem Laster ; zwar habe
Staudenmaier die Lehre von der Sünde in der Dogmatik
behandelt, aber das dort Gesagte stehe doch ausser Beziehung
auf die Moral; auch gehöre in die Dogmatik nur die Lehre
von der Erbsünde, nicht die Darstellung der wirklichen Sünden
und unsittlichen Zustände, die aus der Erbsünde entspringen.
— Zur Würdigung der Stellung dieser Darstellung der Moral
in der Geschichte der theologischen Litteratur ist noch zu

bemerken, class Hirschers Moral damals noch nicht erschienen
war (dieselbe erschien in erster Auflage erst im folgenden
Jahre, 1835). Aber auch abgesehen davon zeigt sich Stauden-



— 610 —

maier von dem System seines Lehrers Hirscher, das er aus
dessen Vorlesungen kennen musste, wie dasselbe von der Central-
idee des Reiches Gottes aus konstruiert ist, im System nicht
beeinflusst, wenn auch mancherlei Berührungen im einzelnen
nicht zu verkennen sind.1)

Die praktische Theologie (1. Aufl., S. 570—641) teilt Staudenmaier

in zwei Abteilungen, Kirchendienst und Kirchenregimcnf.
Unter der ersteren Rubrik werden die herkömmlicherweise
zur praktischen Theologie gerechneten Fächer abgehandelt,
Katechetik, Homiletik, Liturgik und kirchliche Erziehung, d. h.

Privatseelsorge oder Pastoraltheologie im engern Sinn. Die
Rubrik vom Kirchenregiment bildet das Kirchenrecht. Diese

ganze Einteilung der praktischen Theologie schliesst sich an
die von Drey in seiner Einleitung in das Studium der Theologie
gegebene an. Inzwischen hatte Drey selbst seine Ansicht in
Bezug auf das Kirchenrecht geändert; in der Recension von
Staudenmaiers Encyklopädie (a. a. O., S. 394 f.) spricht er sich

gegen die Zuteilung desselben zur praktischen Theologie aus;
nach seiner jetzigen Ansicht würde er dasselbe „der historischen
Theologie als Krystallisierung der Kirchengeschichte zuteilen".
— Alle diese praktischen Fächer sind übrigens in der
Encyklopädie nur kurz in den Hauptgrundsätzen dargestellt. Für
die Darstellung der religiösen und kirchlichen Erziehung wreist

Staudenmaier ausdrücklich auf den Einfluss hin, den die
Katechetik Hirschers auf ihn geäussert habe (S. 622).

Die historische Theologie (1. Aufl., S. 642 — 816) umfasst

Dogmengeschichte, Archäologie und Kirchengeschichte. In
dieser Abteilung ist es die Dogmengeschichte, die Staudenmaier
näher interessiert, als zu seinen speciellen Lehrfächern gehörig,
und die er deshalb eingehender ausgeführt hat (S. 647—786).

') Hirscher selbst verweist in dem Paragraphen über die Vorzüge der

christlichen Moral vor der nichtchristlichen auf „die scharfsinnigen
Bemerkungen von Staudenmaier" über den Unterschied der christlichen Moral

von der Moral der Philosophie seit Spinoza (Moral, Bd. I, S. 29, in der 1. Aufl.

von 1835). — Den ersten Band von Hirschers Moral besprach Staudenmaier

im sechsten Bande der Jahrbücher für Theologie und christliche

Philosophie (1836), S. 210—226, mit warmer Anerkennung dieser „aus der

Tiefe des christlichen Geistos hervorgegangenen Darstellung der
christlichen Moral", die aus der vorhandenen Litteratur nur mit Sailers Moral

verglichen werden könne, eine Zusammenstellung, durch welche der eine

chrrch den andern geehrt werde.



— 611 —

Staudenmaier stellt hier die Entwicklung des christlichen
Lehrbegriffs nach dem Schema der Hegeischen Dialektik dar,
wonach er den ganzen Verlauf der Entwicklung in drei Zeiträume
mit je drei Perioden als Unterabteilungen einteilt. Von dem
Stadium der einfachen Unmittelbarkeit des lebendigen Glaubens
aus bewegt sich die Entwicklung zur Negation dieser Unmittelbarkeit

oder zur Analysis des Glaubens, um dann durch die

Negation der Negation oder die Bewegung von der Analysis
zur Synthesis wieder zur Einheit in der Wahrheit zurückzukehren.

Der erste der angenommenen drei Zeiträume (bis zum
Jahre 604) soll in drei fortschreitenden Stufen die Bewegung
von der Unmittelbarkeit zur Analysis, der zweite Zeitraum
(vom 7. Jahrhundert bis 1453) die Bewegung von der Analysis
zur Synthesis, der dritte „die Entwicklung der christlichen Lehre
in der reinen Bewegung der Synthesis" darstellen. Der wirkliche

historische Gang lässt sich freilich nicht ohne Gewaltsamkeit

unter ein solches logisches Schema bringen, und die
vorgeführten Thatsachen durchbrechen vielfach die vom Schema

vorgezeichneten Gesichtspunkte.r) Besonders bei dem letzten
Zeitraum, der es wesentlich mit den konfessionellen Streitigkeiten

seit dem 16. Jahrhundert und im weiteren Verlauf mit
dem weitgehenden Abfall vom positiven Christentum seit der
Mitte des vorigen Jahrhunderts und mit der apologetischen
Arbeit gegen denselben zu thun hat, steht die allgemeine
Bezeichnung desselben zum grössten Teil des Inhalts in keiner
Beziehung; die ganze Geschichte seit dem Anfang des 16.
Jahrhunderts muss dabei als eine grosse Unterbrechung des ruhigen
Fortschritts nach dem Schema betrachtet werden; dagegen
findet Staudenmaier bei einigen neueren Philosophen und
spekulativen Theologen des 19. Jahrhunderts, von Schelling
angefangen, einen „Anfang des spekulativen Erkennens in der
Form des Systems", und zugleich bei dem noch gläubigen Teil
der protestantischen Theologen den Anfang einer Bewegung
zur Einheit in der Wahrheit zurück, wonach er nun den ganzen

') Vgl. auch Dreg in der Becension, a. a. 0., S. 403: „Für die spekulative

Auffassung der Dogmengeschichte ist das alles recht gut, an sich
selbst aber (das wird wohl auch der Verfasser glauben) ist der Geist des

Christentums in der Entwicklung seiner Dogmen auf etwas Höheres
ausgegangen, als auf das Suchen dialektischer Formen, um diese durch sich
oder sich durch sie zu Ansehen zu bringen."



— 612 —

Zeitraum bezeichnet hat. Bei der Darstellung der zweiten
Periode dieses Zeitraums wird die Dogmengeschichte zunächst
zur Symbolik, wie Staudenmaier dieselbe damals auch in
seinen Vorlesungen in Verbindung mit der Dogmengeschichte
vortrug.x) — Nur ganz kurz sind die beiden andern Fächer
des historischen Teils, die Archäologie (S. 786—793) und die

Kirchengeschichte (S. 793—816), behandelt, in kurzer Übersicht
über die Hauptpunkte der historischen Entwicklung ; in der
Kirchengeschichte finden hauptsächlich nur diejenigen Punkte
Beachtung, die in einer direkten Beziehung zur Geschichte der
Ausbreitung des Christentums oder zur Geschichte des
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat stehen.

Die zweite Auflage der Encyklopädie von 1840 sollte zwei
Bände umfassen; der zweite Band ist jedoch nicht erschienen,
sondern bloss der erste, der bei einem Umfange, der den
Umfang des ganzen Werkes in der ersten Auflage erheblich übertrifft,

nur den systematischen Teil enthält. Im besondern ist
das Verhältnis der zweiten Auflage zur ersten das, dass in der

Einleitung und in der Apologetik der im wesentlichen beibehaltene
Text der ersten Auflage durch beträchtliche Zusätze sehr
erweitert ist, während in der Darstellung der Dogmatik eine
durchaus neue Arbeit vorliegt (worüber unten das Nähere),
dagegen aber die Moral, von ein paar vereinzelten Stellen
abgesehen, unverändert wieder abgedruckt ist. Der gleiche Grund,
aus dem schon die Moral für die neue Auflage nicht überarbeitet
wurde, wird wohl auch das Nichterscheinen des zweiten Bandes
der letzteren erklären; die meisten der hier zu behandelnden
Fächer (die Dogmengeschichte ausgenommen) lagen Staudenmaier

eben ferner, so dass eine Neubearbeitung derselben ihn
nicht in dem Masse anzog, wie diejenige seiner Specialfächer.
Was übrigens die Dogmengeschichte betrifft, so ist dieselbe

später, wenn sie nicht mehr besonders dargestellt wurde, auf
andere Weise untergebracht worden, indem das Materielle
derselben, das dogmengeschichtliche Material in der grossen
Dogmatik bei den einzelnen Lehrstücken immer mitgeteilt ist,

während der äussere litterarhistorische Rahmen zugleich in

der Geschichte der Dogmatik im ersten Bande der Dogmatik

v) Gegen Baur verteidigt Staudenmaier seine Darstellung' der
dogmengeschichtlichen Entwicklung im dritten Band der Jahrbücher für Theologie

und christliche Philosophie, S. 189 ff.



—. 613 —

wieder zu finden ist (wenn auch die Geschichte der Dogmatik
an sich und ihrer Bestimmung nach natürlich mit
Dogmengeschichte durchaus nicht zu verwechseln ist), und die
allgemeinen Gedanken über den Entwicklungsprozess des christlichen

Lehrbegriffs ebenfalls in der Einleitung in die Dogmatik
nach dem in der Dogmengeschichte zu Grunde gelegten Schema:
Thesis, Antithesis und Synthesis, oder Unmittelbarkeit, Negation,
Negation der Negation, dargelegt sind (Dogmatik, Bd. I, S. 70
bis 124r). — Auseinandersetzungen über Begriff und Methode
der theologischen Encyklopädie giebt Staudenmaier auch in
mehreren eingehenden Recensionen einschlägiger Werke; es
sind dies, ausser der schon erwähnten Recension der
Encyklopädie von Rosenkranz (Senglers Zeitschrift 1833, s. obenS. 604),
die Recensionen von Ilagenbachs Encyklopädie und Methodologie
und von Genglers Werk: „Die Ideale der Wissenschaften"
(Jahrbücher für Theol. und christl. Philosophie, Bei. V, S. 322—380).

2. Wie Staudenmaier in der Encyklopädie das Ganze der
theologischen Wissenschaft als einen einheitlichen Organismus
zu begreifen und darzustellen suchte, so beschäftigte ihn aber
auch noch der umfassendere Gedanke des Zusammenhanges
aller Wissenschaft überhaupt, zunächst natürlich ebenfalls vom
Standpunkte der Theologie aus, um den richtigen Zusammenhang

der Theologie als Wissenschaft mit den andern Gebieten
menschlichen Wissens zu erkennen. Diese Aufgabe behandelte
er zunächst in der Abhaticllung: „Die Theologie in ihrem
Zusammenhange mit den andern Wissenschaften"- (Jahrbücher für
Theologie und christliche Philosophie, Bd. VI, 1836, S. 1—32).
Der Grundgedanke dieses Aufsatzes ist der, in den verschiedenen

profanen Wissenschaften das theologische Moment
aufzusuchen, das eben dasjenige ist, worin das wahre Leben, der
höhere Geist und der lebendige Zusammenhang derselben
begründet ist. Die Wissenschaft „will das geistige Abbild des

lebendigen Universums sein", dessen lebendige Einheit sie

deshalb, wenn sie ihren Zweck erreichen will, in ihrem wahren
Grund verstehen muss. „Die wahrste und lebensvollste Einheit
der Welt ist aber die, welche von dem -persönlichen Gott ge-

*) Auch in der Geschichte der Dogmatik ist der erste Zeitraum noch
genau nach den Unterabteilungen dieses dialektischen Schemas gegliedert,
während für das Mittelalter und die Neuzeit nicht mehr versucht ist.
dasselbe durchzuführen.



— 614 —

stiftet und geordnet ist." Die Beziehung auf Gott und die
Erkenntnis des Verhältnisses der Welt in allen ihren Erscheinungen

zu Gott ist aber das theologische oder göttliche
Moment in den verschiedenen Wissenschaften, und als solches
das sie alle verbindende Einheitsprinzip (S. 5 f.). Dabei lässt
Staudenmaier auch hier keinen Zweifel übrig, dass die Einheit
der Welt und der sie zu verstehen suchenden Wissenschaft in
Gott als dem Grund und Urheber alles Seins, wie er sie auf-

fasst, mit der falschen Einheit des Pantheismus nicht das
mindeste zu thun hat, sondern davon so verschieden ist, wie die
Wahrheit von der absoluten Lüge. Das theologische Moment
sucht also Staudenmaier nun in den verschiedenen
Wissenschaften auf, die in der Reihenfolge nacheinander behandelt
werden, wie sie die Offenbarung des lebendigen und persönlichen

Gottes in Natur, Geist und Geschichte zu ihrem Gegenstande

haben. Den Schluss bildet die Entwicklung der
Gedanken der Geschichtsphilosophie, unter Verweisung auf die

ausführlichere Darstellimg derselben in der Abhandlung : „Das
göttliche Prinzip in der Geschichte", im 4. Bande der
Jahrbücher (s. Revue 1897, S. 817 f.).

Dieser Aufsatz ist in seinem ganzen Umfange wieder
enthalten in der Schrift: „Über das Wesen der Universität und den

innern Organismus der Universitätsioissenschaftenu (Freiburg
1839),x) welche eine erweiterte Bearbeitung der von Staudenmaier

beim Antritte seiner Freiburger Professur 1837 gehaltenen
Inauguralrede ist.2) Diese Schrift behandelt den Inhalt des

älteren Aufsatzes im weiteren Zusammenhange von Ausführungen

über Wesen und Bestimmung der Universität. Die

Ree. in der Theol. Quartalschrift 1840, S. 412—422.

2) Dem älteren Aufsatze, dessen Text mit wenigen Änderungen im

g'anzen wörtlich in diese Schrift überg-eg-angen ist, aber durch weitere

Ausführungen, die teils als Einschaltungen im Text, teils in Anmerkungen
gegeben sind, beträchtlich erweitert, entspricht hier S. 14—75; das

Vorausgehende und Nachfolgende ist in der spätem Schrift neu. Die
bedeutendsten Zusätze zu der altern Arbeit sind S. 15 f., S. 23—26, wo, um

Missverständnisse zu verhüten, das Verhältnis der Theologie zu den andern

Wissenschaften genauer als ein objektiv gegebenes bestimmt wird, das

aber nicht etwa so zu verstehen ist, dass die Theologie über das den

fremden Gebieten Eigene richten oder «sich massgebend in dieselben

eindrängen » wollte; ferner S. 37—40, 62—69, 69—71, und die grossen
Anmerkungen S. 22—25, 28—30, 39—46.



— 615 -
Schrift beginnt mit Hervorhebung der allgemeinen Gesichtspunkte

über diesen Gegenstand (S. 1—14), lässt dann die
Ausführungen über den Zusammenhang der Universitätswissenschaften

folgen, während der letzte Teil (S. 75—108) aus den
wissenschaftlichen Erörterungen die praktischen Resultate für
die Gegenwart zieht, unter dem Gesichtspunkte der Stellung
der Universität zu Staat und Kirche. Es wird hier ausgeführt,
wie das wahre Wesen der Universität mit dem zusammenhängt,
was dieselbe für Staat und Kirche sein soll, in Avelchem Falle
sie ihrer Bestimmung ihnen gegenüber nachkomme und
damit auch ihrem eigenen Begriffe entspreche, und in welchem
Falle sie ihrem eigenen Begriffe widerspreche und zum Unheil
der Menschheit wirke. Mit einer ernsten Mahnung an die
Vertreter der Wissenschaft, sich nicht von fälschen Prinzipien
beherrschen zu lassen, sondern ihrem Berufe nachzukommen
im Kampfe gegen die Prinzipien des Unglaubens, der Lüge und
der Gesetzlosigkeit, zu dem vor allem die Universitäten
berufen seien, schliesst die gedankenreiche Schrift.

2. Apologetik.
Die Apologetik behandelt Staudenmaier in der Encyklopädie

als Theorie der Religion und Offenbarung (2. Aufl.. S. 101—438),
die als solche den 1. Teil der spekulativen Theologie (s. oben
S. 607) und zugleich die Grundlage des ganzen Systems der
Theologie bildet. Dieselbe zerfällt (in der 2. Auflage) in einen

analytischen Teil: Theorie der Religion oder Religionsphilosophie,

und in einen synthetischen Teil: Theorie der
Offenbarung; der erste wieder in 2 Unterabteilungen: „Theorie der
Entwicklung des Gottesbewusstseins an der natürlichen
Offenbarung", d. h. Religionsphilosophie im eugern Sinne, und
„Geschichte der natürlichen Entwicklung des Gottesbewusstseins
und des religiösen Lebens in der Menschheit",
Religionsgeschichte. (In der 1. Auflage war das Ganze der Apologetik
in 3 Unterabteilungen geteilt, indem die genannten 2 Abschnitte
des 1. Teiles als selbständige Unterabteilungen einander koordiniert

und mit der Theorie der Offenbarung als der dritten
zusammengestellt waren, mit teilweise anderer Abgrenzung.) Die
Theorie der Entwicklung des Gottesbewusstseins (S. 114 ff.)
nimmt ihren Ausgang vom Selbstbewusstsein, von dem
ausgehend der Mensch durch die Betrachtung der drei Formen der



— 616 —

natürlichen Offenbarung Gottes in Geist, Natur und Geschichte
zum Bewusstsein und zur Erkenntnis Gottes kommt. Der vom
Selbstbewusstsein beginnende Prozess der Welt- und Gottes-
erkenntnis wird ausführlich entwickelt und dargestellt (S. 117 ff.).
Bei Betrachtung des Weges aber, auf dem der Mensch, von
den Thatsachen des kreatürlichen Seins ausgehend, zum
Bewusstsein Gottes kommt, sind drei Momente zu unterscheiden:
das Moment der reinen Reflexion des Selbstbewusstseins, das

der Erziehung (das die Notwendigkeit einer ursprünglichen
göttlichen Offenbarung in sich begreift), und das der Unmittelbarkeit

des Gottesbewusstseins ; „in der Einheit dieser drei
Momente", sagt Staudenmaier (S. 130), ..liegt das Geheimnis des

Gottesbewusstseins und der Offenbarung aufgeschlossen ; in der

Trennung derselben, und zwar in der absoluten Trennung, ist

alle Unwahrheit und Lüge über Religion und Offenbarung."
S. 148—188 wird über die Idee Gottes und über die
Gottesbeweise gehandelt; die Ausführungen über die letztern sind in
der 2. Auflage neu. Daran schüessen sich (S. 188—204) die
Ausführungen über das Wesen der Religion. Staudenmaier definiert
die Religion hier (S. 189) und anderwärts, nicht in der
wörtlichen Formulierung, aber sachlich übereinstimmend mit Dreys
Definition,l) als „die bewusste, freie und lebendige Gemeinschaft
des Menschen mit Gott". Die Momente des Bewussten und

Freien sind zu betonen gegenüber dem auf pantheistischer
Grundlage ruhenden, einseitig ein Moment des Religionsbegriffes
als das Ganze nehmenden Begriffe Schleiermachers. Das Gefühl
kann nicht das Prinzip der Religion genannt werden, sondern
der Grund derselben ist das Gottesbewusstsein, das dem Geiste

angehört, sofern er erkennt. Das Bewusstsein aber wiederum

muss allerdings ein lebendiges sein, und diese Lebendigkeit
vom Gefühle erhalten. Also weder Gefühl noch Denken allein,
nicht eines ohne das andere begründet die Religion ; deshalb

sind die Religionsbegriffe sowohl Schleiernlachers als Hegels

fälsch, insofern jeder derselben auf pantheistischem Grunde ein

einseitiges Prinzip aufstellt.2) Die 2. Abteilung des 1. analytischen
Teiles (S. 212—313) giebt die Übersicht über die Religions-

') Dreg: Die Religion ist «das durchgängige und lebendige Bestimmtsein

des Menschen durch das Gottesbewusstsein».
2) Gegen Schleiermaclior vgl. auch Staudenmaiers Ausführungen in

der Theol. Quartalschrift 1832, S. 559 ff. ; 1833, S. 322 ff., 496 ff., 506 ff.



— 617 —

geschichte. Der synthetische Teil oder die Theorie der
Offenbarung (S. 314 ff.) umfasst zunächst in 2 Abschnitten
Philosophie der Offenbarung (S. 316—354) und Geschichte der
Offenbarung (S. 354—408). Von dem Satze ausgehend, class die
Offenbarung ruht „auf dem Systeme der freien That des
persönlichen Gottes" (S. 322), wird in dem 1. theoretischen
Abschnitt Kritik geübt am Rationalismus wie an dem falschen
abstrakten Supranaturalismus, die beide die wahre Erkenntnis
der Offenbarung, die richtige Auffassung des Verhältnisses des
Geistes zur Offenbarung, des Verhältnisses von Glauben und
Wissen unmöglich machen (S. 339 ff. ; in der 2. Auflage
wesentlich umgearbeitet). Der dann folgenden Übersicht über die
Geschichte der Offenbarung des alten und neuen Bundes
schliesst sich ein etwas knapper 3. Abschnitt an : „Von der
Fortsetzung und Erhaltung der christlichen Offenbarung in
ihrer ursprünglichen Wahrheit und Reinheit, und von der Art
und Weise, wie sie nach ihren Quellen ausgelegt wird"
(S. 409—438), in welchem Abschnitte, Avie bereits erwähnt
(s. oben S. 608), neben der Lehre von Schrift, Tradition, Kirche
und Kanon auch die exegetischen Wissenschaften und Hülfs-
wissenschaften ihre Steile gefunden haben. Die eigentliche
Apologetik der Kirche wird dagegen in diesem Zusammenhange
nicht behandelt, sondern von der Kirche nur unter dem
Gesichtspunkte der katholischen Lehre von der Tradition
gesprochen, während im übrigen die ganze Lehre von der Kirche
in die Dogmatik verwiesen ist, wo sie nach der Lehre von der
Rechtfertigung behandelt wird. Dies ist wieder einer der
Punkte, in welchen Drey mit der von Staudenmaier
durchgeführten Einteilung nicht einverstanden ist. Derselbe sagt in
seiner Recension der Encyklopädie (a. a. 0., S. 399), er habe
es in den ersten Jahren seines Lehramtes, nach älteren
Beispielen, mit der Lehre von der Kirche ebenso gehalten; „nachdem

aber die Idee der Apologetik sich ihm vollständig
entwickelt hatte", habe er dieser Lehre die ihm jetzt passender
-scheinende Stelle im System der Apologetik gegeben, wo er
jetzt „die volle Entwicklung der Idee der Kirche" gebe. (In
Dreys Apologetik bildet die Lehre von der Kirche den 3. Band.)
„Hierin", fährt er fort (S. 400), „habe ich nicht bloss das
Beispiel der achtbarsten Theologen unserer Kirche, sondern
wissenschaftliche Gründe für mich." Der katholische Theologe müsse



— 618 —

„die Idee der Kirche vollständig entwickeln, um die Fortleitung"
und Erhaltung der christlichen Offenbarung in ihrer ursprünglichen

Ganzheit und Reinheit zu erklären". Ferner könne die
Lehre von der Kirche auch aus dem Grunde ihre Stelle nicht
wohl in der Dogmatik finden, „weil die Kirche als die
Trägerin des gesamten Lehrbegriffs nicht wohl als einzelnes
Element desselben in diesen eingehen kann. Überhaupt dünkt es

mir angemessener, das Zusammengehörige an Einem Orte
darzustellen".

Eine Apologie der Kirche hat Staudenmaier später
gegeben in seiner schönen Schrift: „Das Wesen der katholischen
Kirche. Mit Rücksicht auf ihre Gegner dargestellt" (Freiburg"
1845). •) Indessen ist der Gegenstand hier nicht in der Form
der wissenschaftlichen Apologetik systematisch behandelt,
sondern in einer Form, die sich an die Gebildeten überhaupt
wendet und dem praktischen Zweck tieferer Belehrung für
solche weiteren Kreise gegenüber dem Wirrwarr der
Tagesmeinungen dienen will. — Theoretische Gesichtspunkte für die

Behandlung der Apologetik der Kirche sind in Staudenmaiers
Recension der „Apologetik der Kirche" von Berlage gegeben
(Jahrb. f. Theol. u. christl. Phil., Bd. VI, S. 92—115).

Was in Staudenmaiers Schriften von vorwiegend
philosophischem und spekulativem Inhalt durch die Begründung*
der Weltanschauung des positiven Christentums gegenüber
ihren Gegensätzen für die Apologetik geleistet ist, ist in den

vorausgehenden Abschnitten zur Genüge dargestellt. Als
specieile kleinere Arbeiten sind noch zu nennen : die „Aphorismen
über das historische Moment der Offenbarung im allgemeinen
und der christlichen im besondern", in Senglers Religiöser
Zeitschrift 1833, Bei. III, 30—43, worin auf die in der Encyklopädie

zu gebenden weiteren Ausführungen verwiesen wird ;

der schon früher erwähnte Aufsatz: „Leibniz über göttliche
Offenbarung" in der Theol. Quartalschrift 1836 (s. Jahrg. 1897,

S. 819) ; im Kirchenlexikon von Wetzer und Weite, neben

einigen kleineren Artikeln (s. Jahrg. 1897, S. 374), besonders

der Artikel „Christentum" (II, 499—502).

*) Recension von Hepele in der Theol. Quartalschrift 1845, S. 566—571.



— 619 —

3. Dogmatik.
Die erste dogmatische Arbeit Staudenmaiers war die

umfangreiche Abhandlung: „Die Lehre vom göttlichen Ebenbilde
im Menschen1,1, in der Theol. Quartalschrift 1830 (S. 199—284;
403—524). Gegenstand der Betrachtung sollte das göttliche
Ebenbild in dreifacher Beziehung sein: „Vor allem wird
gefragt, worin es im noch ungetrübten, also im ursprünglichen
Zustande des Menschen bestanden habe; sodann, wie weit es
durch die Sünde verdunkelt worden ; und endlich, wie weit es
durch das Christentum hienieden wieder hergestellt werden
könne, und ob die Vollendung des Geistes im andern Leben
zum ursprünglichen göttlichen Ebenbilde in einem Verhältnisse
stehe" (S. 200). Dieses umfassende Thema wollte Staudenmaier
in der Weise behandeln, class er zuerst in der ersten Abteilung
das Dogmengeschichtliche darstellte, worauf in einer zweiten
Abteilung die Prüfung der verschiedenen Meinungen und die
systematische Darstellung folgen sollte. In Wirklichkeit kam
Staudenmaier, trotz des grossen Umfanges, den die Arbeit im
Druck schon einnimmt, nicht über die Hälfte des
dogmengeschichtlichen Teiles hinaus, der mit grosser Ausführlichkeit
behandelt ist; von den drei Perioden, in welche die
dogmengeschichtliche Übersicht eingeteilt wird, ist die erste, „vom
Zeitalter der Apostel bis zum Zeitalter der Scholastik",
vollständig (S. 207—284), von der zweiten Periode, „die Scholastik
und Mystik", nur die Lehre der Scholastiker behandelt
(S. 403—524). Indem die Veröffentlichung damit abbricht, wird
in einer Schlussanmerkung die Absicht ausgesprochen, die
ganze Abhandlung als selbständige Schrift erscheinen zu lassen.
Dies ist nicht geschehen. Erst im dritten Bande der Dogmatik
(1848) ist der Gegenstand wieder aufgenommen und hier nun
eine eingehende systematische Darstellung gegeben (S. 460 ff.),
wobei das dogmengeschichtliche Material, zum Teil mit
Auswahl und in kürzerer, bestimmterer Fassung der alten Abhandlung

entnommen, mit der systematischen Darstellung
verbunden ist.

Von der nächsten dogmatischen Arbeit, der beabsichtigten
Darstellung der Geschichte der protestantischen Dogmatik, von
der in Senglers Religiöser Zeitschrift 1833 in mehreren Stücken
nur eine allgemeine Einleitung gegeben ist, war bereits an einer
früheren Stelle die Rede (Jahrg. 1897, S. 396 f., Anmerkung).



— 620 —

Einen vollständigen Grundriss der Dogmatik giebt die
Encyklopädie (1834), der, wie er in der Ausführung auf Staudenmaiers

Vorlesungen beruht, so auch, gleich dem Grundriss der
Apologetik, mit derjenigen Ausdehnung gegeben ist, dass er
in dieser Form von ihm wieder als Grundlage für diese
Vorlesungen benutzt werden konnte. Drey urteilte über diesen

Grundriss der Dogmatik nach dem ersten Erscheinen der
Encyklopädie (a. a. O., S. 399) : „Kein Moment der Wissenschaft

— locus dogmaticus — fehlt, die Grundbegriffe sind mit grosser
Klarheit entwickelt, überall richtige, ebenso wissenschaftliche
als christliche und kirchliche Ansichten. Referent hat sich mit
Vergnügen durchwegs in Übereinstimmung mit dem Verfasser

gefunden." (Von der einzigen Ausstellung, die er macht,
bezüglich der Stellung der Lehre von der Kirche im System,

war bereits oben S. 617 f. die Rede.) Immerhin war es nur ein

sehr knapper Grundriss der Dogmatik, der in der ersten
Auflage (S. 330—461) gegeben ist; so nimmt die Trinitätslehre
darin nur 5 Seiten ein (S. 357—362). In der zweiten Auflage
(1840) ist dieser Grundriss durchaus neu bearbeitet, auf

mehr als das Dreifache des frühern Umfanges angewachsen
(S. 439—849), und kann als eine ganz neue Arbeit betrachtet
werden. Ein wesentlicher Unterschied besteht darin, class erst

in der zweiten Auflage die biblischen Beweisstellen überall
eingeführt sind. Aber auch das Spekulative ist durchgängig
viel eingehender behandelt und mehr in seiner Tiefe erfasst,
während in der ersten Auflage mehr nur eine allgemeine
Zusammenstellung der dogmatischen Gedanken gegeben war.

In dem gleichen Jahre mit der ersten Auflage der
Encyklopädie legte Staudenmaier auch seine prinzipiellen
Anschauungen über die wissenschaftliche Behandlung der Dogmatik
eingehend dar in der Abhandlung: „Die Dogmatik eds Wissenschaft

(Jahrbücher für Theologie und christliche Philosophie,
Bd. II, 1834, S. 241—324). Die Abhandlung giebt eine Erklärung

des Begriffes der Dogmatik, ihrer Stellung und Aufgabe,
im Anschluss daran eine Erörterung über die bei ihrer
wissenschaftlichen Behandlung zu befolgende Methode, und zum

Schluss auch eine kurze Darlegung der „Anordnung, die sich

unter Anwendung der Methode für das Ganze und seine Teile

ergiebt" (S. 244). Sie beschäftigt sich also mit den wesentlichen

Gegenständen der wissenschaftlichen Einleitung in die Dog-



— 621 —

matik, abgesehen von der liier nicht berührten Geschichte der
Dogmatik, und stellt unter anderer Bezeichnung nichts anderes
als eine solche Einleitung, respektive als den ersten Entwurf
der Staudenmaierschen Einleitung in die Dogmatik dar, wie
dieselbe schliesslich im ersten Band der Dogmatik (1844) in
abgeschlossener Gestalt vorliegt. Der wesentliche Inhalt der
Abhandlung von 1834, vielfach überarbeitet und mit umfangreichen

Ergänzungen, ist noch die Grundlage des ersten Bandes
der Dogmatik. — Ein Zwischenglied bildet jene Gestalt der
„Einleitung in die christliche Dogmatik11-, die im fünften Band
der Freiburger Zeitschrift für Theologie, 1841 (S. 35—165;
235—440), und gleichzeitig separat gedruckt als Buch veröffentlicht

wurde. Von dieser letztern Gestalt der Einleitung stellt
der erste Band der Dogmatik nur eine stellenweise erweiterte
neue Auflage dar; auch die Geschichte der Dogmatik ist hier
-schon mit enthalten.

Als Vorläufer eines grossen Planes giebt sich der Aufsatz :

„Einleitung in das Leben Jesu1) in der Freiburger Zeitschrift
Bei. VIII, 1842, S. 87—106, nämlich des Planes, ein Leben Jesu

zu schreiben vom dogmatischen Standpunkte, von der Idee
des Gottmenschen und Erlösers aus, gemäss Joh. 20, 31. Die
Darstellung des Lebens Jesu sollte sich zu einer biblischen
Theologie des neuen Testamentes erweitern, wie deren Plan in
der Encyklopädie, 2. Aufl., S. 431 f., entworfen ist. Leider hat
Staudenmaier diesen Plan nicht ausgeführt.l)

Inzwischen arbeitete er weiter an seiner Dogmatik und
liess, wie die Einleitung, so auch den ersten Abschnitt der

speciellen Dogmatik, „Die Lehre vom Dasein Gottes und von
den göttlichen Namen"-, vorläufig in der Zeitschrift für Theologie
erscheinen, Bd. X, 1843, S. 3—156. Die Abhandlung entspricht
mit grösseren und kleineren Zusätzen und einer teilweisen
Umstellung (vergi. Jahrg. 1897, S. 373) dem betreffenden Teile im
zweiten Band der Dogmatik (S. 4—172).

Im folgenden Jahre, 1844, erschienen die beiden ersten
Bände des grossen Hauptwerkes : „Die christliche Dogmatik1-1-

(che Vorrede des 1. Bandes ist datiert vom Neujahrstage 1844),
Bd. I mit der Widmung an Joh. Sebastian von Drey, „seinen

*) Er erwähnt diesen Plan schon in der ersten Vorrede zum «Geist
-des Christentums», vom Jahre 1835.

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 18S8, 41



— 622 —

unvergesslichen Lehrer". Der 3. Band folgte im Jahre 1848,
die noch erschienene 1. Lieferung des 4. Bandes im Jahre 1852x).
Bd. I enthält die Einleitung; Bd. II den 1. Teil des Systems der
Dogmatik, in zwei Abteilungen: Vom Dasein Gottes und vom
absoluten Leben Gottes, welche letztere Abteilung wieder 3

Abschnitte umfasst : Das göttliche Leben in seinem Wesen und in
seinen Eigenschaften, die Lehre von der Einheit Gottes, und
die Lehre von der Dreipersönlichkeit Gottes. Der III. Band
enthält die 1. Unterabteilung des 2. Teiles des Systems, oder der
Lehre von der Kreatur und ihrem Verhältnis zur Gottheit,
d. h. die Lehre von der Schöpfung. Die 2. Unterabteilung des

2. Teiles, oder die Lehre von der Sünde, wie sie Staudenmaier
in tief eindringender und umfassender Weise darstellen wollte,
ist in dem erschienenen Teil des 4. Bandes nur teilweise noch

ausgeführt; mit Bogen 25 (S. 400) bricht der Text mitten in
einem Satze ab. So ist dieses grossartig angelegte und mit
ebenso umfassender Beherrschung des positiven Materiales als

genialer Begabung für das Spekulative in den vorliegenden
Bänden ausgeführte Werk leider ebenso wie das ebenbürtige
dogmatische Werk von Kuhn unvollendet geblieben. — Der
gelehrte Drey, der Begründer der katholischen Tübinger Schule,
hatte, wie er in seiner Recension von Staudenmaiers Werk
in der Theol. Quartalschrift 1846 (S. 296) mitteilt, früher selbst
die Absicht gehabt, eine Dogmatik herauszugeben, was er aber
so lange hinausgeschoben habe, bis es schliesslich unterblieb.
Nunmehr könne er aber um so eher darauf verzichten, als das

Publikum in den begonnenen Werken von Staudenmaier und

Kuhn die Arbeiten von zweien seiner Schüler in die Hände
bekomme, die als zeitgemässe Erscheinungen „einem wirklichen
Bedürfnisse auf dem Gebiete der katholischen Dogmatik
abhelfen". Nicht einverstanden ist Drey mit der oben angedeuteten

Einteilung der Lehre von Gott an sich in die Lehre vom
Dasein Gottes und in die Lehre vom absoluten Leben Gottes,

unter welchem letzteren Begriff Wesen, Eigenschaften und

Dreipersönlichkeit zusammengefasst sind. Diese Gegenüberstellung

von Dasein und Leben billigt Drey nicht; auf die Dar-

x) Recensionen der beiden ersten Bände von Dreg in der Theol.

Quartalschrift 1846, S. 295—320; von Dieringer in der Katholischen Zeitschrift
für Wissenschaft und Kunst, 2. Jahrg., Bd. 3 (1845), S. 134—147, 321—333.

Ree. des 3. Bandes in der Theol. Quartalschrift 1848, S. 470—490.



— 623 —

Stellung selbst habe übrigens diese allgemeine Einteilung keinen
Einfluss. Über die Trinitätslehre urteilt Drey (S. 317 f.), der
positive Teil sei „mit vorzüglicher Sorgfalt behandelt" ; der
spekulative Teil zeige „ebensoviele spekulative Gewandtheit
als Bekanntschaft mit der patristischen Litteratur über diesen
Gegenstand" ; nur der historische Teil oder die Übersicht der
antitrinitarischen Häresie sei zu knapp gefasst; Staudenmaier
verweise zwar dafür auf seine „Philosophie des Christentums",
aber die eingehendere Darstellung der bedeutenderen Häresien
gehöre auch in die Dogmatik, nach Staudenmaiers eigener
Erklärung in der Vorrede. Sein Schlussurteil fasst Drey sodann
dahin zusammen (S. 319 f.) : „Wenn Referent die voranstehende
Ausstellung wie einige andere Bemerkungen nicht unterdrücken
konnte, so muss er doch das vorliegende Werk des Herrn Dr.
Staudenmaier als eine wahrhaft bedeutende Erscheinung in
der neuesten Litteratur der katholischen Theologie bezeichnen,
bedeutend an sich durch das reiche wissenschaftliche Talent
und die mannigfaltige Gelehrsamkeit, welche der hochgeachtete
Verfasser darin an den Tag gelegt hat ; bedeutend auch durch
den positiv christlichen Geist und die streng katholische
Gesinnung, mit welcher die Glaubenslehre bis auf das der
Wissenschaft Freigegebene dargestellt ist, in welcher Beziehung
auch dieses Werk wie clic übrigen desselben Verfassers nicht
verfehlen wird, einen wohlthätigen und bleibenden Einfluss
auf den Geist und die Gemüter junger Theologen zu gewinnen."

— K. Werner sagt in seiner Geschichte der katholischen
Theologie (S. 588) : „Wie sich das Werk in seiner vollständigen
Ausführung gestaltet haben möchte, lässt sich aus dem nur zur
Hälfte vorliegenden 4. Bande des Werkes entnehmen, der die
Lehre vom Bösen und von der Sünde in einer fast unerschöpflichen

Fülle und Vielseitigkeit ideeller Beleuchtungen darstellt ;

Höheres und Tieferes über den berührten Gegenstand möchte
sich kaum bieten lassen."

Für die Ergänzung des dogmatischen Systèmes Staudenmaiers

ist dann eben auf den Grundriss der Dogmatik in der
Encyklopädie zu verweisen, so wie derselbe in der 2. Auflage
ausgearbeitet ist. Nicht zu übersehen sind auch seine
umfangreichen Artikel zur Dogmatik im Freiburger Kirchenlexikon,
die, in die letzten Jahre seiner Thätigkeit fallend, wenigstens
für einzelne Punkte der grossen Dogmatik ergänzend zur Seite



— 624 —

treten. Es sind dies die Artikel: Dogma (III, 191—200),
Dogmatik (III, 200—215), Dogmengeschichte (III, 215—222), Gott
(IV, 589—610), Ebenbild Gottes (III, 353—355), Christus (II,
517—519), Erlöser, Erlösung, Erlöste (III, 668—681), Abendmahl
(I, 13—19), Auferstehung der Toten (I, 504—510), Gericht,
göttliches, über die Weit (IV, 447—457).

Für die Dogmengeschichte im allgemeinen haben wir von
Staudenmaier den früher (S. 611 f.) besprochenen Grundriss in
der Encyklopädie, dazu den eben erwähnten Artikel über
dieselbe im Kirchenlexikon. Das Materielle der Dogmengeschichte

zu den einzelnen Lehrstücken ist in der grossen
Dogmatik, soweit dieselbe vorliegt, berücksichtigt, sowie besonders
auch in der „Philosophie des Christentums". — Zur dogmen-
geschichtlichen Seite der in der Dogmatik nicht mehr behandelten

Gnadenlehre ist noch auf die Recension des Buches von
Wiggers, Versuch einer pragmatischen Darstellung des

Augustinismus und Pelagianismus, im 5. Bande dei' Jahrbücher für
Theologie und christliche Philosophie (1835, S. 182—201),
hinzuweisen, in welcher Recension Staudenmaier näher eingeht
auf das Wesen der augustinischen Gnadenlehre im Verhältnis
zu ihren Gegensätzen.

Auch die gleichzeitigen Erscheinungen ani clem Gebiete
der protestantischen Dogmatik hat Staudenmaier fortwährend
mit grossem Interesse verfolgt, wie seine zum Teil sehr
eingehenden Recensionen solcher Werke zeigen. Auch hier, wie
bei der Beurteilung philosophischer Systeme, behandelt er jede
Erscheinung, in welcher das Resultat ernster geistiger Arbeit
vorliegt, mit Hochachtung, auch wo er dagegen polemisieren
muss, und erkennt er das einzelne Gute in jedem System an,
auch wenn er dasselbe als Ganzes prinzipiell ablehnen muss.

Er selbst steht fest auf dem katholischen Standpunkte und lässt

sich bei seiner objektiven Würdigung des geistig Hervorragenden,
wenn es auch eine ganz andere Weltanschauung vertritt,
keineswegs zu eigener Unklarheit und Verschwommenheit
verleiten. So hat er das System Schleiermâchers, den er als den

„in vieler Hinsicht ausgezeichnetsten Theologen" der protestantischen

Kirche in der damaligen Zeit bezeichnet, in der sehr

umfangreichen Recension von dessen „Glaubenslehre" (Theol.

Quartalschrift 1833, S. 296—329; 496—524; 639—700) sehr

eingehend gewürdigt und den geistreichen Mann mit grosser



— 625 —

Achtung und Auszeichnung behandelt, auch die von ihm
ausgehende belebende Wirkung auf die protestantische Theologie
nach der trostlosen Seichtigkeit des vulgären Rationalismus
keineswegs unterschätzt, ohne deshalb über die innere
Haltlosigkeit des Schleiermacherschen Standpunktes, auch
abgesehen von dem Pantheismus desselben, weder selbst im
unklaren zu sein noch den Leser im unklaren zu lassen. Der
allen positiven Boden verlierenden und preisgebenden Subjektivität

Schleiermachers stellt Staudenmaier das unumstössliche
Prinzip der positiv christlichen Dogmatik entgegen (S. 321):
„Eine Dogmatik für eine christliche Kirche schreiben, d. h. den

gemeinsamen, schon vorhandenen Glauben darstellen, und im
ungewissen sein über das, was wesentlich christlich ist, ist nach
meiner vollen Überzeugung eine contradictio in adjeeto ; die
Glaubenslehre stellt den Glauben dar, den Glauben an die

göttliche Offenbarung und den Inhalt derselben, der uns im
göttlichen Worte vorliegt ; diesen Inhalt nun ins ungewisse
ziehen, heisst, den Glauben selbst mit seinem Inhalt so

darstellen, als wäre er nicht göttlich geoffenbaret und nicht
festgehalten in einer Kirche. Um mich kurz zu fassen : der Begriff,
den wir von der göttlichen Offenbarung und Wahrheit, besonders

wie sie in Christus hervorgetreten ist, haben, schliesst mit
innerer Notwendigkeit die Schleiermachersche Ansicht und
Behandlung aus." — Von Staudenmaiers Kritik des
Schleiermacherschen Religionsbegriffes war bereits früher die Rede
(s. oben S. 616). — Nächst Schleiermacher werden besonders
die dogmatischen Leistungen des von Schleiermacher beein-
fiussten Twesten (Theol. Quartalschrift 1832, S. 552—583) und
„des Veteranen der spekulativen Theologie des neuen Ävums
in der protestantischen Kirche", Daub, der nach dem Durchgang

durch die verschiedenen zu seiner Zeit blühenden
philosophischen Systeme sich zuletzt an Hegel anschloss (Jahrbücher
für Theologie und christliche Philosophie, Bd. II, S. 374—412),
eingehend und achtungsvoll gewürdigt. — Schliesslich sei noch
die umfangreiche Recension der beiden Schriften von Baur
gegen Möhler erwähnt (Jahrbücher, Bd. Ill, S. 139—196), in
welcher an Baur, der bei seinem bekannten Standpunkte doch
ein eigentümlicher Verteidiger des symbolgläubigen Protestantismus

war, an dessen Widersprüchen mit sich selbst, gegen
das positive Christentum und gegen seine eigene Kirche, und



— 626 —

an dessen überaus gemeiner Art der Polemik gegen Möhler
scharfe, aber wohlverdiente Kritik geübt wird v).

4. Erbauungsschriften.

Das am meisten verbreitete Werk Staudenmaiers ist das
schöne Buch: „Der Geist des Christentums, dargestellt in den

heiligen Zeiten, in den heiligen Handlungen und in der
heiligen Kunst", das im Jahre 1835 zum erstenmal erschien2).
Das Buch ist, wie die Vorrede zur 1. Auflage angiebt, aus Sonn-
uncl Festtagsbetrachtungen hervorgegangen, in denen der
Verfasser als Priester zu seinen Lesern wie zu seiner Gemeinde
reden will. Dasselbe will, in einer für alle gebildeten Christen
verständlichen Sprache, auf der Grundlage des katholischen
Kirchenjahres in umfassender Weise in das Verständnis des

katholischen Christentums und seines Kultus einführen3). In
schöner und eindringlicher Weise wird bei allen Festen und

heiligen Zeiten des Kirchenjahres vor allem der in denselben

zum Ausdruck kommende dogmatische Gedanke entwickelt, so

dass auf diese Weise in dem ganzen Werke die ganze christliche
Lehre behandelt wird, jedes Lehrstück da, wo der betreffende

Festgedanke dazu Veranlassung giebt, wobei gleichwohl das

Einzelne nicht in seiner Vereinzelung vorgeführt wird, sondern
überall der Zusammenhang hergestellt und auch die
allgemeinen Voraussetzungen teils ausgeführt, teils wenigstens
angedeutet werden. Wenn so der Gedanke eines Festes klar
gemacht ist, wird gezeigt, wie derselbe in den Besonderheiten des

Kultus des betreffenden Tages oder der betreffenden Festzeit

zum Ausdruck kommt. Ferner wird mit Liebe und mit der

ausgebreiteten Kenntnis der Dinge, über welche Staudenmaier

verfügte, der Anteil der Poesie, der Musik und der bildenden

') Möhlers Symbolik selbst und dessen «Neue Untersuchungen» sind

in den Jahrbüchern für Theologie und christliche Philosophie, Bd. III,
S. 316—332, von Kuhn besprochen; die Schrift A. Günthers, «Der letzte

Symboliker», in welcher dieser sich in seiner Art mit dem Symbolik-Streit
beschäftigt, von Eduard Michelis, Bd. VI, S. 157—210.

2) Roc. von Schönweiler in der Theol. Quartalschrift 1836, S. 479—487.

Ree. der 2. Aufl. von Hefele in der Theol. Quartalschrift 1838, S. 703—712.

Vgl. auch die Selbstanzeige in den Jahrbüchern für Theologie und christl.

Philosophie, Bd. VI (1836), S. 226—247.
3) Der erste Grundriss war in der Abhandlung « Das katholische

Kirchenjahr » schon 1831 in Senglers Kirchenzeitung erschienen.



— 627 —

Künste an der Verherrlichung der verschiedenen Festgedanken
dargestellt durch Mitteilung von Kirchenliedern und andern
religiösen Dichtungen, sowie durch Besprechung einzelner
hervorragender Kunstwerke und reichliche Hinweisungen auf
andere. Endlich wird auch mit feinem Sinn das Leben der Natur
in den verschiedenen Jahreszeiten unter dem religiösen
Gesichtspunkte betrachtet. Seit der 3. Auflage kam noch der Anhang
von Gebeten hinzu. — Staudenmaier durfte von diesem aus
begeisterter Liebe zur katholischen Kirche und der Schönheit
ihres Kultus hervorgegangenen Buche wohl sagen, dass er
demselben, wie keinem andern, „seine Seele einzuhauchen
gesucht habe" (Vorrede zur 2. Auflage). Während seines Lebens
erschienen 5 Auflagen desselben, nach seinem Tode noch 3

weitere (die letzte 1880; vgl. Jahrg. 1897, S. 372). Die 2. Auflage
ist erheblich vermehrt; auch jede der drei folgenden von
Staudenmaier noch bearbeiteten Auflagen zeigt seine fortdauernd
dem Buche gewidmete Sorgfalt. So hat auch die 5. Auflage von
1855, wTährend sie im ganzen den Text der 4. Auflage von 1847

wiedergiebt, doch noch einige grössere Zusätze, hauptsächlich
in der Darstellung der Karwoche, dann wieder zum Feste

Allerheiligen, und am Ende, wo eine ausführliche Darlegung
des Gedankenganges der Dhina Commedia gegeben wird, einen
Zusatz zu tieferer vorläufiger Charakterisierung derselben. Die
kurze Vorrede zur 5. Auflage entlässt das Buch mit dem Wunsche :

„Möge das Buch auch diesmal, namentlich in unsern bedrängten
Zeiten, reichen Segen stiften, was Gott in seiner barmherzigen
Gnade verleihen wolle." Diese am 12. Januar 1855, ein Jahr
vor Staudenmaiers Tod, geschriebenen Worte sind meines Wissens

das letzte, was von ihm gedruckt worden ist.
Geringere Bedeutung haben die Erläuterungen zu dem

„Bilder-Cyklus für katholische Christen" (Karlsruhe 1843 f.), die
nur eine erbaulich erklärende Beigabe zu den Bildern
darstellen. Dieses Unternehmen ging wohl nicht von Staudenmaier,

sondern von der Verlagshandlung aus. Seine kurzen
Erklärungen geben wesentlich nur eine an die biblischen Texte
sich anschliessende Erzählung der im Bilde dargestellten
Vorgänge. Prof. Dr. F. Lauchert.

(Schluss folgt).


	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt

