
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Un nouveau sabellianisme : réponse à M. E. Ménégoz

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403420

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


553

UN NOUVEAU SABELLIANISME.
Réponse à M. E. MÉNÉGOZ.

Il n'y a décidément rien de nouveau sous le soleil, du
moins dans l'erreur. Qui aurait dit que certains protestants,
après avoir usé et abusé de toutes les formes de la critique
et de toutes les richesses de l'exégèse, aboutiraient simplement
à une hérésie déjà formulée et déjà condamnée au IIIme siècle
C'est cependant ce qui arrive. M. E. Ménégoz, dans une étude
qu'il vient de publier sur le dogme de la trinité :), ne fait pas
autre chose que renouveler cette théorie, avec une petite
différence, très subtile, qui ne porte pas sur le fond, mais seulement

sur la forme, comme nous le verrons. Reprendre cette
thèse ab ovo et la réfuter didactiquement, serait peine perdue
dans cette Revue ; je me bornerai à relever quelques-unes des
assertions de l'honorable écrivain, sans y mettre plus d'ordre
qu'il n'en a mis lui-même dans son étude.

— P. 241 : « Je ne reconnais ni aux Pères de l'Eglise, ni
à nos réformateurs, ni à aucun de nos contemporains, fût-il
un saint, le droit de m'imposer une doctrine que je serais
forcé de croire sur parole. Cela ne serait ni protestant, ni
chrétien. Une telle foi d'autorité... est essentiellement catholique.

» — M. Ménégoz s'abuse : une telle foi est peut-être
romaine, mais elle n'est pas catholique. Je dis peut-être, parce
que les dogmes imposés par Rome sont généralement formulés
de telle sorte qu'on peut, si l'on veut ruser, ou passer à
travers leurs mailles ou les tourner, sans avoir à souffrir de cette
«autorité». Mais ce n'est pas ainsi qu'a procédé l'Eglise ca-

*) Voir la Revue chrétienne du lor avril 1898, p. 241-265.



— 554 —

tholique. Dans l'Eglise catholique, on distingue les opinions
personnelles exprimées par les Pères lorsqu'ils parlent comme
docteurs privés, et les doctrines qu'ils enseignent comme de
foi lorsqu'ils parlent comme témoins cle la croyance de l'Eglise
universelle. Les catholiques admettent que les opinions
personnelles des Pères ne lient personne, mais que, lorsque tous
sont unanimes à constater historiquement que telle doctrine a

toujours été crue dans toute l'Eglise chrétienne comme venant
de J.-C. et des apôtres, ils méritent créance. Ce n'est pas un
acte d'autorité que les Pères ou les conciles œcuméniques
exercent sur la conscience des catholiques ; ce sont les
catholiques qui, par un acte de bon sens, acceptent un tel
témoignage historique comme ayant plus de valeur que les chicanes
de tel ou tel exégète. Si M. Ménégoz veut combattre le
catholicisme, il ferait bien de commencer par en exposer exactement

les doctrines.
— P. 242. M. Ménégoz confond le dogme de la trinité

avec la formule contenue dans le symbole dit d'Athanase. Il
devrait savoir que ce dogme a existé bien avant cette formule
et que cette formule n'a jamais été ratifiée par aucun concile

œcuménique.
— P. 243. Il considère les trois personnes de la trinité

comme « trois consciences personnelles distinctes». Il se trompe:
car il n'y a en Dieu qu'une seule science, qu'une seule
volonté, qu'une seule conscience, comme il n'y a qu'une seule

nature et qu'une seule essence. M. Ménégoz confond trinité et

trithéisme. Il aurait dû procéder dans cette étude comme il est

élémentaire de procéder dans toute étude didactique, en
définissant les mots qu'il emploie. C'est en vain que je cherche
dans toute son étude une définition stricte des mots : essence,

hypostase, personne. S'il s'était demandé d'abord ce que les

Pères grecs ont entendu par hypostase et les Pères latins par
personne dans la question trinitaire, il ne serait pas tombé

dans le contresens qu'il a commis et qui ôte à son étude toute
valeur. Le semblant d'explication qu'il donne à la page 244

est évidemment nul à ses yeux, puisqu'à la page 245 il
prétend qu'« en français le mot hypostase n'a aucun sens et que

chacun peut lui donner le sens qui lui plaît». M. Ménégoz peut

peut-être prendre cette liberté ; mais les philologues et les

théologiens objectifs ne le peuvent pas. «Je crois, dit-il, que, dans



000

le symbole Quicumque, le terme de persona répond à peu de
chose près à notre notion de la personnalité. » Et c'est sur ce
je crois et sur cet à peu de chose près que M. Ménégoz se
tient pour juger toute cette question avec le tranchant qu'il y
a mis : tant de vague d'un côté et tant de décision de l'autre
choquent au point de vue de la logique non moins qu'au point
de vue de la foi.

— P. 247: «La formule du baptême: Au nom du Père,,
du Fils et du St-Esprit, vise la triple manifestation historique
de Dieu, sans rien énoncer au sujet de la vie métaphysique,
intradivine. Cette observation s'applique à toutes les formules
plus ou moins trinitaires du N. T. » — Dans cette phrase,
M. Ménégoz fait deux choses: il rejette la vie métaphysique
intradivine sous prétexte que cette formule n'en parle pas..
Est-il besoin de faire remarquer que « ne rien énoncer » n'est,

pas «rejeter»; que se taire n'est pas nier? Cette première
assertion de M. Ménégoz fausse donc déjà l'enseignement de

l'Ecriture, en lui faisant nier ce qu'elle ne dit pas explicitement.

En outre, il affirme que cette formule et les autres
«visent la triple manifestation historique de Dieu». Qu'est-ce-
que cette triple manifestation historique? Où en est-il question
dans l'Ecriture? Et surtout où est-il question d'une manifestation

personnelle qui ne soit nullement personnelle La triple
manifestation dont veut parler M. Ménégoz est simplement
la sienne, celle qu'il a imaginée, et à laquelle, à ses yeux,
se réduit toute la trinité, comme nous le verrons. Son
devoir, en émettant une assertion aussi grave, serait de la
prouver. Or quelle preuve donne-t-il que les formules trinitaires

du N. T. ne visent que son S3^stème à lui? Aucune. Nous-
sommes en plein dans l'arbitraire et la fantaisie; et c'est de

l'exégèse Et c'est avec une déclaration aussi autoritaire et
aussi dénuée d'autorité, qu'on exécute le dogme traditionnel
de la trinité! Ce n'est pas plus difficile que cela! Magister dixit,,
ergo! En vérité, une telle désinvolture nous surprend.

— P. 248. «La difficulté est de savoir si le Saint-Esprit
est un être personnel ou une force spirituelle impersonnelle,
s'il est identique à l'esprit de Dieu ou s'il a une existence
propre, distincte de l'esprit de Dieu. Et ici, l'hésitation est
permise. » — M. Ménégoz est bien bon d'hésiter. Pour nous, nous
n'hésitons pas, et nous nions énergiquement, attendu que toute-



— 556 —

-cette distinction nous paraît incompréhensible. D'abord, qu'est-ce
qu'une force spirituelle impersonnelle, surtout dans le système
de M. Ménégoz qui identifie l'esprit et la personne (p. 244)

Ensuite, le St-Esprit étant l'Esprit même de Dieu, ne peut pas
avoir « une existence propre distincte de l'esprit de Dieu ».

M. Ménégoz pose donc mal la question.
— P. 249. «Il est pour moi hors de doute qu'un saint

Paul ou un saint Jean ont identifié le Saint-Esprit et l'esprit
de Dieu, et qu'ils n'ont pas considéré le Père et le Saint-Esprit
comme deux personnes intradivines. » — Pour moi aussi, il est
hors de doute que St. Paul et St. Jean ont identifié le Saint-

Esprit et l'esprit de Dieu. Je me demande toutefois pourquoi
M. Ménégoz écrit le Saint-Esprit avec un grand E, et l'esprit
de Dieu avec un petit e. Je ne comprends ni cette différence
ni cette profondeur. Quant à affirmer qu'ils n'ont pas considéré

le Père et le Saint-Esprit comme deux personnes
intradivines, c'est justement ce que M. Ménégoz devrait prouver,
et ce qu'il ne prouve aucunement. Il doit connaître tous les

textes où il est question du Père comme d'une personne, et

tous les textes où il est question du St-Esprit aussi comme
d'une personne, et d'une personne évidemment distincte de

celle du Père, sans quoi tout le langage de l'Ecriture ne serait
qu'un leurre ; et c'est sans doute ce qui empêche M. Ménégoz
•d'essayer une démonstration ; affirmer seulement est plus facile.

— P. 250. « Mes études exégétiques m'ont amené à
constater que la notion du Fils de Dieu n'est pas exactement la
même chez tous les auteurs du N. T. Autre est la conception
des évangiles synoptiques, autre celle des épîtres pauliniennes,
autre celle des écrits johanniques. » Si par le mot autre M.
Ménégoz veut dire que ces documents sont opposés et contradictoires,

nous prenons la liberté, grande sans doute, de dire que

nos études exégétiques nous ont amené à une conclusion toute
-contraire à celle de l'honorable M. Ménégoz.

— P. 250. « Dans la théologie de St. Paul, le Fils de Dieu
est la première des créatures, le premier en rang et en date

des esprits célestes. Chez Jean, il est, de même que le Logos
de Philon, une espèce d'émanation de la divinité. » — Nous

nions absolument cette doctrine, et nous regrettons qu'ici
encore M. Ménégoz se soit dispensé d'en fournir la moindre

jpreuve.



-- 00/

— P. 250. M. Ménégoz affirme (toujours sans preuve) que
les disciples de J.-C, en le considérant comme le Messie, ne
le considéraient que comme un roi, le futur roi des rois, et
que c'est ainsi que plus tard on est arrivé à le diviniser. —
Nous nions encore cette doctrine, comme contraire à tout ce

que J.-C. a dit de lui-même, et aussi comme contraire à la
doctrine de l'A. T.

— P. 252-253. M. Ménégoz affirme que la raison n'est pas
plus destinée à connaître Dieu que les yeux à percevoir les
sons, et que la connaissance de Dieu est « réservée » au cœur.
— Nous rejetons ce sentimentalisme exclusif, qui est une
injure à Dieu et à la raison, et qui ruine non seulement tout
dogme, mais aussi toute théologie. Car, si la connaissance de
Dieu et la religion ne sont plus que des choses «du cœur»,
on n'a plus à les discuter, les choses du cœur et du sentiment
ne se discutant pas. Toutes les Facultés de théologie n'ont plus
de raison d'être, le cœur ne faisant pas de science. Pour nous
«intellectuels», nous estimons que le protestantisme, en s'en-

gageant dans cette voie, va droit à l'abîme, et que M. Ménégoz
commet, outre une grosse erreur, une grosse imprudence.

— P. 253. M. Ménégoz définit le Père « le Dieu transcendant»,

et le Saint-Esprit «le Dieu immanent». — Qui lui a
dit cela? Où a-t-il vu cela dans les Ecritures? De quel droit
interdit-il au Père de parler aux âmes et dans les âmes? Et
de quel droit nie-t-il que le St-Esprit ait concouru avec le
Père et le Fils à créer le ciel et la terre, comme l'Ecriture et
la tradition unanime l'enseignent? Nous sommes ici en pleine
fantaisie. Dire que le St. Esprit n'est que «Dieu dans l'homme»,
c'est donner à supposer que, si l'homme n'existait pas, le
St-Esprit n'existerait pas non plus!

— P. 253-254. « Quand nous adressons nos prières à Dieu,
nous les adressons au Dieu transcendant, et non au Dieu
intérieur... » — Pourquoi? Le Dieu intérieur n'est-il pas Dieu
même? Un théologien protestant qui, d'une part, parle sans
cesse de la conscience religieuse, et qui, d'autre part, défend
de voir en elle un Dieu personnel et vivant que l'on puisse
prier! Etrange!

— P. 254. M. Ménégoz accuse les théologiens qui partagent

les vues des Pères, de se représenter l'esprit « comme
une substance gazeuse». Etrange et comique! — M. Ménégoz,

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 37



— 558 —

identifiant les notions d'esprit et de personne, déclare naturellement

qu'admettre en Dieu deux personnes, c'est y admettre
deux esprits. Nous nions simplement l'identification qu'il commet

des deux notions susdites, et nous disons qu'un seul Dieu,
Esprit parfait et absolu, peut être triplement personnel sans
être trois esprits. — M. Ménégoz répète (toujours sans preuve)
que l'unité de l'être de Dieu consiste dans l'unité de sa
personnalité. Erreur, provenant de l'identification ou de la
confusion susdite. L'unité de l'être de Dieu consiste dans son
essence une.

— P. 260. « J.-C. a été, si on veut bien le prendre (sic), une
incarnation de Dieu.» — Très bien; mais alors comment
M. Ménégoz concilie-t-il cette incarnation de Dieu avec ce

qu'il a dit des prophètes et même des écrivains du N. T., à

savoir, que «l'idée d'une incarnation de Jéhovah est absolument

étrangère à la pensée des auteurs sacrés » (p. 250)? Les
auteurs sacrés n'ont donc pas bien « pris » J.-C. Dans quelle
impasse M. Ménégoz se jette-t-il?

— P. 260. « C'est Athanase qui a sauvé le christianisme,
en combattant énergiquement la doctrine de l'incarnation du

premier des éons et en enseignant l'incarnation de la divinité
elle-même. » — Très bien ; mais alors comment M. Ménégoz
peut-il encore considérer St. Paul et St. Jean comme de vrais
chrétiens, eux qui, à l'en croire, n'ont vu en J.-C. que le
premier des éons (p. 250)? Selon M. Ménégoz, c'est Arius qui a

soutenu contre Athanase la doctrine de St. Paul et de St. Jean!

— P. 261. « Nous pouvons maintenant formuler notre
notion de la Trinité:... le Père est le Dieu transcendant, le Fils
est le Dieu immanent objectivé, le St-Esprit est le Dieu
immanent subjectif. Et ces trois ne sont qu'un. » — Ces trois
quoi? comme demande St. Augustin. M. Ménégoz ne répond

pas, que je sache. Mais, clans sa pensée, ce sont trois
dénominations de Dieu, rien de plus, et non trois personnes. Ce ne

sont pas trois personnes ; car il dit du Fils : « Nous pourrions
dire qu'il a été le St-Esprit en personne » (p. 260) ; et le

St-Esprit n'est pas une personne autre que celle du Père.

Selon M. Ménégoz, le Fils n'est que la parole du St-Esprit.

objectivée, rendue externe et historique ; le Fils procéderait
donc dUjSt-Esprit s'il procédait d'un principe immédiat. Mais,,

dit M. Ménégoz, il est aussi la révélation parfaite du Dieu



— 559 —

transcendant, c'est-à-dire du Père céleste (p. 257) ; donc il
procéderait du Père et du St-Esprit! Mais la procession ou la
filiation que semble admettre M. Ménégoz ne sont que «

morales », et non « métaphysiques » (p. 259). Comprenne qui
pourra Il paraît que le caractère métaphysique gâte le caractère

moral! Est-il permis d'ajouter que la simplicité de la
formule trinitaire employée par le Christ nous touche beaucoup
plus que les grands mots, prétendus scientifiques, qu'emploie
M. Ménégoz, et que les hommes « de cœur », les seuls vrais
chrétiens selon les sentimentalistes, ne comprendront jamais la
soi-disant révélation « du cœur » contenue dans les mots :

transcendant, immanent objectivé, et immanent subjectif!
— P. 262. M. Ménégoz avoue que « ses vues concordent avec

celle de Sabellius», sauf sur un point, à savoir: Sabellius
enseignait que la triple manifestation de Dieu ne s'est faite que
successivement, celle du Père clans la création, celle du Fils
dans la rédemption, celle du St-Esprit dans la fondation de

l'Eglise ; tandis que, selon M. Ménégoz, la triple manifestation

de Dieu ne se fait pas successivement, mais parallèlement,
Dieu agissant constamment comme Père dans sa transcendance,

constamment comme Logos par son immanence objectivée,

et constamment comme St-Esprit par son immanence
subjective. Cependant M. Ménégoz n'est pas absolument
tranquille; il pressent une objection. «Evidemment, dit-il, si l'on
veut remonter aux origines, on pourra dire que Dieu a dû
commencer par créer le monde avant de travailler à son salut,
et qu'il ne peut rendre témoignage à la conscience d'un homme
avant sa naissance. On pourra faire remarquer que le témoignage

interne est antérieur à son expression par la parole.
On pourra aussi épiloguer (sic) sur la priorité du témoignage
interne ou externe dans le cœur de l'enfant » (p. 262). Certes,
l'objection ne nous paraît pas sans valeur. Comment M.
Ménégoz la réfute-t-il Simplement par ces mots : « La théorie de
Sabellius n'a rien'à voir ici.» C'est commode, mais peu pé-
remptoire.

— P. 264. M. Ménégoz dit de ceux qui ne partagent pas
son opinion : « Ils font du zèle, mais sans intelligence. » —
C'est bientôt dit! Comment l'honorable M. Ménégoz ne voit-il
pas qu'il blesse ses adversaires non seulement au point de vue
de la foi, mais encore par son ton injurieux? A l'en croire,



— 560 —

les catholiques, les partisans de la tradition et du dogme de
la trinité objective, sont «sans intelligence». Peut-être en
aurait-il montré davantage en étant moins agressif. Un théologien

qui se dispense de prouver ses assertions, n'a pas le
droit d'être bien exigeant.

— P. 265. « En me séparant des formules élaborées par
les premiers conciles, je ne crois pas me séparer de la pensée
religieuse qui a inspiré la conception de la trinité dans la
grande et belle théologie des Pères. » — Simple eau bénite à

la fin d'un mauvais sermon. De deux choses l'une : ou bien la

théologie des Pères est grande et belle, et celle de M. Ménégoz,
qui la contredit, ne vaut rien; ou bien celle de M. Ménégoz
vaut quelque chose, et alors celle des Pères, qui lui est opposée,

n'est ni grande, ni belle. Les lecteurs qui connaissent les
Pères ne s'y tromperont pas.

— P. 265. « Notre foi religieuse est la même. » — On ne
saurait pousser plus loin l'identification des contraires. Plegel
serait satisfait. Non, la foi religieuse des Pères n'est point
celle qu'a exposée M. Ménégoz. Que M. Ménégoz soit dupe de

ses bonnes intentions (intentions que personne ne suspecte),
c'est possible ; mais ce n'est pas une raison pour nier les

oppositions des textes et les divergences des doctrines. D'ailleurs,
si M. Ménégoz croit que sa foi religieuse soit celle des Pères,

pourquoi a-t-il été aussi agressif contre eux? Pourquoi, dès la

première page, les a-t-il accusés de manquer d'esprit chrétien,
en voulant lui « imposer une doctrine qu'il serait forcé de

croire sur parole » Les Pères ont été plus larges et plus
perspicaces que lui: car il n'a vu que le trithéisme et le sa-

bellianisme, et c'est par peur du premier qu'il est tombé dans

le second; tandis que les Pères ont vu et condamné avec
raison ces deux erreurs extrêmes, et ils se sont tenus entre
l'une et l'autre, dans la vérité enseignée par les Ecritures et

par la tradition universelle, c'est-à-dire dans la doctrine «

catholique », que M. Ménégoz semble ignorer.
E. Michaud.


	Un nouveau sabellianisme : réponse à M. E. Ménégoz

