Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Un nouveau sabellianisme : réponse a M. E. Ménégoz
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403420

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403420
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN NOUVEAU SABELLIANISME.

Réponse 2 M. E. MENEGOZ.

Il n’y a décidément rien de nouveau sous le soleil, du
moins dans Verreur. Qui aurait dit que certains protestants,
aprés avoir usé et abusé de toutes les formes de la critique
et de toutes les richesses de I'exégese, aboutiraient simplement
4 une hérésie déja formulée et déja condamnée au 111 siecle?
Clest cependant ce qui arrive. M. E. Ménégoz, dans une étude
qu’il vient de publier sur le dogme de la trinité?), ne fait pas
autre chose que renouveler cette théorie, avec une petite dif-
férence, trés subtile, qui ne porte pas sur le fond, mais seule-
ment sur la forme, comme nous le verrons. Reprendre cette
theése ab ovo et la réfuter didactiquement, serait peine perdue
dans cette Rewvue; je me bornerai A relever quelques-unes des
assertions de I’honorable écrivain, sans y mettre plus d’ordre
qu'il n'en a mis lui-méme dans son étude.

~— P. 241: «Je ne reconnais ni aux Peres de 1'Eglise, ni
4 nos réformateurs, ni & aucun de nos contemporains, fat-il
un saint, le droit de m'imposer une doctrine que je serais
forcé de croire sur parole. Cela ne serait ni protestant, ni
chrétien. Une telle foi d’autorité... est essentiellement catholi-
que. » — M. Ménégoz s'abuse: une telle foi est peut-étre ro-
maine, mais elle n'est pas catholique. Je dis pewut-étre, parce
que les dogmes imposés par Rome sont généralement formulés
de telle sorte qu'on peut, si 'on veut ruser, ou passer a tra-
vers leurs mailles ou les tourner, sans avoir a souftrir de cette
«autorité ». Mais ce n'est pas ainsi qu'a procédé I'Eglise ca-

—_—

') Voir la Revue chrétienne du 1°r avril 1898, p. 241-2635.



— 554 —

tholiqgue. Dans I'Eglise catholique, on distingue les opinions
personnelles exprimées par les Peres lorsqu’ils parlent comme
docteurs privés, et les doctrines qu'ils enseignent comme de
foi lorsqu’ils parlent comme témoins de la croyance de 'Eglise
universelle. Les catholiques admettent que les opinions per-
sonnelles des Peéres ne lient personne, mais que, lorsque tous
sont unanimes & constater historiquement que telle doctrine a
toujours été crue dans toute I'Eglise chrétienne comme venant
de J.-C. et des apotres, ils méritent créance. Ce n’est pas un
acte d’autorité que les Péres ou les conciles cecuméniques
exercent sur la conscience des catholiques; ce sont les catho-
liques qui, par un acte de bon sens, acceptent un tel témoi-
gnage historique comme ayant plus de valeur que les chicanes
de tel ou tel exégete. Si M. Ménégoz veut combattre le catho-
licisme, il ferait bien de commencer par en exposer exacte-
ment les doctrines.

— P. 242, M. Ménégoz confond le dogme de la trinité
avec la formule contenue dans le symbole dit d’Athanase. Ii
devrait savoir que ce dogme a existé bien avant cette formule
et que cette formule n'a jamais été ratifiée par aucun concile
cecuménique.

— P. 243. 11 consideére les trois personnes de la trinité
comme « trois consciences personnelles distinctes ». Il se trompe:
car il n’y a en Dieu qu'une seule science, qu'une seule VO-
lonté, qu’'une seule conscience, comme il n'y a qu'une seule
nature et qu'une seule essence. M. Ménégoz confond trinité et
trithéisme. Il aurait di procéder dans cette étude comme il est
élémentaire de procéder dans toute étude didactique, en défi-
nissant les mots qu'il emploie. C'est en vain que je cherche
“dans toute son étude une définition stricte des mots: essence,
hypostase, personne. S'il s'était demandé d’abord ce que les
Peres grecs ont entendu par Aypostase et les Péres latins par
personne dans la question trinitaire, il ne serait pas tombé
dans le contresens qu'il a commis et qui ote a son étude toute
valeur. Le semblant d’explication qu’il donne a la page 244
est évidemment nul 2 ses yeux, puisqu’a la page 245 il pré-
tend qu'«en francais le mot kypostase n’a aucun sens et que
chacun peut lui donner le sens qui lui plait». M. Ménégoz peut
peut-&étre prendre cette liberté; mais les philologues et les théo-
logiens objectifs ne le peuvent pas. « Je crois, dit-il, que, dans



— 355 —

le symbole Quicumque, le terme de persona répond a peu de
chose pres a notre notion de la personnalité.» Et c'est sur ce
Je crois et sur cet a peu de chose prés que M. Ménégoz se
tient pour juger toute cette question avec le tranchant qu'il y
a mis: tant de vague d'un codté et tant de décision de 'autre
choquent au point de vue de la logique non moins qu'au point
de vue de la foi.

— P. 247: «La formule du baptéme: Au nom du Pere,
du Fils et du St-Esprit, vise la triple manifestation historique
de Dieu, sans rien énoncer au sujet de la vie métaphysique:
intradivine. Cette observation s’applique & toutes les formules
plus ou moins trinitaires du N. T.» -— Dans cette phrase,
M. Ménégoz fait deux choses: il rejette la vie métaphysique
intradivine sous prétexte que cette formule n’en parle pas..
Est-il besoin de faire remarquer que «ne rien énoncer » n'est.
pas «rejeter »; que se taire n'est pas nier? Cette premiére
assertion de M. Ménégoz fausse donc déja l'enseignement de
I'Ecriture, en lui faisant nier ce qu'elle ne dit pas explicite-
ment. En outre, il affirme que cette formule et les autres
«visent la triple manifestation historique de Dieu». Qu’est-ce
que cette triple manifestation historique? Ol en est-il question.
dans U'Ecriture? Et surtout olt est-il question d’'une manifesta-
tion personnelle qui ne soit nullement personnelle? La triple
manifestation dont veut parler M. Ménégoz est simplement.
la sienne, celle qu'il a imaginée, et a laquelle, & ses yeux,
se réduit toute la trinité, comme nous le verrons. Son
devoir, en émettant une assertion aussi grave, serait de la
prouver. Or quelle preuve donne-t-il que les formules trinitai-
res du N, T. ne visent que son systéme & lui? Aucune. Nous.
sommes en plein dans 'arbitraire et la fantaisie; et c'est de
lexégese! Et c'est avec une déclaration aussi autoritaire et
aussi dénuée d’autorité, qu’on exécute le dogme traditionnel
de la trinité! Ce n’est pas plus difficile que cela! Magister dixit,.
ergo! En vérité, une telle désinvolture nous surprend.

— P. 248, «La difficulté est de savoir si le Saint-Esprit
est un eétre personnel ou une force spirituelle impersonnelle,.
sl est identique & Pesprit de Dieu ou s’il a une existence
propre, distincte de I'esprit de Dieu. Et ici, I'hésitation est per-
mise.» — M. Ménégoz est bien bon d’hésiter. Pour nous, nous.
D'hésitons pas, et nous nions énergiquement, attendu que toute



— bbb —

-cette distinction nous parait incompréhensible. D’abord, qu’est-ce
qu'une force spirvituelle impersonnelle, surtout dans le systéme
de M. Ménégoz qui identifie 'esprit et la personne (p. 244)? .
Ensuite, le St-Esprit élant I’ Esprit méme de Dien, ne peut pas
avoir «une existence propre distincte de l'espril de Dien ».
M. Ménégoz pose donc mal la question. |

— P. 249. «Il est pour moi hors de doute gu'un saint
Paul ou un saint Jean ont identifié le Saint-Esprit et 'esprit
de Dieu, et qu'ils n’ont pas considéré le Pere et le Saint-Esprit
comme deux personnes intradivines.» — Pour moi aussi, il est
hors de doute que St. Paul et St. Jean ont identifié¢ le Saint-
Esprit et I'esprit de Dieu. Je me demande toutefois pourquoi
M. Ménégoz écrit le Saint-Esprit avec un grand E, et lesprit
de Dieu avec un petit ¢. Je ne comprends ni cette différence
ni cette profondeur. Quant a affirmer qu'ils n’ont pas consi-
déré le Peére et le Saint-Esprit comme deux personnes intra-
divines, c'est justement ce que M. Ménégoz devrait prouver,
et ce qu’il ne prouve aucunement. Il doit connaitre tous les
textes oit il est question du Pere comme d'une personne, et
tous les textes oll il est question du St-Esprit aussi comme
d'une personne, et d'une personne évidemment distincte de
celle du Pere, sans quoi tout le langage de 'Ecriture ne serait
-qu'un leurre; et c’est sans doute ce qui empéche M. Ménégoz
-d’essayer une démonstration ; affirmer seulement est plus facile.

— P. 250. «Mes études exégétiques m’ont amené & cons-
tater que la notion du Fils de Dieu n’est pas exactement la
méme chez tous les auteurs du N. T. Auire est la conception
des évangiles synoptiques, autre celle des épitres pauliniennes,
autre celle des écrits johanniques.» Si par le mot autre M. Mé-
négoz veut dire que ces documents sont opposés et contradic-
toires, nous prenons la liberté, grande sans doute, de dire que
nos études exégétiques nous ont amené a une conclusion toute
-contraire a celle de 'honorable M. Ménégoz.

— P. 250. «Dans la théologie de St. Paul, le Fils de Dieu
est la premitre des créatures, le premier en rang et en date
des esprits célestes. Chez Jean, il est, de méme que le Logos
-de Philon, une espeéce d’émanation de la divinité.» — Nous
nions absolument cette doctrine, et nous regrettons qu’ici en-
.core M. Ménégoz se soit dispensé d’en fournir la moindre
preuve.



- BET

— P. 250. M. Ménégoz affirme (toujours sans preuve) que
les disciples de J.-C., en le considérant comme le Messie, ne
le considéraient que comme un roi, le futur roi des rois, et
que c'est ainsi que plus tard on est arrivé a le diviniser. —
Nous nions encore cette doctrine, comme contraire a tout ce
que J.-C. a dit de lui-méme, et aussi comme contraire a la
doctrine de I'A. T.

— P. 252-253. M. Ménégoz affirme que la raison n’est pas
plus destinée a4 connaitre Dieu que les yeux a percevoir les
sons, et que la connaissance de Dieu est «réservée» au coeur.
— Nous rejetons ce sentimentalisme exclusif, qui est une in-
jure a Dieu et a la raison, et qui ruine non seulement tout
dogme, mais aussi toute théologie. Car, si la connaissance de
Dieu et la religion ne sont plus que des choses «du coeur »,
on n'a plus & les discuter, les choses du coeur et du sentiment
ne se discutant pas. Toutes les Facultés de théologie n’ont plus
de raison d'étre, le coeur ne faisant pas de science. Pour nous
«intellectuels », nous estimons que le protestantisme, en s’en-
gageant dans cette voie, va droit & 'abime, et que M. Ménégoz
commet, outre une grosse erreur, une grosse imprudence.

— P. 253. M. Ménégoz définit le Pere «le Dieu transcen-
dant», et le Saint-Esprit «le Dieu immanent». — Qui lui a
dit cela? On a-t-il vu cela dans les Ecritures? De quel droit
interdit-il au Pere de parler aux ames et dans les ames? Et
de quel droit nie-t-il que le St-Esprit ait concouru avec le
Pere et le Fils a créer le ciel et la terre, comme I'Ecriture et
la tradition unanime lenseignent? Nous sommes ici en pleine
fantaisie. Dire que le St. Esprit n’est que « Dieu dans 'homme »,
C'est donmer & supposer que, si 'homme n’existait pas, le
St-Esprit n’existerait pas non plus!

— P. 253-254. «Quand nous adressons nos prieres a Dieu,
nous les adressons au Dieu transcendant, et non au Dieu in-
térieur...» -~ Pourquoi? Le Dieu intérieur n’est-il pas Dieu
meéme? Un théologien protestant qui, d'une part, parle sans
cesse de la conscience religieuse, et qui, d’autre part, défend
de voir en elle un Dieu personnel et vivant que I'on puisse
prier! Etrange!

— P. 254. M. Ménégoz accuse les théologiens qui parta-
gent les vues des Peres, de se représenter l'esprit «comme
Une substance gazeuse». Etrange et comique! — M. Ménégoz,

Revue intern. de Théologie. Heft 23, 1398, 37



— BB8 —

identifiant les notions d’esprit et de personne, déclare naturel-
lement qu’admettre en Dieu deux personnes, c'est v admettre
deux esprits. Nous nions simplement l'identification qu’il com-
met des deux notions susdites, et nous disons qu'un seul Dieu,
Esprit parfait et absolu, peut &tre triplement personnel sans
&tre trois esprits. — M. Ménégoz répéte (toujours sans preuve)
que l'unité de 1'éfre de Dieu consiste dans l'unité de sa per-
sonnalité. Erreur, provenant de l'identification ou de la con-
fusion susdite. L'unité de 1'étre de Dieu consiste dans son
esSence une.

— P. 260. « J.-C. a été, si on veut bien le prendre (si¢), une
incarnation de Dieu.» — Trés bien; mais alors comment
M. Ménégoz concilie-t-il cette incarnation de Dieu avec ce
qu'il a dit des prophetes et méme des écrivains du N. T,, a
savoir, que «1'idée d’une incarnation de Jéhovah est absolu-
ment étrangére a la pensée des auteurs sacrés» (p. 250)? Les
auteurs sacrés n'ont donc pas bien «pris» J.-C.! Dans quelle
impasse M. Ménégoz se jette-t-il?

— P. 260. « C'est Athanase qui a sauvé le christianisme,
en combattant énergiquement la doctrine de lincarnation du
premier des éons et en enseignant l'incarnation de la divinité
elle-méme.» — Treés bien; mais alors comment M. Ménégoz
peut-il encore considérer St. Paul et St. Jean comme de vrais
chrétiens, eux qui, & 'en croire, n'ont vu en J.-C. que le pre-
mier des éons (p. 250)? Selon M. Ménégoz, c'est Arius qui a
soutenu contre Athanase la doctrine de St. Paul et de St. Jean!

— P. 261. « Nous pouvons maintenant formuler notre no-
tion de la Trinité:.. le Pere est le Dieu franscendant, le Fils
est le Dieu immanent objectivé, le St-Esprit est le Dieu im-
manent subjectif. Et ces trois ne sont qu'un.» — Ces trois
guoi? comme demande St. Augustin. M. Ménégoz ne répond
pas, que je sache. Mais, dans sa pensée, ce sont trois déno-
minations de Dieu, rien de plus, et non trois personnes. Ce ne
sont pas trois personnes; car il dit du Fils: « Nous pourrions
dire quil a été le St-Esprit en personne» (p. 260); et le
St-Esprit n'est pas une personne autre que celle du Pere.
Selon M. Ménégoz, le Fils n'est que la parole du St-Esprit
objectivée, rendue externe et historique; le Fils procéderait
donc du[St-Esprit s'il procédait d'un principe immédiat. Mais,
dit M. Ménégoz, il est aussi la révélation parfaite du Dieu



— 5859 —

transcendant, c’est-a-dire du Pére céleste (p. 257); donc il pro-
céderait du Pere et du St-Esprit! Mais la procession ou la
filiation que semble admettre M. Ménégoz ne sont que « mo-
rales », et non « métaphysiques» (p. 259). Comprenne qui
pourra! Il parait que le caractére métaphysique gate le carac-
tére moral! Est-il permis d’ajouter que la simplicité de la for-
mule trinitaire employée par le Christ nous touche beaucoup
plus que les grands mots, prétendus scientifiques, qu'emploie
M. Ménégoz, et que les hommes «de coeur », les seuls vrais
chrétiens selon les sentimentalistes, ne comprendront jamais la
soi-disant révélation « du cceur » contenue dans les mots: frans-
cendant, immanent objectivé, et tmmanent subjectif !

— P. 262. M. Ménégoz avoue que «ses vues concordent avec
celle de Sabellius », sauf sur un point, & savoir: Sabellius en-
seignait que la triple manifestation de Dieu ne s’est faite que
successivement, celle du Pére dans la création, celle du Fils
dans la rédemption, celle du St-Esprit dans la fondation de
I'Eglise (?); tandis que, selon M. Ménégoz, la triple manifesta-
tion de Dieu ne se fait pas successivement, mais parallzlement,
Dieu agissant constamment comme Pere dans sa transcen-
dance, constamment comme Logos par son immanence objec-
tivée, et constamment comme St-Esprit par son immanence
subjective. Cependant M. Ménégoz n'est pas absolument tran-
quille; il pressent une objection. « Evidemment, dit-il, si 1'on
veut remonter aux origines, on pourra dire que Dieu a df
commencer par créer le monde avant de travailler & son salut,
et qu’il ne peut rendre témoignage a la conscience d'un homme
avant sa naissance. On pourra faire remarquer que le témoi-
gnage interne est antérieur a son expression par la parole,
On pourra aussi épiloguer (si¢) sur la priorité du témoignage
interne ou externe dans le coeur de I'enfant» (p. 262). Certes,
I'objection ne nous parait pas sans valeur. Comment M. Mé-
neégoz la réfute-t-il? Simplement par ces mots: « La théorie de
Sabellius n’a rien’a voir ici.» C’est commode, mais peu pé-
remptoire. '

— P. 264. M. Ménégoz dit de ceux qui ne partagent pas
son opinion: «Ils font du zele, mais sans intelligence.» —
C'est bient6t dit! Comment P’honorable M. Ménégoz ne voit-il
pas qu'il blesse ses adversaires non seulement au point de vue
de la foi, mais encore par son ton injurieux? A len croire,



— 560 —

les catholiques, les partisans de la tradition et du dogme de
la trinité objective, sont « sans intelligence ». Peut-étre en au-
rait-il montré davantage en étant moins agressif. Un théolo-
gien qui se dispense de prouver ses assertions, n'a pas le
droit d’étre bien exigeant.

— P. 265. « En me séparant des formules ¢laborées par
les premiers conciles, je ne crois pas me séparer de la pensée
religieuse qui a inspiré la conception de la trinité dans la
grande et belle théologie des Peres.» — Simple eau bénite 2
la fin d'un mauvais sermon. De deux choses 1'une: ou bien la
théologie des Peres est gramde ef belle, et celle de M. Ménégoz,
qui la contredit, ne vaut rien; ou bien celle de M. Ménégoz
vaut quelque chose, et alors celle des Peres, qui lui est oppo-
sée, n'est ni grande, ni belle. Les lecteurs qui connaissent les
Péres ne s'y tromperont pas.

— P. 265. « Notre foi religieuse est la méme.» — On ne
saurait pousser plus loin l'identification des contraires. Hegel
serait satisfait. Non, la foi religieuse des Peéres n'est point
celle qu'a exposée M. Ménégoz. Que M. Ménégoz soit dupe de
ses bonnes intentions (intentions que personne ne suspecte),
c'est possible; mais ce n'est pas une raison pour nier les op-
positions des textes et les divergences des doctrines. D’ailleurs,
si M. Ménégoz croit que sa foi religieuse soit celle des Péres,
pourquoi a-t-il été aussi agressif contre eux? Pourquoi, dés la
premiere page, les a-t-il accusés de manquer d’esprit chrétien,
en voulant lui «imposer une doctrine qu'il serait forcé de
croire sur parole »? Les Peres ont ¢été plus larges et plus
perspicaces que lui: car il n’a vu que le trithéisme et le sa-
bellianisme, et c'est par peur du premier qu’il est tombé dans
le second; tandis que les Peres ont vu et condamné avec
raison ces deux erreurs extrémes, et ils se sont tenus entre
l'une et l'autre, dans la vérité enseignée par les Ecritures et
par la tradition universelle, c’est-a-dire dans la doctrine «ca-

tholique », que M. Ménégoz semble ignorer.
E. MicBAUD.




	Un nouveau sabellianisme : réponse à M. E. Ménégoz

