
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Catéchisme sur la trinité d'après les pères

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403419

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


519 —

CATECHISME SUR LA TRINITÉ
D'APRÈS LES PÈRES.

Chapitre Ier. — Le dogme de l'unité de Dieu et celui
de la Trinité ne sont nullement contradictoires.

i. Qu'est-ce que Dieu?
Dieu est le créateur du ciel et de la terre, le père des hommes,

la fin dernière de toutes choses.

2. Qu'entendez-vous, quand vous dites que Dieu est le créateur
du ciel et de la terre?

J'entends que Dieu, par sa propre puissance, a fait que le
ciel et la terre, et tout ce qui est dans le ciel et sur la terre,
soient: en sorte que toutes les créatures tiennent leur être de Dieu
et dépendent de Dieu.

3. Qu'entendez-vous, quand vous dites que Dieu est le père
des hommes

J'entends que Dieu est l'auteur de l'humanité, que les hommes
ne vivent que par lui, et qu'ils dépendent de lui dans leur vie
comme dans tout ce qu'ils possèdent.

4. Qu'entendez-vous, en disant que Dieu est la fin dernière
de toutes choses?

J'entends que tous les êtres créés et les hommes en particulier
ont été faits pour Dieu, pour le bénir et le glorifier, chacun suivant
sa nature; qu'ils doivent diriger vers lui leurs pensées et leurs
sentiments; et par conséquent qu'ils doivent consacrer au bien
parfait, qui est Dieu, leur vie et leurs actions.

5. En quoi consiste le dogme de l'unité de Dieu?
Le dogme de l'unité de Dieu consiste à croire qu'il n'y a

qu'un seul Dieu, et qu'en Dieu l'unité est infiniment parfaite.



— 520 —

6. En quoi consiste le dogme de la Trinité
Le dogme de la Trinité consiste à croire que Dieu, tout en

étant parfaitement un, est à la fois Père, Fils et St-Esprit.

7. Comment savons-nous que Dieu est Père, Fils et St-Esprit
Nous le savons, parce que J.-C. nous l'a enseigné, par exemple

quand il a dit à ses apôtres de baptiser toutes les nations au nom
du Père, du Fils et du St-Esprit.

8. Ces deux dogmes sont-ils contradictoires?
Non, ces deux dogmes ne sont pas contradictoires. Au

contraire. Ils se concilient, s'expliquent et se complètent l'un l'autre.

9. Cependant, si le Père est Dieu, si le Fils est Dieu, si le

St-Esprit est Dieu, ne sont-ce pas trois dieux?
Non, ce ne sont pas trois dieux. Il n'y a qu'un seul Dieu,

qui est simultanément Père, Fils et St-Esprit, en ce sens que, tout
en étant absolument un, Dieu a la triple propriété d'être Père,
d'être Fils, d'être St-Esprit.

10. Les mots « Père, Fils et St-Esprit » ne sont-ils que des

noms que nous donnons à Dieu, ou de simples manières dont nous
le concevons, sans qu'en réalité il y ait en Dieu un Père, un Fils
et un St-Esprit?

Non, ce ne sont pas de simples dénominations, ni de simples
conceptions sans fondement réel; en réalité, Dieu est vraiment
Père, il est vraiment Fils, il est vraiment St-Esprit.

u. Qui a prétendu que le Père, le Fils et le St-Esprit n'étaient

que trois noms?
C'est Sabellius qui, au IIIe siècle, a commis cette erreur, et

il a été condamné au synode d'Alexandrie en 261, condamnation
qui a été ratifiée par toute l'Eglise.

Chapitre II. — L'Essence divine, la vie divine et les
relations divines.

12. Pourquoi le Père, le Fils et le St-Esprit ne sont-ils qu'un
seul* Dieu

Le Père, le Fils et le St-Esprit ne sont qu'un seul Dieu, parce
qu'ils n'ont qu'une seule et même essence (appelée aussi nature et

substance).



— 521 —

13- Connaissons-nous la nature divine en elle-même? •

Non, nous ne connaissons pas la nature divine en elle-même ;

elle est trop parfaite, trop infinie, trop absolue, trop au-dessus de
notre faible raison, pour que nous puissions savoir ce qu'elle est
en elle-même.

14. Comment donc la connaissons-nous?
Nous ne la connaissons qu'indirectement et relativement, d'abord

par les raisonnements de notre raison qui nous apprennent plutôt
ce qu'elle n'est pas, et ensuite et surtout par la révélation que Dieu
a bien voulu nous faire de lui-même.

15. Que savons-nous de l'essence divine?
Nous savons qu'elle est infiniment parfaite, qu'elle possède

par conséquent toutes les perfections possibles et sans aucune
imperfection; qu'elle est donc absolue, suprême et souveraine, une et
indivisible, simple et indécomposable, immuable et inaltérable,
éternelle et indestructible, ayant en elle-même sa propre raison d'être,
ainsi que la raison de toutes ses perfections.

16. Qu'est-ce à dire: que l'essence divine est infiniment parfaite

et qu'elle possède toutes les perfections possibles, sans aucune
imperfection

Cela veut dire que l'essence divine est par elle-même non pas
une certaine force, mais la force parfaite; non pas une certaine
vie, mais la vie parfaite; non pas une certaine intelligence, mais
l'intelligence parfaite; non pas une certaine volonté, mais la
volonté parfaite; non pas un amour, mais l'amour parfait; non pas
une bonté, mais la bonté parfaite; non pas une puissance, mais la
puissance parfaite ; non pas un bien, mais le bien parfait ; non pas
une participation de la sainteté, mais la sainteté même.

17. Qu'est-ce à dire: que l'essence divine est absolue, suprême
et souveraine

Cela veut dire qu'elle n'est soumise à aucun être qui lui soit
supérieur; qu'elle est elle-même l'être suprême, absolument
indépendante, absolument maîtresse d'elle-même, et de laquelle tout ce
qui n'est pas elle dépend comme de sa raison d'être et de sa cause.

18. Qu'est-ce à dire: que l'essence divine est une et indivisible,
simple et indécomposable?

Cela veut dire qu'elle ne renferme en elle-même aucune
composition, aucune partie; qu'elle n'est pas une quantité, un tout



— 522 —

composé de parties, mais la perfection même de toute qualité ; non
un assemblage de perfections, mais la perfection, parfaite dans sa

simplicité et infinie dans son unité. C'est notre esprit qui distingue
en elle des perfections multiples, mais en réalité toutes les perfections

que nous distinguons sont en elle une seule et absolue

perfection.

19. Qu'est-ce à dire: que l'essence divine est immuable et
inaltérable, éternelle et indestructible

Cela veut dire qu'étant parfaite, elle n'a besoin ni de changer,
ni de se développer, ni de se perfectionner ; qu'elle a été ainsi
toujours et qu'elle sera ainsi toujours ; qu'elle n'est soumise ni au

temps, ni à quoi que ce soit ; qu'étant la vie parfaite, elle ne peut
ni souffrir, ni mourir ; que possédant tout, elle ne peut ni rien

perdre, ni rien acquérir.

20. Qu'est-ce à dire: que l'essence divine possède en elle-
même sa propre raison d'être, ainsi que la raison de toutes ses

perfections
Cela veut dire qu'elle existe par elle-même, qu'elle n'a reçu

l'être d'aucun autre, mais que tout ce qui n'est pas elle a sa raison
d'être en elle-même, et que sans elle tout serait inexplicable et rien
n'existerait.

21. Comment peut-on se représenter la vie dans l'essence
divine

L'essence de la divinité est la vie même : vita enim vera est

deitatis natura (St. Cyrille d'Alexandrie). Dans cette force parfaite
et cette vie parfaite, sont toutes les qualités pures, c'est-à-dire les

qualités exemptes d'imperfection, comme la vérité, la lumière, la

beauté, la bonté, l'intelligence, l'esprit, la volonté, la puissance,
l'amour, la justice, la sainteté.

22. La vie en Dieu est donc spirituelle?
Oui, la vie en Dieu est éminemment spirituelle. Elle est l'Esprit

même, car Dieu est Esprit. Dieu ¦—¦ force (ou énergie), vie et esprit

— se connaît parfaitement ; et, se connaissant parfaitement, il s'aime

parfaitement ; et, se connaissant parfaitement et s'aimant parfaitement,
il agit aussi parfaitement.

23. Il y a donc en Dieu une force qui pense et qui veut?

Oui, il y a en Dieu une force (ou énergie) qui pense et qui

veut; et cette force infiniment parfaite, infiniment puissante et

feconde, nous l'appelons le Père.



— 523 —

24- Il y a aussi en Dieu une pensée
Oui, il y a en Dieu une pensée, qui est la connaissance que

Dieu a de lui-même; et cette pensée infiniment parfaite, infiniment
sage, nous l'appelons le Fils.

25. Il y a aussi en Dieu un amour?
Oui, il y a en Dieu un amour, qui est l'amour que Dieu a

de lui-même en tant qu'il se connaît; et cet amour infiniment parfait,

infiniment saint, nous l'appelons le St-Esprit.

26. Est-ce cette Force, cette Pensée, cet Amour, que nous
appelons la Trinité

Oui, tel est le mystère que nous appelons le dogme de la
Trinité, dogme qui, comme on le voit, ne contredit pas le dogme
de l'unité de Dieu, mais qui, au contraire, le complète et le
perfectionne.

27. En sorte que la doctrine de la Trinité chrétienne est une
doctrine plus parfaite que la doctrine qui se borne à affirmer l'unité
absolue de Dieu?

Oui, certainement, la doctrine de la Trinité chrétienne, bien
comprise, est un immense progrès sur l'enseignement des philosophes
qui se sont bornés à n'affirmer que l'unité absolue de Dieu, sans
expliquer la vie divine elle-même.

28. Qu'est-ce que cette unité absolue de Dieu telle que certains
philosophes l'ont expliquée?

C'est une unité sans relations, complètement stérile dans son
absoluité.

29. Il y a donc des relations en Dieu?
Oui, il y a des relations en Dieu, celles qu'il a avec lui-même,

de par sa vie même: la relation de l'intelligence à son concept,
et réciproquement; la relation de la volonté éclairée et consciente
à son amour, et réciproquement.

30. Ces relations impliquent-elles quelque chose d'imparfait
en Dieu?

Nullement, puisqu'elles résultent de la perfection même de la
vie en Dieu, et qu'elles nous font mieux connaître les propriétés
de l'essence divine.

31. Si l'on supprimait en Dieu le Père, le Fils et le St-Esprit,
que resterait-il?

Il resterait une essence abstraite, stérile, morte.



— 524 —

32. L'essence divine est-elle par elle-même personnelle?
Oui, l'essence divine est par elle-même personnelle : car elle

possède par elle-même toutes les perfections ; or la personnalité est

une perfection; donc l'essence divine est infiniment personnelle.

33. Si l'essence divine est par elle-même infiniment personnelle,
pourquoi n'est-elle que triplement personnelle

L'essence divine n'est que triplement personnelle, en d'autres

termes, il n'y a que trois personnes en Dieu, parce que tous les

attributs de Dieu se ramènent à trois : la Force vitale, la Pensée,

l'Amour, c'est-à-dire, le Père, le Fils, le St-Esprit.

34. Montrez comment les différents attributs de Dieu se
ramènent à ces trois.

A la Force vitale personnifiée dans le Père se rapportent la

toute-puissance, la force de conception ou l'intelligence, la force
de spiration ou la volonté ; à la Pensée personnifiée dans le Fils
se rapportent l'idée, la lumière, la sagesse, la parole, la science;
à l'Amour personnifié dans le St-Esprit se rapportent la justice, la

bonté, la miséricorde, la consolation, la sainteté.

Chapitre III. — Les Propriétés divines et les Personnes
divines.

35. Sont-ce ces trois propriétés fondamentales de l'essence
divine que l'on appelle les trois personnes divines?

Oui, ce sont ces trois propriétés fondamentales de l'essence

divine — la Force vitale personnifiée dans le Père, la Pensée
personnifiée dans le Fils, l'Amour personnifié le dans St-Esprit — que
l'on appelle les trois personnes divines.

36. Le Père, le Fils et le St-Esprit sont-ils appelés « personnes »

dans la sainte Ecriture?
Non, la sainte Ecriture ne leur donne pas le nom de personnes,

mais elle nous les représente vivant, parlant et agissant comme des

personnes, et les Pères leur ont donné ce nom.

37. Devons-nous nous les représenter comme des personnes
humaines, séparables et séparées entre elles?

Non, car ce serait se les représenter comme trois dieux et

tomber dans le trithéisme.

38. Qu'ont voulu dire les Pères lorsqu'ils ont appelé t
personnes » le Père, le Fils et le St-Esprit



— 525 —

Ils ont voulu dire et ils ont dit que les personnes divines
sont « des propriétés, des qualités, des relations, des degrés, des
formes, des aspects » de l'essence divine, qui est essentiellement et
toujours une dans sa triple personnalité. St. Grégoire de Nazianze
a dit : Colamus Deum Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum
sanctum, très proprietates, unam divinitatem, nec gloria, nec honore,
nec essentia, nec regno divisam Tria hase unum, si divinitatem
spectes et unum tria si proprietatum rationem habeas Deum
cum dico, uno eodemque triplici lumine perstringamini : triplici
quidem, quantum ad proprietates sive hypostases, si cui hoc verbum
magis arridet, sive personas (neque enim de vocabulis dissidebimus,
quandiu syllaba; ad eamdem sententiam ferent) ; uno autem, quantum
ad substantias, hoc est divinitatis, rationem. »

39. Quel avantage y a-t-il à donner le nom de « personnes »

à des propriétés, des qualités, des relations, des degrés, des formes,
des aspects de la nature divine

Il y a cet avantage, que ces propriétés, ainsi appelées, ne nous
paraissent pas abstraites ou imparfaites comme les propriétés le
sont en nous, mais qu'elles nous paraissent davantage ce qu'elles
sont réellement, à savoir vivantes, parfaites et personnelles.

40. Qu'entendez-vous quand vous dites que les propriétés de
la nature divine sont personnelles

J'entends qu'elles sont parfaites au point d'être conscientes et
maîtresses d'elles-mêmes (sui compotes, sui juris), et de ne pouvoir
être dominées par quoi que ce soit ou par qui que ce soit.

41. Le mot «personne» appliqué au Père, au Fils et au
St-Esprit, est-il de foi?

Non, car il ne fait pas partie de la révélation: il n'est pas
dans l'Ecriture, et les Pères qui l'ont employé ont dit expressément
que ce mot est peu clair et qu'on ne l'emploie que faute d'un
meilleur.

42. Les propriétés divines peuvent-elles être séparées de l'essence

divine, et réciproquement?
Non, les propriétés divines ne peuvent pas être séparées de

l'essence divine, et l'essence divine ne peut pas non plus être
séparée de ses propriétés. Toute propriété d'un être tient à l'essence
même de cet être, et résulte de cette essence. Ce ne sont pas
les propriétés qui constituent l'essence ; c'est, au contraire, l'essence

qui constitue les propriétés.
Keyue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 35



— 526 —

43- Le Père, le Fils et le St-Esprit, qui sont distincts entre
eux comme personnes, sont-ils distincts de l'essence divine?

Ils sont distincts de l'essence divine en ce sens que nous
rapportons à l'essence divine tout ce qu'il y a d'absolu en Dieu,
et aux personnes ce qu'il y a de relatif; mais il est clair que les

personnes divines n'existent pas sans l'essence divine, dont elles
sont les propriétés personnelles et en laquelle elles sont immuablement

enracinées, comme des « aspects » et des « formes » multiples
d'une seule et même essence.

44. Si la force vitale est une perfection absolue de l'essence
divine et par conséquent une perfection commune aux trois
personnes divines, pourquoi l'attribue-t-on plus particulièrement au Père

On l'attribue plus particulièrement au Père, parce qu'elle
apparaît surtout dans la conception, qui est l'acte par lequel Dieu
(l'essence divine personnelle) est Père.

45. Si la sagesse divine est une perfection absolue de l'essence
divine, pourquoi l'attribue-t-on plus particulièrement au Fils

On l'attribue plus particulièrement au Fils, parce qu'elle
apparaît surtout dans le concept ou la pensée, ou la parole.

46. Si l'amour divin ou la sainteté est une perfection absolue
de l'essence divine, pourquoi l'attribue-t-on plus particulièrement
au St-Esprit

On attribue plus particulièrement l'amour au St-Esprit, parce
qu'il apparaît surtout dans l'objet de la spiration et dans le don
de soi.

47. Quoique l'unité de l'essence et la trinité des personnes
soient en Dieu simultanées et par conséquent éternelles, ne peut-
on pas dire que c'est la trinité qui dérive de l'unité

Oui, nous concevons d'abord l'unité de l'essence et ensuite la

trinité des propriétés personnelles ou des personnes, en sorte que
c'est de l'unité que dérive la trinité. Tertullien dit : « Unitas a

semetipsa derivans trinitatem, non destruitur ab ilia, sed

administrator. »

48. Lorsqu'on dit qu'une personne procède d'une autre
personne, veut-on dire qu'elle procède de cette personne considérée

seulement comme telle propriété personnelle, ou qu'elle procède
de la substance de cette personne, en d'autres termes de l'essence
divine elle-même en tant que personnifiée?



— 527 —

On veut dire qu'elle procède de l'essence divine personnifiée.
Ainsi Tertullien dit : « Filium non aliunde deduco, sed de substantia
Patris ». — St. Cyrille d'Alexandrie enseigne que le St-Esprit
procède ex essentia divina, ou ex essentia Patris et Filii. — St. Jean
Damascène dit : « Spiritus sanctus ex Patris substantia procedens
Pater et Filius non sunt alterius et alterius substantias, sed unius
et ejusdem.» Donc ce n'est pas de la seule personnalité du Père,
•comme telle, que le Fils est engendré, mais de l'essence divine
en tant que personnifiée par le Père, ou ex substantia Patris. —¦
C'est évidemment pour exprimer cette vérité que la plupart des
Pères appellent le Verbe non pas seulement le Verbe du Père, mais
« Verbum Dei ac Patris ».

49. Doit-on dire que ce n'est pas la divinité qui dérive des

personnes, mais bien les personnes qui dérivent de la divinité
De ce qui précède, il résulte que les personnes dérivent de

l'essence divine elle-même. St-Cyrille d'Alexandrie enseigne
expressément que le Père n'est pas Dieu parce qu'il a engendré, ni
te Fils parce qu'il est engendré, mais que, Dieu étant, le Père a

engendré, et que, Dieu étant, le Fils a été engendré : « Non Deus
est Pater quia genuit, neque rursus Deus est Filius quia genitus
est; sed Deus existens, genuit Pater, et Deus existens, genitus est
Filius ».

50. Le Père, le Fils et le St-Esprit sont-ils distincts par leur
essence, ou seulement par leur personnalité

Le Père, le Fils et le St-Esprit ne sont pas distincts par leur
essence, qui est la même dans chacun d'eux, mais seulement par
leur personnalité ; ils ne sont donc pas distincts en tant que Dieu,
mais seulement en tant que Père (ingenitus), en tant que Fils
(genitus), en tant que St-Esprit (procedens, datus).

51. Peut-on dire que la substance divine est née, ou tirée ou
procédée d'une personne divine

Non, la substance divine n'est pas née, elle n'est issue d'aucune
personne, elle existe par elle-même, elle est la raison d'être de sa

propre perfection et par conséquent de toutes ses propriétés.
St. Basile dit: «Est Filius genitus, at non quatenus substantia est,
sed quatenus genitus fuit. » Il ajoute que le Fils et le St-Esprit
n'ont de principe qu'en tant qu'ils sont personnes, c'est-à-dire comme
Fils et comme Esprit, mais non en tant qu'ils ont la nature divine,
laquelle «n'a ni principe, ni cause, ni origine».



— 528 —

Chapitre IV. — Les noms par lesquels l'Ecriture désigne
les trois personnes divines.

52. Par quels noms l'Ecriture désigne-t-elle les trois personnes
divines

L'Ecriture les appelle Père, Fil§ et St-Esprit.

53. Pourquoi dit-on que Dieu est Père?
On dit que Dieu est Père, parce que Dieu, en tant que Père,

n'a pas été conçu, mais il a conçu un Fils.

54. Dieu n'est-il pas Père aussi par rapport aux hommes?
Oui, Dieu est Père aussi par rapport aux hommes, parce que

c'est lui qui a donné la vie aux hommes et qu'il les aime comme
ses enfants. C'est pourquoi nous l'appelons non seulement Père du

Fils, mais encore notre Père.

55. N'y a-t-il aucune différence entre le Fils de Dieu et les

hommes, sinon que le Fils de Dieu est le premier des fils de Dieu
Il y a d'autres différences, à savoir: le Fils de Dieu par sa

nature est Dieu lui-même, tandis que les hommes par leur nature
ne sont que des créatures ; le Fils de Dieu est éternel et infini,
tandis que les hommes ne sont ni éternels ni infinis.

56. Pourquoi dit-on que Dieu est Fils
On dit que Dieu est Fils, parce que Dieu, en tant que Fils,

a été conçu par le Père. Le Fils est le concept que Dieu a de

lui-même, son Idée, son Verbe, sa Parole (v. n° 48).

57. Pourquoi dit-on que Dieu est Saint-Esprit?
On dit que Dieu est Saint-Esprit, parce que Dieu, en tant

que Saint-Esprit, procède du Père, non par voie de conception,
mais par voie de spiration ou de don, non comme concept, mais

comme amour éclairé par le concept, ou comme don rempli de

sagesse.

58. De ce que le Fils, qui est Dieu, a été engendré par le

Père, peut-on dire qu'il a été engendré comme Dieu, et qu un

Dieu a engendré un Dieu?
Quelques théologiens, voulant dire que le Père, qui est Dieu,

a engendré le Fils, qui est Dieu aussi, ont dit quelquefois, dans

un sens très large, qu'un Dieu a engendré un Dieu. Mais, si 1 on

veut parler strictement, il faut écarter ce langage, car il n y a



— 529 —

qu'un seul Dieu, et dès lors il ne peut pas y en avoir deux: l'un
qui engendrerait et l'autre qui serait engendré. Ce serait du
polythéisme. Le Fils est engendré comme Fils, et non comme Dieu,
bien que comme Fils il soit Dieu. Dieu, comme tel, existe par
lui-même (a se), et par conséquent il ne saurait être engendré
(v. n°5i).

59. Peut-on dire avec Eunomius que la substance du Fils a
été engendrée

Non: la substance ou l'essence du Fils est l'essence divine,
laquelle, étant une, est aussi celle du Père et celle du St-Esprit.
Or, l'essence divine existe par elle-même (a se) et par conséquent
elle ne saurait être engendrée. C'est la personne du Fils qui, comme
telle, est conçue et engendrée, mais ce n'est pas son essence.

60. Peut-on dire que l'essence divine a été « transmise » au
Fils et au St-Esprit?

Des théologiens l'ont dit, dans un sens large, voulant simplement

dire par là que le Fils est engendré par le Père, que le
St-Esprit procède du Père, et que le Fils et le St-Esprit, comme
Fils et comme St-Esprit, ont ainsi reçu du Père leur « être
personnels. Mais, en tant que Dieu, le Fils et le St-Esprit n'ont pas
d'autre essence que l'essence divine même, laquelle ne peut pas
plus être «transmise» qu'elle ne peut être « issue » ou «engendrée».
Ce serait une grave erreur de confondre l'essence divine, qui est
une et absolue, avec les personnes divines, qui en sont les

propriétés.

61. Peut-on dire que les personnes divines sont des «fruits»
ou des «qualités» de l'essence divine?

St. Cyrille d'Alexandrie a employé ces expressions, pour
montrer que les trois personnes divines ont leur « racine » dans
l'essence divine, qui est une et la même pour le Père, pour le
Fils et pour le St-Esprit.

62. L'Ecriture donne-t-elle encore au Père, au Fils, au St-Esprit,
d'autres noms que les noms de Père, de Fils et de St-Esprit?

Oui, l'Ecriture leur donne encore d'autres noms.

63. Quels noms l'Ecriture donne-t-elle au Père?

L'Ecriture appelle encore le Père: Dieu, l'Eternel, le Tout-
Puissant, etc.



— 530 —

64. Est-ce à dire que le Père seul soit Dieu, éternel et tout-
puissant?

Non ; car, d'après l'Ecriture, le Fils et le St-Esprit sont aussi
Dieu, aussi éternels, aussi tout-puissants.

65. Où l'Ecriture enseigne-t-elle que le Fils et le St-Esprit
sont Dieu

Dans tous les textes où elle les représente faisant des œuvres
que Dieu seul peut faire.

66. Comment savons-nous que le Fils et le St-Esprit sont
éternels

Le Fils est éternel, parce que le Père, qui est éternel, n'a pas
pu être sans se connaître, c'est-à-dire sans concevoir son Fils, qui
par conséquent est éternel comme lui. Et le St-Esprit est éternel
comme le Père et le Fils, parce que Dieu, aussitôt qu'il s'est

connu, s'est aussi aimé, donc de toute éternité.

6j. Comment savons-nous que le Fils et le St-Esprit sont
tout-puissants

Le Fils et le St-Esprit sont tout-puissants, parce qu'ils ont la
même essence que le Père, laquelle est toute-puissante ; et, de fait,
tout ce que le Père fait, le Fils et le St-Esprit le font aussi.

68. Quels noms l'Ecriture donne-t-elle au Fils
L'Ecriture appelle le Fils : Verbe ou Parole, Sagesse, Seigneur,

Image du Dieu invisible, Splendeur de gloire, etc.

69. Quels noms l'Ecriture donne-t-elle au St-Esprit?
L'Ecriture appelle le St-Esprit : Paraclet ou Consolateur, Esprit

de vérité, Esprit de sagesse, Esprit de force, Don, etc.

70. Malgré ces noms particuliers, le Père, le Fils et le St-Esprit
n'ont-ils pas des noms qui leur sont communs

Oui, ils ont aussi des noms qui leur sont communs ; ainsi on dit
des trois qu'ils sont Dieu, Seigneur, Esprit, Sagesse, Lumière, etc.
St. Basile remarque qu'«il faut voir l'union de la Trinité dans la
communication des noms ; oportet Trinitatis conjunctionem in no-
minum communicatione agnoscere. »

Chapitre V. — De l'ordre et de l'égalité des Personnes
divines entre elles.

71. Le Père, le Fils et le St-Esprit sont-ils égaux entre eux?

Oui, le Père, le Fils et le St-Esprit sont égaux entre eux,

puisqu'ils ont tous une seule et même essence, l'essence divine,



— 531 —

qui est toujours et partout égale à elle-même, et dans laquelle il
n'y a ni infériorité ni supériorité.

72. Est-il bien vrai que l'égalité de nature existe entre les
trois personnes divines?

Certainement; car, si les trois personnes divines n'avaient pas
la même nature, elles ne seraient pas Dieu. Tous les Pères sont
unanimes sur ce point. Par exemple, St. Plilaire de Poitiers a dit:
« Filius est Deus a Deo, Spiritus a Spiritu, lumen a lumine Ut
Spiritus Pater, ita et Filius Spiritus ; ut Deus Pater, ita et Filius
Deus; ut lumen Pater, ita et Filius lumen. Quod in ingenito, hoc
in unigenito est, alter ab altero, et uterque unum. » St. Cyrille
d'Alexandrie : « Filius omnia habet quae Pater, excepta paternitate ;

est enim hase Patris propria, sicut Filii filietas (/) vlovrjç). »

73. Pourquoi appelle-t-on le Père la première personne, le
Fils la seconde, le St-Esprit la troisième?

Parce que J.-C, en recommandant de baptiser au nom du
Père, du Fils et du St-Esprit, a nommé le Père en premier lieu,
le Fils en second lieu et le St-Esprit en troisième lieu ; et aussi,

parce que la raison ne peut pas concevoir un fils sans un père, ni
l'amour sans la connaissance (nihil amatimi nisi prœcognitum) ; en
sorte que c'est à bon droit que les Pères ont appelé le Père la
première personne, le Fils la seconde et le St-Esprit la troisième.

74. Peut-on appeler le Père « premier Dieu », le Fils « second
Dieu », et le St-Esprit « troisième Dieu »

St. Justin, et d'autres après lui, ont appelé le Fils « second
Dieu », mais sans nier ni l'égalité de nature, ni l'éternité des
personnes divines. Ils n'ont voulu exprimer que l'ordre logique ou
métaphysique qui existe entre les personnes divines. Toutefois, si
leur idée était correcte, leur langage était erroné, parce qu'il
confondait le mot personne et le mot Dieu, et qu'il favorisait le
trithéisme. Aussi St. Basile l'a-t-il condamné avec raison. Nous
disons donc qu'il y a une première personne, une seconde
personne, une troisième personne, mais nous ne disons pas qu'il y a

un premier Dieu, un second Dieu, un troisième Dieu.

75. Est-ce par rapport au temps que le Père est premier, le
Fils second, le St-Esprit troisième?

Nullement : car tous trois sont éternels ; le Père n'est antérieur
ni au Fils ni au St-Esprit, et le St-Esprit n'est postérieur ni au
Père ni au Fils (v. n° 66).



— 532 —

76. Est-ce par rapport à la dignité que le Père est le
premier, le Fils le second, le St-Esprit le troisième

Nullement : car tous trois sont égaux, tous trois sont Dieu,
tous trois par conséquent ont la même dignité, attendu qu'il n'y
pas d'inégalité en Dieu. Si quelques Pères ont admis qu'il y a

dans la Trinité un premier, un second et un troisième en dignité,
c'est qu'ils ont pris le mot «dignité» dans le sens d'« ordre».

fj. En quoi donc le Père est-il premier, le Fils second et le

St-Esprit troisième?
Uniquement en ce que le Père n'est pas engendré (ingenitus),

en ce que le Fils est engendré (genitus) par le Père, et en ce que
le St-Esprit procède du Père, du Père déjà Père du Fils (c'est-à-
dire du Père se connaissant déjà et par conséquent uni au Fils).

78. Comment les Pères ont-ils caractérisé la propriété du
Père?

Tous les Pères ont dit du Père qu'il est inengendré
(ingenitus) ; qu'il ne procède d'aucune personne, d'aucun principe
personnel (ex nullo, principii expers). St. Basile et St. Grégoire de

Nazianze l'ont appelé principe et cause, genitor, productor. St.
Hilaire de Poitiers : autor. St. Basile de Cesaree: -mens Verbi, potentia
potentis, sapiens qui sapientiam genuit. St. Augustin : dicens. Etc.
(v. nos 48 et 49).

79. Comment les Pères ont-ils caractérisé la personne du Fils?
St. Justin l'a appelé : Virtus ex Patre genita. — St. Irénée :

Agnitio Patris, figuratio Patris. — Hippolyte : Mens sive sensus

Dei, voluntas Patris, virtus Patris. — Théophile : Spiritus Dei.
— Clément d'Alexandrie : Faciès Dei est Verbum, quo Deus illu-
minatur et cognoscitur. Verbum, Deus, Ratio, Dei Virtus et

Sapientia, Lux, Logos. — Tertullien : Verbum, Ratio, Virtus, Sermo,

Filius, Sapientia. — St. Athanase : Filius, Dominus, Sapientia,
Veritas, Virtus Dei, Fons Spiritus sancti {irriyg %ov ûyîov Ilvsvgavoç),
Imago Patris. — St. Basile: Filius est forma Dei, naturalis Dei

imago. — St. Hilaire de Poitiers : Unigenitus, forma Patris ingeniti.

— St. Grégoire de Nazianze : Principium omnium rerum,
genitus (proprictas Filii est quod genitus sit), soboles Patris, opifex,
non principii expers. — St. Augustin : « Le Fils est tout ce qu'est
le Père, sans cependant être le Père, parce que le Fils est le Fils
et le Père le Père; est Filius hœc omnia quod Pater, non tamen

Pater, quia iste Filius, ille Pater. »



— 533 —

80. Les Pères n'ont-ils pas comparé quelquefois le Verbe à

un instrument ou à un ministre du Père?
Aucun Père, que je sache, n'a comparé le Verbe à un

instrument du Père. Théophile (f v. 190) l'a appelé ministre du
Père : « Hoc Verbo usus est Deus administra operum suorum, et

per illud omnia condidit. » Mais, en général, les Pères ont condamné
cette expression à cause du sens erroné qu'on pourrait lui donner.
Par exemple, St. Basile a dit que le Fils n'est ni instrument, ni
ministre, mais Créateur (Conditor) : non quod instrumentali quodam
ac servili ministerio fungatur, sed quod tanquam Conditor paternam
impleat voluntatem. — St. Cyrille a enseigné que le St-Esprit
n'agit pas ministratorio modo. Et il a dit du Christ : « Christus
immittit Spiritum non alienum, ut servus et minister. »

81. Si le Fils a été engendré (genitus) par le Père, peut-on
dire qu'il a été produit (editus, fundatus), fait et créé par le Père,
et que par conséquent il est un produit et une créature?

Concevoir et engendrer, dans le sens spirituel, n'a nullement
le sens de produire, faire et créer dans le sens matériel. Donc le
Fils n'a été ni produit, ni fait, ni créé, et il n'est pas un produit
ni une créature dans le sens actuel de ces mots. Mais les Pères

qui ont employé les termes en question au sujet du Fils, les ont
pris dans le sens large de procéder, et non dans le sens strict
que nous leur donnons aujourd'hui : la preuve en est que les Pères

qui ont employé ces mots ont formellement enseigné l'éternité et
la divinité du Fils.

82. De ce que le Fils est engendré par le Père, ne résulte-t-il
pas, du moins, qu'il soit subordonné au Père?

Le Fils, comme seconde personne, est évidemment subordonné

au Père, première personne, en ce sens que le second est
subordonné au premier, le concept au concevant, le Fils au Père.
Mais ce n'est là qu'une subordination d'ordre logique ou
métaphysique, et non une subordination de nature et de dignité, puisque
le Fils a la même nature que le Père.

83. En quoi a consisté l'arianisme et pourquoi a-t-il été
condamné

L'arianisme a consisté dans la confusion de la subordination
de simple ordre logique ou métaphysique avec la subordination
de nature et de dignité. Il a conclu de celle-là à celle-ci ; il a

nié l'éternité, l'égalité et la divinité du Fils, sous prétexte que le
Fils, engendré par le Père, était ipso facto postérieur et inférieur



— 534 —

au Père. Le concile de Nicée de 325 a donc à bon droit
condamné cette hérésie et maintenu le dogme de l'éternité, de l'égalité
et de la divinité du Fils.

84. Comment les Pères ont-ils caractérisé la propriété du

St-Esprit
Athénagore a dit : « Spiritum sanctum efflucntiam Dei esse

dicimus, emanantem et redeuntem veluti radium solis. » — St..

Irénée: Unctio Filii per Patrem. — Théophile l'a appelé «Sapientia
Dei. » —Tertullien: Sermonis corpus est Spiritus, Spiritus substantia
est Sermonis. — St. Athanase : Esprit de vérité, Paraclet, Imago
Dei. — St. Basile : Filii Verbum Spiritus, imago Filii, Dei Spiritus,
Spiritus oris ejus, sanctificatio non est absque Spiritu, Spiritus
sanctus vim habet perficiendi creaturam rationalem. — St. Hilaire
de Poitiers : Donum. — St. Grégoire de Nazianze : Processio Dei,
Perfector. — St. Cyrille d'Alexandrie: Qualitas deitatis Filii, pro-
prietas essentia? Filii, Mens Filii, Vis ac Virtus Verbi, Fructus
atque qualitas essentias Dei. — St. Augustin : Caritas Patri et Filio
communis, Patris Filiique communio, communio quasdam consub-
stantialis Patris et Filii, amborum Spiritus, Donum amborum;
exiit Spiritus a Patre, non quo modo natus, sed quo modo datus-

— St. Jean Damascène : Spiritus Filii. Etc.

85. De ce que le St-Esprit procède du Père, ne résulte-t-il pas

qu'il soit subordonné au Père et au Fils?
Le St-Esprit, comme troisième personne, est manifestement

subordonné au Père et au Fils, en ce sens que le troisième est

subordonné au premier et au second, l'amour à celui qui aime, le

don à celui qui donne. Mais ce n'est là non plus qu'une subordination

d'ordre logique et métaphysique, et non une subordination
de nature et de dignité, puisque le St-Esprit a la même nature

que le Père et le Fils.

86. En quoi a consisté l'eunomianisme et pourquoi a-t-il ete

condamné
L'eunomianisme a commis, au sujet du St-Esprit, la même

confusion que l'arianisme au sujet du Verbe; et par conséquent le

concile de Constantinople de 381 a justement condamné cette

hérésie, et maintenu le dogme de l'éternité, de l'égalité et de la

divinité du St-Esprit.

87. Doit-on rendre aux trois personnes divines le même culte

d'adoration



OrfO —

Oui, on doit rendre aux trois personnes divines le même culte-
d'adoration, puisque, tout en étant distinctes comme personnes,,
elles sont cependant un seul et même Dieu. St. Basile a dit : « In
adoratione inseparabilis est a Patre et Filio Spiritus sanctus. » St.

Jean Chrysostôme : « Una adoratione colamus unam trium hypo-
stasium divinitatem Nos non creaturam adoramus, sed Trinitatem

increatam.» St. Cyrille d'Alexandrie: «Una quoque Patris,
et incarnati Filii et Spiritus sancti est adoratio. »

Chapitre VI. — Explication de quelques textes des
Ecritures.

88. Comment peut-on expliquer cette parole du psalmiste
(Ps. XVII, 32): Quis Deus prœter Dominum,- Oui est Dieu si ce
n'est le Seigneur?

Cette parole signifie que les dieux du paganisme ne sont pas
de véritables dieux, et que le Seigneur seul est vraiment Dieu. On
ne saurait conclure de cette parole que le Fils de Dieu n'est pas
vraiment Dieu ; car, outre qu'il ne saurait être compté parmi les
faux dieux, il est souvent appelé « Seigneur » dans les Ecritures,
ainsi que le Père. Dans ce texte, Seigneur signifie Dieu, et non,
seulement le Père.

89. Comment peut-on expliquer cette parole de J.-C: «Mon
Père est plus grand que moi » (Ev. Jean, XIV, 28)

On peut dire que J.-C, comme homme, est inférieur à Dieu.
Et, si l'on admet que J.-C. a parlé ici comme Fils éternel de Dieu,
on peut dire qu'il ne s'agit pas d'une prétendue supériorité de
nature ni de dignité, de la part du Père envers son Verbe, mais
seulement de la grandeur que nous attachons à la paternité. St. Basile

remarque que le Père n'est pas plus grand que le Fils en
quantité (magnitudine), car il est incorporel ; ni quant au temps,
car le Fils aussi est créateur du temps (conditor temporum) ; ni
quant à la dignité, car le Fils aussi est éternel ; ni en puissance,
car « tout ce que le Père fait, le Fils le fait aussi » : ni comme
cause du Fils, « car le Père étant cause du Fils et de nous, serait
de la même façon (similiter) plus grand que lui et que nous ». La
phrase susdite n'est, par conséquent, qu'une simple manière de

parler, pour montrer l'honneur que le Fils rend au Père, et non
pour indiquer dans le Fils un amoindrissement (diminutionem),
car le Fils est consubstantiel avec le Père. Le mot «cause»,
appliqué au Père par rapport au Fils, signifie cause logique et non
cause substantielle; car la substance du Fils est la substance même
du Père et la substance même du St-Esprit ; il n'y a qu'une



— 536 —

substance divine, laquelle existe par elle-même dans les trois

personnes divines. Le Père étant la première personne, a été,

comme première personne, appelé par plusieurs Pères principe
et même cause [aiCa) des deux autres personnes ; mais il n'en
résulte, dans la seconde et la troisième, aucune infériorité ni
substantielle, ni même logique. La secondarité et la tertiarité ne sont

pas, comme telles, des infériorités : car une personne peut être

première dans l'ordre logique, sans être première en valeur ou
supérieure. En Dieu les trois personnes sont égales et éternelles.
Les ariens sont tombés dans l'hérésie, parce qu'ils n'ont pas pris
le mot « cause » dans le sens de cause purement logique.

90. Et cette autre parole de J.-C. : « Ce n'est pas à moi de

vous accorder la faveur d'être assis à ma droite ; cela ne sera
donné qu'à ceux à qui mon Père l'a réservé » (Ev. Matt. XX, 23)

Ce n'est pas, en effet, au Christ comme homme à accorder
la faveur en question. C'est Dieu qui, comme tel, est le seul juge
de l'humanité. Le Fils, comme Dieu, est donc juge aussi; il possède à

ce titre la toute-puissance au ciel et sur la terre; un jour il jugera
les vivants et les morts, et tous devront comparaître devant son
tribunal : omnes nos inanifestari oportet ante tribunal Christi
(II Cor., V, io).

91. Comment peut-on expliquer cette autre parole de J.-C:
« Le Fils ne peut rien faire de lui-même, mais cela seulement

qu'il voit faire au Père» (Ev. Jean, V, 19)?
St. Basile remarque que, l'homme étant libre et libre par le

Fils, il serait absurde de nier que le Fils fût libre. On peut ajouter
eu qu'il s'agit ici du Christ comme homme, ou que, s'il s'agit du

Fils éternel de Dieu, le Fils éternel de Dieu n'agit jamais
séparément du Père, mais toujours en union avec lui et avec le St-

Esprit, et que dès lors il ne fait que ce que fait le Père.

92. Et cette autre parole de J.-C. : « La vie éternelle, ô Père,

c'est qu'ils te connaissent, toi le seul vrai Dieu, et celui que tu as

envoyé, Jésus-Christ » (Ev. Jean, XVII, 3)

Quelques exemplaires donnent ce texte autrement, et contiennent

le mot unum, au lieu du mot solum; en sorte que le sens

serait : « La vie éternelle, c'est qu'ils te connaissent comme Dieu

vrai et unique ». Quoi qu'il en soit, on peut encore donner l'explication

suivante : J.-C. comme homme enseigne qu'il n'y a pas

d'autre Dieu que le vrai Dieu, que les dieux du paganisme ne

sont pas le vrai Dieu, que le vrai Dieu est celui dont il est le

Fils. J.-C. n'a nullement voulu dire que le Verbe de Dieu n est



— 537 —

pas Dieu, car il a enseigné ailleurs sa divinité, et l'évangile de
St. Jean est formel sur ce point ; et d'ailleurs, dans le même verset,
il affirme que la vie éternelle consiste à le connaître lui aussi.
St. Basile remarque que le Christ est appelé par St. Paul « le
grand Dieu notre Sauveur» (Tite, II, 13), et qu'il serait absurde
qu'un grand Dieu fût inférieur à un autre Dieu : « Hoc absurdum
est, magnus Deus non potest Deo alio minor esse. »

93. Et cette autre parole de J.-C: «Les paroles que je vous
dis, je ne les dis pas de moi-même» (Ev. Jean, XIV, 10)?

Cela veut dire que J.-C, comme homme, ne parle que sous,
l'inspiration du Verbe qui lui est uni personnellement ; ou que le
Verbe divin est toujours uni au Père et au St-Esprit, et que les

paroles de Dieu sont à la fois les paroles du Père, du Fils et du
St-Esprit. Cette dernière proposition est de St. Basile, qui ajoute :•

« C'est pourquoi le Fils ne parle pas de lui-même. Le Père qui
m'a envoyé, dit-il, m'a dit ce que je dirai et ce que je dis ; non
pas que le Fils ait appris quelque chose, car c'est une imperfection

de ne pas savoir ; mais tout ce que le Père dit, il le dit
par le Fils dans le St-Esprit. »

94. Et cette parole de St. Paul : « Dieu a exalté le Christ et
lui a donné un nom qui est au-dessus de tout autre nom »

(Philip. II, 9)?
Le Christ comme homme a été, en effet, exalté par Dieu, et

son nom, même humain, est au-dessus de tout autre nom. Il serait
erroné de conclure de cette parole de St. Paul que le Verbe de
Dieu est plus grand après l'incarnation qu'avant. « Hœc de huma-
nitate, non de divinitate, oportet intelligi », dit St. Basile.

95. Et cette autre parole de St. Paul: «Le Christ est le
premier-né de toute créature» (Coloss., I, 15)?

St. Basile enseigne que, si le Christ est appelé le premier-né
«entre beaucoup de frères» (in multis fratribus; Rom., VII, 29),.
cela ne veut pas dire que Dieu ait plusieurs fils dieux, mais qu'il
a des créatures qui sont ses enfants; que le Christ, qui n'a pas
été créé, ne saurait être considéré comme la première des créatures ;

qu'en effet il n'est pas appelé primo creatus, mais primo genitus;
que, de même qu'on le considère comme la cause de la
résurrection lorsqu'on l'appelle le premier-né d'entre les morts (primo
genitus ex mortuis), ainsi on le considère comme la cause de la
création, lorsqu'on l'appelle le premier-né de toute créature,
suivant ce mot de St. Jean : « In principio erat Verbum, et per eum
omnia facta sunt. »



— 538 —

96. Et cette autre parole de St. Paul : « Lorsque toutes choses
auront été soumises au Fils, alors le Fils lui-même sera soumis à
Celui qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en
tous» (I Cor., XV, 28)?

Il s'agit dans ce texte du Fils selon l'humanité (secundum
humanitatem), dit St. Basile: car, s'il s'agissait d'une soumission
du Fils selon la divinité, cette soumission aurait eu lieu de toute
éternité. Or, St. Paul parle d'une soumission qui doit avoir lieu.

97. Et cette autre parole de la Sagesse, dans les Proverbes
(VIII, 22) : « L'Eternel m'a créée la première de ses œuvres, avant
ses œuvres les plus anciennes; j'ai été établie dès l'éternité et avant

que la terre fût »

St. Basile remarque que le mot creavit me est douteux, parce
qu'il se trouve dans des proverbes et des discours énigmatiques,
et qu'il est mieux de lire : possedit ine. Ailleurs, St. Basile remarque
qu'il faut entendre ce texte de l'humanité du Fils de Dieu, parce
que la Sagesse de Dieu (ou le Fils de Dieu) n'a pas été créée.

« Accipiendum est illud genuit de Deo Filio ; illud vero creavit,
de eo qui formam suscepit servi. »

Chapitre VII. — Des actes des Personnes divines.

98. Les trois personnes divines peuvent-elles agir séparément
l'une de l'autre, comme le font trois personnes humaines?

Non, les personnes divines ne peuvent pas agir séparément
l'une de l'autre, parce que, n'étant ni séparables ni séparées, soit
dans leur personnalité, soit dans leur nature, il est évident qu'elles
ne sauraient être séparées dans leurs actions.

99. Qu'ont enseigné les Pères sur ce point?
Tertullien a dit: «Sermo nunquam separates a Patre, aut alius a

Patre, quia ego et Pater unum sumus... Inseparatos ab alterutro Patrem
et Filium et Spiritum testor. » — St. Hilaire de Poitiers : « In eo quod

operatur Filius, opus Patris est ; et opus Filii, opus Dei est. » —•

St. Basile : « Eadem est potestas Patris et Filii et Spiritus sancti...
Neque visio neque oraculum fit separatim a Patre et Filio et Spiritu

sancto. Una et eadem plane operatio Dei per Filium in

Spiritu apparet, nec Trinitas separationem suscipit. Neque sine

Filio Pater agit, neque Filius sine Spiritu Non ex operum
differentia Pater conspicitur, quasi peculiarem atque separatam actionem

exhibeat (quascumque enim videt Patrem facientem, hjec et Filius
similiter facit)... Spiritum sanctum in omni operatione conjunctum
et inseparabilem esse a Patre et Filio. » — St. Jean Chrysostôme:



— 539 —

•« Discas Patris, Filii et Spiritus sancti unum esse donum, unam
potestatem. Nam quee Patris propria videntur, eadem et Filii et
Spiritus sancti esse deprehenduntur. » — St. Grégoire de Nysse:
« Una et similis Patris et Filii et Spiritus sancti efficacitas, una
virtus, una potestas, una voluntas, una sententia. Quascumque
siquidem fecerit Pater, indivulsus cooperator est et Filius ; et
quascumque perfecerit Filius aut Spiritus sanctus, omnino cooperatur
indivise Pater ; neque enim Filius sine Patre a se ipso per se solus
quid facit, neque ullo modo Pater sine Filio et Spiritu sancto, nec
rursus Spiritus sine Filio et Patre quippiam operatur. » — St.
Cyrille d'Alexandrie : « Spiritus universam Patris ac Filii operationem
habet. Spiritus sanctus eamdem quam Pater et Filius operationem
habet. adimplet opera Patris et Filii... lis quœ a Deo Patre
fiunt cooperantur Filius ac Spiritus sanctus ; vicissimque iis quse a

Filio et Spiritu perficiuntur, consentit pariter Deus Pater Quod
eamdem cum Deo ac Patre operationem habet Spiritus, ipsi quoque
consubstantiale est. Cum ergo vivificus sit Deus ac Pater, vivi-
ficus eodem plane modo est Spiritus sanctus, imo vero vivificus
Pater in sancto Spiritu. » — Il importe cle remarquer que les Pères
ont souvent employé le mot Père comme synonyme de Dieu; et
qu'alors les actes qu'ils paraissent avoir attribués au Père, ils les
ont attribués en réalité à Dieu même, c'est-à-dire à la Trinité
entière.

ioo. Est-ce le Père seul qui a créé le monde
Non, ce n'est pas le Père seul qui a créé le monde : car le

monde a été créé par Dieu ; or, Dieu est essentiellement Père,
Fils et St-Esprit; donc la création du monde est l'acte des trois
personnes divines.

loi. Cette doctrine est-elle enseignée dans l'Ecriture sainte?
Oui, car l'Ecriture dit expressément : « Au commencement

Dieu a créé le ciel et la terre. » Elle ne montre pas seulement
1 action du Père ; elle dit aussi : « Verbo Domini cceli firmati sunt,
et Spiritu oris ejus omnis virtus eorum » (Ps. 32, 6). — « Spiritus
Dei fecit me, et Spiraculum omnipotentis vivificavit me » (Job, 33, 4).
Et encore : « Spiritus Domini ferebatur super aquas, l'Esprit de
Dieu était porté sur les eaux » (Genèse, I, 2).

102. Y a-t-il eu trois créateurs
Non, il n'y a pas eu trois créateurs, mais un seul créateur

en trois personnes : le Père, le Fils et le St-Esprit.



— 540 —

103- Que faut-il penser de la formule souvent employée par
les Pères : « le Père a tout fait par le Fils dans le St-Esprit »

Cette formule est parfaitement admissible, à la condition
toutefois qu'on ne lui fasse pas signifier une infériorité d'action dans
le Fils et dans le St-Esprit par rapport au Père.

104. Cependant, lorsque l'Ecriture et les Pères emploient la

préposition ex pour caractériser l'action du Père et pour dire que
c'est de lui que tout découle, n'est-ce pas dire clairement qu'il est
seul la véritable cause créatrice de l'univers

Nullement, et les Pères font remarquer expressément que la

préposition ex, dans d'autres passages, est appliquée au Fils et au

St-Esprit aussi bien qu'au Père, comme les prépositions per et in
sont aussi appliquées au Père aussi bien qu'au Fils et au St-Esprit.
St. Basile, par exemple, qui démontre très longuement cette thèse
dans sa lettre à Amphiloque, dit expressément : « Has particulas
parem inter se habere dignitatem, quod de una eademque persona
usurpatas sunt. » Il ajoute que ces prépositions ont pour but non
d'inégaliser les personnes divines, mais seulement de les

distinguer.

105. Puisqu'il est dit dans l'Ecriture que «toutes choses ont
été faites par le Verbe » (omnia per ipsum facta sunt; Ev. Jean, I, 3),

ne faut-il pas en conclure que le Verbe a été l'instrument du
Père dans la création, et que dès lors il lui est inférieur?

Non, le Verbe n'a pas été l'instrument du Père, comme nous
l'avons déjà dit (v. n° 80), parce qu'il est égal au Père et que,
s'il avait été son instrument, il lui serait inférieur. St. Jean a voulu
dire que le Verbe a créé toutes choses avec le Père, ou que le

Père a créé toutes choses avec le Verbe, sans exclure non plus
le St-Esprit. Telle est la doctrine formellement enseignée dans

maints passages des Ecritures, doctrine que St. Jean n'a certainement

pas voulu contredire.

106. Est-ce le Fils seul qui a racheté le monde?
Non, le Fils seul n'a pas racheté le monde: car il l'a racheté

étant uni au Père et au St-Esprit. Il a dit lui-même : « Mon Père

qui demeure en moi, fait lui-même les œuvres ; Pater in me manens,

ipse facit opera » (Ev. Jean, XIV, 10).

107. Peut-on dire que le Père et le St-Esprit se sont incarnes

simultanément avec le Fils en J.-C.
Non, ni le Père ni le St-Esprit ne se sont incarnés en J.-C;

le Fils seul s'est incarné. Tel est l'enseignement formel de l'Ecri-



— 541 —

ture et de la Tradition ; et l'on comprend en effet que, puisque
Dieu a créé le monde par sa Sagesse, il ait voulu également le
sauver par cette même Sagesse.

108. J.-C, Verbe incarné, est-il le seul médiateur entre Dieu
et les hommes

Oui, J.-C, Verbe incarné, est le seul médiateur entre Dieu et
les hommes, suivant ces paroles de St. Paul: Unus mediator Dei
et hominum homo Christus Jesus (I Tim. II, 5). Mais, comme il
vient d'être dit, le Fils n'agit pas seul ; le Père se réconcilie le
monde en lui (Deus erat in Christo mundum reconcilians sibi ;

II Cor. V, 19); et le St-Esprit aussi agit et vivifie avec lui.

109. Le St-Esprit est-il seul sanctificateur?
Non, le St-Esprit n'est pas seul à sanctifier les âmes. St.

Cyrille d'Alexandrie a dit (Dial. 7) : « L'Esprit se manifeste avec les

propriétés de la nature divine, remplissant toutes choses et étant
en toutes choses avec le Père et le Fils ; Ipse Spiritus naturas
divinas proprietatibus conspicuus apparet, cum Patre et Filio im-
plens omnia et in omnibus esse creditus. »

110. Qu'est-ce à dire: que le Père envoie son Fils et que le
Fils envoie le St-Esprit de la part du Père

Cela veut dire que le Père communique sa Sagesse aux
hommes pour les sauver, et que le Fils, au nom du Père,
communique aux hommes son Esprit de vérité et d'amour pour les

sanctifier, suivant ces paroles de St. Paul : Misit Deus Spiritum
Filii sui in corda vestra (Galat., IV, 6) ; et subministrationem
Spiritus Jesu Christi (Philip. I, 19).

ni. Faut-il en conclure que le Père est supérieur au Fils, et

que le Père et le Fils sont supérieurs au St-Esprit?
Nullement. Si parmi les hommes celui qui envoie est supérieur

à celui qui est envoyé, il n'en est pas ainsi parmi les
personnes divines, qui sont toutes égales entre elles, ayant toutes la
même nature.

Chapitre VIII. — Images et raisonnements employés
par les Pères pour expliquer la Trinité.

112. Les Pères ont-ils prétendu comprendre le mystère de la
Trinité

Non, les Pères n'ont pas prétendu comprendre le mystère de
la Trinité. Ils ont, au contraire, exhorté les fidèles à ne pas se

Revue intern, de Théologie. Heft 23,1898. 36



— 542 —

laisser aller à une vaine curiosité et à se contenter des enseignements

de la foi.

113. Qu'ont-ils dit sur ce point?
St. Grégoire de Nazianze a dit qu'il ne faut pas chercher à

pénétrer curieusement et anxieusement la génération du Verbe et
la procession du St-Esprit, et il a ajouté : « Mihi audire satis est :

quod Filius est, et quod ex Patre ; tum quod ille Pater est, hic
Filius ; nihil praeter ea investigo ac perscrutar ; ne mihi idem quod
vocibus accidat, quas immodica contentione franguntur, ac prorsus
concidunt, aut idem quod oculis adversum solem intuentibus. » Et
encore : « Patris proprietas hase est quod ingenitus sit ; Filii, quod
genitus ; Spiritus sancti, quod procedat. Hoc unum nos timere
doce, nimirum ne in argutiis et captionibus fidem solvamus. » —
St. Jean Chrysostôme : « Sufficiunt ista cuivis, tametsi pauca sint. »

114. Cependant les Pères n'ont-ils pas cherché à donner
quelque explication de ce mystère?

Oui, les Pères ont cherché à expliquer ce mystère, tantôt par
des comparaisons, tantôt par des raisonnements. Mais encore
St. Basile a-t-il mis les esprits en garde contre les comparaisons
matérielles, et a-t-il demandé pardon de l'imperfection et de
l'insuffisance des termes que nous employons : « Sis nobis, Domine,
de iis quas loquimur, propitius. »

115. Quelles sont les principales comparaisons qui ont été

employées dans l'ancienne Eglise, au sujet de la Trinité
St. Justin a comparé le Père au soleil et le Verbe à la lumière

qui émane du soleil. — Athénagore a comparé Dieu au soleil et
le St-Esprit à un rayon de ce soleil. — Hippolyte a comparé le
Père à une lumière et le Fils à une lumière qui sort de cette
lumière (lumen ex lumine) ; le Père à une fontaine, le Fils à l'eau

qui en découle ; le Père au soleil, le Fils à un rayon de ce soleil

(radium a sole). — Tertullien a dit que le Père a proféré sa

Parole, comme la racine sa tige, comme la source son fleuve,

comme le soleil son rayon. — St. Athanase a comparé le Pere

au soleil, le Fils à la splendeur du soleil, le St-Esprit à la lumière

qui procède de l'un et de l'autre. — St. Grégoire de Nazianze a

dit que le Fils et le St-Esprit procèdent du Père comme la lumière

procède du soleil. — St. Basile a comparé le Père au corps, le

Fils à la bouche, le St-Esprit au souffle de la bouche (spiritus
oris); et encore le Fils au bras de Dieu, et le St-Esprit au doigt
de Dieu. — St. Cyrille d'Alexandrie a fait aussi cette dernière

comparaison.



— 543 —

116. Quels sont les avantages et quels sont les inconvénients
de ces comparaisons

Ces comparaisons ont l'avantage de montrer avec une
grande simplicité l'unité de nature dans les personnes divines :

car, de même qu'il n'y a qu'une seule et même nature dans la
source et le ruisseau, dans la racine et la plante, dans la lumière
et la splendeur, dans le corps et les membres, etc., ainsi n'y a-t-il
qu'une seule et même nature dans le Père, le Fils et le St-Esprit.
Mais, d'autre part, prises à la lettre, ces comparaisons peuvent,
dans les esprits grossiers, donner l'idée d'une transmission matérielle

de la vie et de la substance du Père au Fils et au St-Esprit,
idée qui serait tout à fait erronée.

117. Par quels raisonnements les Pères ont-ils essayé d'expliquer
le mystère de la Trinité

Les Pères, surtout St. Basile, St. Grégoire de Nysse et St.
Augustin, ont essayé d'expliquer la Trinité par des raisonnements
psychologiques, dont voici le résumé : Dieu est esprit, l'âme est
esprit: de même que l'âme pense et produit une pensée qui la
représente, ainsi Dieu se conçoit et produit un Verbe qui est son
image; de même encore que l'âme, lorsqu'elle se connaît, s'aime
et produit un amour qui est comme le don d'elle-même, ainsi le
Père, inséparablement uni à son Fils, s'aime et spire un Esprit de
vérité et de sainteté, qui est comme le don et le lien du Père et
du Fils.

118. Que faut-il penser de ces raisonnements psychologiques?
Ces raisonnements psychologiques donnent de la Trinité et

de la vie en Dieu une idée beaucoup plus spirituelle et plus juste
que les comparaisons précédentes. St. Grégoire de Nysse a même
dit qu'ils étaient un témoignage plus solide et plus digne de foi
que n'importe quel autre tiré de la loi ou de l'écriture (quovis
alio ex lege aut scriptura petito firmius ac fide dignius
testimonium).

119. Les Pères n'ont-ils pas employé le mot principe et le
mot cause pour expliquer l'action des personnes divines?

Oui, les Pères ont dit de Dieu qu'il est le créateur, c'est-à-
dire le principe et la cause de l'univers. Ces trois mots, créateur,
principe et cause, s'appliquent à la fois au Père qui est Dieu, au
Fils qui est Dieu, au St-Esprit qui est Dieu, parce que tous trois
ont créé l'univers. Les Pères qui ont dit, avec Théophile, que
« le Verbe est appelé principe parce qu'il possède le principat et
la domination sur toutes les choses qui ont été créées par lui



— 544 —

(Verbum vocatur principium eo quod principatum habeat et domi-
natum eorum omnium quas per ipsum creata sunt) », n'ont nullement

voulu nier l'action créatrice du Père et du St-Esprit, comme
leurs écrits le prouvent.

120. Y a-t-il trois principes de l'univers?
Non, il n'y a qu'un principe, qu'une cause et qu'un créateur

de l'univers, parce que c'est Dieu qui a créé l'univers et qu'il n'y
a qu'un seul Dieu. De même qu'il n'y a qu'un Dieu en trois
personnes, ainsi n'y a-t-il qu'un créateur, qu'une cause et c^u'un

principe en trois personnes.

121. Les Pères n'ont-ils pas donné particulièrement au Père
le titre de principe (açyjj) et de cause (aivla), pour dire que du
Père procèdent le Fils et le St-Esprit?

Oui, des Pères se sont exprimés ainsi, mais avec des réserves.
St. Grégoire de Nazianze a dit de ces deux mots : « Identidem
eadem verba repeto, ut animi tui hebetudini et crassitiei occurram. »

St. Basile a dit: «Si causa causato major est, differtque secundum
substantiam: omnis autem pater causa est, et omnis filius causatus;
patres filiis majores sunt et ab eis secundum substantiam differunt
nec sunt unius substantiœ. Sed hoc verum non est. » Donc, dans

cette question, on ne saurait être assez prudent, notamment avec
le mot cause, puisqu'il a donné lieu à l'arianisme et à l'eunomianisme.

122. Dans quel sens les Pères ont-ils donc employé les deux

expressions en question, lorsqu'ils les ont appliquées au Père?
Les Pères qui ont appliqué ces deux expressions au Père ont

voulu dire que le Père est la première personne et que, par
conséquent, de lui, première personne, procèdent nécessairement le

Fils, seconde personne, et le St-Esprit, troisième personne.

123. Les Pères qui ont enseigné que le St-Esprit procède du

Père et du Fils, ont-ils ipso facto enseigné qu'il y a deux
principes du St-Esprit?

Nullement. Aucun Père n'a admis deux principes du St-Esprit,
mais un seul principe en deux personnes (n° 120); et, par
consequent, toutes les objections dirigées par Photius contre deux

principes, tombent d'elles-mêmes et sont en dehors de la question.

124. Comment St. Augustin s'est-il exprimé sur ce point?
St. Augustin a dit : « Le St-Esprit procède principalement

(principaliter) du Père, et communément (communiter) du Père et

du Fils. »



— 545 —

125- Quels sont les Pères qui ont particulièrement enseigné
que le St-Esprit procède du Père et du Fils, ou du Père par
le Fils?

C'est Tertullien qui, le premier, a expressément employé cette
formule (a Patre per Filium, a Deo et Filio) ; puis Origene, Eusèbe
de Cesaree, St. Athanase, St. Grégoire le thaumaturge, St. Basile
le Grand, St. Grégoire de Nazianze, St. Grégoire de Nysse, St. Jean
Chrysostôme, St. Epiphane, Didyme d'Alexandrie, St. Cyrille
d'Alexandrie, St. Augustin, etc. St. Jean Damascène a appelé
aussi le St-Esprit « l'Esprit du Père et du Fils », et, par conséquent,

lorsqu'il a remarqué que l'on ne dit pas que le St-Esprit
procède « du Fils », il a simplement voulu remarquer que l'on ne
dit pas que la troisième personne procède « de la seconde », mais
avant tout de la première, ce qui ne veut pas dire qu'elle ne
procède pas aussi, secondairement, de la seconde.

126. Que faut-il penser de la proposition : « Le St-Esprit
procède du Père seul » r

Cette proposition est contraire : i° à l'Ecriture, qui dit que
le St-Esprit procède du Père, mais sans nier aucunement qu'il
procède aussi du Fils; 2° à la tradition à peu près générale, calla

plupart des Pères, surtout des Pères grecs, enseignent que le
St-Esprit procède du Père par le Fils, ou du Père et du Fils, ou
de l'essence du Père et du Fils ; 30 à la science psychologique la
plus autorisée. — D'ailleurs cette proposition n'a pris naissance
qu'au neuvième siècle. Si Photius l'a enseignée dans son Encyclique

aux patriarches orientaux et dans sa Mystagogie du St-Esprit
(d'après un procédé de discussion que nous répudions complètement),

il ne l'a enseignée ni dans ses professions de foi, ni
même dans sa 280 Question à Amphiloque, où il va jusqu'à dire
que le Père est la bouche, le Fils la voix qui sort de la bouche,
et le St-Esprit le discours que prononcent cette bouche et cette
voix. Il ajoute même : « Et ce qui est plus admirable, c'est que le
discours ne peut pas procéder sans la voix (sermo sine voce prodire

non potest) ; bien plus, la forme du discours est soutenue,
dans sa production même, par la voix, qui simultanément concourt
et est proférée. Et cependant le discours n'est pas la voix (imo
etiam, sermonis formam in ipsa ejus productione suffulcit ac sus-
tinet vox, quœ simul advenit et profertur Et tamen sermo non
est vox). » Ici Photius est complètement d'accord avec les Pères,
dont il dénature l'enseignement dans les deux écrits susmentionnés.
Nous sommes avec le Photius de la 28e Question à Amphiloque,
mais non avec le Photius de l'Encyclique et de la Mystagogie.



— 546 —

127- De ce que des Pères ont donné au Père le titre de

principe et de cause, faut-il conclure, avec les ariens et les euno-
miens, que le Fils et le St-Esprit sont des produits et des effets
du Père, et que, par conséquent, ils sont inférieurs au Père et ne
sont pas Dieu au même titre que le Père

Non, on ne peut logiquement tirer ces conclusions. C'est par
suite de l'infirmité du langage humain et par manque de termes
exacts, que des Pères ont dit que le Fils et le St-Esprit ont été

produits par le Père. Mais, comme ils ont enseigné formellement,
d'autre part, la divinité du Fils et du St-Esprit, il serait illogique
et injuste de les accuser d'arianisme et d'eunomianisme. De leur

temps, le mot cause [cutla.) n'avait pas nécessairement le sens de

cause efficiente et operative qu'il a souvent aujourd'hui et qui donne
à l'effet un sens d'infériorité par rapport à la cause; ils ont
seulement voulu parler de cause logique (n° 89).

128. Qu'ont voulu dire les Pères, lorsqu'ils ont appliqué au

Père l'expression «fons deitatis »

Ils ont voulu dire qu'il n'est né d'aucune personne (ingenitus),
ce qui le distingue du Fils ; qu'il ne procède d'aucune personne,
ce qui le distingue du St-Esprit; qu'aucune autre personne n'est

son principe (principio carens), puisqu'il est la première, et qu'il
existe par conséquent par lui-même (a se), comme une source
existe par elle-même.

129. Ne pourrait-on pas conclure de cette image (fons
deitatis) que la divinité découle du Père comme le fleuve de la

source, et que l'essence divine dérive de sa personne?
Ce serait donner à cette image un sens absolument erroné:

car l'essence divine ne dérive d'aucune source, elle existe
absolument et par elle-même. Comme il a déjà été dit (n° 42), c'est

en elle qu'existent les propriétés divines appelées personnes; sans

elle, ces propriétés n'existeraient pas. Ce n'est donc pas des

personnes divines que dérive l'essence divine, pas plus que ce n'est
des propriétés de la nature humaine que dérive la nature humaine ;

c'est, au contraire, l'essence divine qui explique les propriétés
divines et les personnes divines. Si le Père existe, c'est qu'il a en

lui l'essence divine, essence par elle-même personnelle ; mais ce

n'est pas parce que le Père existe que l'essence divine existe.

130. Les Pères n'ont-ils pas parlé du Père comme s'il
personnifiait l'essence divine

Oui, les Pères ont parlé du Père comme personnifiant l'essence

divine, en ce sens que, l'essence divine n'étant pas abstraite, mais



— 547 —

infiniment personnelle, ils ont parlé d'elle comme d'une essence

par elle-même personnelle ou d'une personne ; et la première
personne divine étant le Père, ils ont ainsi souvent pris le mot Père

pour synonyme de Dieu (n° 99). C'est en ce sens aussi qu'ils ont
pu dire que le Père, c'est-à-dire l'essence divine personnelle ou
personnifiée, est lui-même sa propre raison d'être (fons deitatis,
n° 128).

131. Les Pères, en disant que le Fils et le St-Esprit ont pour
principe le Père, n'ont-ils pas enseigné ipso facto qu'ils n'ont pas
leur raison d'être dans leur nature même et que par conséquent
ils ne sont pas Dieu

Non, les Pères n'ont pas enseigné cette doctrine. Ils ont
enseigné, au contraire, que le Fils et le St-Esprit procèdent en
tant que personnes, et non en tant que Dieu : ils procèdent, en
tant que personnes, de l'essence du Père, qui est la première
personne; mais ils ne procèdent pas dans leur essence divine ou en
tant que Dieu, car Dieu, en tant que Dieu, ne peut pas procéder,
et la nature divine ne peut non plus procéder de qui que ce soit.
Telle propriété procède de telle autre, d'après l'essence même de
l'une et de l'autre: ainsi telle personne divine procède de telle
autre personne divine, d'après l'essence commune à l'une et à

l'autre. Mais l'essence divine ne serait pas l'essence divine, si elle
procédait d'une autre essence ou d'une de ses propriétés (n08 49-51).

132. Les Pères n'ont-ils pas donné aussi au Fils le nom de
principe r

Oui, des Pères, entre autres St. Grégoire de Nazianze, ont
ainsi caractérisé les trois personnes : « Le nom de celui qui n'a
pas de principe est le nom de Père ; le nom de celui qui est principe,

est le nom de Fils; le nom de celui qui est avec le principe,

est le nom de St-Esprit ; et ces trois n'ont qu'une nature,
qui est Dieu (Nomen principii experti, Pater; principio, Filius; ei
autem quod cum principio est, Spiritus sanctus ; una autem his
tribus natura Deus est). »

133. Les Pères n'ont-ils pas aussi représenté le St-Esprit
comme principe de vie et de sainteté

Oui, les Pères ont souvent représenté le St-Esprit comme
l'Esprit vivificateur et sanctificateur, suivant ces paroles de l'Ecriture:

« Spiraculum omnipotentis vivificavo: me» (Job, 33, 4). —
* Spiritus est qui vivificat » (Ev. Jean, VI, 64). — « Oblatio santificata

in Spiritu sancto » (Rom. XV, 16). — Etc.



— 548 —

134. Est-il de foi que la propriété caractéristique du Père soit
d'être seul le principe dans la Trinité?

Non seulement cette doctrine n'est pas de foi, mais elle est
erronée, en ce sens qu'elle contredit les Pères qui ont enseigné

que le St-Esprit procède du Père et du Fils, et qui ont ainsi
admis que le Père n'est pas seul le principe du St-Esprit, mais

que le Fils l'est aussi avec lui (communiter de utroque procedens).
En outre, il est certain que le Fils et le St-Esprit sont, avec le
Père, principe de la création ; que le Père et le St-Esprit sont,
avec le Fils, principe de la rédemption ; que le Père et le Fils
sont, avec le St-Esprit, principe de la sanctification.

Chapitre IX. — De quelques équivalences dans le
langage trinitaire.

135. Quel langage l'Ecriture et la Tradition emploient-elles
pour faire connaître la vie en Dieu

L'Ecriture et la Tradition emploient presque toujours le

langage concret et personnifié : car, au lieu de parler des propriétés
divines abstractivement, elles les montrent presque toujours à l'état
concret et personnel. Ainsi, au lieu de dire: l'essence divine, elles

disent : Dieu. Au lieu de dire : la vie divine ou la fécondité divine,
elles disent : le Père. Au lieu de dire : l'Idée divine, le Verbe
divin, la Parole divine, la Sagesse divine, elles disent : le Fils. Au
lieu de dire: l'amour divin, l'esprit de vérité, de justice, de force,
de sainteté, etc., elles disent: l'Esprit saint.

136. Ce langage concret et personnifié n'est-il qu'un langage
figuré

Non, ce langage n'est pas un langage figuré, mais un langage
strictement exact, en ce sens que les trois propriétés fondamentales

(la Force vitale pensante et voulante, la Sagesse et l'Amour),
sont, en Dieu, tellement parfaites qu'elles sont personnelles ; et dès

lors les noms personnels de Père, de Fils et de St-Esprit, appliqués
à la Trinité, sont strictement exacts.

137. Indépendamment de cette vérité dogmatique, ne peut-on

pas dire que, même au point de vue littéraire, ce langage concret

et personnifié offre de grands avantages sur le langage purement
abstrait des philosophes

Certainement, ce langage offre de grands avantages sur le

langage purement abstrait: car il est plus vivant, il porte davantage

à l'action, il inspire davantage la vie, il frappe et il touche

davantage les esprits et les cœurs, il donne à l'idée de Dieu une



— 549 —

plus grande efficacité sur les âmes, les âmes étant plus influencées

par une personne vivante et parfaite que par une idée simplement
abstraite.

138. Cette vérité établie et admise, ne peut-on pas cependant
traduire en langage philosophique ordinaire les vérités que l'Ecriture

et la Tradition expriment en langage concret et personnifié?

On peut du moins le tenter ; et si le langage philosophique
fait mieux comprendre à certains esprits les vérités de la
révélation, c'est même un devoir de le leur parler.

139. Comment peut-on traduire en langage ordinaire la
proposition suivante : Il existe un Dieu en trois personnes, c'est-à-dire
un Dieu qui est simultanément Père, Fils et St-Esprit?

On peut dire : Il existe une essence ou une force divine,
absolument parfaite et personnelle ; et sa personnalité est tellement
parfaite qu'elle est triple, en ce sens que cette essence est personnelle,

soit comme Force vitale ou Père, soit comme Sagesse ou
Fils, soit comme Amour ou Esprit saint.

N. B. Ce langage étant bien compris, on peut s'en servir
comme d'une clef pour expliquer tous les passages difficiles des
Ecritures ou des Pères, par exemple, les passages suivants :

140. Comment peut-on traduire en langage ordinaire la
proposition suivante : « Baptisez-les au nom du Père, et du Fils et du
St-Esprit »

On peut dire : Baptisez-les au nom du Dieu vivant, pour
qu'ils aient en eux la vie divine et qu'ils soient des enfants de
Dieu, éclairés par la Sagesse éternelle et infinie, vivifiés par l'Esprit
d'amour et de sainteté.

141. Et cette autre proposition : « Et le Verbe était en Dieu...
Et le Verbe s'est fait chair. »

On peut dire : Et la Sagesse était dans la nature divine, et la
Sagesse divine était personnellement Dieu, et elle s'est unie à
l'humanité en J.-C. Ce n'est ni le Père ni le St-Esprit qui se sont
incarnés en J.-C, c'est le Verbe, parce que l'incarnation, dont le
but est la destruction du péché, du péché qui est avant tout une
erreur et une œuvre de ténèbres et de mensonges, est avant tout
une œuvre de lumière et de sagesse, et dès lors il convenait que
ce fût la Sagesse divine, le Fils, qui s'incarnât, bien qu'en cela il
n'ait pas cessé d'être uni au Père et au St-Esprit, c'est-à-dire bien



— 550 —

qu'il n'ait pas été séparé de la Force divine et de l'Amour divin.
La Sagesse divine n'est pas abstraite, elle n'est jamais séparée de
la Force vitale et de l'Amour; elle procède de la Force vitale, et,
unie à la Force vitale, elle concourt avec elle à spirer l'amour
et à vouloir communiquer la sainteté, l'Esprit de force et de
vérité.

142. Et cette autre proposition: «Les œuvres que mon Père
m'a donné à faire, je les fais, et elles rendent témoignage de moi,

parce que mon Père m'a envoyé. »

On peut dire : La Vie qui est par elle-même, a envoyé la

Sagesse dans le monde et l'a donnée aux hommes, pour qu'elle
sauvât le monde: et les œuvres de la Sagesse divine démontrent
qu'elle est réellement la Sagesse divine, issue de la Vie divine et
absolue.

143. Et cette autre proposition : « Ma doctrine n'est pas la

mienne, elle est la doctrine de Celui qui m'a envoyé. »

On peut dire : La doctrine que je vous enseigne est la doctrine
même de la Sagesse divine ; et la doctrine de la Sagesse divine
est la doctrine même de la Vie absolue et infinie, qui s'est
manifestée aux hommes dans sa Sagesse.

144. Et cette autre proposition : « Je suis venu de Dieu, non
-de moi-même, mais de Celui qui m'a envoyé. »

On peut dire: L'homme que vous voyez en moi, n'est pas

venu à vous de lui-même ; il a été envoyé par Dieu. Ou encore:
La Sagesse divine vient de la Vie divine; elle ne vient pas d'elle-

même, mais de la Vie infinie de laquelle elle est née et qui se

manifeste en elle.

145. Et ces autres propositions : «Celui que le Père a sanctifie

et envoyé dans le monde, vous lui reprochez de blasphémer parce
qu'il a dit qu'il est le Fils de Dieu. Croyez à mes œuvres et

.reconnaissez que le Père est en moi et moi dans le Père. »

On peut dire : L'homme que vous voyez dans le Christ, a

été sanctifié et envoyé par Dieu. Le Christ ne blasphème aucunement,

quand il dit qu'il est le Fils de Dieu, parce qu'en effet il

est la Sagesse divine faite homme. Croyez à ses œuvres, qui
démontrent que le Père est en lui et qu'il est dans le Père, que la

Vie divine est dans la Sagesse divine et que la Sagesse divine est

•dans la Vie divine.



— 551 —

146. Et cette autre proposition : « Celui qui me voit, voit
Celui qui m'a envoyé. »

On peut dire : Celui qui voit le Christ, voit Dieu qui l'a
envoyé ; il voit la Sagesse divine qui manifeste aux hommes la
Vie divine.

147. Et cette autre proposition : « Je n'ai pas parlé de moi-
même ; mais le Père qui m'a envoyé m'a mandé ce que je
dois dire. »

On peut dire: L'homme en J.-C. ne parle pas de lui-même;
il dit ce que Dieu lui mande de dire. Ou encore : La Sagesse
divine n'est jamais séparée de la Vie divine et de l'Intelligence
divine ; ce qu'elle dit, elle le dit parce que la Vie divine et
l'Intelligence divine, qui l'ont conçue, le lui inspirent.

148. Et cette autre proposition : « Le St-Esprit procède du
Père. »

On peut dire : L'Esprit qui vivifie procède, comme troisième
personne, de la première, c'est-à-dire du Père, de la Force vitale
personnelle ; il procède de cette Force personnelle en tant qu'elle
se connaît et qu'elle s'aime. L'Amour divin venant de la Vie
divine, est un Esprit de vie et de force. L'Amour divin venant
aussi de la Sagesse divine, est un Esprit de sagesse, de vérité et
de lumière. Et c'est ainsi qu'il vivifie et qu'il sanctifie avec le Père
et le Fils, en répandant dans les âmes la vie divine, la sagesse
divine et la sainteté divine. On voit par cette explication que les
Pères qui se sont bornés à dire que le St-Esprit procède du Père,
et ceux qui ont enseigné qu'il procède du Père et du Fils, ou du
Père par le Fils, ou de l'essence du Père et du Fils, ont enseigné
la même doctrine.

149. Et cette autre proposition : « Le Paraclet, le St-Esprit
que mon Père enverra en mon nom, vous enseignera et vous
suggérera tout ce que je vous ai dit. »

On peut dire : L'Esprit de vérité que la Vie divine enverra
au nom de la Sagesse divine, vous suggérera tout ce que la
Sagesse divine vous a elle-même enseigné.

150. Et cette autre proposition: «Lorsque sera venu le Paraclet

que je vous enverrai du Père (a Patre) et qui est l'Esprit de
vérité qui procède du Père, il vous rendra témoignage de moi. »

On peut dire : Lorsque vous aurez reçu l'Esprit de vérité,
qui procède de la Vie divine ou du Père de la Sagesse divine;



— 552 -
lorsque vous aurez reçu le Consolateur que la Sagesse divine vous,
enverra de la part du Père, c'est-à-dire des profondeurs mêmes de
la Force infiniment lumineuse et infiniment aimante, il vous rendra
témoignage de la Sagesse divine. L'amour vrai et consolateur
vient de la vie et mène à la sagesse.

E. Michaud.


	Catéchisme sur la trinité d'après les pères

