Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Catéchisme sur la trinité d'apres les péres
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403419

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403419
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 519 —

CATECHISME SUR LA TRINITE
D’APRES LES PERES.

Chapitre I**. — Le dogme de l'unité de Dieu et celui
de la Trinité ne sont nullement contradictoires.

I. Quest-ce que Dieu?
Dieu est le créateur du ciel et de la terre, le pere des hommes,
la fin derniére de toutes choses.

2. Qu’entendez-vous, quand vous dites que Dieu est le créateur
du ciel et de la terre? _

Jentends que Dieu, par sa propre puissance, a fait que le
ciel et la terre, et tout ce qui est dans le ciel et sur la terre,
soient; en sorte que toutes les créatures tiennent leur étre de Dieu
et dépendent de Dieu.

3. Qu’entendez-vous, quand vous dites que Dieu est le peére
des hommes?

J’entends que Dieu est 'auteur de '’humanité, que les hommes
ne vivent que par lui, et qu’ils dépendent de lui dans leur vie
comme dans tout ce qu'ils possédent.

4. Qu’entendez-vous, en disant que Dieu est la fin derniére
de toutes choses?

Jentends que tous les étres créés et les hommes en particulier
ont été faits pour Dieu, pour le bénir et le glorifier, chacun suivant
sa nature; qu'ils doivent diriger vers lui leurs pensées et leurs
sentiments; et par conséquent qu'ils doivent consacrer au bien
parfait, qui est Dieu, leur vie et leurs actions.

5. En quoi consiste le dogme de l'unité de Dieu?
Le dogme de l'unité de Dieu consiste a croire qu’il n'y a
quun seul Dieu, et qu'en Dieu l'unité est infiniment parfaite.



— 520 —

6. En quoi consiste le dogme de la Trinité?
Le dogme de la Trinité consiste a croire que Dieu, tout en
étant parfaitement un, est a la fois Pere, Fils et St-Esprit.

7. Comment savons-nous que Dieu est Pere, Fils et St-Esprit?

Nous le savons, parce que J.-C. nous l'a enseigné, par exemple
quand il a dit a ses apdtres de baptiser toutes les nations au nom
du Pere, du Fils et du St-Esprit.

8. Ces deux dogmes sont-ils contradictoires:
Non, ces deux dogmes ne sont pas contradictoires. Au con-
traire. Ils se concilient, s’expliquent et se completent 'un Tautre.

9. Cependant, si le Pére est Dieu, si le Fils est Dieu, si le
St-Esprit est Dieu, ne sont-ce pas trois dieuxr

Non, ce ne sont pas trois dieux. Il n'y a qu’un seul Dieu,
qui est simultanément Pére, Fils et St-Esprit, en ce sens que, tout
en étant absolument un, Dieu a la triple propriété d’étre Pére,
d’étre Fils, d’étre St-Esprit.

10. Les mots «Pere, Fils et St-Esprit» ne sont-ils que des
noms que nous donnons a Dieu, ou de simples manieres dont nous
le concevons, sans qu'en réalité il y ait en Dieu un Pére, un Fils
et un St-Esprit? '

Non, ce ne sont pas de simples dénominations, ni de simples
conceptions sans fondement réel; en réalité, Dieu est vraiment
Pere, il est vraiment Fils, il est vraiment St-Esprit.

11. Qui a prétendu que le Pére, le Fils et le St-Esprit n’étaient
que trois noms?

C’est Sabellius qui, au IIT® siécle, a commis cette erreur, et
il a été condamné au synode d’Alexandrie en 261, condamnation
qui a été ratifice par toute I'Eglise.

Chapitre II. — L’Essence divine, la vie divine et les
relations divines.

12. Pourquoi le Pére, le Fils et le St-Esprit ne sont-ils qu'un
seul Dieu?

Le Pere, le Fils et le St-Esprit ne sont qu'un seul Dieu, parce
quiils n’ont qu’une seule et méme essence (appelée aussi nafure et
substance).



— 521 —

13. Connaissons-nous la nature divine en elle-méme?

Non, nous ne connaissons pas la nature divine en elle-méme;
elle est trop parfaite, trop infinie, trop absolue, trop au-dessus de
notre faible raison, pour que nous puissions savoir ce qu'elle est
en elle-méme.

14. Comment donc la connaissons-nous?

Nous ne la connaissons qu’indirectement et relativement, d’abord
par les raisonnements de notre raison qui nous apprennent plutdt
ce qu'elle n’est pas, et ensuite et surtout par la révélation que Dieu
a bien voulu nous faire de lui-meéeme.

15. Que savons-nous de l'essence divine?

Nous savons qu'elle est infiniment parfaite, qu’elle possede
par conséquent toutes les perfections possibles et sans aucune im-
perfection; qu'elle est donc absolue, supréme et souveraine, une et
indivisible, simple et indécomposable, immuable et inaltérable, éter-
nelle et indestructible, ayant en elle-méme sa propre raison d’étre,
ainsi que la raison de toutes ses perfections.

16. Qu’est-ce a dire: que l'essence divine est infiniment par-
faite et qu’elle posseéde toutes les perfections possibles, sans aucune
imperfection ?

Cela veut dire que l'essence divine est par elle-méme non pas
une certaine force, mais la force parfaite; non pas une certaine
vie, mais la vie parfaite; non pas une certaine intelligence, mais
Pintelligence parfaite; non pas une certaine volonté, mais la vo-
lonté parfaite; non pas un amour, mais l'amour parfait; non pas
une bonté, mais la bonté parfaite; non pas une puissance, mais la
puissance parfaite; non pas un bien, mais le bien parfait; non pas
une participation de la sainteté, mais la sainteté meéme.

17. Qu’est-ce a dire: que l'essence divine est absolue, supréme
et souveraine ?

Cela veut dire qu’elle n’est soumise a aucun étre qui lui soit
supérieur ; qu’elle est elle-méme Uétre supréme, absolument indé-
pendante, absolument maitresse d’elle-méme, et de laquelle tout ce
qui n’est pas elle dépend comme de sa raison d’étre et de sa cause.

18. Qu'est-ce 4 dire: que 'essence divine est une et indivisible,
simple et indécomposable?

Cela veut dire qu'elle ne renferme en elle-méme aucune com-
position, aucune partie; qu'elle n’est pas une quantité, un tout



— 522 —

composé de parties, mais la perfection méme de toute qualité; non
un assemblage de perfections, mais la perfection, parfaite dans sa
simplicité et infinie dans son unité. Clest notre esprit qui distingue
en elle des perfections multiples, mais en réalité toutes les perfec-
tions que nous distinguons sont en elle une seule et absolue
perfection.

19. Qu’est-ce a dire: que l'essence divine est immuable et inal-
térable, éternelle et indestructible ?

Cela veut dire qu’étant parfaite, elle n’a besoin ni de changer,
ni de se développer, ni de se perfectionner; qu'elle a été ainsi tou-
jours et qu’eﬂe sera ainsi toujours; qu’elle n’est soumise ni au
temps ni a qu01 que ce soit; qu’étant la vie parfaite, elle ne peut
ni souffrir, ni mourir; que possedant tout, elle ne peut ni rien
perdre, ni rien acquérir.

20. Qu’est-ce a dire: que lessence divine possede en elle-
méme sa propre raison d’étre, ainsi que la raison de toutes ses
perfections?

Cela veut dire qu’elle existe par elle-méme, qu’elle n’a regu
I'étre d’aucun autre, mais que tout ce qui n’est pas elle a sa raison
d’étre en elle-méme, et que sans elle tout serait inexplicable et rien
n’existerait.

21. Comment peut-on se représenter la vie dans l'essence
divine ? ,
Iessence de la divinité est la vie méme: vzta enzm wvera et
deztatis natura (St. Cyrille d’Alexandrie). Dans cette force parfaite
et cette vie parfaite, sont toutes les qualités pures, c'est-a-dire les
qualités exemptes d'imperfection, comme la vérité, la lumicre, la
beauté, la bonté, lintelligence, lesprit, la volonté, la puissance,
Pamour, la justice, la sainteté.

22. L.a vie en Dieu est donc spirituelle?

Oui, la vie en Dieu est éminemment spirituelle. Elle est lEsprlt
méme, car Dieu est Esprit. Dieu — force (ou énergie), vie et esprit
— se connait parfaitement; et, se connaissant parfaitement, il s’'aime
parfaitement ; et, se connaissant parfaitement et s’aimant parfaitement,
il agit aussi parfaitement.

23. 11 y a donc en Dieu une force qui pense et qui veut?

Oui, il y a en Dieu une force (ou énergie) qui pense et qui
veut; et cette force infiniment parfaite, infiniment puissante et fé-
conde, nous l'appelons le Pére,



— 523 —

24. 11 v a aussi en Dieu une pensée?

QOui, il y a en Dieu une pensée, qui est la connaissance que
Dieu a de lui-méme; et cette pensée infiniment parfaite, infiniment
sage, nous l'appelons le Fils.

25. Il v a aussi en Dieu un amour?

Ouj, il y a en Dieu un amour, qui est 'amour que Dieu a
de lui-méme en tant qu’il se connait; et cet amour infiniment par-
fait, infiniment saint, nous l'appelons le St-Esprit.

26. Est-ce cette Force, cette Pensée, cet Amour, que nous
appelons la Trinité?

Oui, tel est le mystere que nous appelons le dogme de la
Trinité¢, dogme qui, comme on le voit, ne contredit pas le dogme
de l'unité de Dieu, mais qui, au contraire, le complete et le per-
fectionne.

27. En sorte que la doctrine de la Trinité chrétienne est une
doctrine plus parfaite que la doctrine qui se borne a affirmer I'unité
absolue de Dieur

Oui, certainement, la doctrine de la Trinité chrétienne, bien
comprise, est un immense progres sur ['enseignement des philosophes
qui se sont bornés a n’affirmer que l'unité absolue de Dieu, sans
expliquer la vie divine elle-méme.

28. Qu'est-ce que cette unité absolue de Dieu telle que certains
philosophes l'ont expliquée?

C'est une unité sans relations, complétement stérile dans son
absoluité.

29. Il y a donc des relations en Dieu?

Oui, il y a des relations en Dieu, celles qu'il a avec lui-méme,
de par sa vie méme: la relation de lintelligence a son concept,
et réciproquement; la relation de la volonté éclairée et consciente
a son amour, et réciproquement.

30. Ces relations impliquent-elles quelque chose d’imparfait
en Dieu? |

Nullement, puisqu'elles résultent de la perfection méme de la
vie en Dieu, et qu’elles nous font mieux connaitre les propriétés
de Pessence divine.

31. Si l'on supprimait en Dieu le Pére, le Fils et le St-Esprit,
que resterait-il?
Il resterait une essence abstraite, stérile, morte.



524 —

32. L’essence divine est-elle par elle-méme personnelle?

Oui, l'essence divine est par elle-méme personnelle: car elle
posséde par elle-méme toutes les perfections; or la personnalité est
une perfection; donc l'essence divine est infiniment personnelle.

33. Si l'essence divine est par elle-méme infiniment personnelle,
pourquoi n’est-elle que triplement personnelle?

L’essence divine n’est que triplement personnelle, en d’autres
termes, il n’y a que trois personnes en Dieu, parce que tous les
attributs de Dieu se rameénent a trois: la Force vitale, la Pensée,
I’Amour, c’est-a-dire, le Peére, le Fils, le St-Esprit.

34. Montrez comment les différents attributs de Dieu se ra-
menent a ces trois.

A la Force vitale personnifiée dans le Pére se rapportent la
toute-puissance, la force de conception ou lintelligence, la force
de spiration ou la volonté; a4 la Pensée personnifiée dans le Fils
se rapportent I'idée, la lumiere, la sagesse, la parole, la science;
a I"Amour personnifié dans le St-Esprit se rapportent la justice, la
bonté, la miséricorde, la consolation, la sainteté.

Chapitre III. — Les Propriétés divines et les Personnes
divines.

35. Sont-ce ces trois propriétés fondamentales de l'essence di-
vine que l'on appelle les trois personnes divines?

Oui, ce sont ces trois propriétés fondamentales de l'essence
divine — la Force vitale personnifiée dans le Pére, la Pensée per-
sonnifiée dans le Fils, ’Amour personnifié le dans St-Esprit — que
I'on appelle les trois personnes divines.

36. Le Pere, le Fils et le St-Esprit sont-ils appelés « personnes »
dans la sainte Ecriture:

Non, la sainte Ecriture ne leur donne pas le nom de personnes,
mais elle nous les représente vivant, parlant et agissant comme des
personnes, et les Péres leur ont donné ce nom.

37. Devons-nous nous les représenter comme des personnes
humaines, séparables et séparées entre elles?

Non, car ce serait se les représenter comme trois dieux €t
tomber dans le trithéisme.

38. Qu'ont voulu dire les Péres lorsqu'ils ont appelé «per-
sonnes » le Pere, le Fils et le St-Esprit?



Ils ont voulu dire et ils ont dit que les personnes divines
sont «des propriétés, des qualités, des relations, des degrés, des
formes, des aspects» de ’essence divine, qui est essentiellement et
toujours une dans sa triple personnalité. St. Grégoire de Nazianze
a dit: Colamus Deum Patrem, Deum Filium, Deum Spiritum
sanctum, tres proprictates, unam divinitatem, nec gloria, nec honore,
nec essentia, nec regno divisam ... Tria hec unum, si divinitatem
spectes et unum ftria si proprietatum rationem habeas ... Deum
cum dico, uno eodemque triplici lumine perstringamini: triplici
quidem, quantum ad proprietates szve hypostases, si cui hoc verbum
magis arridet, szve personas (neque enim de vocabulis dissidebimus,
quandiu syllaba ad eamdem sententiam ferent); uno autem, quantum
ad substantiee, hoc est divinitatis, rationem. »

39. Quel avantage y a-t-il a donner le nom de ¢ personnes »
a des propriétés, des qualités, des relations, des degrés, des formes,
des aspects de la nature divine?

Il y a cet avantage, que ces propriétés, ainsi appelées, ne nous
paraissent pas abstraites ou imparfaites comme les propriétés le
sont en nous, mais qu’elles nous paraissent davantage ce qu’elles
sont réellement, a savoir vivantes, parfaites et personnelles.

40. Qu’entendez-vous quand vous dites que les propri¢tés de
la nature divine sont personnelles?

Jentends qu’elles sont parfaites au point d’étre conscientes et
maitresses d’elles-mémes (sui compotes, sui juris), et de ne pouvoir
étre dominées par quoi que ce soit ou par qui que ce soit.

41. Le mot «personne» appliqué au Peére, au Fils et au
St-Esprit, est-il de foir

Non, car il ne fait pas partie de la révélation: il n’est pas
dans I’Ecriture, et les Péres qui l'ont employé ont dit expressément
que ce mot est peu clair et qu'on ne l'emploie que faute d'un
meilleur.

42. Les propriétés divines peuvent-elles étre séparées de 'essence
divine, et réciproquement?

Non, les propriétés divines ne peuvent pas étre séparées de
Vessence divine, et I’essence divine ne peut pas non plus €tre sé-
parée de ses propriétés. Toute propriété d'un étre tient a 'essence
méme de cet étre, et résulte de cette essence. Ce ne sont pas
les propriétés qui constituent 'essence; c’est, au contraire, I’essence
qui constitue les propriétés.

Revue intern. de Théologie, Heft 23, 1898, 35



43. Le Pere, le Fils et le St-Iisprit, qui sont distincts entre
eux comme personnes, sont-ils distincts de l'essence divine?

IIs sont distincts de lessence divine en ce sens que nous
rapportons a l'essence divine tout ce qu’il y a d’absolu en Dieu,
et aux personnes ce qu'il y a de relatif; mais il est clair que les
personnes divines n’existent pas sans lessence divine, dont elles
sont les propri¢tés personnelles et en laquelle elles sont immuable-
ment enracinées, comme des <aspects» et des «formes» multiples
d'une seule et méme essence.

44. Si la force vitale est une perfection absolue de I'essence
divine et par conséquent une perfection commune aux trois per-
sonnes divines, pourquoi 'attribue-t-on plus particuliérement au Peére?

On Tlattribue plus particuliecrement au Pere, parce qu’elle

A - - ) —~
apparait surtout dans la conception, qui est l'acte par lequel Dieu
(I'essence divine personnelle) est Pére.

48. Si la sagesse divine est une perfection absolue de I'essence
divine, pourquoi lattribue-t-on plus particulierement au Fils:

On Tlattribue plus particulierement au Fils, parce qu’elle
apparait surtout dans le concept ou la pensée, ou la parole.

46. Si 'amour divin ou la sainteté est une perfection absolue
de l'essence divine, pourquoi lattribue-t-on plus particulierement
au St-Esprit?

On attribue plus particulierement 'amour au St-Esprit, parce
qu’il apparait surtout dans l'objet de la spiration et dans le don
de soi.

47. Quoique l'unité de lessence et la trinité des personnes
soient en Dieu simultanées et par conséquent éternelles, ne peut-
on pas dire que c'est la trinité qui dérive de l'unité?

Oui, nous concevons d’abord l'unité de 'essence et ensuite la
trinité des propriétés personnelles ou des personnes, en sorte que
cest de l'unité que dérive la trinité. Tertullien dit: « Unitas a
semetipsa derivans trinitatem, non destruitur ab illa, sed ad-
ministratur. »

48. Lorsqu’on dit qu’une personne procede d’une autre per-
sonne, veut-on dire qu'elle procéde de cette personne considérée
seulement comme telle propriété personnelle, ou qu’elle procede
de la substance de cette personne, en d’autres termes de 'essence
divine elle-méme en tant que personnifice?



— B27 —

On veut dire qu’elle procede de l'essence divine personnifiée.
Ainsi Tertullien dit: « Filium non aliunde deduco, sed de substaniia
Patris ». — St. Cyrille d’Alexandrie enseigne que le St-Esprit pro-
cede ex essentia divina, ou ex esseniia Patris et Filiz. — St. Jean
Damascene dit: « Spiritus sanctus ex Patris subdstantia procedens . ..
Pater et Filius non sunt alterius et alterius substantize, sed unius
et ejusdem.» Donc ce n'est pas de la seule personnalité du Peére,
comme telle, que le Fils est engendré, mais de l'essence divine
en tant que personnifiée par le Pere, ou ex substantia FPatris. —
Clest évidemment pour exprimer cette vérité que la plupart des
Peres appellent le Verbe non pas seulement le Verbe du Pére, mais
« Verbum Dez ac FPatris».

49. Doit-on dire que ce n'est pas la divinité qui dérive des
personnes, mais bien les personnes qui dérivent de la divinité?

De ce qui précede, il résulte que les personnes dérivent de
I'essence divine elle-méme. St-Cyrille d’Alexandrie enseigne ex-
pressément que le Pére n’est pas Dieu parce qu'il a engendré, ni
i{e Fils parce qu'il est engendré, mais que, Dieu étant, le Pére a
engendré, et que, Dieu étant, le Fils a été engendré: « Non Deus
est Pater quia genuit, neque rursus Deus est Filius quia genitus
est; sed Deus existens, genuit Pater, et Deus existens, genitus est
Filius ».

50. Le Pere, le Fils et le St-Esprit sont-ils distincts par leur
essence, ou seulement par leur personnalité:

Le Pére, le Fils et le St-Esprit ne sont pas distincts par leur
essence, qui est la méme dans chacun d’eux, mais seulement par
leur personnalité; ils ne sont donc pas distincts en tant que Dieu,
mais seulement en tant que Pere (Zngenitus), en tant que Fils (ge-
nztus), en tant que St-Esprit (procedens, datus).

51. Peut-on dire que la substance divine est née, ou tirée ou
procédée d’une personne divine?

Non, la substance divine n’est pas née, elle n’est issue d’aucune
personne, elle existe par elle-méme, elle est la raison d’étre de sa
propre perfection et par conséquent de toutes ses propriétés.
St. Basile dit: «Est Filius genitus, at non quatenus substantia est,
sed quatenus genitus fuit.» Il ajoute que le Fils et le St-Esprit
n'ont de principe qu’en tant qu'ils sont personnes, c’est-a-dire comme
Fils et comme Esprit, mais non en tant qu'ils ont la nature divine,
laquelle «n’a ni principe, ni cause, ni origine>.



— DH28 —

Chapitre IV. — Les noms par lesquels 'Ecriture désigne
les trois personnes divines.

52. Par quels noms 'Ecriture désigne-t-elle les trois personnes
divines ?
L’Ecriture les appelle Pere, Fil§ et St-Esprit.

53. Pourquoi dit-on que Dieu est Peére?
On dit que Dieu est Pére, parce que Dieu, en tant que Pére,
n’a pas €té congu, mais il a congu un Fils.

54. Dieu n’est-il pas Pére aussi par rapport aux hommes?

Oui, Dieu est Pere aussi par rapport aux hommes, parce que
c’est lui qui a donné la vie aux hommes et qu’il les aime comme
ses enfants. C’est pourquoi nous l'appelons non seulement Pére du
Fils, mais encore notre Pere.

s5. N’y a-t-il aucune différence entre le Fils de Dieu et les
hommes, sinon que le Fils de Dieu est le premier des fils de Dieu?

Il v a d’autres différences, a savoir: le Fils de Dieu par sa
nature est Dieu lui-méme, tandis que les hommes par leur nature
ne sont que des créatures; le Fils de Dieu est éternel et infini,
tandis que les hommes ne sont ni éternels ni infinis.

56. Pourquoi dit-on que Dieu est Fils?

On dit que Dieu est Fils, parce que Dieu, en tant que Fils,
a été congu par le Pére. Le Fils est le concept que Dieu a de
lui-méme, son Idée, son Verbe, sa Parole (v. n® 48).

57. Pourquoi dit-on que Dieu est Saint-Esprit?

On dit que Dieu est Saint-Esprit, parce que Dieu, en tant
que Saint-Esprit, procéde du Pére, non par voie de conception,
mais par voie de spiration ou de don, non comme concept, mais
comme amour éclairé par le concept, ou comme don rempli de
sagesse.

58. De ce que le Fils, qui est Dieu, a été engendré par le
Pére, peut-on dire qu'il a été engendré comme Dieu, et quun
Dieu a engendré un Dieu?

Quelques théologiens, voulant dire que le Pére, qui est Dieu,
a engendré le Fils, qui est Dieu aussi, ont dit quelquefois, dans
un sens trés large, qu'un Dieu a engendré un Dieu. Mais, si 'on
veut parler strictement, il faut écarter ce langage, car il n'y &



— 529 —

qu'un seul Dieu, et dés lors il ne peut pas y en avoir deux: 'un
qui engendrerait et lautre qui serait engendré. Ce serait du poly-
théisme. Le Fils est engendré comme FZ/s, et non comme Dizex,
bien que comme Fils il soit Dieu. Dieu, comme tel, existe par
lui-méme (@ se), et par conséquent il ne saurait étre engendré
{v.n°® 51).

59. Peut-on dire avec Eunomius que la substance du Fils a
été engendrée?

Non: la substance ou l'essence du Fils est l'essence divine,
laquelle, étant une, est aussi celle du Pére et celle du St-Esprit.
Or, l'essence divine existe par elle-méme (@ s¢) et par conséquent
elle ne saurait étre engendrée. Clest la personne du Fils qui, comme
telle, est congue et engendrée, mais ce n’est pas son essence. .

60. Peut-on dire que lessence divine a été «transmises au
Fils et au St-Esprit?

Des théologiens l'ont dit, dans un sens large, voulant simple-
ment dire par la que le Fils est engendré par le Pére, que le
St-Esprit proceéde du Pére, et que le Fils et le St-Esprit, comme
Fils et comme St-Lspref, ont ainsi requ du Pere leur «étre per-
sonnel ». Mais, en tant que Dzex, le Fils et le St-Esprit n’ont pas
d’autre essence que l'essence divine méme, laquelle ne peut pas
plus étre «transmise» qu’elle ne peut étre «issue» ou «engendrée ».
Ce serait une grave erreur de confondre Uessence divine, qui est
une et absolue, avec les personnes divines, qui en sont les
propriétés.

61. Peut-on dire que les personnes divines sont des «fruits»
ou des «qualités» de l'essence divine?

St. Cyrille d’Alexandrie a employé ces expressions, pour
montrer que les trois personnes divines ont leur «racine» dans
Pessence divine, qui est une et la méme pour le Pere, pour le
Fils et pour le St-Esprit.

62. 1. Ecriture donne-t-elle encore au Pére, au Fils, au St-Esprit,
d’autres noms que les noms de Pére, de Fils et de St-Esprit?
Oui, 'Ecriture leur donne encore d’autres noms.

63. Quels noms U'Ecriture donne-t-elle au Pere?
L’Ecriture appelle encore le Pére: Dieu, I'Eternel, le Tout-
Puissant, etc.



— 530 —

64. Est-ce a dire que le Pére seul soit Dieu, éternel et tout-
puissant?

Non; car, d’apres I'Ecriture, le Fils et le St-Esprit sont aussi
Dieu, aussi éternels, aussi tout-puissants.

65. Ou I'Ecriture enseigne-t-elle que le Fils et le St-Esprit
sont Dieu?

Dans tous les textes ou elle les représente faisant des ceuvres
que Dieu seul peut faire.

66. Comment savons-nous que le Fils et le St-Esprit sont
éternels ?

Le Fils est éternel, parce que le Pére, qui est éternel, n’a pas
pu étre sans se connailtre, c’est-a-dire sans concevoir son Fils, qui
par conséquent est éternel comme lui. Et le St-Esprit est éternel
comme le Peére et le Fils, parce que Dieu, aussitét qu’il s'est
connu, s’est aussi aimé, donc de toute éternité.

67. Comment savons-nous que le Fils et le St-Esprit sont
tout-puissants ?

Le Fils et le St-Esprit sont tout-puissants, parce qu’ils ont la
méme essence que le Pére, laquelle est toute-puissante; et, de fait,
tout ce que le Peére fait, le Fils et le St-Esprit le font aussi.

68. Quels noms U'Ecriture donne-t-elle au Fils:
L’Ecriture appelle le Fils: Verbe ou Parole, Sagesse, Seigneur,
Image du Dieu invisible, Splendeur de gloire, etc.

69. Quels noms I'Ecriture donne-t-elle au St-Esprit?
L’Ecriture appelle le St-Esprit: Paraclet ou Consolateur, Esprit
de vérité, Esprit de sagesse, Esprit de force, Don, etc.

70. Malgré ces noms particuliers, le Pere, le Fils et le St-Esprit
n‘ont-ils pas des noms qui leur sont communs:

Oui, ils ont aussi des noms qui leur sont communs; ainsi on dit
des trois qu'ils sont Dzew, Seigneur, Esprit, Sagesse, Lumzere, etc.
St. Basile remarque qu’«il faut voir 'union de la Trinité dans la
communication des noms; oportet Trinitatis conjunctionem in no-
minum communicatione agnoscere. »

Chapitre V. — De l'ordre et de I'égalité des Personnes
divines entre elles.

71. Le Pére, le Fils et le St-Esprit sont-ils égaux entre eux?t
Oui, le Pére, le Fils et le St-Esprit sont €gaux enfre eux,
puisqu’ils ont tous une seule et méme essence, lessence divine,



=iy
Ry O\‘) p——

qui est toujours et partout égale a elle-méme, et dans laquelle il
0’y a ni infériorité ni supériorité.

72. Bst-i] bien vrai que [’égalité de nature existe entre les
trois personnes divines?

Certainement; car, si les trois personnes divines n’avaient pas
la méme nature, elles ne seraient pas Dieu. Tous les Péres sont
unanimes sur ce point. Par exemple, St. Hilaire de Poitiers a dit:
« Filius est Deus a Deo, Spiritus a Spiritu, lumen a lumine... Ut
Spiritus Pater, ita et Filius Spiritus; ut Deus Pater, ita et Filius
Deus; ut lumen Pater, ita et Filius lumen. Quod in ingenito, hoc
in unigenito est, alter ab altero, et uterque unum. » St. Cyrille
d’Alexandrie : « Filius omnia habet queae Pater, excepta paternitate;
est enim heec Patris propria, sicut Filii filietas (1 videne). »

73. Pourquoi appelle-t-on le Pere la premicére personne, le
Fils la seconde, le St-Esprit la troisiéme?

Parce que J.-C., en recommandant de baptiser au nom du
Pere, du Fils et du St-Esprit, a nommé le Pére en premier lieu,
le Fils en second lieu et le St-Esprit en troisiéme lieu; et aussi,
parce que la raison ne peut pas concevoir un fils sans un peére, ni
Vamour sans la connaissance (wzhzl amatum nisi pracognitun); en
sorte que c’est a bon droit que les Péres ont appelé le Pere la
premicre personne, le Fils la seconde et le St-Esprit la troisieme.

74. Peut-on appeler le Pere « premier Dieu», le Fils «second
Dieu», et le St-Esprit « troisieme Dieu »?

St. Justin, et d’autres aprés lui, ont appelé le Fils «second
Dieu », mais sans nier ni Iégalité de nature, ni 1'éternité des per-
sonnes divines. lls n'ont voulu exprimer que l'ordre logique ou
métaphysique qui existe entre les personnes divines. Toutefois, si
leur idée était correcte, leur langage était erroné, parce qu’il con-
fondait le mot personne et le mot Diew, et qu’il favorisait le tri-
théisme. Aussi St. Basile la-t-il condamné avec raison. Nous
disons donc qu'il y a une premiére personne, une seconde per-
sonne, une troisieme personne, mais nous ne disons pas qu’il y a
un premier Dieu, un second Dieu, un troisieme Dieu.

75. Est-ce par rapport au femps que le Pere est premier, le
Fils second, le St-Esprit troisieme?

Nullement : car tous trois sont éternels; le Peére n’est antérieur
ni au Fils ni au St-Esprit, et le St-Esprit n’est postérieur ni au
Pére ni au Fils (v. n° 60).



— 532 —

76. Est-ce par rapport a la dzgnité que le Peére est le pre-
mier, le Fils le second, le St-Esprit le troisiémer

Nullement: car tous trois sont égaux, tous trois sont Dieu,
tous trois par conséquent ont la méme dignité, attendu qu’il n’y
pas d’inégalité en Dieu. Si quelques Peéres ont admis qu'il y a
dans la Trinité un premier, un second et un troisicme en dignité,
c’est qu’ils ont pris le mot «dignité » dans le sens d’« ordre ».

77. En gquoz donc le Peére est-il premier, le Fils second et le
St-Esprit troisieme?

Uniquement en ce que le Pere n'est pas engendré (zngeniius),
en ce que le Fils est engendré (genzius) par le Pere, et en ce que
le St-Esprit procede du Pére, du Pere déja Fere du Fils (c'est-a-
dire du Pére se connaissant déja et par conséquent uni au Fils).

78. Comment les Peres ont-ils caractérisé la propriété du
Péres

Tous les Peres ont dit du Peére qu'il est inengendré (zmge-
nitus); qu’il ne procede d’aucune personne, d’aucun principe per-
sonnel (ex nmullo, principiz expers). St. Basile et St. Grégoire de
Nazianze Vont appelé principe et cause, genetor, productor. St. Hi-
laire de Poitiers : aufor. St. Basile de Césarée: wmens Verd:i, potentia
potentis, sapiens qui Saprentiam genuzi. St. Augustin @ dzcems. Etc.

(v. n% 48 et 49).

79. Comment les Péres ont-ils caractérisé la personne du Fils?

St. Justin U'a appelé: Virtus ex Patre gemita. — St. Irénée:
Agnitio Fatris, ficuratio Patris. -— Hippolyte: Mens sive sensus
Dez, wvoluntas Patris, virtus Patris. — Théophile : Spérdtus Des.
— Clément d’Alexandrie: Fuacies Dei est Verbum, quo Deus llu-
wmenatur et cognoscitur ... Verbum, Deus, Ratio, Dei Virtus et
Saprentia, Lux, Logos. — Tertullien: Verbum, Ratio, Virtis, Scrmo,
Filius, Sapientia. — St. Athanase: Hzlius, Dominus, Sapientia,
Verdtas, Virtus Dei, Fons Spiritus sanctz (myij 1ot dyiov Hvedparos),
Imago Patris. — St. Basile: Filius est forma Dei, naturalis Det
imago. — St. Hilaire de Poitiers : Unigenitus, forma Patris inge-
niti. — St. Grégoire de Nazianze : Prencipium omnium verunt,
genitus (proprictas [Filiz est quod genitus set), soboles Patris, opifex,
mon principii expers. — St. Augustin: « Le Fils est tout ce qu'est
le Pére, sans cependant étre le Pére, parce que le Fils est le Fils
et le Pere le Pere; est Filius hac ommia quod Fater, non tamen
Pater, quia iste Filius, tlle Pater.»



— 533 —

80. Les Péres n'ont-ils pas comparé quelquefois le Verbe a
un instrument ou & un ministre du Pére?

Aucun Peére, que je sache, n'a comparé le Verbe & un zns-
trumeni du Pere. Théophile (1 v. 190) l'a appelé muznistre du
Pére: « Hoc Verbo usus est Deus administro operum suorum, et
per illud omnia condidit. » Mais, en général, les Péres ont condamné
cette expression a cause du sens erroné qu’on pourrait lui donner.
Par exemple, St. Basile a dit que le Fils n’est ni instrument, ni
ministre, mais Créateur (Conditor): non quod instrumentali quodam
ac servili ministerio fungatur, sed quod tanquam Conditor paternam
impleat voluntatem. — St. Cyrille a enseigné que le St-Esprit
n'agit pas wmunzstratorio modo. Et il a dit du Christ : « Christus
immittit Spiritum non alienum, ut servus et minister. »

81. Si le Fils a été engendré (gemzius) par le Pére, peut-on
o S ’
dire qu'il a été produit (editus, fundatus), fast et créé par le Pere,
et que par conséquent il est un produit et une créaturer
oncevoir et engendrer, dans sens gpirituel, n’a nullemen
(i t engendrer, d le se tuel, n’ 11 t
sens de produire, faire et créer dans le sens matériel. Donc le
le de produire, f: t d 1 tériel. D 1
ils n’a été ni produit, ni fait, ni créé, et il n’est pas un produi
Fils n’a ét produit, fait, , et il n'est p produit
ni une créature dans le sens actuel de ces mots. Mais les Péres
qui ont employé les termes en question au sujet du Fils, les ont
pris dans le sens large de procéder, et non dans le sens strict
que nous leur donnons aujourd’hui: la preuve en est que les Peéres
qui ont employé ces mots ont formellement enseigné 'éternité et
la divinité du Fils.

32. De ce que le Fils est engendré par le Pére, ne résulte-t-il
pas, du moins, qu’il soit subordonné au Peére?

ILe Fils, comme seconde personne, est évidemment subor-
donné au Pére, premiére personne, en ce sens que le second est
subordonné au premier, le concept au concevant, le Fils au Pere.
Mais ce n’est 1a qu’une subordination d’ordre logique ou méta-
physique, et non une subordination de nature et de dignité, puisque
le Fils a la méme nature que le Pére.

83. En quoi a consisté 'arianisme et pourquoi a-t-il été con-
damné?

I’arianisme a consisté dans la confusion de la subordination
de simple ordre logique ou métaphysique avec la subordination
de nature et de dignité. Il a conclu de celle-la a celle-ci; il a
nié¢ Péternité, I'égalité et la divinité du Fils, sous prétexte que le
Fils, engendré par le Pére, était Zpso facto postérieur et inférieur



au Peére. Le concile de Nicée de 325 a donc a bon droit con-
damné cette hérésie et maintenu le dogme de 'éternité, de I'égalité
et de la divinité du Fils.

84. Comment les Péres ont-ils caractérisé la propriété du
St-Esprit ¢

Athénagore a dit: <« Spiritum sanctum efffucentiam Dez esse
dicimus, emanantem et redeuntem wveluti radium solis.» — St.
Irénée: Unctio Filii per Patrem. -— Théophile I'a appelé « Sapientia
Dei. » — Tertullien: Sermonis corpus est Spiritus, Spiritus substantia.
est Sermonis. ~— St. Athanase: Esprit de vérité, Paraclet, Imago
Dei. — St. Basile : Filii Verbum Spiritus, imago Filii, Dei Spiritus,
Spiritus oris ejus, sanctificatio non est absque Spiritu, Spiritus
sanctus vim habet perficiendi creaturam rationalem. — St. Hilaire
de Poitiers : Donum. -— St. Grégoire de Nazianze: Processio Dej,
Perfector. — St. Cyrille d’Alexandrie: Qualitas deitatis Fili, pro-
prietas essentie Tilii, Mens Filii, Vis ac Virtus Verbi, Fructus
atque qualitas essentize Dei. — St. Augustin: Caritas Patri et Filio-
communis, Patris Filiique communio, communio quaedam consub-
stantialis Patris et Filii, amborum Spiritus, Donum amborum;
exiit Spiritus a Patre, non quo modo natus, sed quo modo datus.
— St. Jean Damasceéne : Spiritus Filii. Ete.

85. De ce que le St-Esprit procéde du Pére, ne résulte-t-il pas
qu’il soit subordonné au Peére et au Fils?

Le St-Esprit, comme troisiéme personne, est manifestement
subordonné au Pere et au Fils, en ce sens que le troisieme est
subordonné au premier et au second, I'amour a celui qui aime, le
don a celui qui donne. Mais ce n’est 14 non plus qu'une subordi-
nation d’ordre logique et métaphysique, et non une subordination
de nature et de dignité, puisque le St-Esprit a la méme nature
que le Pére et le Fils.

86. En quoi a consisté Peunomianisme et pourquoi a-t-il €té
condamné ¢

L’eunomianisme a commis, au sujet du St-Esprit, la méme
confusion que l'arianisme au sujet du Verbe; et par conséquent le
concile de Constantinople de 381 a justement condamné cette
hérésie, et maintenu le dogme de éternité, de 1'égalité et de la
divinité du St-Esprit.

87. Doit-on rendre aux trois personnes divines le méme culte
d’adoration?®



— 535 —

Qui, on doit rendre aux trois personnes divines le méme culte
d’adoration, puisque, tout en étant distinctes comme personnes,
elles sont cependant un seul et méme Dieu. St. Basile a dit: «In
adoratione inseparabilis est a Patre et Filio Spiritus sanctus.» St
Jean Chrysostome: « Una adoratione colamus unam trium hypo-
stasium divinitatem ... Nos non creaturam adoramus, sed Trini-
tatem increatam.» St. Cyrille d’Alexandrie: « Una quoque Patris,
et incarnati I1ilii et Spiritus sancti est adoratio. »

Chapitre VI. — Explication de quelques textes des
Ecritures.

88. Comment peut-on expliquer cette parole du psalmiste
(Ps. XVII, 32): Qués Deus preter Dominunes Qui est Dieu si ce
n’est le Seigneur?

Cette parole signifie que les dieux du paganisme ne sont pas
de véritables dieux, et que le Seigneur seul est vraiment Dieu. On
ne saurait conclure de cette parole que le Fils de Dieu n’est pas.
vraiment Dieu; car, outre qu’il ne saurait ¢tre compté parmi les
faux dieux, il est souvent appelé « Seigneur » dans les Kcritures,
ainsi que le Peére. Dans ce texte, Seigneur signifie Diex, et non
seulement le Pere.

89. Comment peut-on expliquer cette parole de J.-C.: « Mon
Pere est plus grand que moi» (Ev. Jean, XIV, 28)?

On peut dire que J.-C., comme homme, est inférieur a Dieu.
Et, si l'on admet que J.-C. a parlé ici comme Fils éternel de Dieu,
on peut dire qu'il ne s’agit pas d'une prétendue supériorité de
nature ni de dignité, de la part du Pere envers son Verbe, mais
seulement de la grandeur que nous attachons a la paternité. St. Ba-
sile remarque que le Peére n’est pas plus grand que le Fils en
quantité (magnitudine), car il est incorporel; ni quant au temps,
car le I¥ils aussi est créateur du temps (condzior temporumz); ni
quant a la dignité, car le Fils aussi est éternel; ni en puissance,
car «tout ce que le Pere fait, le Fils le fait aussi»; ni comme
cause du Fils, « car le Pére étant cause du Fils et de nous, serait
de la méme fagon (szmzliter) plus grand que lui et que nous». La
phrase susdite n’est, par conséquent, qu'une simple manicre de
parler, pour montrer I'honneur que le Fils rend au Pére, et non
pour indiquer dans le Fils un amoindrissement (diminutionem),
car le Fils est consubstantiel avec le Peére. Le mot «cause», ap-
pliqué au Pére par rapport au Fils, signifie cause logzgue et nom
cause substantielle; car la substance du Fils est la substance méme
du Peére et la substance méme du St-Esprit; il n’y a qu'une



— 536 —

substance divine, laquelle existe par elleeméme dans les trois
personnes divines. ILe Pére étant la premiére personne, a été,
comme premiere personne, appelé par plusieurs DPéres principe
et méme cause (wizie) des deux autres personnes; mais il n’en
résulte, dans la seconde et la troisieme, aucune infériorité ni subs-
tantielle, ni méme logique. La secondarité et la tertiarité ne sont
pas, comme telles, des infériorités: car une personne peut étre
premiére dans l'ordre logique, sans étre premiere en valeur ou
supérieure. En Dieu les trois personnes sont égales et éternelles.
Les ariens sont tombés dans I'hérésie, parce qu’ils n'ont pas pris
le mot « cause » dans le sens de cause purement logique.

00. Et cette autre parole de J.-C.: «Ce n’est pas a moi de
vous accorder la faveur d’étre assis a ma droite ; cela ne sera
-donné qu’a ceux a qui mon Pére 'a réservé» (Ev. Matt. XX, 23)?

Ce nest pas, en effet, au Christ comme homme a accorder
la faveur en question. C’est Dieu qui, comme tel, est le seul juge
de 'humanité. Le Fils, comme Dieu, est donc juge aussi; il possede a
ce titre la toute-puissance au ciel et sur la terre; un jour il jugera
les vivants et les morts, et tous devront comparaitre devant son
tribunal : omnes nos inanifestari oportet ante tribunal Christi

(II Cor., V, 10).

o1. Comment peut-on expliquer cette autre parole de J.-C.:
«Le Fils ne peut rien faire de lui-méme, mais cela seulement
qu’il voit faire au Peére» (Ev. Jean, V, 19)?

St. Basile remarque que, 'homme étant libre et libre par le
Fils, il serait absurde de nier que le Fils fit libre. On peut ajouter
ou qu’il s’agit ici du Christ comme homme, ou que, s'il s’agit du
Fils éternel de Dieu, le Fils éternel de Dieu n’agit jamais sépa-
rément du Pére, mais toujours en union avec lui et avec le St-
Esprit, et que dés lors il ne fait que ce que fait le Pere.

92. Et cette autre parole de J.-C.: « La vie éternelle, 6 Pere,
c’est qu’ils te connaissent, toi le sex/ vrai Dieu, et celui que tu as
envoyé, Jésus-Christ» (Ev. Jean, XVII, 3)°

Quelques exemplaires donnent ce texte autrement, et contien-
nent le mot wmum, au lieu du mot selumz; en sorte que le sens
serait: «ILa vie éternelle, c’est qu’ils te connaissent comme Die}l
vrai et unique ». Quoi qu'il en soit, on peut encore donner I'expli-
cation suivante: J.-C. comme homme enseigne qu’il n’y a pas
d’autre Dieu que le vrai Dieu, que les dieux du paganisme ne
sont pas le vrai Dieu, que le vrai Dieu est celui dont il est le
Fils. J.-C. n’a nullement voulu dire que le Verbe de Dieu n'est



2

e BEF  on

¢

pas Dieu, car il a enseigné ailleurs sa divinité, et Iévangile de-
St. Jean est formel sur ce point; et d’ailleurs, dans le méme verset,
il affirme que la vie éternelle consiste a le connaitre lui aussi..
St. Basile remarque que le Christ est appelé par St. Paul «le
grand Dieu notre Sauveur» (Tite, II, 13), et qu’il serait absurde
qu'un grand Dieu flit inférieur & un autre Dieu: « Hoc absurdum
est, magnus Deus non potest Deo alio minor esse. »

93. Et cette autre parole de J.-C.: « Les paroles que je vous.
dis, je ne les dis pas de moi-méme » (Ev. Jean, XIV, 10)?

Cela veut dire que J.-C., comme homme, ne parle que sous.
I'inspiration du Verbe qui lui est uni personnellement; ou que le-
Verbe divin est toujours uni au Pere et au St-Esprit, et que les
paroles de Dieu sont & la fois les paroles du Pére, du Fils et dw
St-Esprit. Cette derniére proposition est de St. Basile, qui ajoute:
¢ C'est pourquoi le Fils ne parle pas de lui-méme. Le Pére qui
m’a envoyé, dit-il, m’a dit ce que je dirai et ce que je dis; non
pas que le Fils ait appris quelque chose, car c’est une imper-
fection de ne pas savoir ; mais tout ce que le Pere dit, il le dit
par le Fils dans le St-Esprit. »

04. Et cette parole de St. Paul: « Dieu a exalté le Christ et
lui a donné un nom qui est au-dessus de tout autre nom»
(Philip. II, g)? |

Le Christ comme homme a été, en effet, exalté par Dieu, et
son nom, méme humain, est au-dessus de tout autre nom. Il serait
erroné de conclure de cette parole de St. Paul que le Verbe de
Dieu est plus grand aprés lincarnation qu’avant. « Hec de huma-
nitate, non de divinitate, oportet intelligi», dit St. Basile.

95. Et cette autre parole de St. Paul: « Le Christ est le pre--
mier-né de toute créature» (Coloss., I, 15)¢

St. Basile enseigne que, si le Christ est appelé le premier-né
« entre beaucoup de fréres» (in multis fratribus; Rom., VII, 29),.
cela ne veut pas dire que Dieu ait plusieurs fils dieux, mais qu'’il
a des créatures qui sont ses enfants; que le Christ, qui n’a pas.
été créé, ne saurait étre considéré comme la premiere des créatures;
qu'en effet il n’est pas appelé primo creatus, mais primo genitus;
que, de méme qu'on le considére comme la cause de la résur--
rection lorsqu'on l'appelle le premier-né d’entre les morts (przmo-
genztus ex mortuzs), ainsi on le considére comme la cause de la
création, lorsqu’'on l'appelle le premier-né de toute créature, sui--
vant ce mot de St. Jean: « In principio erat Verbum, et per eum
omnia facta sunt.»



— 5838 —

06. Et cette autre parole de St. Paul: «L.orsque toutes choses
auront été soumises au Fils, alors le Fils lui-méme sera soumis a
Celui qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en
tous» (I Cor., XV, 28)¢

Il s’agit dans ce texte du Fils selon l'humanité (secundum
humanitatem), dit St. Basile: car, s'il s'agissait d’une soumission
du Fils selon la divinité, cette soumission aurait eu lieu de toute
éternité. Or, St. Paul parle d'une soumission qui doit avoir lieu.

97. Et cette autre parole de la Sagesse, dans les Proverbes
(VIII, 22): « 1. Eternel m’a créée la premiere de ses ceuvres, avant
ses ceuvres les plus anciennes; j’ai été établie deés I'éternité et avant
que la terre fat»?

St. Basile remarque que le mot creavzt me est douteux, parce
qu’il se trouve dans des proverbes et des discours énigmatiques,
et qu’il est mieux de lire : possedzt wee. Ailleurs, St. Basile remarque
qu’il faut entendre ce texte de l'’humanité du Fils de Dieu, parce
que la Sagesse de Dieu (ou le Fils de Dieu) n’a pas été créée.
« Accipiendum est illud genuzt de Deo Filio ; illud vero creaved,
de eo qui formam suscepit servi. »

Chapitre VII. — Des actes des Personnes divines.

08. Les trois personnes divines peuvent-elles agir séparément
T'une de l'autre, comme le font trois personnes humaines?

Non, les personnes divines ne peuvent pas agir séparément
l'une de Vautre, parce que, n’étant ni séparables ni séparées, soit
dans leur personnalité, soit dans leur nature, il est évident qu’elles
ne sauraient étre séparées dans leurs actions.

09. Qu'ont enseigné les Péres sur ce point?

Tertullien a dit: « Sermo nunquam separatus a Patre, aut alius a
Patre, quia ego et Pater unum sumus... Inseparatos ab alterutro Patrem
et Filium et Spiritum testor. » — St. Hilaire de Poitiers: «In eo quod
operatur Filius, opus Patris est; et opus Filii, opus Dei est.» —
St. Basile: « Eadem est potestas Patris et Filii et Spiritus sancti...
Neque visio neque oraculum fit separatim a Patre et Filio et Spi-
ritu sancto... Una et eadem plane operatio Dei per Filium in
Spiritu apparet, nec Trinitas separationem suscipit... Neque sine
Filio Pater agit, neque Filius sine Spiritu... Non ex operum diffe-
rentia Pater conspicitur, quasi peculiarem atque separatam actionem
exhibeat (quecumque enim videt Patrem facientem, hec et Filius
similiter facit)... Spiritum sanctum in omni operatione conjunctum
et inseparabilem esse a Patre et Filio. » — St. Jean Chrysostome:



— 539 —

« Discas Patris, Filii et Spiritus sancti unum esse donum, unam
potestatem. Nam quee Patris propria videntur, eadem et Filii et
Spiritus sancti esse deprehenduntur.» — St Grégoire de Nysse:
« Una et similis Patris et Filii et Spiritus sancti efficacitas, una
virtus, una potestas, una voluntas, una sententia. Quacumque
siquidem fecerit Pater, indivulsus cooperator est et Filius; et quee-
cumque perfecerit Filius aut Spiritus sanctus, omnino cooperatur
indivise Pater; neque enim Iilius sine Patre a se ipso per se solus
quid facit, neque ullo modo Pater sine Filio et Spiritu sancto, nec
rursus Spiritus sine Filio et Patre quippiam operatur. » — St. Cy-
rille d'Alexandrie: « Spiritus universam Patris ac Filii operationem
habet ... Spiritus sanctus eamdem quam Pater et Filius operationem
habet. .., adimplet opera Patris et Filii... Iis que a Deo Patre
fiunt cooperantur Filius ac Spiritus sanctus; vicissimque iis que a
Filio et Spiritu perficiuntur, consentit pariter Deus Pater... Quod
eamdem cum Deo ac Patre operationem habet Spiritus, ipsi quoque
consubstantiale est. Cum ergo vivificus sit Deus ac Pater, vivi-
ficus eodem plane modo est Spiritus sanctus, imo vero vivificus
Pater in sancto Spiritu. » — Il importe de remarquer que les Péres
ont souvent employé le mot Fere comme synonyme de Dzeu; et
qualors les actes qu’ils paraissent avoir attribués au Pere, ils les
ont attribués en réalité a Dzex méme, cest-a-dire a la Trinité
enticre.

100. Est-ce le Pére seul qui a créé le monde? _

Non, ce n’est pas le Pére seul qui a créé le monde: car le
monde a été créé par Dieu; or, Dieu est essentiellement Pére,
Fils et St-Esprit; donc la création du monde est l'acte des trois
Ppersonnes divines,

101. Cette doctrine est-elle enseignée dans I'Ecriture sainte?

Oui, car U'Ecriture dit expressément: «Au commencement
Diew a créé le ciel et la terre.» Elle ne montre pas seulement
laction du Peére; elle dit aussi: « Verbo Domini cceli firmati sunt,
et Spiritu oris ejus omnis virtus eorum » (Ps. 32, 6). — « Spiritus
Dei fecit me, et Spiraculum omnipotentis vivificavit me» (Job, 33, 4).
Et encore: «Spiritus Domini ferebatur super aquas, I'Esprit de
Dieu était porté sur les eaux» (Genese, I, 2).

102. Y a-t-il eu trois créateurs ¢
Non, il n’y a pas eu trois créateurs, mais un seul créateur
en trois personnes: le Pére, le Fils et le St-Esprit.



— 540 —

103. Que faut-il penser de la formule souvent employée par
les Peres: «le Pere a tout fait par le Fils dans le St-Esprit»?

Cette formule est parfaitement admissible, a la condition tou-
tefois qu'on ne lui fasse pas signifier une infériorité d’action dans
le Fils et dans le St-Esprit par rapport au Pere.

104. Cependant, lorsque U'Ecriture et les Péres emploient la
préposition ex pour caractériser l'action du Pere et pour dire que
c’est @e lui que tout découle, n’est-ce pas dire clairement qu'il est
seul la véritable cause créatrice de Vunivers:

Nullement, et les Peres font remarquer expressément que la
préposition ex, dans d’autres passages, est appliquée au Fils et au
St-Esprit aussi bien qu’au Peére, comme les prépositions per et zn
sont aussi appliquées au Pere aussi bien qu’au Fils et au St-Esprit.
St. Basile, par exemple, qui démontre trés longuement cette these
dans sa lettre a Amphiloque, dit expressément : «Has particulas
parem inter se habere dignitatem, quod de una eademque persona
usurpatae sunt.» Il ajoute que ces prépositions ont pour but non
d’inégaliser les personnes divines, mais seulement de les dis-
tinguer.

105. Puisqu’il est dit dans I'Ecriture que «toutes choses ont
été faites par le Verbe » (omnia per ipsum facta sunt; Ev. Jean, I, 3),
ne faut-il pas en conclure que le Verbe a été linstrument du
Pére dans la création, et que deés lors il lui est inférieur?

Non, le Verbe n’a pas été linstrument du Pére, comme nous
I'avons déja dit (v. n® 80), parce qu’il est égal au Pere et que,
il avait été son instrument, il lui serait inférieur. St. Jean a voulu
dire que le Verbe a créé toutes choses avec le Pére, ou que le
Pére a créé toutes choses avec le Verbe, sans exclure non plus
le St-Esprit. Telle est la doctrine formellement enseignée dans
maints passages des FEcritures, doctrine que St. Jean n’a certaine-
ment pas voulu contredire. ‘

106. Est-ce le Fils seul qui a racheté le monde? )

Non, le Fils seul n’a pas racheté le monde: car il I'a rachete
étant uni au Pére et au St-Esprit. Il a dit lui-méme: « Mon Pere
qui demeure en moi, fait lui-méme les ceuvres; Pater in me manens,
ipse facit opera» (Ev. Jean, XIV, 10).

107. Peut-on dire que le Pére et le St-Esprit se sont incarnés
simultanément avec le Fils en J.-C.?

Non, ni le Pére ni le St-Esprit ne se sont incarnés en J.-C-_5
le Fils seul s'est incarné. Tel est 'enseignement formel de I'Ecri1-



em Bl =

ture et de la Tradition; et I'on comprend en effet que, puisque
Dieu a créé le monde par sa Sagesse, il ait voulu également le
sauver par cette méme Sagesse.

108. J.-C., Verbe incarné, est-il le seul meédiateur entre Dieu
et les hommes?

QOui, J.-C., Verbe incarné, est le seul médiateur entre Dieu et
les hommes, suivant ces paroles de St. Paul: Unus mediator Dei
et hominum homo Christus Jesus (I Tim. II, g5). Mais, comme il
vient d’étre dit, le Fils n’agit pas seul; le Pere se réconcilie le
monde en lui (Deus erat in Christo mundum reconcilians sibij;
II Cor. V, 19); et le St-Esprit aussi agit et vivifie avec lui.

109. Le St-Esprit est-il seul sanctificateur?

Non, le St-Esprit n’est pas seul a sanctifier les ames. St. Cy-
rille d’Alexandrie a dit (Dial. 7): « L’Esprit se manifeste avec les
propriétés de la nature divine, remplissant toutes choses et étant
en toutes choses avec le Pere et le Fils; Ipse Spiritus nature
divinae proprietatibus conspicuus apparet, cum Patre et Filio im-
plens omnia et in omnibus esse creditus. »

110. Qu'est-ce a dire: que le Pere envoie son Fils et que le
Fils envoie le St-Esprit de la part du Peére?

Cela wveut dire que le Pére communique sa Sagesse aux
hommes pour les sauver, et que le Fils, au nom du Pere, com-
munique aux hommes son Esprit de vérité et d’amour pour les
sanctifier, suivant ces paroles de St. Paul: Misit Deus Spérztum
Feliz suz in corda vestra (Galat.,, IV, 6); et subministrationem .Spz-
ritus Fesu Christz (Philip. 1, 19).

111. Faut-il en conclure que le Pére est supérieur au Fils, et
que le Pére et le Fils sont supérieurs au St-Esprit?

Nullement. Si parmi les hommes celui qui envoie est supé-
rieur a celui qui est envoyé, il n’en est pas ainsi parmi les per-
sonnes divines, qui sont toutes égales entre elles, ayant toutes la
méme nature.

Chapitre VIII. — Images et raisonnements employés
par les Péres pour expliquer la Trinité.

112, Les Péres ont-ils prétendu comprendre le mystere de la
Trinité ?

Non, les Péres n'ont pas prétendu comprendre le mystére de
la Trinité. Ils ont, au contraire, exhorté les fideles a ne pas se

Revue intern. de Théologie, Heft 23, 1898. 36



es BEY =

laisser aller a une vaine curiosité et a se contenter des enseigne-
ments de la foi.

113. Qu'ont-ils dit sur ce point?

St. Grégoire de Nazianze a dit qu’il ne faut pas chercher a
pénétrer curieusement et anxieusement la génération du Verbe et
la procession du St-Esprit, et il a ajouté: « Mihi audire satis est:
quod Filius est, et quod ex Patre ; tum quod ille Pater est, hic
Filius; nihil preeter ea investigo ac perscrutor; ne mihi idem quod
vocibus accidat, que immodica contentione franguntur, ac prorsus
concidunt, aut idem quod oculis adversum solem intuentibus. » Et
encore: « Patris proprietas hec est quod ingenitus sit; Filii, quod
genitus; Spiritus sancti, quod procedat... Hoc unum nos timere
doce, nimirum ne in argutiis et captionibus fidem solvamus.» —
St. Jean Chrysostdéme : « Sufficiunt ista cuivis, tametsi pauca sint.»

114. Cependant les Peéres n’ont-ils pas cherché a donner
quelque explication de ce mystére?

Qui, les Péres ont cherché a expliquer ce mystere, tantdt par
des comparaisons, tantét par des raisonnements. Mais encore
St. Basile a-t-il mis les esprits en garde contre les comparaisons
matérielles, et a-t-il demandé pardon de l'imperfection et de l'in-
suffisance des termes que nous employons : « Sis nobis, Domine,
de iis quae loquimur, propitius. »

115. Quelles sont les principales comparaisons qui ont été
employées dans l'ancienne Eglise, au sujet de la Trinité:

St. Justin a comparé le Pére au soleil et le Verbe a la lumiere
qui émane du soleil. — Athénagore a comparé Dieu au soleil et
le St-Esprit 2 un rayon de ce soleil. — Hippolyte a comparé le
Pére a une lumicre et le Fils & une lumiére qui sort de cette
lumiére (lumen ex lumene); le Pére 4 une fontaine, le Fils a l'eau
qui en découle; le Pére au soleil, le Fils & un rayon de ce soleil

(radium @ sole). — Tertullien a dit que le Pére a proféré sa
Parole, comme la racine sa tige, comme la source son fleuve,
comme le soleil son rayon. — St. Athanase a comparé le Pere
au soleil, le Fils a4 la splendeur du soleil, le St-Esprit & la lumiere
qui procéde de l'un et de lautre. — St. Grégoire de Nazianze a
dit que le Fils et le St-Esprit proceédent du Pére comme la lumiere
proceéde du soleil. — St. Basile a comparé le Pere au corps, le

Fils & la bouche, le St-Esprit au souffle de la bouche [sz'f’if%f'
oris); et encore le Fils au bras de Dieu, et le St-Esprit au d(.)1gt.
de Dieu. — St. Cyrille d’Alexandrie a fait aussi cette derniere

comparaison.



— iy —

110. Quels sont les avantages et quels sont les inconvénients
de ces comparaisons?

Ces comparaisons ont Vavantage de montrer avec une
grande simplicité 'unité de nature dans les personnes divines:
car, de méme qu’il n'y a qu’une seule et méme nature dans la
source et le ruisseau, dans la racine et la plante, dans la lumiere
et la splendeur, dans le corps et les membres, etc., ainsi n’y a-t-il
qu’une seule et méme nature dans le Pere, le Fils et le St-Esprit.
Mais, d’autre part, prises a la lettre, ces comparaisons peuvent,
dans les esprits grossiers, donner l'idée d'une transmission maté-
rielle de la vie et de la substance du Pere au Fils et au St-Esprit,
idée qui serait tout a fait erronée.

117. Par quels raisonnements les Peres ont-ils essayé¢ d’expliquer
le mystere de la Trinité?

Les Peres, surtout St. Basile, St. Grégoire de Nysse et St. Au-
gustin, ont essayé d’expliquer la Trinité par des raisonnements
psychologiques, dont voici le résumé: Dieu est esprit, 'ame est
esprit: de méme que l'ame pense et produit une pensée qui la
représente, ainsi Dieu se congoit et produit un Verbe qui est son
image; de méme encore que l'ame, lorsqu’elle se connait, s’aime
et produit un amour qui est comme le don d’elle-méme, ainsi le
Pére, inséparablement uni & son Fils, s’aime et spire un Esprit de
vérité et de sainteté, qui est comme le don et le lien du Pere et
du Fils.

118. Que faut-il penser de ces raisonnements psychologiques?

Ces raisonnements psychologiques donnent de la Trinité et
de la vie en Dieu une idée beaucoup plus spirituelle et plus juste
que les comparaisons précédentes. St. Grégoire de Nysse a méme
dit qu'ils étaient un témoignage plus solide et plus digne de foi
que n’importe quel autre tiré de la loi ou de lécriture (quovis
alio ex lege aut scriptura petito firmius ac fide dignius testi-
monium).

119. Les Peres n’ont-ils pas employé le mot prencipe et le
mot cause pour expliquer Vaction des personnes divines?

Oui, les Péres ont dit de Dzen qu’il est le créateur, c’est-a-
dire le principe et la cause de l'univers. Ces trois mots, créateur,
prencipe et cause, s'appliquent & la fois au Pére qui est Dieu, au
Fils qui est Dieu, au St-Esprit qui est Dieu, parce que tous trois
ont créé l'univers. Les Péres qui ont dit, avec Théophile, que
¢le Verbe est appelé principe parce qu’il posséde le principat et
la domination sur toutes les choses qui ont été créées par lui



e BEE e

{(Verbum vocatur principium eo quod principatum habeat et domi-
natum eorum omnium qu& per ipsum creata sunt)», n’ont nulle-
ment voulu nier I'action créatrice du Pere et du St-Esprit, comme
leurs écrits le prouvent.

120. Y a-t-il trois principes de l'univers?

Non, il n’y a qu'un principe, qu'une cause et qu'un créateur
de l'univers, parce que c’est Dzex qui a créé l'univers et qu'il n'y
a quun seul Dieu. De meéme qu'il n'y a qu'wn Diew en trois
personnes, ainsi 0’y a-t-dl quun créateur, quune cause et quun
principe en trois pevSonmnes.

121. Les Peres n’ont-ils pas donné particulierement au Pere
le titre de principe (¢oyn) et de cause (wwie), pour dire que du
Pere procedent le Fils et le St-Esprit?

Oui, des Péres se sont exprimés ainsi, mais avec des réserves.
St. Grégoire de Nazianze a dit de ces deux mots : «Identidem
eadem verba repeto, ut animi tui hebetudini et crassitiei occurram. »
St. Basile a dit: «Si causa causato major est, differtque secundum
substantiam: omnis autem pater causa est, et omnis filius causatus;
patres filiis majores sunt et ab eis secunduwm substantiam differunt
nec sunt unius substantice. Sed hoc wverum non est.» Donc, dans
cette question, on ne saurait étre assez prudent, notamment avec
le mot cause, puisqu’il a donné lieu a l'arianisme et a l'eunomia-
nisme.

122. Dans quel sens les Peéres ont-ils donc employé les deux
expressions en question, lorsqu’ils les ont appliquées au Pére?

Les Péres qui ont appliqué ces deux expressions au Pere ont
voulu dire que le Pere est la premiére personne et que, par con-
séquent, de lui, premiére personne, procédent nécessairement le
Fils, seconde personne, et le St-Esprit, troisiéme personne.

123. Les Péres qui ont enseigné que le St-Esprit procéde du
Pere et du Fils, ont-ils Zpso facto enseigné qu’il y a deux prin-
cipes du St-Esprite

Nullement. Aucun Pére n’a admis deux principes du St-Esprit,
mais un seul principe en dewx persomnes (n° 120); et, par consé-
quent, toutes les objections dirigées par Photius contre deux
principes, tombent d’elles-mémes et sont en dehors de.la question.

124. Comment St. Augustin s’est-il exprimé sur ce point?

St. Augustin a dit: «Le St-Esprit procéde principalement
(principaliter) du Pere, et communément (communiter) du Pere et
du Fils. »



o BB

125. Quels sont les Peres qui ont particulierement enseigné
que le St-Esprit procéde du Peére et du Fils, ou du Pere par
le Fils?

C’est Tertullien qui, le premier, a expressément employé cette
formule (a Patre per Filium, a Deo et Filio); puis Origéne, Eusébe
de Césarée, St. Athanase, St. Grégoire le thaumaturge, St. Basile
le Grand, St. Grégoire de Nazianze, St. Grégoire de Nysse, St. Jean
Chrysostome, St. Epiphane, Didyme d’Alexandrie, St. Cyrille
d’Alexandrie, St. Augustin, etc. St. Jean Damascéne a appelé
aussi le St-Esprit « 'Esprit du Pére et du Fils», et, par consé-
quent, lorsqu’il a remarqué que l'on ne dit pas que le St-Esprit
procede «du Fils», il a simplement voulu remarquer que l'on ne
dit pas que la troisiéme personne procéde «de la seconde », mais
avant tout de la premiére, ce qui ne veut pas dire qu’elle ne pro-
cede pas aussi, secondairement, de la seconde.

126. Que faut-il penser de la proposition: « Le St-Esprit pro-
cede du Pere seul»?

Cette proposition est contraire : 1° a I'Ecriture, qui dit que
le St-Esprit procéde du Peére, mais sans nier aucunement qu’il
procede aussi du Fils; 2° a la tradition a peu preés générale, car
la plupart des Péres, surtout des Péres grecs, enseignent que le
St-Esprit procéde du Pére par le Fils, ou du Pere et du Fils, ou
de l'essence du Pére et du Fils; 3° 4 la science psychologique la
plus autorisée. -— D’ailleurs cette proposition n’a pris naissance
qu'au neuviéme siécle. Si Photius I'a enseignée dans son Ency-
clique aux patriarches orientaux et dans sa Mystagogie du St-Esprit
(d’aprés un procédé de discussion que nous répudions compleé-
tement), il ne l'a enseignée ni dans ses professions de foi, ni
méme dans sa 28° Question 4 Amphiloque, ou il va jusqu’a dire
que le Peére est la bouche, le Fils la voix qui sort de la bouche,
et le St-Esprit le discours que prononcent cette bouche et cette
voix. Il ajoute méme: «Et ce qui est plus admirable, c’est que Z
discours ne peut pas procéder sans la voix (sermo sine voce pro-
dire non potest) : dzen plus, la forme du discours est souienue,
dans sa production méme, par la voix, qui simultanément concourt
€l est proférée. .. Et cependant le discours w'est pas la wvoix (imo
etiam, sermonis formam ‘in ipsa ejus productione suffulcit ac sus-
tinet vox, queae simul advenit et profertur... Et tamen sermo non
est vox).» Ici Photius est complétement d’accord avec les Peres,
dont il dénature 'enseignement dans les deux écrits susmentionnés.
Nous sommes avec le Photius de la 28° Question a Amphiloque,
mais non avec le Photius de I'Encyclique et de la Mystagogie.



— 546 —

127. De ce que des Péres ont donné au Pére le titre de
principe et de cause, faut-il conclure, avec les ariens et les euno-
miens, que le Fils et le St-Esprit sont des produits et des effets
du Peére, et que, par conséquent, ils sont inférieurs au Pére et ne
sont pas Dieu au méme titre que le Pere?

Non, on ne peut logiquement tirer ces conclusions. C’est par
suite de linfirmité du langage humain et par manque de termes
exacts, que des Peres ont dit que le Fils et le St-Esprit ont été
produits par le Peére. Mais, comme ils ont enseigné formellement,
d’autre part, la divinit¢ du Fils et du St-Esprit, il serait illogique
et injuste de les accuser d’arianisme et d’eunomianisme. De leur
temps, le mot cause (eric) n’avait pas nécessairement le sens de
cause ¢fficiente et opérative qu'il a souvent aujourd’hui et qui donne
a leffet un sens d’infériorité par rapport a la cause; ils ont seu-
lement voulu parler de cause logzgue (n° 89).

128. Qu’ont voulu dire les Péres, lorsqu’ils ont appliqué au
Pere Vexpression « fons destatis »?

Ils ont voulu dire qu’il n’est né d’aucune personne (Zngenzius),
ce qui le distingue du Fils; qu'il ne procede d’aucune personne,
ce qui le distingue du St-Esprit; qu'aucune autre personne n'est
son principe (principio carens), puisqu'il est la premiére, et qu’il
existe par conséquent par lui-méme (2 s¢/, comme une source
existe par elle-méme.

129. Ne poutrait-on pas conclure de cette image (fons dez-
tatzs) que la divinité découle du Peére comme le fleuve de la
source, et que l'essence divine dérive de sa personne?

Ce serait donner a cette image un sens absolument erroné:
car l'essence divine ne dérive d’aucune source, elle existe abso-
lument et par elle-méme. Comme il a déja été dit (n° 42), cest
en elle qu'existent les propriétés divines appelées personnes; sans
elle, ces propriétés n'existeraient pas. Ce n’est donc pas des per-
sonnes divines que dérive l'essence divine, pas plus que ce n'est
des propriétés de la nature humaine que dérive la nature humaine;
c’est, au contraire, I'essence divine qui explique les propriétés
divines et les personnes divines. Si le Pére existe, c’est qu’il a en
lui 'essence divine, essence par elle-méme personnelle ; mais cé
n'est pas parce que le Pére existe que l'essence divine existe.

130. Les Péres n'ont-ils pas parlé du Pére comme s’il per-
sonnifiait 'essence divine?

Oui, les Péres ont parlé du Pére comme personnifiant I'essence
divine, en ce sens que, l'essence divine n’étant pas abstraite, mats



— 547 —

infiniment personnelle, ils ont parlé d’elle comme d'une essence
par elle-méme personnelle ou d’une personne; et la premiére per-
sonne divine étant le Pere, ils ont ainsi souvent pris le mot Pere
pour synonyme de Dzex (n° 9g). C'est en ce sens aussi qu'ils ont
pu dire que le Pere, c'est-a-dire 'essence divine personnelle ou
personnifiée, est lui-méme sa propre raison d'étre (foms deztatss,
n° 128).

131. Les Peres, en disant que le Fils et le St-Esprit ont pour
principe le Pere, n'ont-ils pas enseigné zpso facto qu’ils n’ont pas
leur raison d’étre dans leur nature méme et que par conséquent
ils ne sont pas Dieu?

Non, les Peéres n’ont pas enseigné cette doctrine. Ils ont
enseigné, au contraire, que le Fils et le St-Esprit procédent en
fant que persomnes, et non en tant que Dien : ils procedent, en
tant que persomncs, de 'essence du Pére, qui est la premiére per-
sonne; mais ils ne procedent pas dans leur essence divine ou en
tant que Dzex, car Dieu, en tant que Dieu, ne peut pas procéder,
et la nature divine ne peut non plus procéder de qui que ce soit.
Telle propriété procéde de telle autre, d’apres l'essence méme de
l'une et de lautre; ainsi telle personne divine procede de telle
autre personne divine, d’aprés l'essence commune a l'une et a
lautre. Mais I'essence divine ne serait pas l'essence divine, si elle
procedait d'une autre essence ou d'une de ses propriétés (n® 49-51).

132. Les Peres n’ont-ils pas donné aussi au Fils le nom de
prenciper

Oui, des Péres, entre autres St. Grégoire de Nazianze, ont
ainsi caractérisé les trois personnes: «Le nom de celui qui n’a
pas de principe est le nom de Pere; le nom de celui qui est prin-
cipe, est le nom de Tils; le nom de celui qui est avec le prin-
cipe, est le nom de St-Esprit; et ces trois n’ont qu'une nature,
qui est Dieu (Nomen principii experti, Pater; prencipio, Filius; ei
autem quod cum primcipio est, Spiritus sanctus ; una autem his
tribus natura Deus est). »

133. Les Péres n'ont-ils pas aussi représenté le St-Esprit
comme principe de vie et de sainteté ?

Oui, les Péres ont souvent représenté le St-Esprit comme
PEsprit vivificateur et sanctificateur, suivant ces paroles de I'Ecti-
ture: « Spiraculum omnipotentis vivificavit me» (Job, 33, 4). —
« Spiritus est qui vivificat» (Ev. Jean, VI, 64). — <« Oblatio sancti-
ficata in Spiritu sancto» (Rom. XV, 16). — Etc.



— 548 —

134. Est-il de foi que la propriété caractéristique du Peére soit
d’étre seul le principe dans la Trinitér

Non seulement cette doctrine n’est pas de foi, mais elle est
erronée, en ce sens qu’elle contredit les Peéres qui ont enseigné
que le St-Esprit procede du Pére et du Fils, et qui ont ainsi
admis que le Pére n’est pas seul le principe du St-Esprit, mais
que le Fils lest aussi avec lui (communiter de wtroque procedens).
En outre, il est certain que le Fils et le St-Esprit sont, avec le
Pere, principe de la création; que le Peére et le St-Esprit sont,
avec le Fils, principe de la rédemption ; que le Pere et le Fils
sont, avec le St-Esprit, principe de la sanctification.

Chapitre IX. — De quelques é&quivalences dans le
langage trinitaire.

135. Quel langage I'Ecriture et la Tradition emploient-elles
pour faire connaitre la vie en Dieur

L’Ecriture et la Tradition emploient presque toujours le lan-
gage concret et personnifié : car, au lieu de parler des propriétés
divines abstractivement, elles les montrent presque toujours a I'état
concret et personnel. Ainsi, au lieu de dire: l'essence divine, elles
disent: Dieu. Au lieu de dire: la vie divine ou la fécondité divine,
elles disent: le Pére. Au lieu de dire : I'Idée divine, le Verbe
divin, la Parole divine, la Sagesse divine, elles disent: le Fils. Au
lieu de dire: lamour divin, l'esprit de vérité, de justice, de force,
de sainteté, etc., elles disent: 'Esprit saint.

136. Ce langage concret et personnifié n’est-il qu’un langage
figuré?

Non, ce langage n’est pas un langage figuré, mais un langage
strictement exact, en ce sens que les trois propriétés fondamen-
tales (la Force vitale pensante et voulante, la Sagesse et I’Amout),
sont, en Dieu, tellement parfaites qu’elles sont personnelles; et dés
lors les noms personnels de Pere, de Fils et de St-Esprit, appléqués
a la Trinité, sont strictement exacts.

137. Indépendamment de cette vérité dogmatique, ne peut-om
pas dire que, méme au point de vue littéraire, ce langage concret
et personnifié offre de grands avantages sur le langage purement
abstrait des philosophes?

Certainement, ce langage offre de grands avantages sur le
langage purement abstrait: car il est plus vivant, il porte davan-
tage & l'action, il inspire davantage la vie, il frappe et il touche
davantage les esprits et les cceurs, il donne & l'idée de Dieu une



— B —

plus grande efficacité sur les ames, les Ames étant plus influencées
par une personne vivante et parfaite que par une idée simplement
abstraite.

138. Cette vérit¢ ¢tablie et admise, ne peut-on pas cependant
traduire en langage philosophique ordinaire les vérités que 'Ecri-
ture et la Tradition expriment en langage concret et person-
nifié?

On peut du moins le tenter ; et si le langage philosophique
fait mieux comprendre a certains esprits les vérités de la réve-
lation, c’est méme un devoir de le leur parler.

139. Comment peut-on traduire en langage ordinaire la pro-
position suivante: Il existe un Dieu en trois personnes, c’est-a-dire
un Dieu qui est simultanément Pére, Fils et St-Esprit?

On peut dire: Il existe une essence ou une force divine, abso-
lument parfaite et personnelle ; et sa personnalité est tellement
parfaite qu'elle est triple, en ce sens que cette essence est person-
nelle, soit comme Force vitale ou Pere, soit comme Sagesse ou
Fils, soit comme Amour ou Esprit saint.

N B. Ce langage étant bien compris, on peut s’en servir
comme d’une clef pour expliquer tous les passages difficiles des
Ecritures ou des Péres, par exemple, les passages suivants:

140. Comment peut-on traduire en langage ordinaire la pro-
position suivante: « Baptisez-les au nom du Pere, et du Fils et du
St-Esprit » ?

On peut dire: Baptisez-les au nom du Dieu vivant, pour
qu'ils aient en eux la vie divine et qu'ils solent des enfants de
Dieu, éclairés par la Sagesse éternelle et infinie, vivifiés par I'Esprit
d’amour et de sainteté.

141. Et cette autre proposition: « Et le Verbe était en Dieu. ..
Et le Verbe s’est fait chair. »

On peut dire: Et la Sagesse était dans la nature divine, et la
Sagesse divine était personnellement Dieu, et elle s'est unie a
Vhumanité en J.-C. Ce n'est ni le Pére ni le St-Esprit qui se sont
incarnés en J.-C., c’est le Verbe, parce que lincarnation, dont le
but est la destruction du péché, du péché qui est avant tout une
erreur et une ceuvre de ténébres et de mensonges, est avant tout
une ceuvre de lumiére et de sagesse, et dés lors il convenait que
ce fit la Sagesse divine, le Fils, qui s'incarnat, bien quen cela il
Wait pas cessé d’étre uni au Pére et au St-Esprit, c’est-a-dire bien



qu’il n’ait pas été séparé de la Force divine et de 'Amour divin.
La Sagesse divine n'est pas abstraite, elle n'est jamais séparée de
la Force vitale et de I"’Amour; elle procede de la Force vitale, et,
unie a la Force vitale, elle concourt avec elle a spirer l'amour
et a vouloir communiquer la sainteté, UEsprit de force et de
vérité.

142. Et cette autre proposition: « Les ceuvres que mon Pere
m’a donné a faire, je les fais, et elles rendent témoignage de moj,
parce que mon Pére m’a envoyé. »

On peut dire: La Vie qui est par elle-méme, a envoyé la
Sagesse dans le monde et I'a donnée aux hommes, pour quelle
sauvdt le monde; et les ceuvres de la Sagesse divine démontrent
qu'elle est réellement la Sagesse divine, issue de la Vie divine et
absolue.

143. Et cette autre proposition : « Ma doctrine n’est pas la
mienne, elle est la doctrine de Celui qui m’a envoyé.»

On peut dire: La doctrine que je vous enseigne est la doctrine
méme de la Sagesse divine; et la doctrine de la Sagesse divine
est la doctrine méme de la Vie absolue et infinie, qui s’est mani-
festée aux hommes dans sa Sagesse.

144. Et cette autre proposition: « Je suis venu de Dieu, non
-de moi-méme, mais de Celui qui m’a envoyé. »

On peut dire: L'homme que vous voyez en moi, n’est pas
venu a vous de lui-méme ; il a été envoyé par Dieu. Ou encore:
La Sagesse divine vient de la Vie divine; elle ne vient pas d’elle-
méme, mais de la Vie infinie de laquelle elle est née et qui se
manifeste en elle.

145. Et ces autres propositions: « Celui que le Pére a sanctifié
et envoyé dans le monde, vous lui reprochez de blasphémer parce
quil a dit qu’il est le Fils de Dieu. Croyez a4 mes ceuvres et
reconnaissez que le Pére est en moi et moi dans le Pere. »

On peut dire: I’homme que vous voyez dans le Christ, a
£té sanctifié et envoyé par Dieu. Le Christ ne blaspheme aucune-
ment, quand il dit qu’il est le Fils de Dieu, parce qu'en effet fI
est la Sagesse divine faite homme. Croyez a ses ceuvres, qui dc-
montrent que le Pére est en lui et qu’il est dans le Pere, que la
Vie divine est dans la Sagesse divine et que la Sagesse divine est
-dans la Vie divine.



— 551 —

146. Et cette autre proposition: «Celui qui me voit, voit
Celui qui m’a envoyé. »

On peut dire: Celui qui voit le Christ, voit Dieu qui l'a
envoyé; il voit la Sagesse divine qui manifeste aux hommes la
Vie divine.

147. Et cette autre proposition : « Je n’ai pas parlé de moi-
méme ; mais le Peére qui m’a envoyé m’a mandé ce que je
dois dire. »

On peut dire: L'homme en J.-C. ne parle pas de lui-méme;
il dit ce que Dieu lui mande de dire. Ou encore: La Sagesse
divine n’est jamais séparée de la Vie divine et de Ulntelligence
divine; ce qu’elle dit, elle le dit parce que la Vie divine et I'Intel-
ligence divine, qui l'ont congue, le lui inspirent.

148. Et cette autre proposition : « Le St-Esprit procede du
Pere. »

On peut dire: L'Esprit qui vivifie procéde, comme troisieme
personne, de la premiére, c’est-a-dire du Pere, de la Force vitale
personnelle; il procéde de cette Force personnelle en tant qu’elle
se connait et qu’elle s’aime. L’Amour divin venant de la Vie
divine, est un Esprit de vie et de force. L’Amour divin venant
aussi de la Sagesse divine, est un Esprit de sagesse, de vérité et
de lumiere. Et c’est ainsi qu'il vivifie et qu'il sanctifie avec le Pere
et le Fils, en répandant dans les 4mes la vie divine, la sagesse
~divine et la sainteté divine. On voit par cette explication que les
Péres qui se sont bornés a dire que le St-Esprit procéde du Pére,
et ceux qui ont enseigné qu’il procéde du Peére et du Fils, ou du
Pére par le Fils, ou de l'essence du Pére et du Fils, ont enseigné
la méme doctrine.

149. Et cette autre proposition : « Le Paraclet, le St-Esprit
que mon Pére enverra en mon nom, vous enseignera et vous sug-
gerera tout ce que je vous ai dit.»

On peut dire: I.Esprit de vérité que la Vie divine enverra
au nom de la Sagesse divine, vous suggérera tout ce que la
Sagesse divine vous a elle-méme enseigné.

150. Et cette autre proposition: « Lorsque sera venu le Para-
clet que je vous enverrai du Peére (a Patre) et qui est 'Esprit de
Verité qui proceéde du Pére, il vous rendra témoignage de moi.»

- On peut dire : Lorsque vous aurez regu U'Esprit de vérité,
qui procede de la Vie divine ou du Pére de la Sagesse divine;



— 552 —

lorsque vous aurez regu le Consolateur que la Sagesse divine vous:
enverra de la part du Pere, c’est-a-dire des profondeurs mémes de
la Force infiniment lumineuse et infiniment aimante, il vous rendra
témoignage de la Sagesse divine. L’amour vrai et consolateur
vient de la vie et meéne a la sagesse.

E. MICHAUD.




	Catéchisme sur la trinité d'après les pères

