
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Der liberale Ultramontanismus

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403418

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 512

DER LIBERALE ULTRAMONTANISMUS.

Es begeben sich merkwürdige Dinge in der päpstlichen
Kirche. Versuche, die Festung der vatikanischen Dogmen
gegen das unerschöpfliche und vernichtende Belagerungsfeuer
der Feinde zu verteidigen, kommen nicht vor. Man duckt sich

vor den Bomben und schweigt. Aber, auf den mächtigen Arm der

Regierungen gestützt, wagt man sich doch mit den neuen Dogmen
ans Tageslicht, während die deutschen Bischöfe in dem ersten

Hirtenbriefe, in welchem sie dieselben verkündeten, ihren
Inhalt anzugeben sich scheuten. Man fängt sogar an, mit dem

vatikanischen Konzil sich zu brüsten, indem man aus
naheliegenden Gründen fortfährt, jeder theologischen Erörterung
aus dem Wege zu gehen. Aber wie nach errungenem Siege

(355) die Arianer sich spalteten in wirkliche Arianer und
Hawaiianer, so beginnen nun die Ultramontanen auseinanderzugehen

in ehrliche und unehrliche. Letztere nennen sich selbst

„liberale Katholiken". Wir geben ihnen das Beiwort „unehrlich",

wreil das Widerspruchsvolle dieser Partei so evident ist,
dass es ihrem eigenen Bewusstsein nicht zu entgehen vermag.

Einer hochinteressanten Kundgebung dieser Partei begegnen
wir in der Contemporary Review 1897, Dezember, p. 854 ff.,
unter dem Titel: Liberal Catholicism. Der Verfasser
vergleicht sich mit dem Apostel Paulus, den er den „ersten
liberalen Katholiken" nennt. In einem Punkte gleicht er wirklich
diesem Apostel, darin nämlich, dass er, wie jener dem Petrus,

so dessen „Nachfolger" Leo XIII. widersteht. Aber auch wie

Paulus ins Angesicht? Leider mit der Feigheit eines Anonymus,

der sich — Romanus nennt.
Ein ehrlicher Römling ist dieser Romanus nicht, wie schon

jeder daraus entnehmen wird, dass er, wenn auch mit ge-



— 513 —

schlossenem Visier, den Kampf gegen den unfehlbaren Papst
aufzunehmen wagt. Freilich stellt er seine Unehrlichkeit auch
in den Dienst der päpstlichen Autorität, die er gegen einige
Missgriffe Leos XIII. schützen will. Und eben darum darf er
sich doch als Römling bezeichnen, um so mehr, als er seinen
wohlfeilen Mut an der wehrlosen Opposition gegen das
vatikanische Konzil auszulassen sucht, die ihm ohnmächtig und
darum verächtlich erscheint. Als ob nicht in der Wahrheit
eine Kraft läge, der auf die Dauer nichts zu widerstehen
vermag. Oder hat nicht auch der „erste liberale Katholik" (1. Kor.
1, 27 f.) gesagt: „Was schwach ist vor der Welt, das hat Gott
erwählt, auf dass er das Mächtige beschäme, und, was
unangesehen vor der Welt und missachtet ist, das hat Gott erwählt,
und was nichtig ist, auf dass er das, was da gilt, zu nichte
mache" Wie lebhaft der Verfasser auch ablehnt, mit jener
Opposition etwas zu thun zu haben, so scheint es ihm doch
auch bei dem Gedanken an die Unfehlbarkeit nicht recht
behaglich zu Mut zu sein. Er führt sich ein als Gegner Pius IX.,
der mit seinen vielen Verdammungen es nicht fertig gebracht
habe, den liberalen Katholizismus zu töten. Ultramontane
wie Veuillot und Ward (die Urheber des Unfehlbarkeitsdogmas
neben Manning und den Jesuiten) hätten den Ausspruch Mon-
talemberts vom „Idol im Vatikan" gerechtfertigt. Pius IX.,
der sich zuerst für unfehlbar erklärt, sei von allen verabscheut
worden, welche die Thronbesteigung Leo XIII. mit Jubel be-

grüsst hätten. Eine Zurücknahme veralteter päpstlicher
Dekrete, äussert er im Verlaufe seiner Erörterung, könne man
nicht verlangen; aber die „Geschicklichkeit" der Theologen
werde stets Mittel und Wege finden, an denselben technische
Mängel zu entdecken, oder zu zeigen, dass sie bisher
missverstanden worden, so dass es nur wenige Bullen ex cathedra
geben werde, die man nicht mit solchen Kunstgriffen unschädlich

machen könne. Das heisst doch humoristisch ausgedrückt:
Wenn die Bulldoggen gar zu bissig werden, legt man sie an
die Kette. Den unfehlbaren Leo XIII. aber bittet sein „gläubiger

Sohn", doch in Zukunft keine neuen Verlegenheiten zu
schaffen. So glauben die liberalen Katholiken an die
Unfehlbarkeit! Es erinnert an einen ultramontanen deutschen
Gelehrten, der 1870 sich äusserte: „Man muss nun als Katholik
an die Unfehlbarkeit glauben; aber wenn sie nicht wahr ist,



— 514 —

soll der Teufel die Bischöfe holen." Doch wir wollen dem
Leser die geheime Weisheit des liberalen Katholizismus nicht
länger vorenthalten.

Er erkennt gemäss dem Verfasser die Entwicklung der
Kirche zu immer strammerer Centralisation als richtig an, und
findet es absurd und unwissenschaftlich, dieselbe hemmen oder
auf ein früheres Stadium zurückschrauben zu wollen. Er will
die Autorität stärken, nicht mindern, und empfindet es schmerzlich,

wenn sie sich selbst schädigt durch den Einfluss Einzelner
oder eines mächtigen religiösen Ordens. Die Kirche ist die grosse
Organisation zur Förderung der Wohlfahrt der Menschheit und
hat zum Ziel die Gottes- und Menschenliebe. Sie hat sich im
Laufe der Zeit naturgemäss stark verändert, indem sie stets

gerade die Anschauungen produzierte, deren sie jeweilen
bedurfte. So war anfangs unter den Christen der später
aufgegebene Glaube an die Nähe des Weltendes allgemein, um
den Mut und die Begeisterung der ersten Generation zu stärken.
Über Christus und die Trinität redete man damals noch nicht
in den Ausdrücken des Athanasianums. In der Religion des

hl. Paulus hatte die Andacht zur hl. Jungfrau noch keine Stelle.
Solche Entwicklung dauert auch heute noch fort. Die liberalen
Katholiken wollen w7eder Gott dienen mit Lügen oder
Zweideutigkeiten, noch sich die Beschneidung der Vernunft gefallen
lassen. Gleichwohl sind sie nicht fanatisch. Sie sind langsam
und vorsichtig im Fortschreiten und verkünden neue Ergebnisse

der Wissenschaft mit Zurückhaltung und Bescheidenheit.
Aber sie meinen, es sei noch ein wahrer theologischer Augiasstall

zu fegen. Eine grosse Reihe von biblischen Erzählungen,
wie die von der Schlange im Paradiese, von der Erschaffung
der Eva, von der Arche, von Sodom und Gomorrha, von dem

Propheten Jonas u. s. w. mussten offen als Legenden behandelt
werden. Die Umgestaltung des Hexateuchs durch Reuss,
Wellhausen, Kuenen sei nicht zu ignorieren. Die Unechtheit des

Leviticus, des Daniel, die Missdeutungen der sogenannten mes-

sianischen Weissagungen dürften nicht beanstandet werden.
Pius IX. habe mit dem Syllabus, den der „gute" Dupanloup
vergebens umgedeutet, eine grosse Verlegenheit geschaffen.
:Nun auch Leo XIII. mit der Encyklika über das Bibelstudium,
für welche freilich der Kardinal Mazzetta und die Jesuiten

der Civiltà verantwortlich seien Wollte man deren Lehre



— 515 —

von der absoluten Irrtumslosigkeit der Bibel mit Gewalt
durchsetzen, so würde ein grosser Abfall von der Kirche die Folge
sein. (Und alles dies trotz der Unfehlbarkeit!) In England
hätten die neuen Regeln über den Index, der dort nie
anerkannt gewesen, grosse Bestürzung hervorgerufen. Nun solle
sogar jeder glauben, dass 1. Joh. 5, 7 vom „Finger Gottes
geschrieben" worden, während man von dessen Unechtheit
überzeugt sei. Alles dies seien „selbstmörderische" Akte der Autorität.
Man sollte, meint der Verfasser, mehr Rücksicht nehmen auf die
englisch sprechenden Rassen, deren Einfluss in der Menschheit
immer mehr wachse, und statt mit Dogmen sich mit der
Stärkung der kirchlichen Regierungsgewalt beschäftigen (als ob
nicht beides unzertrennlich verbunden wäre!). Den Katholizismus

halte er für das Wichtigste in der Weiterbildung der
menschlichen Gesellschaft ; aber er sei besorgt für die Zukunft.
Harnack und Weizsäcker hätten so viel Licht über die Entwicklung
der Kirche in den ersten Jahrhunderten verbreitet; die moderne
Entwicklungslehre, theistisch betrachtet, müsse von der Kirche
auch auf ihrem Gebiet verwertet werden. Aus der
Gemeindeverfassung habe die Hierarchie entstehen müssen, um das
Ganze zusammenzuhalten, aus der Hierarchie das Papsttum
mit stets wachsender Centralisation. Gemäss göttlicher Fügung
habe selbst Pseudo-Isidor dazu dienen sollen, diese Centralisation

zu befördern. Sogar die Gotteslehre stehe unter diesem

Entwicklungsgesetz. Aus dem hebräisch-nationalen Jehova sei
die Gottheit des Universums geworden, aus diesem unter
griechischem und römisch-stoischem Einfluss der liebevolle Gott
des christlichen Abendlandes. Auch unser Gottesbegriff sei
noch entwicklungsbedürftig, wenn er auch über einen anthro-
pomorphistischen naturgemäss nie hinauskommen werde. Aber
der Gottesbegriff eines Augustin, Thomas von Aquin und „selbst"
eines Liguori (als ob dieser arme Mann, weil vom Papste zum
Kirchenlehrer promoviert, überhaupt eine Stelle in der
Geschichte der Philosophie einnähme!) könne nicht mehr der
unsrige sein. Die Erlösungslehre Anselms beleidige unser
sittliches Bewusstsein. Der Unterschied zwischen den kosmischen

Anschauungen der Bibel und den unsrigen sei wahrscheinlich
noch nichts gegen den, welcher über 2000 Jahre im Vergleich
mit den unsrigen vorhanden sein werde. Ähnlich werde die

Physiologie zu neuen, sittlichen Anschauungen führen. Trotz



— 516 —

der jetzt so papstfreundlichen Zeit, so formuliert der Verfasser
seinen an Leo XIII. gerichteten Warnungsruf, sagten Kundige
grossen Sturm voraus, wenn Rom mit seinen beklagenswerten
Erlassen fortfahre. Der frühere liberale Katholizismus sei nicht
tot, sondern habe sich nur in eine einstweilen noch stille, aber
um so gefährlichere Bewegung verwandelt mit weit radikalern
Tendenzen. Das Ende könne ein grosser Abfall sein.

Haben wir anfangs unserm Bedauern über die Unehrlichkeit

des „liberalen Katholizismus" Ausdruck gegeben, so können
wir zum Schlüsse auch unsere Freude über diese anonyme
Kundgebung nicht verhehlen. Sie erinnert uns, was das Kreuz
Christi, der Giftbecher des Sokrates, die Scheiterhaufen des

Mittelalters bewiesen haben, dass der Geist, der göttliche
sowohl wie der menschliche, nicht „auszulöschen" ist, weder
durch physische Gewalt, noch durch Bannflüche selbst eines

„Stellvertreters Gottes auf Erden" ; hält man ihn auch
zeitweilig für getötet, nichts ist sicherer als die Voraussicht: er
wird wieder auferstehen. Wir sehen es hier an einem
glänzenden Beispiel : selbst das Unfehlbarkeitsdogma, wie es schien,
das Ende alles geistigen Lebens, hat auch die Ultramontanen
nicht in ewige Nacht zu versenken vermocht. Vielleicht gar,
dass ein Extrem wieder das andere erzeugen soll.

Wir können hier auf eine Kritik der reichen Fülle
theologischer Probleme nicht eingehen, welche der unstreitig
tiefsinnige und gelehrte Anonymus aufgeworfen hat. Nur das

wollen wir bemerken, dass seine Theologie das gerade Gegenbild

der päpstlichen ist. Wir halten es aber für angezeigt,
seine Prinzipien des „liberalen Katholizismus" im ganzen etwas
näher zu beleuchten.

Dass der „liberale Katholizismus" durch das vatikanische
Konzil getötet werden sollte, ist notorisch ; der Verfasser müht
sich erfolglos ab, einen viereckigen Kreis zu beschreiben.

Unliebsame kathedratische Entscheidungen will er
umgedeutet wissen ; er selbst aber bedauert den „liberalen Katholiken"

Dupanloup wegen der unmöglichen Umdeutung des

Syllabus, den noch Leo XIII. für kathedratisch erklärt hat.

Er hält die päpstliche Centralisation bis zur Unfehlbarkeit
für notwendig und will sie durchaus nicht geschwächt wissen.

Er selbst geht aber mit dem schlechtesten Beispiel voran, indem



— 517 —

er dem unfehlbaren Papste unter höchst unehrerbietigen
Drohungen Belehrungen erteilt.

Seine theologische Entwicklungslehre enthält, wie
überhaupt, so auch hinsichtlich der Kirchenverfassung viel Richtiges;
aber zu dem Unfehlbarkeitsdogma, welches schon die heutige
Papstgewalt von Christus dem Petrus übertragen sein lässt,
steht sie im schneidendsten Widerspruch.

Er selbst widerspricht ihr durch die Bezeichnung des
hl. Paulus als des ersten „liberalen Katholiken". Denn zur
Zeit der Apostel gab es nach ihm nur christliche Gemeinden,
aber noch keine katholische Kirche, also auch weder
ultramontane noch liberale Katholiken.

Seine Entwicklung der Kirchenverfassung stimmt
glücklicherweise mit der Geschichte nicht völlig überein. Den
Höhepunkt der päpstlichen Centralisation bildet Bonifaz VIII.
mit der neuplatonischen Lehre der Bulle Unam sanctam von
der Einheit aller irdischen Gewalt im Papste. Nach Bonifaz
sank die päpstliche Gewalt thatsächlich und in dem grossen
Schisma auch theoretisch bis zum Untergange. Das altkirchliche

Episkopalsystem, niemals ganz vergessen, wrard wieder
hervorgeholt und endgültig erst auf dem vatikanischen Konzil
abgethan. Hinsichtlich der Lehre aber hat gerade dieses
Konzil die Centralisation nicht gefördert, sondern einen
Rückschritt gethan, indem es nach der klugen Ordensdoktrin der
Jesuiten die Unfehlbarkeit auf die Dogmenformulierung
beschränkte, während frühere Päpste, wie auch der gegenwärtige,
alle amtlichen päpstlichen Erlasse für kathedratisch, d. i.
unfehlbar erklärten. Man entnimmt hieraus, wie unrichtig es

ist, wenn der Verfasser jeden Rückschritt in einer Entwicklung-
absurd und unwissenschaftlich findet. Auch ein solcher kann
auf fortgeschrittener Einsicht beruhen.

Da er der Menschheit noch eine lange, mindestens 2000-

jährige Lebensdauer verheisst, wäre es interessant, von ihm
zu vernehmen, wie er sich unter den dann völlig veränderten
religiös-sittlichen Anschauungen den auf den Schwüngen der
Centralisation immer höher emporgetragenen Papst vorstellt.
Als das einstweilen noch von ihm verabscheute „Idol im
Vatikan" oder infolge der weiter entwickelten Trinitätslehre
als inkarnierten hl. Geist



— 518 —

Die liberalen Katholiken, deren Epigone der Verfasser
sein will, suchten ehemals den päpstlichen Absolutismus zu
beschränken. Er erklärt, ihn fördern zu wollen im Interesse
des Kulturfortschrittes der Menschheit. Unter den Freunden
Montalemberts giebt es nur Einen, an den er erinnert, Lamennais,

der im unfehlbaren Papste die „Gemeinvernunft der
Menschheit" (sens commun) verkörpert sah. Freilich setzte er
dabei voraus, dass die Gemeinvernunft mit der seinen harmonierte.

Als er die gegenteilige Entdeckung machte, erfolgte
sein Abfall, nicht bloss vom Papste, sondern vom Christentum.

J. Langen in Bonn.


	Der liberale Ultramontanismus

