Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Der liberale Ultramontanismus
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403418

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403418
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER LIBERALE ULTRAMONTANISMUS.

Es begeben sich merkwliirdige Dinge in der pépstlichen
Kirche. Versuche, die Festung der vatikanischen Dogmen
gegen das unerschopfliche und vernichtende Belagerungsfeuer
der Feinde zu verteidigen, kommen nicht vor. Man duckt sich
vor den Bomben und schweigt. Aber, auf den méchtigen Arm der
Regierungen gestiitzt, wagt man sich doch mit den neuen Dogmen
ans Tageslicht, wihrend die deutschen Bischofe in dem ersten
Hirtenbriefe, in welchem sie dieselben verkiindeten, ihren In-
halt anzugeben sich scheuten. Man fangt sogar an, mit dem
vatikanischen Konzil sich zu bristen, indem man aus nahe-
liegenden Grinden fortfahrt, jeder theologischen Erorterung
aus dem Wege zu gehen. Aber wie nach errungenem Siege
(355) die Arianer sich spalteten in wirkliche Arianer und Halb-
arianer, so beginnen nun die Ultramontanen auseinanderzu-
gehen in ehrliche und unehrliche. Letztere nennen sich selbst
,liberale Katholiken“. Wir geben ihnen das Beiwort ,unehr-
lich¥*, weil das Widerspruchsvolle dieser Partei so evident ist,
dass es ihrem eigenen Bewusstsein nicht zu entgehen vermag.

Einer hochinteressanten Kundgebung dieser Partei begegnen
wir in der Contemporary Review 1897, Dezember, p. 854 ff,
unter dem Titel: Liberal Catholicism. Der Verfasser ver-
gleicht sich mit dem Apostel Paulus, den er den ,ersten libe-
ralen Katholiken“ nennt. In einem Punkte gleicht er wirklich
diesem Apostel, darin némlich, dass er, wie jener dem Petrus,
so dessen ,Nachfolger¢ Leo XIII. widersteht. Aber auch wie
Paulus ins Angesicht? Leider mit der Feigheit eines Anony-
mus, der sich — Romanus nennt.

Ein ehrlicher Romling ist dieser Romanus nicht, wie schon
jeder daraus entnehmen wird, dass er, wenn auch mit ge-



— B13 —

schlossenem Visier, den Kampf gegen den unfehlbaren Papst
aufzunehmen wagt. Freilich stellt er seine Unehrlichkeit auch
in den Dienst der pépstlichen Autoritit, die er gegen einige
Missgriffe Leos XIII. schiitzen will. Und eben darum darf er
sich doch als Romling bezeichnen, um so mehr, als er seinen
wohlfeilen Mut an der wehrlosen Opposition gegen das vati- .
kanische Konzil auszulassen sucht, die ihm ohnméchtig und
darum verdchtlich erscheint. Als ob nicht in der Wahrheit
eine Kraft lige, der auf die Dauer nichts zu widerstehen ver-
mag. Oder hat nicht auch der ,erste liberale Katholik“ (1. Kor.
1, 27 1) gesagt: ,Was schwach ist vor der Welt, das hat Gott
erwéhlt, auf dass er das Michtige beschiame, und, was unan-
gesehen vor der Welt und missachtet ist, das hat Gott erwihlt,
und was nichtig ist, auf dass er das, was da gilt, zu nichte
mache“? Wie lebhaft der Verfasser auch ablehnt, mit jener
Opposition etwas zu thun zu haben, so scheint es ihm doch
auch bei dem Gedanken an die Unfehlbarkeit nicht recht be-
haglich zu Mut zu sein. Er fiihrt sich ein als Gegner Pius IX,,
der mit seinen vielen Verdammungen es nicht fertig gebracht
habe, den liberalen Katholizismus zu téten. Ultramontane
wie Vewillot und Ward (die Urheber des Unfehlbarkeitsdogmas
neben Manning und den Jesuiten) hitten den Ausspruch Mon-
talemberts vom ,Idol im Vatikan“ gerechtfertigt. Pius IX,,
der sich zuerst fir wnfehlbar evklart, sei von allen verabscheut
worden, welche die Thronbesteigung Leo XIII. mit Jubel be-
grisst hétten. Kine Zuriicknahme veralteter péapstlicher De-
krete, #ussert er im Verlaufe seiner Erorterung, koénne man
nicht verlangen; aber die ,Geschicklichkeit* der Theologen
werde stets Mittel und Wege finden, an denselben technische
Méngel zu entdecken, oder zu zeigen, dass sie bisher miss-
verstanden worden, so dass es nur wenige Bullen ex cathedra
geben werde, die man nicht mit solchen Kunstgriffen unschéd-
lich machen konne. Das heisst doch humoristisch ausgedriickt:
Wenn die Bulldoggen gar zu bissig werden, legt man sie an
die Kette. Den unfehlbaren Leo XIII. aber bittet sein ,gléu-
biger Sohn“, doch in Zukunft keine neuen Verlegenheiten zu
schaffen. So glauben die liberalen Katholiken an die Unfehl-
barkeit! Hs erinnert an einen ultramontanen deutschen Ge-
lehrten, der 1870 sich #usserte: ,Man muss nun als Katholik
an die Unfehlbarkeit glauben; aber wenn sie nicht wahr ist,



e Bld e

gsoll der Teufel die Bischofe holen.* Doch wir wollen dem
Leser die geheime Weisheit des liberalen Katholizismus nicht
langer vorenthalten.

Er erkennt geméiss dem Verfasser die Entwicklung der
Kirche zu immer strammerer Centralisation als richtig an, und
findet es absurd und unwissenschaftlich, dieselbe hemmen oder
auf ein fritheres Stadium zurtickschrauben zu wollen. Er will
die Autoritat stiarken, nicht mindern, und empfindet es schmerz-
lich, wenn sie sich selbst schédigt durch den Einfluss Einzelner
oder eines mdchtigen religidsen Ordens. Die Kirche ist die grosse
Organisation zur Forderung der Wohlfahrt der Menschheit und
hat zum Ziel die Gottes- und Menschenliebe. Sie hat sich im
Laufe der Zeit naturgeméss stark verédndert, indem sie stets
gerade die Anschauungen produzierte, deren sie jeweilen be-
durfte. So war anfangs unter den Christen der spiter auf-
gegebene Glaube an die Niahe des Weltendes allgemein, um
den Mut und die Begeisterung der ersten Generation zu stirken.
Uber Christus und die Trinitdt redete man damals noch nicht
in den Ausdriicken des Athanasianums, In der Religion des
hl. Paulus hatte die Andacht zur hl. Jungfrau noch keine Stelle.
Solche Entwicklung dauert auch heute noch fort. Die liberalen
Katholiken wollen weder Gott dienen mit Liigen oder Zwei-
deutigkeiten, noch sich die Beschneidung der Vernunft gefallen
lassen. Gleichwohl sind sie nicht fanatisch. Sie sind langsam
und vorsichtig im Fortschreiten und verkiinden neue Ergeb-
nisse der Wissenschaft mit Zurtickhaltung und Bescheidenheit.
Aber sie meinen, es sei noch ein wahrer theologischer Augias-
stall zu fegen. Eine grosse Reihe von biblischen Erzidhlungen,
wie die von der Schlange im Paradiese, von der Erschaffung
der Eva, von der Arche, von Sodom und Gomorrha, von dem
Propheten Jonas u. s. w. miissten offen als Legenden behandelt
werden. Die Umgestaltung des Hexateuchs durch Reuss, Well-
hausen, Kuenen sei nicht zu ignorieren. Die Unechtheit des
Leviticus, des Daniel, die Missdeutungen der sogenannten mes-
sianischen Weissagungen diirften nicht beanstandet werden.
Pius IX. habe mit dem Syllabus, den der ,gute“ Dupanloup
vergebens umgedeutet, eine grosse Verlegenheit geschaffen.
Nun auch Leo XIII. mit der Encyklika tiber das Bibelstudium,
fiir welche freilich der Kardinal Mazzella und die Jesuiten
der Civilta verantwortlich seien (?). Wollte man deren Lebre



— 515 —

von der absoluten Irrtumslosigkeit der Bibel mit Gewalt durch-
setzen, so wiirde ein grosser Abfall von der Kirche die Folge
sein. (Und alles dies trotz der Unfehlbarkeit!) In England
hitten die neuen Regeln tiber den Index, der dort nie aner-
kannt gewesen, grosse Bestlirzung hervorgerufen. Nun solle
sogar jeder glauben, dass 1. Joh. 5, T vom ,Finger Gottes ge-
schrieben® worden, wiahrend man von dessen Unechtheit iiber-
zeugt sei. Alles dies seien ,selbstmorderische® Akte der Autoritit.
Man sollte, meint der Verfasser, mehr Riicksicht nehmen auf die
englisch sprechenden Rassen, deren Einfluss in der Menschheit
immer mehr wachse, und statt mit Dogmen sich mit der Stér-
kung der Kkirchlichen Regierungsgewalt beschiftigen (als ob
nicht beides unzertrennlich verbunden wire!). Den Katholizis-
mus halte er fiir das Wichtigste in der Weiterbildung der
menschlichen Gesellschaft; aber er sei besorgt fiir die Zukunft.
Harnack und Weizsdcker hatten so viel Licht tiber die Entwicklung
der Kirche in den ersten Jahrhunderten verbreitet; die moderne
Entwicklungslehre, theistisch betrachtet, miisse von der Kirche
auch auf ihrem Gebiet verwertet werden. Aus der Gemeinde-
verfassung habe die Hierarchie entstehen miissen, um das
Ganze zusammenzuhalten, aus der Hierarchie das Papsttum
mit stets wachsender Centralisation. Geméss gottlicher Fligung
habe selbst Pseudo-Isidor dazu dienen sollen, diese Centrali-
sation zu befordern. Sogar die Gotteslehre stehe unter diesem
Entwicklungsgesetz. Aus dem hebriisch-nationalen Jehova sei
die Gottheit des Universums geworden, aus diesem unter grie-
chischem und romisch-stoischem Einfluss der liebevolle Gott
des christlichen Abendlandes. Auch unser Gottesbegriff sei
noch entwicklungsbediirftig, wenn er auch tber einen anthro-
pomorphistischen naturgemiss nie hinauskommen werde. Aber
der Gottesbegriff eines Augustin, Thomas von Aquin und ,selbst*
eines Liguori (als ob dieser arme Mann, weil vom Papste zum
Kirchenlehrer promoviert, tiberhaupt eine Stelle in der Ge-
schichte der Philosophie einndhme!) konne nicht mehr der
unsrige sein. Die Erlosungslehre Anselms beleidige unser sitt-
liches Bewusstsein. Der Unterschied zwischen den kosmischen
Anschauungen der Bibel und den unsrigen sei wahrscheinlich
noch nichts gegen den, welcher tiber 2000 Jahre im Vergleich
mit den unsrigen vorhanden sein werde. Ahnlich werde die
Physiologie zu neuen sittlichen Anschauungen fiihren. Trotz



— b5l6 —

der jetzt so papstfreundlichen Zeit, so formuliert der Verfasser
seinen an Leo XIII. gerichteten Warnungsruf, sagten Kundige
grossen Sturm voraus, wenn Rom mit seinen beklagenswerten
Erlassen fortfahre. Der frithere liberale Katholizismus sei nicht
tot, sondern habe sich nur in eine einstweilen noch stille, aber
um so gefihrlichere Bewegung verwandelt mit weit radikalern
Tendenzen. Das Ende kénne ein grosser Abfall sein.

Haben wir anfangs unserm Bedauern {iber die Unehrlich-
keit des ,liberalen Katholizismus“ Ausdruck gegeben, so kénnen
wir zum Schlusse auch unsere Freude iiber diese anonyme
Kundgebung nicht verhehlen. Sie erinnert uns, was das Kreuz
Christi, der Giftbecher des Sokrates, die Scheiterhaufen des
Mittelalters bewiesen haben, dass der Geist, der gottliche so-
wohl wie der menschliche, nicht ,auszuloschen“ ist, weder
durch physische Gewalt, noch durch Bannfliiche selbst eines
sotellvertreters Gottes auf Erden®; halt man ihn auch zeit-
weilig fir getotet, nichts ist sicherer als die Voraussicht: er
wird wieder auferstehen. Wir sehen es hier an einem glin-
zenden Beispiel: selbst das Unfehlbarkeitsdogma, wie es schien,
das Ende alles geistigen Lebens, hat auch die Ultramontanen
nicht in ewige Nacht zu versenken vermocht. Vielleicht gar,
dass ein Extrem wieder das andere erzeugen soll.

Wir kiénnen hier auf eine Kritik der reichen Fiille theolo-
gischer Probleme nicht eingehen, welche der unstreitig tief-
sinnige und gelehrte Anonymus aufgeworfen hat. Nur das
wollen wir bemerken, dass seine Theologie das gerade Gegen-
bild der papstlichen ist. Wir halten es aber fiir angezeigt,
seine Prinzipien des ,liberalen Katholizismus® im ganzen etwas
naher zu beleuchten.

Dass der ,liberale Katholizismus“ durch das vatikanische
Konzil getotet werden sollte, ist notorisch; der Verfasser miiht
sich erfolglos ab, einen viereckigen Kreis zu beschreiben.

Unliebsame kathedratische Entscheidungen will er um-
gedeutet wissen; er selbst aber bedauert den ,liberalen Katho-
liken“ Dupanloup wegen der unmoglichen Umdeutung des
Syllabus, den noch Leo XIII. fiir kathedratisch erklart hat.

Er halt die papstliche Centralisation bis zur Unfehlbarkeit
flir notwendig und will sie durchaus nicht geschwicht wissen.
Er selbst geht aber mit dem schlechtesten Beispiel voran, indem



— 517 —

er dem unfehibaren Papste unter hochst unehrerbietigen Dro-
hungen Belehrungen erteilt.

Seine theologische Entwicklungslehre enthilt, wie iiber-
haupt, so auch hinsichtlich der Kirchenverfassung viel Richtiges;
aber zu dem Unfehlbarkeitsdogma, welches schon die heutige
Papstgewalt von Christus dem Petrus tibertragen sein lisst,
steht sie im schneidendsten Widerspruch. '

Er selbst widerspricht ihr durch die Bezeichnung des
hl. Paulus als des ersten ,liberalen Katholiken“. Denn zur
Zeit der Apostel gab es nach thm nur christliche Gemeinden,
aber noch keine katholische Kirche, also auch weder ultra-
montane noch liberale Katholiken.

Seine Entwicklung der Kirchenverfassung stimmt glick-
licherweise mit der Geschichte nicht voéllig tberein. Den
Hohepunkt der péapstlichen Centralisation bildet Bonifaz VIII.
mit der neuplatonischen Lehre der Bulle Unam sanctam von
der EKinheit aller irdischen Gewalt im Papste. Nach Bonifaz
sank die pépstliche Gewalt thatsidchlich und in dem grossen
Schisma auch theoretisch bis zum Untergange. Das altkirch-
liche Episkopalsystem, niemals ganz vergessen, ward wieder
bervorgeholt und endgtiltig erst auf dem vatikanischen Konzil
abgethan. Hinsichtlich der ILehre aber hat gerade dieses
Konzil die Centralisation nicht gefoérdert, sondern einen Riick-
schritt gethan, indem es nach der klugen Ordensdoktrin der
Jesuiten die Unfehlbarkeit auf die Dogmenformulierung be-
schrinkte, wihrend frithere Pépste, wie auch der gegenwartige,
alle amtlichen pépstlichen Erlasse fiur kathedratisch, d. i.
unfehlbar erklarten. Man entnimmt hieraus, wie unrichtig es
ist, wenn der Verfasser jeden Riickschritt in einer Entwicklung
absurd und unwissenschaftlich findet. Auch ein solcher kann
auf fortgeschrittener Einsicht beruhen.

Da er der Menschheit noch eine lange, mindestens 2000-
jéhrige Lebensdauer verheisst, wire es interessant, von ihm
zu vernehmen, wie er sich unter den dann voéllig verdnderten
religivs-sittlichen Anschauungen den auf den Schwingen der
Centralisation immer hoéher emporgetragenen Papst vorstellt.
Als das einstweilen noch von ihm verabscheute ,Idol im
Vatikan“ oder infolge der weiter entwickelten Trinititslehre
als inkarnierten hl. Geist?



— 518 —

Die liberalen Katholiken, deren FKEpigone der Verfasser
sein will, suchten ehemals den pépstlichen Absolutismus zu
beschrianken. Lr erklirt, ihn fordern zu wollen im Interesse
des Kulturfortschrittes der Menschheit. Unter den Freunden
Montalemberts giebt es nur Einen, an den er erinnert, Lamen-
nais, der im unfehlbaren Papste die ,Gemeinvernunft der
Menschheit® (sens commun) verkoérpert sah. Freilich setzte er
dabei voraus, dass die Gemeinvernunft mit der seirnern harmo-
nierte. Als er die gegenteilige Entdeckung machte, erfolgte
sein Abfall, nicht bloss vom Papste, sondern vom Christentum.

J. LANGEN in Bonn.




	Der liberale Ultramontanismus

