
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 23

Artikel: Die Nachfolge Petri auf dem römischen Stuhle

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403417

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403417
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


477 —

DIE

NACHFOLGE PETRI AUF DEM RÖMISCHEN STÜHLE.

Wir stellen uns für einen Augenblick auf den vatikanischen
Standpunkt: Christus übergab dem Petrus alle Gewalt und
Autorität in der Kirche, so dass, was immer in derselben
geschieht, als Ausfluss seiner Machtvollkommenheit erscheint ; alle
Gläubigen, auch die übrigen Apostel, stehen zu ihm gemäss
der vatikanischen Erklärung von Joh. 21, 15 ff. in dem
Verhältnis der Schafe zu ihrem Hirten. Wie musste man unter
dieser Voraussetzung sich die Bestellung der Nachfolger des
Petrus denken? Wann haben denn jemals Schafe sich einen
neuen Hirten auserkoren? Im Mittelalter hat man diese Schwierigkeit

wohl empfunden. Es bildete sich die Vorstellung aus :

der von Christus als Regierer der Kirche an seiner Statt
eingesetzte Apostel Petrus führt dieses Amt bis zum Ende der
Zeiten, und der jeweilige Papst ist nur der Repräsentant seiner
Macht auf dem römischen Stuhle ; selbst die Heiligkeit des

Apostelfürsten wird allen seinen Nachfolgern resp. Stellvertretern

angerechnet, wie verrucht sie selbst sein mögen, weil
sie als Päpste die Person des hl. Petrus repräsentieren. Der
Idee nach giebt es also nur Einen Stellvertreter Christi auf
Erden bis zum Ende, den hl. Petrus, den er selbst dazu bestellte.
Daher auch der mittelalterliche Ritus, dass nach geschehener
Wahl der Archidiakon ausrief: der hl. Petrus hat N. N. zum
Papst erwählt.

Hierdurch wird aber die juristische Frage, wie jemand
legitim zur päpstlichen Würde gelangt, natürlich nicht gelöst,
sondern nur verschoben. Versuchen wir, derselben näher zu
treten. Vom vatikanischen Standpunkte aus musste man mit

Bevue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 32



— 478 —

Sicherheit erwarten, Christus selbst habe nach der Ernennung
seines Stellvertreters eine Weisung hinterlassen, wie nach dem
Tode Petri dessen Stuhl zu besetzen sei. Durch eine solche
Weisung wäre mit einem Schlage eine feste Ordnung für alle
Kirchenämter geschaffen worden. Denn dass der Papst die

übrigen Ämter zu besetzen das Recht gehabt, folgte unmittelbar

aus der ihm verliehenen Vollgewalt. Sollte nicht der
folgende Papst jedesmal durch ein Wunder kenntlich gemacht
werden, so war es nur konsequent, wenn der Papst, wie alle
Bischöfe, so auch frühzeitig genug seinen eigenen Nachfolger
ernannte. Von einer solchen Weisung findet sich aber im N. T.

nichts, und als später ein derartiger Versuch gemacht wurde,
zwang man den Papst, diese widerrechtliche Verfügung
zurückzunehmen. So scheitert demnach die vatikanische Lehre vom
Papsttum auch unter diesem Gesichtspunkte wieder an völlig
unleugbaren Thatsachen.

Die Besetzung der Kirchenämter beruht auf einer
nachweisbaren rechtsgeschichtlichen Entwicklung. Wir ziehen hierbei

die Wahl des Matthias zum Apostel an Stelle des Judas

nicht in Betracht, weil es sich nicht um ein Kirchenamt,
sondern um den Apostolat handelte. Die erste Besetzung von
Kirchenämtern erfolgte durch die Apostel in Verbindung mit
den Gläubigen, indem sie in Jerusalem die Gemeinde sieben

Männer zu Diakonen wählen Hessen, denen sie dann durch
Handauflegung „den hl. Geist" erteilten. Den Titus weist der

Apostel Paulus an, in jeder Stadt auf Kreta Presbyter zu
bestellen (Tit. 1, 5), vermutlich auch im Einverständnis mit den

Gemeinden. In der wahrscheinlich von Jerusalem ausgegangenen,
dem N. T. sehr nahe stehenden „Lehre der zwölf Apostel"
werden die, welche in der Diaspora Christengemeinden bilden

wollen, aufgefordert, sich Episkopen und Diakonen zu wählen
(Kap. 15). Das war also die älteste, lange Zeit hindurch
festgehaltene Form der Besetzung der Kirchenämter, dass dabei

die Gemeinden und ihre Vorsteher, anfangs die Apostel selbst,

zusammenwirkten. Die Anschauung des zweiten Jahrhunderts,
wie wir sie in den Pseudoklementinen, bei Irenäus, Tertullian
und sonst ausgesprochen finden, war denn auch die, dass die

Apostel allenthalben die ersten Bischöfe eingesetzt hätten. Nur
Einen Apostel kennt das Altertum als Inhaber eines ständigen

Sitzes, nicht etwa Petrus als Bischof von Rom, sondern Jakobus



— 479 —

als Bischof von Jerusalem. Durchaus dieser Anschauung
entsprechend ist, wo zuerst ausdrücklich von der Thätigkeit Petri
in Rom berichtet wird, als der erste römische Bischof Klemens
aufgeführt, den Petrus erhoben habe.

Schon aus diesen spärlichen Mitteilungen der ältesten Zeit
können wir entnehmen, dass es mit der Besetzung des
römischen Stuhles nicht anders gehalten wurde wie mit der der
übrigen Episkopate, weil eben sein Inhaber nicht ein den
Episkopat unendlich überragendes besonderes Amt, das päpstliche,

besass, sondern nur Bischof der römischen Kirche war,
der ersten unter allen. Es dauert lange, bis wir von festern,
rechtlichen Normen bei den Bischofswahlen etwas vernehmen.
Erst gegen die Mitte des dritten Jahrhunderts hören wir von
Cyprian (ep. 67), dass nach dem Tode eines Bischofs die
Nachbarbischöfe derselben Provinz zusammentraten und mit
Zustimmung der Ortsgeistlichkeit und der übrigen Gemeinde den

Nachfolger erwählten. Nicht anders war es in Rom. Es fiel
niemand ein, zu verlangen, dass der „Papst" als Oberherr der
ganzen Kirche in anderer Weise bestellt werden müsse als die
Bischöfe, dass etwa Vertreter des ganzen Episkopates zu seiner
Wahl zu berufen seien — weil es eben keinen Papst im heutigen
Sinne gab, sondern man in Rom in herkömmlicher Weise zu
einer Bischofswahl sich versammelte. Eine in der bezeichneten
Weise vorgenommene Wahl nennt Cyprian legitim (iusta et
légitima). Legitim war also auch damals die Besetzung des

römischen Stuhles, wenn sie durch die Bischöfe der römischen
Kirchenprovinz unter Zustimmung der römischen Gemeinde
erfolgte.

Man sieht: hier handelt es sich um gewisse einer Idee
entsprungene Rechtsnormen, welche indes durch positive
Gesetzgebung nach den Umständen geregelt resp. verändert werden

konnten. Wenn wir darum die Päpste auf ihre Legitimität
hin prüfen, werden wir die jeweiligen Rechtsbestimmungen in
Betracht zu ziehen haben. Für die älteste Zeit müssen wir
freilich auch hierauf verzichten, weil es noch keine
Rechtsbestimmungen gab. Die Häufung von Namen in den sogenannten
Papstlisten bis in die Zeit Trajans und die verschiedene Reihenfolge

derselben erklärt sich am natürlichsten aus der Thatsache,
dass anfangs die römische Kirche durch ein Kollegium von
Episkopen oder Presbytern verwaltet wurde, bis die Einrichtung



— 480 —

des monarchischen Episkopates in jeder Einzelkirche sich als
notwendig herausstellte. Erst von dieser Zeit an dürfen wir
die von Cyprian aufgestellten Rechtsnormen auch auf die
Besetzung des römischen Stuhles zur Anwendung bringen.

In den ersten Jahrhunderten verlief dieselbe regelrecht
und ohne Anstoss. Selbst als Hippolytus die schwersten Anklagen
gegen Zephyrin (f 218) und Kallistus (f 223) erhob, fiel es ihm
doch nicht ein, sie zu beschuldigen, dass sie unrechtmässig den
römischen Stuhl bestiegen hätten. Etwas Näheres über eine

zwar nicht widerrechtliche, aber doch ungewöhnliche römische
Bischofswahl meldet zuerst von Fabian (f 250) Eusébius (H. E.

VI, 29). Als die ganze Gemeinde zur Wahl versammelt gewesen,
habe sich eine Taube auf einen vom Lande hereingekommenen
Fremdling, einen Laien, niedergelassen und infolgedessen sei

dieser, Fabian, einstimmig zum Bischof ausgerufen worden.
Nachdem Fabian der Decischen Verfolgung zum Opfer

gefallen war, blieb der römische Stuhl über ein Jahr lang
vakant, nach vatikanischer Anschauung also war die Nachfolge
Petri unterbrochen, und das in einer Zeit traurigster Verwirrung,

in welcher die Kirche einer festen, sichern Leitung am
meisten bedurfte. So zahlreich waren die Abgefallenen, dass

nach dem Zeugnis der damaligen Bischöfe von den meisten
Gemeinden nur noch Ruinen übrig schienen, und man sich

genötigt sah, die kirchliche Bussdisciplin wesentlich zu ändern.
Und als in diesen Wirren Cornelius 251 den römischen Stuhl
bestieg, geschah dies nicht ohne den Widerspruch eines andern
römischen Presbyters, des Novatian, der sich zum Gegenbischof
aufwarf, und im Gegensatz zu jenem an der strengern Behandlung

der Gefallenen festhielt. Wollen wir nun auch nicht alles

für wahr halten, was Cornelius seinem Nebenbuhler ATorwirft,
dass er drei ganz unfähige Bischöfe Italiens nach Rom berufen,
dieselben betrunken gemacht und sich von ihnen in diesem

Zustande die Bischofsweihe habe erteilen lassen u. s. w. {Euseb.

VI, 43), so muss man doch Cornelius als den rechtmässig
erhobenen Bischof betrachten. Er war beinahe einmütig von
dem ganzen Klerus, dem Volke und vielen in Rom versammelten

Bischöfen gewählt und von den übrigen Mitbischöfen
anerkannt worden. Aber die Afrikaner unter Führung Cyprians,
der uns (ep. 44, 55) über alle diese Vorgänge auf das Genaueste

unterrichtet hat, hielten es doch für nötig, zwei Bischöfe nach



_ 481 —

Rom zu schicken, um an Ort und Stelle sich zu orientieren.
Es dauerte längere Zeit, bis alle Zweifel an der Rechtmässigkeit
des Cornelius namentlich durch den Einfluss Cyprians
niedergeschlagen waren.

Vom 6. August 258 bis zum 31. Juli 259 stand der römische
Stuhl wieder leer, als ob man der „Nachfolge Petri" auch
entbehren könne. Und wie dies durch die Valerianische
Verfolgung veranlasst ward, so unterbrach die Diokletianische die
Aufeinanderfolge der römischen Bischöfe auf mehr als zwei
Jahre. Ausserdem hatte diese schwere Zeit von neuem die
Frage über die Behandlung der Gefallenen angeregt. In Rom
kam es darüber schon unter dem Bischof Marcellus zwischen der
strengern und der laxern Partei, welche keine Kirchenbusse wollte,
zu blutigen Strassenkämpfen, und dessen Nachfolger Eusebius

(April 309) stellten die Laxen Heraclius gegenüber. Die Wahlen
werden auf beiden Seiten tumultuarisch genug gewesen sein.
Da wir über dieselben nicht näher unterrichtet sind, vermögen
wir über die Gültigkeit der einen oder der andern nicht zu
entscheiden. Als Maxentius beide Bischöfe ins Exil schickte,
blieb unter diesen die römische Kirche in den Augen der Heiden
so stark blossstellenden Zuständen bis zum 2. Juli 310 der
bischöfliche Stuhl wieder unbesetzt. War in diesen düstern
Zeiten St. Peter auf seinem Sitze nicht doppelt unentbehrlich,
da man die für das ganze kirchliche Leben entscheidende
Frage der Bussdisciplin statt mit Bibel- und Väterstellen mit
Schwertern und Lanzen zu entscheiden sich unterfing? Schrie
das von Bruderhand vergossene Christenblut nicht noch schrecklicher

gegen Himmel als das von Diokletian geforderte? Und
doch stieg Petrus nicht herab, auch nicht in einem uubezweifel-
baren irdischen Repräsentanten, der die schwebende Frage ex
cathedra unfehlbar entscheiden konnte. Niemand wusste in Rom,
woran er war.

Wir nähern uns der Zeit Konstantins, in welcher die Kirche
aufhörte, eine freie Privatgesellschaft zu sein, und, ausgestattet
mit öffentlichem Ansehen, auch die Bevormundung durch den
Staat sich musste gefallen lassen. Schon die beinahe viermonatliche

Sedisvakanz zu Rom vor der Erhebung des Julius (337)
im Beginne der arianischen Wirren scheint mit dieser Umwälzung

der Verhältnisse im Zusammenhang gestanden zu haben.
Vier Monate lang musste Rom sich wieder ohne „den hl. Pe-



— 482 —

trus" behelfen. Und nach Julius' Tode (352) dauerte es wieder
5 bis 6 Wochen, bis man sich über die Besetzung des Stuhles
geeinigt hatte. Schon drei Jahre nachher musste der Nachfolger,
Liberius, wegen seiner Verteidigung des Nicänischen Bekenntnisses

ins Exil wandern, und wurde von Konstantius der Archi-
diakon Felix als Bischof intrudiert. Der grösste Teil des römischen
Klerus fiel dem aufgezwungenen, unrechtmässigen Bischöfe

zu, während das Volk den rechtmässigen Liberius zurückverlangte.

Die Rückkehr wurde ihm aber erst durch den Kaiser
gestattet, als er im dritten Jahre seines Exils eine arianische
Formel unterzeichnet hatte. Volk und Senat von Rom vertrieben
nun den kaiserlichen Bischof Felix aus der Stadt, und zufolge
dieser Wirren wurden später manchmal, wie von dem
Chronisten Marcellinus berichtet wird, beide aus der Papstliste
entfernt, während man häufiger wegen seines Abfalles Liberius
strich und den unrechtmässigen Felix sogar als Märtyrer
verherrlichte. Noch schlimmer aber sollte es nach dem Tode des

Liberius zugehen, da in Kirchen, auf Plätzen und Strassen

tagelang zwischen Damasus und Ursinus und ihrem
beiderseitigen Anhang um den römischen Stuhl blutig gekämpft
wurde. Erst nach Jahresfrist musste Ursinus mit der Minoritätspartei

das Feld räumen. Die städtischen Gerichte hatten
Todesurteile wegen Blutvergiessens und Aufruhrs an Klerikern beider
Parteien zu vollstrecken, und Damasus, der auch von den
Kaisern als rechtmässig anerkannte, hatte sich bis zum Ende
seines Lebens gegen die Angriffe der Ursinianer zu wehren.
Auf diese Weise erkämpfte er sich seine „Legitimität".

Ruhiger verlief die Wahl seines Nachfolgers Siricius (385),
der fast einstimmig gegen die erneuten Umtriebe des Ursinus
und anderer ehrgeiziger Kandidaten erhoben wurde. Der Kaiser
Valentinian sah sich veranlasst, ihm wegen der Einmütigkeit
des Volkes bei der Wahl auch seinerseits seine Anerkennung
als rechtmässigen Bischofs auszusprechen. Wieder hören wir
etwas von der Wahl Innocenz I (401), welcher dem Bischof

von Thessalonich anzeigt, er sei unter Zustimmung der hl. Priester,
des ganzen Klerus und Volkes sofort nach dem Tode seines

Vorgängers erhoben worden. Da er im Sinne hatte, die römische

Primatialidee nach Kräften zu fördern, Arersäumte er nicht,

hinzuzufügen, Christus habe dafür gesorgt, dass die Kirche
auch nicht kurze Zeit ohne Leiter geblieben sei. Er scheint



— 483 —

empfunden zu haben, dass Sedisvakanzen in Rom mit der
„Nachfolge Petri" in dem päpstlichen Sinne, wie er sich jetzt
zu entwickeln begann, eigentlich in Widerspruch standen. Die
Skandale, welche schon in der Vergangenheit lagen, wollte er
wohl in den Mantel der Vergessenheit hüllen, und was die
Blütezeit des Papsttums, das Mittelalter, noch alles erleben
sollte, davon liess Innocenz sich natürlich nichts träumen.

Bereits dieJahreswendevon418 brachteneues, grossesÄrger-
nis über die römische Kirche, indem der Archidiakon Eulalius dem
Presbyter Bonifazius in der Besteigung des Stuhles
zuvorkommen wollte. Noch vor Beendigung der Exequien des
verstorbenen B. Zosimus bemächtigte er sich, dem Herkommen
zuwider, der Laterankirche und liess sich von dem bereits der
Altersschwäche verfallenen Bischof von Ostia, dem diese Funktion

zustand, die Weihe erteilen. Bonifazius, von beinahe 70

Presbytern unter Anwesenheit von 9 Bischöfen und der
Zustimmung des grössten Teiles des Volkes gewählt, hatte für
sich, dass er die Exequien abgewartet und von der Majorität
gewünscht wurde; aber auf die Weihe im Lateran durch den
Bischof von Ostia musste er verzichten. Auch sprach gegen
ihn, dass er sich weihen liess, als Rom bereits einen Bischof
besass. Wer sollte da entscheiden Während die beiden Parteien
wieder mit Schwertern und Pfeilen gegeneinander losgingen,
berichtete der heidnische Stadtpräfekt Symmachus nach
Ravenna an den Kaiser Honorius zu gunsten des Eulalius, für
den denn auch Honorius entschied. Eingehender durch einen
Bericht der Presbyter des Bonifazius orientiert, nahm aber
der Kaiser bald seine Entscheidung zurück und berief eine
Synode nach Ravenna, die aber zu keinem Resultate kam.
Unter fortgesetztem Aufruhr, in welchem der Stadtpräfekt selbst
in Lebensgefahr geriet, wurden beide Bischöfe von der Stadt
fern gehalten, und der Bischof von Spoleto vom Kaiser beauftragt,

am Osterfeste 419 in Rom zu funktionieren. Honorius,
der sich selbst die Entscheidung über die strittige Bischofswahl

vorbehalten, entschied dann endlich unter Assistenz vieler
Bischöfe für die Rechtmässigkeit des Bonifazius. Diese traurigen
Vorgänge veranlassten Bonifazius während einer schweren
Erkrankung, da er fürchtete, nach seinem Tode werde Eulalius
den „Stuhl Petri" wieder an sich reissen wollen, den Kaiser
um Massregeln zum Schutze „der ganzen Kirche" zu bitten.



— 484 —

Da erliess Honorius das erste Gesetz über die Papstwahl (420)
des Inhaltes, wenn in Rom eine zwiespältige Wahl erfolge,
solle keiner der Gewählten anerkannt werden, sondern der
Klerus aufs neue wählen, bis Einstimmgkeit erzielt sei. So wurde
das gemeine kirchliche Recht über die Bischofswahl für Rom
staatlicherseits präcisiert und eine bestimmte Grundlage für die

„Nachfolge des hl. Petrus" geschaffen. Als 422 sofort nach dem
Tode Bonifaz' Cölestin einstimmig gewählt wurde, sprach ihm
der hl. Augustin (ep. 209), wohl im Rückblick auf die früheren
Vorgänge, seine besondere Freude darüber aus. Auch Cölestins
Nachfolger Xystus III. berichtete Cyrill v. Alexandrien nicht
ohne besondern Nachdruck (432), dass er „in grösster Eintracht"
erhoben worden sei.

Das Gesetz des Honorius scheint bis zum Untergang des

weströmischen Reiches (476) vorteilhaft gewirkt zu haben;
denn auch die folgenden Wahlen geschahen ohne Sedisvakanzen
und ohne Zwiespalt. Bei der ersten Wahl unter dem arianischen
Odoaker (483) wurde dem in St. Peter versammelten Klerus
ein Dekret überreicht, nach welchem gemäss dem Wunsche
des verstorbenen B. Simplicius die Wahl nicht ohne Genehmigung

der weltlichen Behörde erfolgen dürfe. Mit solcher aria-
nischer Sanktion bestieg schon nach vier Tagen Felix IL den

Stuhl Petri. Sein Nachfolger Gelasius nahm, da Odoakers
Herrschaft in Italien zu Ende ging, von dessen Gesetz keine
Notiz mehr.

Dass die römischen Bischofswahlen bei der steigenden
Macht des Stuhles ohne bessere gesetzliche Regelung,
insbesondere ohne Teilnahme der weltlichen Gewalt kaum mehr
denkbar waren, zeigte 498 wieder das Schisma zwischen dem

Diakon Symmachus und dem Archipresbyter Laurentius. Blutige
Strassenkämpfe, die Teilung des Klerus, des Senates und des

Volkes zwangen die Prätendenten, ihren Streit von — dem

arianischen Ostgotenkönige Theodorich entscheiden zu lassen.

Nachdem er für Symmachus entschieden, der die Majorität auf
seiner Seite hatte, und auch Bestechungen nicht scheute, hielt
dieser es für nötig, durch eine italienische Generalsynode zu

Rom (1. März 499) das erste kirchliche Gesetz über die Papstwahl

aufstellen zu lassen. Jeder, der bei Lebzeiten des Bischofs

Stimmen für einen Nachfolger werbe, solle dem Banne
verfallen. Wenn der Inhaber des Stuhles plötzlich sterbe, so dass



— 485 —

er über seinen Nachfolger nichts habe bestimmen (decernere)
können, solle der vom Klerus einstimmig Gewählte der
rechtmässige sein ; da aber Einstimmigkeit gewöhnlich nicht zu
erzielen sei, der von der Majorität gewollte. So weit war es also
schon gekommen, dass Wirren bei den Papstwahlen als die
Regel angenommen wurden und man die von dem Kaiser
Honorius geforderte Einstimmigkeit aufgab. Wenn aber
Symmachus glaubte, selbst wenigstens jetzt fest auf dem Stuhle zu
sitzen, so täuschte er sich sehr. Ihn wieder zu stürzen, erhob
die Partei des Laurentius die schwersten Anklagen gegen ihn.
Der arianische König ordnete 501 drei Synoden an, welche die
Anklagen untersuchen sollten. Auf der zweiten ging es so

tumultuarisch zu, dass mehre Presbyter getötet wurden, und
Symmachus selbst zur Not mit dem Leben davonkam. Schliesslich

überliessen die Bischöfe das Urteil über den Papst, über
welchen sie zu richten nicht befugt seien, Gott, erkannten ihn
aber aufs neue als rechtmässig an. Trotzdem ruhte Laurentius
nicht, bis er sich wieder in Rom festsetzte und sich unter
Fortsetzung blutiger Greuel noch vier Jahre lang behauptete. Der
Widerspruch gegen die Rechtmässigkeit des Symmachus dauerte
aber in Rom, wenn auch erfolglos, fort bis zu seinem Tode (514).
Diese Skandalgeschichte bei der Erhebung des Symmachus ist
darum noch besonders bemerkenswert, weil jetzt zuerst der
das ganze Papsttum tragende Satz aufgestellt wurde: der
Papst, der über alle zu richten hat, kann selbst von niemand
gerichtet werden. Auch begann man in dieser Zeit, zum Unterschied

von den übrigen Bischöfen, dem römischen den Titel
„Papst" zu reservieren.

Als trotz des Kirchengesetzes über die Papstwahl 526 in
Rom wieder neue Unruhen auszubrechen drohten, beugte der
Arianer Theodorich denselben vor, indem er nach mehr als
zweimonatlicher Sedisvakanz Felix III. ernannte, und sich für
die Folge das Recht der Bestätigung vorbehielt.

Es war nicht zufällig, dass in der Zeit der Weiterbildung
der Papstidee und der damit verbundenen steten Wiederholung
strittiger Wahlen der Gedanke auftauchte, dass die besondere
Bedeutung des „Stuhles Petri" eigentlich die Ernennung des

Papstes durch den Vorgänger bedinge. Wir fanden, dass
Symmachus diesen Gedanken bereits aussprach. Thatsächlich ging
nun Felix III. damit vor, der es doch bis zu seinem Ende



— 486 —

schmerzlich empfand, dass er lediglich durch die Ernennung
seines arianischen Fürsten „der Nachfolger des hl. Petrus"
geworden war. Erst in neuester Zeit wurde das Aktenstück ans
Tageslicht gezogen, durch welches er von seinem Sterbebette
aus dem Klerus, dem Senat und Volk von Rom mitteilte, er
habe dem Archidiakon Bonifazius sein Pallium geschickt, zum
Zeichen, dass Gott ihn ausersehen, nach seinem Tode die
römische Kirche zu regieren. Diesem Urteil könne man bei der
bevorstehenden Wahl, die der Papst also dadurch nicht
beseitigen wollte, kühn folgen; wer Entzweiungen veranlasse,
sei exkommuniziert; auch dem (arianischen) Hofe in Ravenna
habe er dieses Dekret mitgeteilt. Der römische Senat, der
damals in den kirchlichen Angelegenheiten ein gewichtiges
Wort mitzusprechen hatte, wollte von dieser Quasi-Ernennung
nichts wissen. Er hatte einen andern Kandidaten ins Auge
gefasst, und erliess zu dessen Gunsten im voraus das Dekret,
wer an einer Entzweiung bei der Wahl sich beteilige, habe
die Hälfte seines Vermögens als Strafe an den Fiskus zu
zahlen ; wer aber aus Ehrgeiz den römischen Stuhl an sich zu
reissen suche, solle mit dem Verlust seines ganzen Vermögens
und dem Exil bestraft werden. Bonifaz' Nebenbuhler war der
Diakon Dioskur, der den grössten Teil des Senates und fast
alle römischen Presbyter auf seiner Seite hatte. Nach dem Tode
des Papstes kämpften wieder beide 28 Tage lang um die Nachfolge,

und wurde der Kampf durch den plötzlichen (ob
gewaltthätigen?) Tod Dioskurs beendet. Bonifaz IL erliess auf einer
römischen Synode, auf der indes kein suburbikarischer Bischof

erschien, das Anathem über den verstorbenen Nebenbuhler
und zwang nicht weniger als 60 Presbyter, fast so viele, als

Rom besass, zu einer Reueerklärung, dass sie gegen die Konstitution

des Felix gehandelt und zu Dioskur gehalten hätten.
Der Senat aber — und dies war sein letztes Dekret — erklärte
jeden für unfähig, den römischen Stuhl zu besteigen, der dies

wage zufolge von Versprechungen, Geschenken oder
Kontrakten noch während der Lebzeit des Vorgängers. Offenbar

richtete sich dieses letzte Senatusconsultum gegen den nun

herrschenden Papst. Selbst das Papstbuch äussert sich in der

bittersten Weise gegen das Vorgehen des Bonifaz, weil die

Majorität für Dioskur gewesen sei. Und sein zweiter Nachfolger

Agapet liess das Anathem gegen Dioskur aus dem Archiv entfernen



— 487 —

und dem Feuer übergeben. Um seine sehr bedenklichen Anfänge
zu legitimisieren, erklärte Bonifaz IL später auf einer Synode,
dass er sich selbst seinen Nachfolger ernenne, und ernannte er
dann „am Grabe des hl. Petrus" den Diakon Vigilius — sehr
berüchtigten Andenkens, wie die Kirchengeschichte erzählt.
Aber auf einer folgenden Synode wurde er von den Bischöfen,
dem Klerus und dem Senat gezwungen, sich „des Hochverrates

schuldig" zu bekennen, und die erlassenen Edikte zu
kassieren.

Nach seinem Tode folgte wieder eine 2 Va Monate mit
Ärgernissen aller Art ausfüllende Sedisvakanz, indem verschiedene

Kandidaten sich um den päpstlichen Stuhl rissen, und
selbst römisches Armengut zu Bestechungen verwandten. Als
Johannes IL am 31. Dezember 532 der Sieger war, klagte der
arianische König Athalarich in einem Briefe an ihn über die
vorgefallenen Skandale, bestätigte seinerseits das oben
erwähnte letzte Senatusconsultum, fügte aber bei, weil alles mit
Mass geschehen müsse, solle die Aufwendung von höchstens
3000 Solidi zur Bestechung der Beamten gestattet sein, wenn
eine strittige Papstwahl zur Entscheidung dem Hofe
unterbreitet werde. Auch befahl er, dieses Gesetz nebst jenem Senats-
beschluss auf marmorne Tafeln einzugraben und im Atrium von
St. Peter aufzustellen. Was mag wohl St. Peter im Himmel zu
dieser seiner Nachfolge auf Erden gesagt haben?

Auf welche Weise der Subdiakon Silverius, der Sohn des

Papstes Hormisdas, 536 erhoben wurde, ist ungewiss. Dem
Papstbuchgemässliesser sich für Geld von dem arianischen Könige
Theodat ernennen, und wurde er von den die angedrohte Todesstrafe

fürchtenden Presbytern nachträglich anerkannt. Aber
nach der Eroberung Italiens durch Belisar veranlasste Justinians
Gemahlin Theodora im Bunde mit dem bereits genannten ehrgeizigen

römischen Diakon Vigilius, weil er ihr in Sachen des Mono-
physitismus nicht zu Willen war, seine Absetzung. Belisar
setzte die Wahl des Vigilius durch, der den wohl unrechtmässig
erhobenen, sicher aber unrechtmässig abgesetzen Silverius auf
die Insel Palmaria bringen liess, wo er des Hungertodes starb.
Als Vigilius nach etwa neunjährigem Aufenthalt im Orient, infolge
der Stürme, die er während des fünften allgemeinen Konzils
und nach demselben über die Kirche gebracht, ein gebrochener
Mann auf der Rückreise nach Rom plötzlich gestorben war,



— 488 —

wurde der eben so ränkevolle und ehrgeizige Archidiakon
Pelagius 555 vom Kaiser Justinian zu seinem Nachfolger
ernannt. Aber er konnte nicht einmal drei Bischöfe finden, die
ihn weihten. Der Bischof von Ostia versagte seine Beteiligung.
Die Bischöfe von Perusia und Ferentino nebst einem Presbyter
von Ostia waren seine Konsekratoren. Unter Begleitung des

Feldherrn Narses erschien er in St. Peter, um sich zunächst
durch einen furchtbaren Eid von dem Verdacht zu reinigen,
der Mörder seines Vorgängers zu sein. Nach seinem Tode
(560) blieb der Stuhl wieder vier Monate leer; aber wir sind
über die damaligen Vorgänge nicht unterrichtet. Dasselbe gilt
von den beiden folgenden Sedisvakanzen, deren eine fast ein

Jahr, die andere vier Monate dauerte. Dass der byzantinische
Kaiser jetzt die Papstwahlen zu bestätigen hatte, galt als
selbstverständlich. Pelagius IL holte diese Bestätigung noch

nachträglich ein, da er bei seiner Erhebung (27. Nov. 578)

durch die longobardische Occupation daran verhindert
gewesen war.

Nach dieser verbrecherischen, sturmreichen Zeit ereignet sich
endlich einmal wieder eine von Klerus, Senat und Volk einmütig
vollzogene und in Konstantinopel mit Freuden bestätigte Wahl,
die des unstreitig würdigsten und angesehensten Geistlichen in
Rom, Gregors I. (590). Seinem Tode folgte wieder eine
halbjährige Seclisvakanz, weil die Verhandlungen über die Wahl
zwischen Rom und Konstantinopel sich hinzogen. Noch bei

Lebzeiten des höchst missliebigen Sabinian scheint man über
den Nachfolger verhandelt zu haben. Denn der wieder nach

einjähriger Sedisvakanz erhobene Bonifaz III. (607) erneuerte
auf einer italienischen Generalsynode das frühere Verbot, bei

Lebzeiten des Papstes Parteien behufs der zukünftigen Wahl
zu bilden. Erst zehn Monate nach seinem Tode folgte Bonifaz IV.
(608), dann wieder nach fünfmonatlicher Sedisvakanz Deusdedit

(615), nach mehr als einjähriger Unterbrechung Bonifaz V.

(619). Längere Sedisvakanzen waren jetzt das Gewöhnliche,

weil die Bestätigung der Gewählten durch den Exarchen von

Ravenna oder durch den Hof von Konstantinopel selbst
abgewartet werden musste. Mehr als anderthalb Jahr verzögerte
sich die Konsekration Severins (640), weil sie vom Kaiser an

die Unterzeichung seines monotheletischen Glaubensgesetzes

gebunden war. Der Papst versprach sie, hielt aber dann sein



— 489 —

Versprechen nicht. Noch in demselben Jahre folgte wieder erst
nach mehrern Monaten Johannes IV.

Dem 649 erhobenen Alartin I. warfen die Griechen vor, dass

er sich unrechtmässig eingedrängt habe, weil er, vermutlich
um nicht zur Annahme des neuen Glaubensgesetzes Konstanz' IL
gezwungen zu werden, die kaiserliche Bestätigung nicht
abgewartet hatte. Auf diesen Grund hin wurde er, wegen Verwerfung
des Typos, als Gefangener nach Konstantinopel transportiert,
für abgesetzt erklärt, und über ein Jahr vor seinem Tode,
ohne seine Bewilligung, waren die Römer nach kaiserlichem
Befehle zur Wahl seines Nachfolgers, Eugens I, geschritten
(654). So schmachtete der kanonisch rechtmässige Papst zu
Konstantinopel im Kerker, und in Rom waltete unbeanstandet
ein anderer, der für das erste Jahr seiner Regierung kanonisch
nur als Schismatiker bezeichnet werden kann. Als Benedikt II.
wieder beinahe ein ganzes Jahr wegen der kaiserlichen
Bestätigung auf seine Konsekration hatte warten müssen (684),
gelang es ihm, bei dem romfreundlichen Konstantin Pogonatus
den Verzicht auf die kaiserliche Bestätigung zu erwirken.

Die ungünstigen Folgen dieser Konzession zeigten sich
sofort nach dem Tode Benedikts, indem nun das römische Volk,
seit langer Zeit nur durch den Senat bei der Wahl beteiligt,
stürmisch die unmittelbare Teilnahme an derselben
zurückverlangte. So kam es, dass wieder beinahe ein Vierteljahr ver-
floss, bis Johannes V. (685) geweiht wurde. Nach dessen Tode
entzweiten sich der Klerus und die weltlichen resp. militärischen
Behörden in Rom über die Wahl, liessen aber dann ihre
beiderseitigen Kandidaten fallen und einigten sich auf einen Dritten,
Konon (686). Kaum war er erkrankt, als der Archidiakon
Paschalis durch Geld von dem Exarchen von Ravenna den Befehl
erwirkte, gegebenen Falls ihn zum Nachfolger zu machen. Ihm
trat als Nebenbuhler der Archipresbyter Theodorus gegenüber.
Der grösste Teil des Klerus, der Armee, der Behörde und des

Volkes wählten aber nun Sergius I. (687), der sich freilich den
lateranischen Palast von dem ihn besetzt haltenden Theodorus
förmlich erobern musste. Von Paschalis herbeigerufen, verlangte
nun der Exarch von Sergius die von jenem versprochene
Summe, zu deren Erlegung der Papst genötigt wurde, die
kostbaren Votivgeschenke vor dem Altare und am Grabe des
W. Petrus zu verpfänden. Nach beinahe zweimonatlicher Sedis-



— 490 —

Vakanz bestieg den Stuhl Johannes VI. (701), durch Zusammenziehung

vieler Truppen gegen den Exarchen geschützt, der,
ihn zu stürzen, nach Rom gekommen war. Nach einer
vierteljährigen Unterbrechung folgte 708 der kranke Sisinnius, der
schon nach 20 Tagen eine Leiche war. Gregors III. Erhebung
(731) erwähnen wir nur aus dem Grunde, weil er der letzte
von den Griechen bestätigte Papst gewesen ist.

Als sich die Päpste um Hülfe gegen die Longobarden an
die Franken wandten, fielen anfangs die längern Sedisvakanzen

weg, weil sie nicht um Bestätigung der Wahl baten, sondern
bloss ihre Erhebung anzeigten. Aber die Befreiung des Stuhles von
Byzanz und die beginnende weltliche Herrschaft zog nun endlose
Greuelscenen und eine Verweltlichung des Papsttums nach sich,
welche dessen ursprüngliche Bedeutung fast ganz in Vergessenheit

brachte. 767 riss eine Adelsfamilie von Nepi den
apostolischen Stuhl an sich und besetzte ihn gewaltthätig mit einem
der Ihrigen, Konstantin, den sie rasch vom Laien zum Bischof
weihen liess. Dreizehn Monate lang funktionierte Konstantin
unangefochten als Papst, bis er eben so gewaltsam gestürzt
wurde, als er erhoben worden war. Ihm selbst und mehrern
andern, die an seiner Frevelthat sich beteiligt, wurden die

Augen ausgestochen, Misshandlungen und Schmach jeder Art
ihnen angethan. Am denkwürdigsten aber ist das von dem jetzt
gewählten Stephan III. 769 gehaltene Laterankonzil. Der Papst
und sämtliche anwesende Römer warfen sich weinend und das

Kyrie eleison anstimmend zur Erde, mit dem Bekenntnis, durch
den Empfang der Kommunion aus der Hand Konstantins
gesündigt zu haben. Alle wurden zur Busse verurteilt. Charakteristisch

erscheint, dass das Hauptverbrechen Konstantins nicht
in der gewaltthätigen Besitzergreifung des Stuhles gefunden
wurde, sondern in dem unkanonischen Verfahren, als Laie dies

sich angemasst und alle Weihen hintereinander bis zur bischöflichen

empfangen zu haben. Es wurden darum folgende
Bestimmungen über die Papstwahl getroffen : Kein Laie dürfe zum

Papst gewählt werden ; nur jemand, der nach Absolvierung der

niedern Grade Diakon oder Presbyter an einer Kirche zu Rom

gewesen. Die Wahl sei von den Nachbarbischöfen (suburbika-
rischen oder Kardinalbischöfen) und dem ganzen Klerus
vorzunehmen, und dem Gewählten die Anerkennung durch die

Miliz, den Adel und das Volk auszusprechen. Milizen aus der



— 491 —

Umgegend von Rom dürften zur Zeit der Wahl nicht dorthin
kommen, und weder die Diener der Geistlichen noch die
Soldaten mit Waffen oder Stöcken versehen sein. So war die
Wahl in die Hand des Klerus allein gelegt, und das Volk
gesetzlich von der Beteiligung an derselben ausgeschlossen. Das
neue Gesetz aber scheint zur Folge gehabt zu haben, dass die
nächsten Päpste ohne Ruhestörung sofort nach dem Tode ihres
Vorgängers erhoben wurden.

Nach der Wiederherstellung des Kaisertums in Rom und
nach den Versuchen, seinen Vorgänger Leo III. zu stürzen,
sah Stephan IV. 816 sich veranlasst, dem eben erwähnten
Gesetze über die Papstwahl noch den Zusatz zu geben, dass die
Weihe des Gewählten künftig unter Assistenz kaiserlicher
Gesandter stattfinden solle. Er selbst liess Ludwig dem Frommen
seine Erhebung anzeigen und versäumte sogar nicht, nach
Reims zu persönlicher Vorstellung zu ihm zu reisen. Schon im
folgenden Jahre setzte sich Paschalis I. über jene neue Bestimmung

hinweg, indem er erst nach seiner Weihe dem Kaiser
eine Anzeige erstattete und die Eilfertigkeit seiner Erhebung
mit dem Eifer entschuldigte, mit welchem man ihm die Würde
aufgedrängt habe. Als Eugen IL 824 in derselben Weise den
Stuhl bestiegen, liess der Kaiser durch seinen Sohn Lothar I.
die Römer sich verpflichten, mit der Weihe eines nach den
Kanones zu wählenden Papstes zu warten, bis er den Treueid
vor einem kaiserlichen Kommissar und dem Volke geleistet
habe. Dies geschah denn auch 827 bei Gregor IV. Da aber
Sergius IL 844 diese Konstitution wieder nicht beachtete, sandte
Kaiser Lothar eine Armee nach Rom, die Wahlakten des neuen
Papstes zu prüfen, der als Kandidat des römischen Adels den
Volkskandidat Johannes rasch überwunden hatte, und ihm
nachträglich den Treueid abzunehmen. Benedikt 111. (855) hätte seine

Loyalität gegen den Kaiser beinahe den Thron gekostet. Die
Legaten, welche er mit dem Wahlprotokoll den kaiserlichen
Gesandten entgegengeschickt, verrieten ihn zu gunsten eines
übel berüchtigten Presbyters Anastasius, dem sie den Stuhl
verschaffen wollten. Erst nach Drohungen und Vergewaltigungen
Hessen die Gesandten endlich die Weihe Benedikts zu.

Der erste Papst, der unter Assistenz des Kaisers selbst die
Weihe empfing, wTar der berühmte Nikolaus I. (858). Mit der
Konsekration seines Nachfolgers Hadrian IL (867) wartete man,



— 492 —

bis die schriftliche Zustimmung des Kaisers Ludwig IL
eingetroffen war. Bei derErhebung des herrschsüchtigenJohannes VIII.
(872) vernehmen wir von einer kaiserlichen Bestätigung nichts;
er setzte sich ohne Zweifel über dieselbe hinweg. Dasselbe
scheint während des steigenden Verfalles der karolingischen
Reiche 882 Marinus gethan zu haben, der erste Papst, der in
Widerspruch zu den alten Kirchengesetzen von einem Bischofsstuhl

(zu Gera) sich auf den päpstlichen erheben liess. Auch
Hadrian III. bestieg ganz unabhängig den päpstlichen Stuhl,
wie denn jetzt bei dem Verfalle des Kaisertums von kaiserlicher

Bestätigung überhaupt keine Rede mehr war. Nur nach
der Erhebung Stephans V. (885) suchte noch einmal Karl der
Dicke seine Rechte geltend zu machen, wurde aber durch
Vorzeigung des Wahlprotokolls zufriedengestellt. Stephan folgte 891

— wieder im Gegensatze zu den Kanones — der Bischof Formosus

von Porto. 896 riss gleichfalls unkanonisch Bonifaz VI. den

Stuhl an sich, war aber schon nach zwei Wochen eine Leiche.
Es folgte wieder unkanonisch Stephan VI. (896), der Bischof
von Anagni. Er hatte den Mut, die ausgegrabene und vor eine

Synode gestellte Leiche des Formosus zu schänden und seinen

Vorgänger für unrechtmässig zu erklären, weil er einen bischöflichen

Stuhl mit dem päpstlichen vertauscht — ein Vergehen,
dessen er sich selbst schuldig gemacht hatte.

In der nun über Rom hereinbrechenden Periode tiefster

Verwilderung, in welcher eine Reihe von Päpsten nur mehrere
Wochen oder Monate regierten, um dann meist ein gewaltsames

Ende zu finden, kann so wenig von einer kanonischen
Besetzung des Stuhles die Rede sein, dass kurialistische Schriftsteller

es vorzogen, von dem Untergange desselben während
dieser Zeit zu sprechen. Aber darum mit Unrecht, weil in der

ganzen Periode von den notorisch unrechtmässigen Päpsten die

Kirchenverwaltung in gewohnter Weise geführt wurde. StephanVI.

wurde schon 897 im Gefängnis erdrosselt ; Romanus folgte mit
nicht ganz 4 Monaten, Theodor IL mit 20 Tagen. Nach den

kurzen Pontifikaten Johannes' IX. und Benedikts IV. Leo V., der

nach etwa 6 Wochen von Christophorus gestürzt und eingekerkert

wurde. Gleiches that ihm Sergius III. (904), der dann

beide Vorgänger im Gefängnis umbringen liess. Etwa ein

Decennium später begann in Rom die Herrschaft der verbrecherischen

Familie Theophylakts, das verruchte Weiberregiment



— 493 —

seiner Frau Theodora und ihrer Töchter Marozia und Theodora.
Sie verschafften das Papsttum dem Erzbischof von Ravenna,
Johannes X. Aber 928 wurde er von Marozia der Verelendung
in einem Kerker preisgegeben, um Leo VI. zu erheben. Schon
nach stark 7 Monaten folgte Stephan VII, der nach 2 Jahren
dem (wahrscheinlich mit Sergius III. gezeugten) Sohne der
Marozia, Johannes XL, Platz machen musste. Dessen Stiefbruder
Alberich, der die Herrschaft in Rom an sich riss, warf ihn ins
Gefängnis und liess ihm 936 den Mönch Leo VII. folgen, den
er auf die geistliche Thätigkeit beschränkte. Auch die zunächst
folgenden Päpste setzte Alberich in solcher Weise ein, bis er
vor seinem Tode (954) die Vornehmen der Stadt verpflichtete,
seinen Sohn Oktavian (Johannes XII), dem er die weltliche
Herrschaft hinterliess, nach dem Tode Agapets IL auch zum
Papst zu machen. Dies geschah denn auch zum grössten Ärgernis

des ganzen Abendlandes. Otto L, den der frevelhafte Papst
zum Schutze gegen italienische Dynasten herbeigerufen,
verpflichtete die Römer, ferner niemand als Papst anzuerkennen,
den er nicht dazu bestimmt habe, und setzte den Papst ab
(963). Formell auf einer römischen Synode, thatsächlich aber
durch den Willen des Kaisers ward an seiner Stelle Leo Vili.
erhoben, der aber nach der Rückkehr Johannes' XII. flüchten
musste. Nach dem Tode des letztern wählten die Römer Benedikt

V., dem der Kaiser die Bestätigung verweigerte. Als er
trotzdem geweiht wurde, führte Otto Leo VIII. mit Gewalt nach
Rom zurück, und nahm Benedikt mit nach Deutschland. Nach
dem Tode Leos, der noch bis ins 11. Jahrhundert zu Rom nicht
als rechtmässig anerkannt wurde, von den Römern um die
Wiederbesetzung des Stuhles ersucht, überliess er (formell) die
Wahl dem Klerus und dem Volke, sandte aber die Bischöfe von
Speier und Cremona als seine Gesandten nach Rom, wo nun
der Bischof von Narni (Johannes XIII.) inthronisiert wurde (965).
Nach 2y2 Monaten wurde er als kaiserlicher Papst in die Engelsburg

geworfen und dann nach Campanien transportiert, so dass
die römische Kirche 11 Monate ihres Hauptes beraubt blieb.
Erst als der Kaiser sich wieder Rom näherte, konnte der Papst
seinen feierlichen Einzug in Rom halten, um sich an seinen
Feinden in furchtbarer Weise zu rächen. Mehr als 4 Monate
Wieb das Papsttum nach seinem Tode vakant, weil wenigstens
die kaiserliche Genehmigung einzuholen war (973). Der Er-

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 33



— 494 —

korene, Benedikt VI, aber wurde nach etwa 172 Jahr, als man
die Kunde von dem Tode Ottos I. vernommen, von Crescentius,
einem Nachkommen der berüchtigten Familie Theophylakts, in
die Engelsburg geworfen und erdrosselt. Der an dieser Greuel-
that beteiligte Bonifaz VII. bemächtigte sich des Stuhles, musste

jedoch schon nach 6 Wochen, mit den Schätzen des Vatikans
beladen, nach Konstantinopel fliehen.

Mit Zustimmung Ottos IL wurde hierauf der Bischof von
Sutri, Benedikt VII, erhoben (974). Unter der Teilnahme des
Kaisers selbst inthronisierte man dessen Erzkanzler, den Bischof
von Pavia, als Johannes XIV. (983). Allein kaum hatte Bonifaz VIL
von dem Tode Ottos IL gehört, so drang er wieder in Rom

ein, warf den Papst in die Engelsburg, wo er umgebracht wurde,,
um bis zu seinem eigenen plötzlichen, wahrscheinlich
gewaltthätigen Tode beinahe ein Jahr lang die päpstliche Würde zu
bekleiden. Nach dem Hingange Johannes' XV. (996) ernannte
Otto III., von dem die Tyrannei der Crescentier fürchtenden
römischen Adel gebeten, den neuen Papst in der Person seines

Vetters, Gregors V. Durch Crescentius vertrieben, musste
derselbe Johannes XVI. Platz machen, der aber, durch Otto III.
wieder verjagt, einem grausigen Schicksal entgegenging. Nach
dem Tode seines Vetters erhob Otto III. seinen Lehrer Silvester IL
(999). Als dieser 1003 dem Kaiser in die Ewigkeit gefolgt war,
rissen die Crescentier die Herrschaft von neuem an sich, unter
deren massgebendem Einfluss der römische Stuhl zunächst wieder
besetzt wurde. Einige Monate nahm ihn Johannes XVII.
ein, dann Johannes XVIII, hierauf der Bischof von Albano,
Sergius IV. (1009).

Mit Benedikt VIII. (1012) machte die gräfliche Familie
von Tusculum die Herrschaft den Crescentiern streitig, welche
vergebens einen Gregor ihm gegenüberzustellen versuchten..
1024 folgte Benedikt sein Bruder Johannes XIX., und diesem
1033 ihr Neffe, der 12jährige Benedikt IX., welcher 1045, wegen
zahlloser Schandthaten verjagt, den päpstlichen Stuhl dem
Bischof von Sabina, Silvester III, räumen musste. Mit Gewalt
denselben wiedererobernd, kam er bald auf den Gedanken, um

sein ausschweifendes Leben ungestörter fortsetzen zu können,.
ihn für ein- bis zweitausend Pfund Silber an Gregor VI. zu

verkaufen. 1046 zog nun Heinrich III. über die Alpen, um

diesem wüsten Treiben auf dem päpstlichen Stuhle ein Ende



— 495 —

zu machen. Gregor VI. wurde als Simonist beseitigt, und der
Bischof von Bamberg, Klemens IL, formell vom Klerus und
Volk gewählt, durch Heinrich III. erhoben. Um den römischen
Adelsfamilien jeden Schein von Recht auf die Besetzung des
Stuhles zu entziehen, nahm er selbst die Würde eines Patricius
Romanus an, mit welcher seit alters ein Einfluss auf die Papstwahl

verbunden war. Klemens IL war der erste Papst, der
im Widerspruch zu den Kanones, um den römischen Stürmen
eventuell wieder entfliehen zu können, sein Bamberger Bistum
bis zum Ende festhielt, also gleichzeitig Papst und Bischof von
Bamberg war. Nach seinem Tode regte sich nochmals der
verbrecherische Benedikt IX., um sein Recht auf das Papsttum
geltend zu machen (1047). Aber Heinrich III. ernannte den
Bischof von Brixen, Damasus IL, der mit Hülfe des Markgrafen
von Toscana Benedikt vertrieb, aber selbst schon nach 3

Wochen eine Leiche war.
Von römischen Legaten wieder zur Besetzung des Stuhles

aufgefordert, ernannte Heinrich III. den Bischof von Toul,
Leo IX., der 1049 sich nachträglich von Klerus und Volk wählen
liess. Erst 7 Monate nach seinem Tode ernannte der Kaiser
auf Bitten der Römer den Bischof von Eichstädt, der aber noch
ein halbes Jahr mit der Annahme zögerte, weil er die
verschleuderten Güter der römischen Kirche restituiert haben wollte,
um nicht gleich seinen Vorgängern mit dem verarmten päpstlichen

Stuhle unkanonisch einen bischöflichen verbinden zu
müssen. Formell liess auch er sich wieder (1055) von Klerus
und Volk wählen als Victor II. Mit überraschender Eile
erfolgte nur fünf Tage nach dessen Tode (1057) durch den
Einfluss des mächtigen italienischen Fürsten Gottfried von
Lothringen während des kaiserlichen Interregnums die Wahl des
Bruders Gottfrieds, Stephans IX. Obwohl dieser den Bischöfen,
dem Klerus und dem Volke das Versprechen abnahm, im Falle
seines Ablebens keine Wahl vorzunehmen, bis Hildebrand (der
spätere Gregor VIL), mit einer Mission nach Deutschland
geschickt, zurückgekehrt sein werde, setzte 1058 ein Graf von
Tusculum mit Waffengewalt die Wahl eines Verwandten, des
Bischofs von Velletri, Benedikts X., durch. Fliehend protestierten
die Kardinalbischöfe gegen diese Gewaltthat. In Siena wählten
sie dann nach der Rückkehr Hildebrands, vermutlich mit
Zustimmung der Kaiserin-Mutter Agnes und verstärkt durch Ver-



— 496 —

treter des römischen Klerus und Volkes, 1059 den Bischof von
Florenz, Nikolaus IL Dieser erliess nun, ohne Zweifel nach
dem Rate Hildebrands, auf einer italienischen Generalsynode
das berühmte Dekret über die Papstwahl, welches, auf den
erwähnten päpstlichen Dekreten des 9. Jahrhunderts fussend, im
wesentlichen die alten Kanones über die Bischofswahlen auf
die Papstwahl anwandte, jede gewaltthätige oder simonistische
Besetzung des Stuhles, wie auch eine solche durch die weltliche

Gewalt beseitigen sollte. Der Papst sollte durch die
Kardinalbischöfe als die Vertreter der Bischöfe der römischen
Kirchenprovinz gewählt, und dann für die Wahl der römische
Klerus und zuletzt auch die Anerkennung des Volkes gewonnen
werden. Mit Bezug auf das uralte Herkommen, dem Kaiser das

Genehmigungsrecht einzuräumen, wurde dieser Erneuerung der

ursprünglichen kirchlichen Bestimmungen das matte Zugeständnis

beigefügt: mit gebührender Ehrfurcht gegen den König
Heinrich oder dessen Nachfolger, wenn sie dieses Recht
persönlich vom apostolischen Stuhl erlangen sollten.

Im Widerspruch zu diesem Gesetze übersandte nach dem
Tode Nikolaus' II. die antihildebrandsche Partei in Italien
Heinrich IV. die Insignien des römischen Patriziates und bat
ihn um die Ernennung eines neuen Papstes. Hildebrand
hingegen liess durchaus gemäss jenem Gesetz den Bischof von
Lucca, Alexander II, wählen Linci ohne königliche Bestätigung
inthronisieren (1061), während derBischofvon Parma, Honorius IL,
von Pleinrich ernannt wurde. Aber nun entbrannte der Kampf
zwischen den beiden Prätendenten, nicht bloss litterarisch und
durch Synoden, sondern mit „Gold und Eisen", mit Bestechungen
und Blutvergiessen. Zeitweilig war Rom in zwei feindliche
päpstliche Kriegslager geteilt und mussten sich beide vorübergehend

wieder auf ihre Bischofssitze Lucca und Parma zurückziehen.

Alexander IL blieb schliesslich der Sieger, aber Honorius

behauptete sich trotz aller Bannflüche in Parma und gab bis

zu seinem Tode seine Ansprüche nicht auf.
Hildebrand wurde 1073 als Gregor VII zwar etwas tumul-

tuarisch erhoben, aber doch im wesentlichen gemäss dem
Wahldekret von 1059 durch Klerus und Volk. Wenn seine Gegner

später seine Absetzung forderten und auch den Vorwurf simo-

nistischer Erhebung ihm nicht ersparten, so mag wie bei den

meisten Wahlen auch bei der seinigen Geld nötig gewesen sein,



— 497 —

um das Volk nicht widerspenstig zu machen ; aber von einer
erkauften, unkanonischen Wahl kann bei Gregor keine Rede
sein. Überstürzt wurde dieselbe wohl, um einer etwaigen
Einsprache Heinrichs IV. zuvorzukommen, doch wartete der Papst
mit der Weihe erst die Ankunft des königlichen Kommissars
ab. Nur von dem Standpunkte aus, dass der König als römischer
Patricius den Stuhl zu besetzen habe, also im Widerspruch zu
den Kirchengesetzen, wagte man bei dem spätem schweren
Konflikte Gregor als Usurpator zu bezeichnen. Bekanntlich
stellte ihm Heinrich IV. den Erzbischof von Ravenna als Gegenpapst

Clemens III. gegenüber, der bald grossen Anhang gewann
und den König nach Vertreibung Gregors zum Kaiser krönen
konnte. Auch nach dem Tode Gregors fuhr er fort, das päpstliche

Regiment zu führen, während die Bischöfe und der Klerus
zu Rom Victor III. wählten und zur Annahme der Würde
nötigten (1086). Vier Tage nach der Annahme legte er sie wieder
ab, und so dauerte es ungefähr noch ein Jahr, bis er, jetzt nicht
ohne Widerspruch zweier Nebenbuhler der eignen, hildebrand-
schen Partei, von neuem gewählt und endlich, bald 2 Jahre
nach dem Tode Gregors, geweiht wurde. Als er schon nach
4 Monaten starb, wurde nach neuer halbjähriger Sedisvakanz
Urban II. 1088 gewählt. Dieser hatte fortwährend noch gegen
den in Rom herrschenden kaiserlichen Papst zu kämpfen, und
konnte erst um Ostern 1094 Besitz vom lateranischen Palast
ergreifen, wurde aber bis zu seinem Ende (1099) von seinem
Gegner vielfach bedrängt. Auch sein Nachfolger Paschalis IL
ward von der kaiserlichen Partei simonistischer Wahl beschuldigt

und hatte sich mehreren Gegenpäpsten gegenüber zu
behaupten. Als Gelasius IL wieder regelmässig gewählt worden
(1118), brach die Partei des Cencius in die Wahlversammlung
ein, misshandelte den Gewählten wie die Wähler in blutiger
Weise und nahm jenen gefangen. Befreit, musste er bald nachher
vor dem Kaiser fliehen, der ihm Gregor VIII. gegenüberstellte,
und denselben von den Römern wählen liess. Nach dem Tode
des Gelasius wurde in Clugny 1119 Calixtus IL gewählt und
nachträglich von dem römischen Klerus und Volke bestätigt.
Aber erst im folgenden Jahre konnte er -Rom betreten und den
nun selbst vom Kaiser verlassenen Gregor VIII. demütigen.

Nachdem die ganze Reihe kaiserlicher Gegenpäpste
überwunden war, suchten 1124 die römischen Adelsparteien den Stuhl



wieder zu besetzen. Bereits war Cölestin IL mit dem
Papstmantel investiert, als noch während des Tedeums die Gegenpartei
den mitsingenden Honorius IL als Papst ausrief. Wegen dieser
unkanonischen Erhebung legte er aber die Insignien wieder ab
und liess sich erst regelrecht wählen. Nach seinem Tode 1130

prallten die beiden Adelsfraktionen erst recht aufeinander,
indem die Minorität, aber namentlich Kardinalbischöfe, die Wahl
Innocenz' II. überstürzten, die Majorität von Klerus, Adel und
Volk dagegen den vereinbarten Anordnungen gemäss sich für
Anaklet IL aussprach. Noch nie hatte ein Schisma solche
Ausdehnung gewonnen wie dieses, weil die Frage nach der
Rechtmässigkeit eines der Prätendenten noch nie so zweifelhaft gewesen
war. Die ganze abendländische Welt war geteilt, die beiden
Parteien des römischen Klerus und Volkes warben um
Anerkennung bei Fürsten und Bischöfen, die Päpste selbst kämpften
in und ausserhalb Roms, bis endlieh die Franzosen, namentlich
Bernard von Clairvaux, den Ausschlag zu gunsten Innocenz' IL
gaben. Der Grund dieser Entscheidung lag vornehmlich in dessen

Persönlichkeit und in der jüdischen Herkunft seines Nebenbuhlers.
Als 1138 Anaklet IL starb, wurde als Nachfolger Victor IV.
gewählt, dessen Kardinäle aber Innocenz durch grosse Summen
auf seine Seite brachte. Seit seinem Tode (1143) erfolgte trotz
oder vielleicht wegen der revolutionären Stürme in Rom eine
Reihe einmütiger Papstwahlen, bis durch Friedrich Barbarossa
der grosse Kampf mit dem Kaisertum eine neue schismatische
Periode herbeiführen sollte.

Nach dem Tode Hadrians IV. (1159) wurde von der Majorität

des Klerus Alexander III. gewählt, dem bei der Investierung
der kaiserlich gesinnte Victor IV. den Papstmantel vom Halse

riss, um sich selbst damit zu bekleiden. Jenen einer Verschwörung
mit den Normannen gegen das Reich beschuldigend, dessen

Wahl nach einer eidlichen Verabredung unrechtmässig gewesen,
sah er bald einen grossen Teil des Klerus und Volkes auf
seiner Seite. Das ganze Abendland wurde wieder durch die Frage
der Rechtmässigkeit aufgewiegelt und in Spannung gehalten.
Blutige Kämpfe, Geld und fürstliche Interessen hatten wieder
über die wahre „Nachfolge Petri" zu entscheiden. Victor IV.

folgten noch als kaiserliche Gegenpäpste Paschalis III. und

Calixt III.; erst bei der Versöhnung Alexanders mit Barbarossa
wurde dem Schisma ein Ende gemacht. Auf der grossen Lateran-



— 499 —

synode (1179) erliess dann Alexander mit Bezug darauf, dass
eine kleine dritte Partei bei seiner Wahl mit der seinigen
sich gegen die Victors IV. vereinigt, das Gesetz, dass bei
der Papstwahl zwei vereinigte Parteien gegen eine dritte
stets entscheidend sein sollten, wofern diese nicht die
Majorität gewänne, woraus später die Bestimmung erwuchs, zur
Gültigkeit einer Papstwahl gehöre eine Zweidrittel-Majorität.
Mit auffallender Eintracht verliefen nach diesem das ganze
Abendland erschütternden Zwiespalt die folgenden Wahlen
bis 1241, da die Kardinäle sich nicht einigen konnten, das A^olk
sie darum eiuschloss, um die Wahl zu beschleunigen — der
Ursprung des Konklave — und so der altersschwache Cölestin IV.
erhoben wurde. Die Wirren mit Friedrich IL hatten dann zur
Folge, dass nach mehr als 1 Va jähriger Sedisvakanz endlich
Innocenz IV. den Stuhl bestieg.

Weil in dieser Zeit das Kardinalkollegium in dem heutigen
Sinne sich konsolidierte und infolgedessen die früher dem
römischen Klerus zustehende Wahl ausschliesslich diesem
übertragen wurde, mit völliger Ausschliessung aller andern Faktoren,
gingen die Papstwahlen, weil an festere Normen gebunden, jetzt
in der Regel ruhiger von statten. xVber da 1261 sich nur 8

Kardinäle am päpstlichen Hofe zu Viterbo befanden, dauerte
es 3 Monate, bis der Stuhl mit Urban IV. besetzt war. Zwischen
ihm und Clemens IV. (1265) lag wieder eine viermonatliche
Sedisvakanz. Noch schlimmer wurde es, da nach Überwindung
der Hohenstaufen der französische Einfluss auf das Papsttum
sich geltend machte, und den italienischen Kardinälen die
französischen gegenüberstanden, welche sich zwei Jahre lang nicht
einigen konnten. Die Bürger von Viterbo hatten bereits das
Dach des bischöflichen Palastes, in dem das Konklave stattfand,

abgedeckt, um die Wahl zu erzwingen. Endlich überliessen
die Kardinäle, 16 an der Zahl, sechsen die Wahl Gregors X. (1271),
der aber, auf dem Kreuzzug begriffen, erst im folgenden Jahre,
also erst nach dreijähriger Sedisvakanz, in Viterbo den päpstlichen
Stuhl in Besitz nahm. Auf dem grossen Konzil von Lyon (1274)
traf er genauere Bestimmungen über das Konklave, welche
Johannes XXI. aber wieder aufhob. Als dieser 1277 gestorben
war, sperrten die Bürger von Viterbo die acht teils italienischen,
teils französischen Kardinäle in das Stadthaus, um die Wahl zu
beschleunigen. Dennoch dauerte es einhalbes Jahr, bis Nikolaus III.



— 500 —

(1277) gewählt wurde, und dann wieder ein halbes Jahr bis zur
Thronbesteigung Martins IV. (1281), eines Franzosen, durch den
Einfluss Karls v. Anjou erhoben. Um dieses Ergebnis zu stände
zu bringen, hatten die Franzosen die Gefangennehmung zweier
Kardinäle veranlasst und ihnen so die Abgabe der Stimme
unmöglich gemacht. Eine lange Sedisvakanz folgte wieder
zwischen Honorius IV. (f 3. April 1287) und Nikolaus IV.
(1288), der Gregors Bestimmungen über das Konklave nochmals

aufhob.
Nach dessen Tode (1292) führten die politischen Gegensätze

Wirren herbei, wie sie in solchem Umfange Rom lange nicht
mehr gesehen hatte. Die 12 Kardinäle verhandelten in drei
römischen Kirchen vergeblich miteinander. Strassenkämpfe wie
der Ausbruch einer Epidemie unterbrachen die Verhandlungen
auf ein halbes Jahr. Als dann wieder nach einem halben Jahre
die blutigen Revolten sich erneuten und die Kardinäle nach
Rieti flohen, wollten die drei zurückbleibenden allein zur Wahl
schreiten. Aber erst wieder nach einem halben Jahre fand eine

neue Verhandlung in Perugia statt. Endlich berichtete der
Kardinal von Ostia, ein visionärer Einsiedler habe ein grosses
Strafgericht geweissagt, wenn der Stuhl binnen vier Monaten nicht
besetzt sei. Da wurde dieser selbst nach 2 xf Jahren gewählt als
Cölestin V. (1294). Gregors Konstitution über das Konklave setzte

er wieder in Kraft, übergab dann den Kardinälen eine andere über
die Resignationsfähigkeit des Papstes und legte stark ein Vierteljahr

nach seiner Weihe die Würde nieder. Sein Nachfolger
wurde Bonifaz VIII. (1294—1303), der ihn nach mehrfacher
Flucht in einem Walde aufgreifen und in sichern Gewahrsam
bringen Hess. Nach dem Tode Benedikts XL zu Perugia (1304)
dauerte es fast 11 Monate, bis man zu einem Ergebnis kam.
Der dortige Stadtrat ordnete für die Wähler eine Schmälerung
der Kost und eine engere Einschliessung an. Im 10. Monat
nach Ankunft der französischen Gesandten kam man überein, die

7 italienischen Kardinäle sollten 3 Nichtitaliener bezeichnen, aus

denen dann die französischen einen zu wählen hätten. Durch
den König von Frankreich wurden diese bestimmt, Clemens V.

zu erheben, welcher in sechs Punkten, u. a. der Vernichtung
des Andenkens Bonifaz' VIII., dem Könige Gehorsam schwören
musste unter Stellung seines Bruders und zweier Neffen als

Geiseln (1305). Trotzdem er die Bestimmungen über das Kon



— 501 —

klave noch verschärft hatte, kam es wegen des fortgesetzten
Zwiespaltes zwischen den italienischen und den französischen
Kardinälen erst 2 7* Jahre nach seinem Tode 1316 wieder zur
Besetzung des Stuhles. Weil nun vollständig unter französischem
Einfluss stehend, verlief eine Anzahl von Wahlen der Päpste
zu Avignon in ruhiger Weise — bis die Italiener die Herrschaft
Frankreichs brechen und den päpstlichen Stuhl durchaus wieder
in Rom haben wollten.

Unter Tumult des römischen Volkes, welches drohend einen
Römer verlangte, wurde Urban VI. 1378 gewählt. Als
unverkennbare Zeichen von krankhaftem Jähzorn und Grössenwahn
bei ihm zu Tage traten, wuchs der Widerspruch gegen ihn
derart, dass die Franzosen ihm Clemens VII. gegenüberstellten,
der auch von den gegen Urban VI. revoltierenden italienischen
Kardinälen anerkannt wurde. So begann nun die Reihe der
Doppelpäpste zu Rom und Avignon. Zu Rom folgten Urban VI.
Bonifaz IX., Innocenz VIL, Gregor XII. ; in Avignon Clemens VII.
Benedikt XIII., welche sich gegenseitig als Schismatiker, Häretiker

und Zerstörer der Kirche verfluchten. Gegen die
Rechtmässigkeit Urbans VI. sprach, class seine Wahl wegen des

drohenden Volkes überstürzt worden wrar, und dass man sicher
bei vollkommner, auch moralischer Freiheit nicht diesen halb
wahnsinnigen Mann gewählt hätte. Clemens VII. wurde darum
von ganz Frankreich, die berühmte Pariser Universität
eingeschlossen, von Männern, wie dem schon bei Lebzeiten als
Heiliger verehrten Vincenz Ferrerius, in Schottland, Savoyen,
Lothringen und einem Teile Spaniens anerkannt. Noch im
15. Jahrhundert wagte der hl. Antoninus, Dominikaner und
Erzbischof von Florenz, sich weder für die Rechtmässigkeit der
einen, noch die der andern Reihe zu entscheiden. Clemens'
Nachfolger, Benedikt XIII., von seinen Kardinälen rechtmässig gewählt,
bestand mechanisch gemäss dem Jus canonicum aufseinem Rechte.
Persönlich genoss er die höchste Achtung. Nikolaus von
démanges sagt, er wisse nicht, ob er je einen lobenswertem Mann
gesehen habe. Die hl. Katharina von Siena aber, die ihn als
Kardinal in Avignon kennen gelernt, erwartete von ihm eine
Reform der Kirche, als einem streng kirchlichen, gewissenhaften

und gelehrten Priester. Da jede Hoffnung auf Beilegung
des Schismas durch die Päpste geschwunden war, blieb nichts
anderes übrie-, als dass die vereinigten Kardinalkollegien ein



— 502 —

allgemeines Konzil beriefen. Unter Führung der Pariser Theologen

erklärte dann das Konzil von Pisa (1409) beide Päpste
als hartnäckige Schismatiker und notorische Häretiker für
abgesetzt, und die Kardinäle wählten Alexander V. Nach dem
kanonischen Rechte war dieses Vorgehen selbstverständlich
nicht gestattet. Aber die Lehre desselben vom Papsttum, von
Pius IX. auf dem vatikanischen Konzil aufs neue sanktioniert,
war durch die Thatsachen seit 1378 so deutlich ad absurdum
geführt, dass, um die abendländische Kirche vor dem völligen
Untergang zu bewahren, der Knoten durchhauen werden musste.
Das formelle Recht hatte eigentlich Benedikt XIII. auf seiner
Seite, aber der Nimbus der Stadt Rom verlieh Gregor XII. das

Übergewicht. Beide bestritten den Kardinälen die Befugnis,
ein allgemeines Konzil zu berufen, und beharrten bei ihren
Ansprüchen. So hatte das Abendland nun statt zweier drei
Päpste. Nach dem TodeAlexanders V. 1410) wurde Johannes XX1I1.

gewählt, der, in der Jugend Seeräuber, auch noch während
seines Kardinalates wegen seiner unglaublichen geschlechtlichen

Ausschweifungen berüchtigt wrar. Das von ihm
notgedrungen berufene Konzil von Konstanz beseitigte auch ihn
(1415) und führte (erst 1417) die WTahl Martins V. durch
Kardinäle und Bischöfe als Vertreter der Nationen herbei. Unter
ihm trat nach dem Tode Benedikts XIII. noch als dessen
Nachfolger, also formell nach dem kanonischen Rechte als legitimer
Papst, Clemens VIII. auf, der aber gar keinen. Anhang fand.
Martins Nachfolger, Eugen IV. (seit 1431), hatte dann, abgesetzt
durch das Baseler Konzil gemäss den neuen kanonischen
Grundsätzen, denen die Päpste seit Alexander V. ihre Erhebung
verdankten, (1439) noch einmal den Kampf wider einen Gegenpapst

(Felix V.) zu führen — das letzte päpstliche Schisma, welches
die Kirche bis jetzt erlebte.

Die grossen Wirren, welche aus dem Doppelpapsttum seit

1378 entstanden waren und die damals neue Lehre von der

Überordnung des allgemeinen Konzils über den Papst mit dem

Umsturz des mittelalterlichen Papstrechtes herbeiführten, hatten

wenigstens den günstigen Erfolg, dass man bei den nun
folgenden Papstwahlen vorsichtiger verfuhr. Die Kardinäle
interessierten sich natürlich ciafür, die Lehre von Konstanz und

Basel baldmöglichst in Vergessenheit zu bringen oder nur als

leidiges Auskunftsmittel für den Fall eines päpstlichen Schismas



— 503 —

erscheinen zu lassen. Sie waren deshalb im Interesse der
päpstlichen Reaktion sehr bemüht, zwiespältige Wahlen zu
vermeiden. Dies lag ihnen weit mehr am Herzen, als notorisch
schlechte Subjekte von dem apostolischen Stuhle fernzuhalten.
Nur ein hervorragendes Skandal ergab sich um die Wende des
16. Jahrhunderts, als der berüchtigte Alexander VI. durch
Bestechung der Kardinäle sich das Papsttum förmlich erkaufte
(1492). Sein Nebenbuhler, der spätere Julius IL, erklärte die
Wahl gemäss den Kirchengesetzen gegen die Simonie für
ungültig, appellierte an ein allgemeines Konzil, musste aber vor
den Verfolgungen Alexanders nach Frankreich fliehen, welches
er gegen den Papst aufzuwiegeln suchte. Nachdem er 1503

selbst den päpstlichen Stuhl bestiegen hatte, rächte er sich an
seinem frühern Nebenbuhler dadurch, dass er sein eigenes
Verhalten gegen ihn durch eine allgemeine Verfügung für alle
Zukunft sanktionierte und ihn so indirekt aus der Reihe der
legitimen Päpste strich. Er bestimmte in einer Konstitution
von 1505, dass die simonistische Wahl eines Papstes nach den
Kanones null und nichtig sei, dass sie auch nicht durch
Inthronisation, noch durch die Obedienzleistung aller Kardinäle, noch
endlich durch thatsächliche Führung des Pontiflkates gültig
werde, class ferner selbst die simonistischen Wähler das Recht
hätten, einem solchen nicht Papste, sondern Apostaten als einem
„Zauberer, Heiden, Zöllner und Häresiarchen" den Gehorsam
zu kündigen, den weltlichen Arm gegen ihn aufzurufen und
an ein allgemeines Konzil zu appellieren. „Zauberer" fügte
er wohl mit specieller Beziehung auf Alexander bei, wreil von
diesem in Rom die Sage ging, er habe zur Erlangung des

Papsttums mit dem Teufel ein Bündnis geschlossen und ihm
seine Seele verschrieben. Aber diese Konstitution befriedigte
die Rachsucht Julius' IL noch nicht. Als er das fünfte Laterankonzil

berief, noch heute römischerseits als allgemeines
bezeichnet, musste dieses jene Konstitution von neuem sanktionieren.
So erklärte also nach päpstlicher Auffassung ein allgemeines
Konzil indirekt in einer damals sehr verständlichen Weise,
dass elf Jahre lang die Kirche von einem Apostaten, einem
Zauberer, Heiden, Zöllner, Häresiarchen regiert worden sei.

Bald brachte der grosse Sturm der Reformation auch diese
häuslichen Skandale in Vergessenheit, indem sie die tiefsten
Wurzeln des Papsttums selbst zu untergraben unternahm. Als



— 504 —

Rom sich von seinem ersten Schrecken erholt hatte, besann
es sich nicht mehr, wie gegenüber den Konzilien von Konstanz
und Basel, auf eine blosse Reaktion, sondern auch auf eine

religiöse Reform, und wurden die offenkundigen päpstlichen
Ärgernisse immer seltener. Seit Mitte des 16. Jahrhunderts
erschienen noch mehrere Bestimmungen, wie von Paul IV.,
Pius IV., Gregor XV., Urban VIIL, Clemens XII., durch welche
die Papstwrahlen geregelt wurden. An Intriguen und
Machinationen aller Art hat es auch in neuerer Zeit fast in keinem
Konklave gefehlt. Aber der Strom der legitimen „Nachfolge
St. Peters" ist, abgesehen von den ersten Zeiten, niemals so

ruhig dahingeflossen, wie — seit den Tagen der Reformation.
Übersehen wir nun die ganze Geschichte der apostolischen

Succession auf dem Stuhl Petri, so gelangen wir zu folgendem
Ergebnis :

1. Für die Stellvertretung Christi auf Erden, für das Amt
des „irdischen Gottes" (Deus terrestris), wie man im Mittelalter

auch wohl den Papst nannte, von dem allein alles
unbedingt abhängt, Lehre, Disciplin, Kultus, Recht, Sitte, Ordnung
des öffentlichen wie privaten Lebens, sollte man hinsichtlich
der Berufung der Inhaber eine unverbrüchlich feste, von
Christus selbst gegebene Regel erwarten. Hiervon verlautet
nichts. Vielmehr zeigt die Geschichte, dass gerade die
Besetzung des unvergleichlich wichtigsten Amtes auf Erden in
verschiedenen Zeiten in verschiedenster Weise erfolgte, oft

gewaltthätig oder infolge von Bestechung, oft auf eine mehr
als zweifelhafte Art, dann wieder mit grossen Unterbrechungen,
manchmal auch zwiespältig, so class die Welt nicht wissen

konnte, wer unter den Prätendenten der rechtmässige Papst

war. Schien es nicht, als ob die Nachfolge auf dem höchsten
und allein massgebenden Throne die allerunsicherste und am

meisten mit Verbrechen umgebene sein solle? Es wäre
interessant, zu erfahren, wie der päpstliche Scharfsinn dieses Rätsel

zu lösen vermag.
2. An der Art der Besetzung des römischen Stuhles lassen

sich die verschiedenen Entwicklungsstufen des Papsttums deutlich

erkennen. In den ersten Jahrhunderten wurde er in
derselben Weise besetzt wie jeder andere Bischofsstuhl, weil er
eben nichts anderes war als ein solcher. Nach dem offen

ausgesprochenen Grundsatze der alten Kirche, dass die, welche



— 505 —

einem Vorgesetzten zu gehorchen hätten, das Recht besitzen
sollten, ihn sich selbst zu bestellen, wären alle Gemeinden an
der Wahl des römischen Bischofes in irgend einer Weise
beteiligt gewesen, wie jetzt durch die auswärtigen Kardinäle,
wenn man in ihm den Oberherrn über die ganze Kirche erblickt
hätte. Davon war in alter Zeit gar keine Rede.

3. Wenn auch Spaltungen in Rom schon frühe vorkamen,
wie zwischen Kallistus und Hippolytus, zwischen Cornelius
und Novatian im dritten Jahrhundert, zwischen Eusebius und
Heraklius zu Anfang des vierten Jahrhunderts, so gingen dieselben
aus den von der Zeit bedingten Kontroversen hervor, wie dies
auch in andern Kirchen der Fall war. Aber als seit dem
Ende des vierten Jahrhunderts das Papsttum anfing, sich zu
entwickeln, häuften sich nicht nur die Spaltungen in Rom,
sondern es gab zwiespältige Wahlen, die mit den Waffen aus-
gefochten wurden, als ob es sich um eine Eroberung handelte.
Das erste Beispiel dieser Art ist der blutige Kampf zwischen
Damasus und Ursinus, den schon der parteilose Zeitgenosse
Ammianus Marcellinus auf Ehrgeiz zurückführte. Es folgen
die Kämpfe zwischen Bonifaz und Eulalius, zwischen Symmachus
und Laurentius, zwischen Bonifaz IL und Dioskur, welche
demselben sündhaften Motiv ihren Ursprung verdankten. Und als
im achten Jahrhundert die Päpste die weltliche Herrschaft
erlangten, ging es kaum mehr ohne Rauferei bei der
Besetzung des Stuhles zu. Italienische Adelsfamilien, ehrgeizige
Priester oder Bischöfe rissen sich förmlich um denselben;
deutsche Kaiser suchten durch Ernennung der Päpste ihn in
ihre Hand zu bekommen. Mit Greueln aller Art wurde die
römische Kirche gesättigt, weil ihr Bischofsstuhl verweltlicht
war und in der Hervorkehrung des römischen Namens sich
anschickte, der Thron einer neuen Weltherrschaft zu werden.
Erst als das Papsttum durch das grosse Schisma seit 1378

gedemütigt, respektive seinem mittelalterlichen Begriffe nach
gestürzt war, wurde man auch vorsichtiger bei den Wahlen,
um nicht zum zweitenmal die Falschheit der päpstlichen Lehre
thatsächlich vor den Augen der ganzen Welt zu enthüllen.
Und seitdem im 16. Jahrhundert die römische Kirche fast die
Hälfte ihres Gebietes im Abendland verloren hat, nehmen die

Papstwahlen, wenn auch unter vielfachen Intriguen, ihren
i'uhigen, gesetzmässigen Verlauf. Man darf also kühn be-



— 506 —

haupten : je geistlicher und demütiger der römische Stuhl, desto

legitimer die „Nachfolge Petri" ; je weltlicher und machtvoller,
desto mehr ein Spielball aller denkbaren menschlichen Leidenschaft.

4. Als der römische Stuhl anfing, sich über die andern zu
erheben, reichten die Bestimmungen über die Bischofswahlen
für ihn nicht mehr hin. Aus Anlass des Schismas zwischen
Bonifazius und Eulalius erliess zuerst der Kaiser Honorius 420
das Gesetz, dass für Rom nur die einmütige Wahl gültig sein
solle. Auf Grund der Erkenntnis, dass dies nur selten zu
erreichen sein werde, erklärte nach seinem gegen Laurentius aus-

gefochtenen Kampfe der Papst Symmachus schon 499 wieder
eine Majoritätswahl für gültig. Nähere Bestimmungen traf
Stephan III. 769, um Ärgernisse fernzuhalten, wie sein
Vorgänger Konstantin sie veranlasst. Jetzt war die Zeit erschienen,
in welcher es nötig wurde, durch Kirchengesetze die gewaltsame

Ergreifung des Stuhles zu verbieten. Die im zwölften
Jahrhundert vorgekommenen zwiespältigen Wahlen veranlassten
Alexander III. 1179 das Gesetz zu geben, wie man es wenigstens

später fasste, dass zur Gültigkeit der Papstwahl eine

Zwreidrittel-Majorität erforderlich sei. Er motivierte das Gesetz

mit dem Gedanken, dass die Papstwahl besondere Bestimmungen
erfordere, weil es keine höhere Instanz gebe, die in zweifelhaften

Fällen entscheiden könne. Als das Kardinalkollegium
— ursprünglich der gesamte römische Klerus — sich in der

heutigen Weise ausgewachsen hatte, geriet ihm ausschliesslich
das Wahlrecht in die Hände. Die Uneinigkeit bei den Wahlen
wurde aber dadurch nicht verhindert. Die Kardinäle zu einer

Einigung zu zwangen, kam zuerst 1241 das Volk auf den

Gedanken, sie einzuschliessen. Dreissig Jahre später stellten die

Bürger von Viterbo noch energischer das Konklave her, indem
sie das Dach des bischöflichen Palais, in welchem die
Kardinäle zusammensassen, ihnen über dem Kopfe abdeckten.

Gregor X. erliess dann 1274 ein förmliches Gesetz über das

Konklave, welches wegen des Widerstrebens der Kardinäle
bald wieder aufgehoben, später erneuert, präcisiert und
verschärft wurde. Es ist nicht zufällig, dass um dieselbe Zeit, im

13. Jahrhundert, die Entwicklung des Papsttums, des

Kardinalkollegiums und der Papstwahl abgeschlossen wurde.



— 507 —

5. Noch unter einem andern Gesichtspunkte ist die
Geschichte der Papstwahl für die Entwicklung des Papsttums
charakteristisch. Um dem Ehrgeiz der Bischöfe zuvorzukommen,
galt in der alten Kirche das strenge Verbot der Translation
von einem Stuhle auf einen andern. Der Bischof sollte mit
seiner Kirche wie durch eine geistliche Ehe auf Lebenszeit
verbunden sein und nicht etwa nach einer angesehenem oder
reichern streben. Dieses Gesetz galt natürlich auch für Rom
und den dortigen Bischofsstuhl. In den ersten Jahrhunderten
wurden darum mit seltenen Ausnahmen römische Geistliche
auf denselben erhoben. Diese Regel wurde noch auf der
römischen Synode von 769 strenge eingeschärft, und erst 1059
durch Nikolaus IT. mit Bezug auf die vorgekommenen
Ausnahmen gemildert. Als der bischöfliche Stuhl zu Rom anfing,
sich in den päpstlichen zu verwandeln, und in massloser Weise
der Spielball nicht bloss geistlichen, sondern auch weltlichen
Ehrgeizes zu werden, fiel das Verbot der Translation für ihn
wie von selbst weg. Diakonen und Presbyter schienen, da
sie noch nicht als Kardinäle im spätem Sinne selbst den
Erzbischöfen vorangingen, zu niedrig, um sofort den päpstlichen
Thron zu besteigen. Auswärtige Bischöfe erreichten eher dieses
Ziel. Der erste Bischof, der Papst wurde, war Marinus, 882.
Bald nachher wurde Formosus noch als Leiche formell wegen
dieser Verletzung der Kanones vor die römische Synode
gestellt. In späterer Zeit geriet das alte Translationsverbot
gänzlich in Vergessenheit und galt die Erhebung von Bischöfen
auf den päpstlichen Thron als Regel. Aber nicht bloss dies.
In stürmischer Periode, da der päpstliche Stuhl völlig verarmt
und der Aufenthalt in Rom für die Päpste lebensgefährlich
war, behielten die vom Kaiser eingesetzten neben dem päpstlichen

Stuhl ihren bischöflichen bei, um von ihm zu leben und
unter allen Umständen zu ihm zurückkehren zu können. Eine
Häufung von kanonischen Unregelmässigkeiten.

6. Diese Unregelmässigkeiten brachten zeitweilig sogar die
rituellen Funktionen bei der Erhebung der Päpste in Verwirrung.

Die römischen Diakonen, welche schon im vierten
Jahrhundert begannen, sich über die Presbyter zu erheben, weil
sie eine praktisch einflussreichere Stellung einnahmen, wurden
häufig auf den päpstlichen Stuhl erhoben. Sie empfingen dann
sofort, ohne die Priesterweihe erhalten zu haben, die bischöf-



— 508 —

liehe Konsekration, was Photius dem Papste Nikolaus I.
vorzuhalten nicht versäumt. Gemäss heutiger päpstlicher Lehre
würde eine solche Bischofskonsekration ungültig sein, und wäre
dadurch die apostolische Succession in Rom auch in
sakramentaler Hinsicht unterbrochen worden. Der erste zum Papst
erhobene Diakon, der vorher sich die Priesterweihe erteilen
liess, war, soviel wir wissen — Gregor VII. Als man im
neunten Jahrhundert anfing, auch Bischöfe auf den römischen
Stuhl zu transferieren, geriet man mit den dann zu vollziehenden

Riten in Verwirrung. In den damals erschienenen Kon-
troversschriften über Formosus wdrd die Frage behandelt, oh

derselbe, obwohl schon Bischof, sich die „Hanclauflegung", man
meinte die Bischofsweihe, von neuem habe erteilen lassen.

Wie nämlich der Bischof von Ostia seit dem vierten Jahrhundert
den neuen Bischof von Rom herkömmlich zu konsekrieren hatte,
so nahm er nun auch an den transferierten Bischöfen bei deren

Erhebung auf den päpstlichen Stuhl eine feierliche consecratio

vor, die Papstweihe, als ob es sich um einen besondern
päpstlichen ordo handelte. So führte die Erfindung einer neuen
hierarchischen Stufe, wenigstens vorübergehend, auch zur
Veränderung respektive Ergänzung der sakramentalen Riten. In
der Invect. in Romain, p. 145, Dümmler, heisst es von
Formosus: „Non enim praeter illorum (der suburbikarischen
Bischöfe) manuum impositionem et sacrationem ausus fuit apostolicam

sedem ascendere tantseque potestatis eulmen ampere,
immo nec erat possibile."

7. „Papa dubius papa nullus" sagten die alten Kantonisten.

Mit vollem Rechte. Denn da von der päpstlichen Allgewalt
auf Erden alles abhängig sein soll, darf die Legitimität des

Inhabers solcher Gewalt in keiner Weise zweifelhaft sein. Ein

Mensch, der sich für den „Stellvertreter Gottes" ausgiebt, muss

seine Ansprüche hierauf zweifellos sicherstellen können. Wollte
man nach diesem Grundsatze die ganze Papstliste revidieren,
so musste sie stark gesäubert werden. Zunächst w7ären die

Päpste zu streichen, welche durch Gewaltmittel erhoben wurden

oder selbst den Stuhl an sich rissen. So Konstantin, dem der

Nachfolger samt der ganzen römischen Kirche als einem
illegitimen Papste 13 Monate lang gehorcht zu haben sich schuldig

erklärte. Seit Ende des neunten Jahrhunderts, in der Zeit

völliger Verwilderung in Rom, gab es überhaupt keine legi-

ö



- 509 —

timen Päpste mehr. Aber alle diese Eindringlinge, selbst die
schamlosen Johannes XII. und Benedikt IX. mit ihren cirka
18 respektive 12 Jahren, regierten im herkömmlichen Kanzleistile

die Kirche. Mit ganzen Perioden versahen Männer, oder

gar Buben wie jene beiden, das oberste Hirtenamt, welche
gar nicht Päpste waren. Wenn man nach den Kirchengesetzen
auch diejenigen Päpste für illegitim erklären muss, welche den
Stuhl simonistisch erlangten, so ist wieder hinter die Päpste
ganzer Zeitläufte ein Fragezeichen zu setzen. Denn
Bestechungen bei den Papstwahlen galten so sehr als Regel, dass
der arianische König Athalarich (532) sie nur auf ein gewisses
Mass zurückgeführt wissen wollte. Wer könnte es jetzt noch
ermitteln, welcher Papst ohne Geld den Stuhl erlangte Schon
das habgierige römische Volk machte solche Erlangung
unmöglich. Bei den zwiespältigen Wahlen ging es nie ohne

grosse Geldspenden her: wer das Meiste bot oder in Aussicht
stellte, dem jubelten die Römer zu. Durch Simonie und
Erpressung suchten dann die Erhobenen das wieder einzubringen,
was das Papsttum sie gekostet hatte. Charakteristisch,' aber
der Wahrheit gemäss waren die Spottverse, die man auf
Alexander VI. machte:

Vendit Alexander claves, altaria, Christum;
Emerat ista prius, vendere jure potest.

War es doch auch gerade dieser verbrecherische Papst, den
Julius IL und das nach päpstlicher Anschauung allgemeine
fünfte Laterankonzil wegen simonistischer Erlangung der Würde
indirekt als Apostaten und Häresiarchen, als Zöllner und Heiden
aus der Papstliste entfernte, obwohl sich die Kirche elf Jahre
lang von diesem Verbrecher hatte regieren lassen. Da ferner
gemäss römischer Lehre die Kirche eine societas perfecta
bildet, d. h. eine sich nach ihren eigenen, göttlich gegebenen
Grundsätzen entfaltende, von allen äussern Mächten
unabhängige Gesellschaft, so sind auch alle Päpste keine wahren
„Nachfolger Petri" gewesen, welche im Widerspruch zum
göttlichen Rechte von der weltlichen Gewalt eingesetzt wurden.
Selbst das zuerst von dem Arianer Odoaker gegebene Gesetz

staatlicher Genehmigung der Papstwahlen, welches auch die
Päpste, sobald sie nur konnten, immer wieder abschüttelten
oder umgingen, vertrug sich mit der päpstlichen Lehre nicht.

Revue intern, de Théologie. Heft 23, 1898. 34



— 510 —

Aber die byzantinischen Imperatoren hielten nach der Eroberung

Italiens an demselben fest, wie auch die deutschen Kaiser
bis Gregor VII. Und nun gar die weltliche Einsetzung Schon
Konstantius zwang 355 nach der Verbannung des Liberius dem
römischen Stuhl Felix auf, der, von einer kleinen Partei
abgesehen, von dem römischen Klerus anerkannt wurde, während
man den rechtmässigen Bischof bis auf weiteres fallen liess.
Felix III. wurde von dem arianischen Könige Theodorich
ernannt: der „Nachfolger Petri" die Kreatur eines Ketzers.
Vigilius ward durch Justinians Gemahlin, die monophysitische
und wegen ihrer Grausamkeit berüchtigte Theodora, erhoben,,
ein Mann, der seinen vermutlich auch unrechtmässigen
Vorgänger Silverius verbannen und verelenden liess. Auch sein

Nachfolger Pelagius ging nicht „durch die Thüre in den Schafstall

ein", sondern wurde von Justinian ernannt. Kaum war
Martin I. als Gefangener nach Konstantinopel gebracht Avorden,
als auf kaiserlichen Befehl Eugen I. den römischen Stuhl
bestieg, demnach im eigentlichen Sinne als schismatischer, aber
allenthalben anerkannter Papst die Kirche regierte. Muss man
es auch als eine wahre Rettung der Religion begrüssen, dass

im Mittelalter wiederholt die Kaiser die Besetzung des römischen
Stuhles in die Hand nahmen, so war und blieb dies doch kirchlich

unstatthaft, und müssen nach päpstlichem Recht alle diese

Päpste, wie Leo VIII., Gregor V., Silvester IL, Clemens IL,
Damasus IL, als Eindringlinge aus der Liste gestrichen werden.
Bei den zwiespältigen Wahlen hat meist nur der Erfolg
entschieden, wie besonders bei dem Schisma von 530 und dem

von 1130 zu Tage trat; die Legitimität war in vielen Fällen
zweifelhaft, weil für den einen diese, für den andern jene
Gründe geltend gemacht wurden. Das grosse Schisma aber
von 1378 hat nach der päpstlichen Lehre zur Folge gehabt, dass

es von 1409 ab überhaupt keine legitimen Päpste mehr giebt :.

der letzte legitime Papst war Gregor XII. ; das in Auflehnung
gegen ihn von seinen Kardinälen in Verbindung mit den schis-

matisch-französischen berufene Konzil von Pisa war unrechtmässig,

der dort gewählte Alexander V. ein Eindringling, also

auch dessen Nachfolger Johannes XXIIL, desgleichen illegitim
das von diesem berufene Konzil \^on Konstanz, folgerichtig"
auch der hier aufgestellte, nicht einmal nach den bestehenden

Kirchengesetzen von den Kardinälen allein gewählte Martin V.,.



— 511 —

also auch dessen Kardinalsernennungen ungültig, demgemäss
wieder unrechtmässig Eugen IV. und alle seine Nachfolger
bis auf den heutigen Tag. Die legitime Succession auf dem

„Stuhle Petri" ging so mit der Abdankung Gregors XII. 1415

unter. Seine ihm aufgenötigte Abdankung vermochte die Wahl
Martins V. um so weniger zu legitimisieren, als diese nach
den neuesten Grundsätzen des „revolutionären" Konzils
geschah, und ausserdem Martin V., wie Eugen IV., die gemäss

päpstlicher Lehre häretische Konstanzer Doktrin von der Supe-
riorität des allgemeinen Konzils über den Papst vorübergehend
anerkannten, also beide auch Häretiker waren.

Der Humanist Piatina erzählt von dem eiteln Paul IL, er
habe eine mit den schwersten Edelsteinen geschmückte, turmhohe

Mitra getragen, sei aber durch deren Gewicht und die
eigene Körperfülle erdrückt worden. Das ist offenbar eine
Anekdote. Aber Thatsache ist, dass das Papsttum, indem es

sich mit den vatikanischen Dogmen schmücken wollte, sich
mit einem Übergewicht belastete, unter dem der ganze Bau
zusammenbricht. Ilâv ipsvo'/ia, xäv p,VQiaiç smvoiaiç ßor^rjvai, vòv

sÄsy%ov xäv sv fjtdxgaì %QÓvm XaßsTv 'syst, (Homil. Clem. III, 17) :

Jede Täuschung, und würde sie auch mit Tausenden Kunstgriffen

gestützt, wird doch über kurz oder lang entlarvt.

J. Langen in Bonn.


	Die Nachfolge Petri auf dem römischen Stuhle

