
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


457 -

,-E.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* Pour servir à la thèse de l'historicité et de la vérité des

quatre Evangiles canoniques. — Voir, sur les Agrapha (ou
paroles traditionnelles de J.-C. rapportées par les auteurs qui ne les

empruntent pas aux quatre Evangiles, mais à la tradition orale),
une intéressante étude intitulée : VEvangile hors des Evangiles,
dans la « Revue catholique des Revues » du 5 janvier 1898, p. 17-30.

* Encore les «Logia». — A ce que nous en avons dit dans
la Revue de janvier dernier, p. 197-198, il importe d'ajouter l'étude
détaillée de M. H. Trabaud, publiée dans la « Revue de Théologie »

de Lausanne, janvier 1898, p. 74-84.
* Deux documents bibliques publiés par M. Greenfeld. —

M. Bernard P. Greenfeld a publié (Oxford, Clarendon Press) cinq
groupes de manuscrits grecs provenant d'Egypte. Le deuxième
groupe contient un fragment d'Ezéchiel d'après les Septante, avec
les marques d'Origène, qui remonte au moins au IVe siècle,
antérieur donc de deux siècles au cod. Marchalianus (le plus ancien
•connu jusqu'ici, décrivant les fameux hexaples), — et les débris
de 8 feuilles contenant un fragment du Protévangile, assez différent
du texte de Tischendorf (Evang. apocr.) et beaucoup plus ancien
(Ve ou VP siècle).

" Das Buch Jesu Sirach nach seinem religiösen und
moralischen Inhalte geprüft im Lichte der Bergpredigt (Matth.
V-VII). — Diesen Titel trägt eine Arbeit von Herrn Vikar

J- Schultheiss (Bern), die von der katholischen Fakultät der
Universität Bern gekrönt worden ist. Der Verfasser hält, nach einigen
Einleitungsnotizen über Verfasser etc. des Sirachbuches und nach
Angabe der einschlägigen Litteratur, unter fortwährender Berufung
auf Belegstellen und Gegenüberstellung des christlichen Gedankens,
folgende Ordnung fest : I. Sirachs Glaubenslehre a) von Gott, b) von

Kevue intern, de Theologie. Heft 22, 1898. 30



— 458 —

den Menschen. II. Des Siraziden Sittenlehre a) gegen Gott, b) gegen
sich selbst und c) gegen den Nächsten. III. Schlussresultat. Unter
I. a) wird hingewiesen, wie Sirach als tiefgläubiger Israelite fest
und ganz auf der hl. Geschichte seiner Nation fusst; wie er somit
nicht auf neue Beweise denkt für Gottes Existenz; wie ihm Gott
stets vorschwebt als unnahbares Wesen, hoch erhaben über den
Wolken thronend ; wie zwar einigemal bei Sirach der Vatername
Gottes durchklingt, aber stets nur mit grösster Scheu und
Schüchternheit; wie in der Religion des Judentums alles ruht und steht
auf dem Geiste knechtischer Furcht und Scheu, das Christentum
hingegen die Religion der Liebe ist, und zwar vor allem jener
Liebe, mit welcher Gott uns Menschen liebt. Sodann zeigt der
Verfasser, wie Jesu Sirach die Eigenschaften Gottes speciell
behandelt. Ein Grundgedanke Sirachs bleibt : Der « Eine Gott » ist
nur ein « National- und Landesgott, der Judengott und Judenkönig.

Jüdischer Partikularismus, das ist der leitende Gedanke
Sirachs. Aber auch der Jude ist und bleibt bei Sirach jüdischer
Gesetzesknecht in sklavischer Furcht, während im Christentum stets
und immer die andere, vollere, die neue Tonart erklingt: wo sich
der Mensch fühlt als Gotteskind. Unter I. b). Es wird gezeigt,
wie oft sich Sirach in Schwierigkeiten hineinarbeitet; weiss er
keinen Durchweg mehr, so sagt er kurz und bündig : « ovx sötiv
slnslv Tl vovxo; sic vi vomo; navra yccQ sic %Qsfaç avtwv sxviOvat»

(Sir. 39, 21). Besonders wird hervorgehoben, wie Jesu Sirach selbst
den Ursprung aller Übel : des sittlichen, des physischen und selbst
des Todes, ganz ungescheut und klar von Gott ableitet ; wie trostlose

Zerrissenheit, gedrückte, tief melancholische Schwermut herausklingt

aus seinen Schriften, weil er kein wirkliches jenseitiges Leben
kennt und nur von einer göttlichen Vergeltung allein auf Erden
etwas weiss ; weil dementsprechend ihm nur das Leben des Augenblickes

zum Bewusstsein kommt — und nun das Geschick des.

Menschen während seiner Erdenlaufbahn und am Ende In der

Sittenlehre Sirachs wird unter anderm gezeigt IL a) : der grosse
Unterschied zwischen der Rechtbeschaffenheit, der religiös-sittlichen
(ótxaioOvvrf, bei Sirach und der des Christentums : sowohl in Bezug
auf das Verhalten des Menschen auf diesem Gebiete, wie
hinsichtlich der Folgen dieses Verhaltens : Bei Jesus z. B. immer und

immer wieder « /levavoscct- » (Matth. 4, 17) verbunden mit der

« nlOTtç » — : bei Sirach stets nur : « ist die That erfolgt, oder ist
sie unterblieben » und überall das Motiv : « Handle so », « sx yaq

%wv votovi:wv dyajrì]Aì]0'ì] ». Zu IL b) ist gezeigt, wie auf diesem

Felde das Sirachbuch mehr Lehren der berechnenden Klugheit,
kluge Lebensregeln als strenge Moral enthält. Unter IL c) führt
uns schon die Überschrift « gegen den Nächsten » auf einen schar-



— 459 —

fen Gegensatz zwischen der Moral Sirachs und der Jesu. « Nächster »

ist dem Siraziden nicht einfachhin jedes Menschenwesen, sondern
nur der jüdische Volksgenosse. Überall spielt hier bei Sirach
der Eudämonismus und Eigennutz seine Rolle ; ein flüchtiger Seitenblick

auf die pharisäisch-jesuitische Sophisterei: über Schwur und
geheimen Vorbehalt!

Schlussresultat III krönt und wurzelt in dem Satze : « Sirach
bietet uns Legalität, Jesus aber Moralität. »

* Le Graffito du Palatin. — On a beaucoup parlé en ces
derniers temps d'un graphite qui aurait été découvert par M. le
prof. Marucchi et qui serait le premier document authentique du
crucifiement de J.-C. Mais toute la découverte de M. Marucchi
consiste à donner de ce graphite une interprétation nouvelle, celle
que je viens d'indiquer. D'autres épigraphistes, parmi lesquels
M. Gatti, membre de l'académie des Lincei et directeur du
service des fouilles, n'acceptent pas cette interprétation. Un
correspondant du Temps (voir le numéro du 19 février dernier) ayant
interrogé M. Gatti à ce sujet, M. Gatti lui répondit: «Parmi les
savants qui ont sérieusement étudié ce document graphique, les
uns (et c'est la majorité) y ont vu la reproduction d'une scène de
funambules, spectacle cher aux Romains de l'Empire, les autres
le pont d'un navire avec matelots, mâts et cordages. Si, sans
s arrêter à la seconde opinion, M. Marucchi a surtout combattu
la première, la cause en est, de son aveu, dans le nom de Pilatus,
qu il lit au-dessus de l'un des personnages. Mais cette lecture
est-elle exacte? Tout le monde a lu et lit: filetus. Il ne s'agit
pas d'un filet tendu au-dessous des danseurs de corde, mais bien
de la finale d'un nom propre, dont les premières lettres manquent
par suite d'une éraflure à l'enduit de la muraille. » Donc la question
reste ouverte. — Voir aussi la « Revue catholique des Revues » du
S mars 1898, p. 353-356.

* Les mots « mystère de foi » dans la consécration
eucharistique. — D'après MM. Waal et H. Mosmans, cités par la
«Revue catholique des Revues» (20 janvier 1898, p. 151), les
mots susdits auraient été ajoutés au texte primitif et ne se trouvent
pas dans l'Evangile; leur origine remonte avant la création des
Tttuli (259), et ils ont été transmis par une ancienne tradition, à
laquelle on ne peut assigner une date déterminée.

* Le rigorisme et le nombre des élus. — Sous ce titre, le
1

• A. Castelein, S. J., a publié, dans la « Revue générale »

(34° année, n° 1), une réfutation de la doctrine de Massillon et des
deux principes sur lesquels elle repose, à savoir: que l'innocence



— 460 —

et la pénitence, seules voies du salut, sont excessivement rares.
Selon le P. Castelein, Massillon a fait une confusion d'idées et une
exagération de faits : l'innocence et la pénitence requises pour se

sauver ne sont pas celles des saints héroïques, mais simplement
celles qui sont déterminées par la théologie et les commandements
communs à tous. L'évêque de Clermont ne veut voir ici-bas que
deux catégories d'hommes : les criminels et les grands saints, comme
s'il n'y avait pas d'intermédiaire possible entre la vertu parfaite et
le désordre criminel. De même, il confond la pénitence canonique
des premiers siècles de l'Eglise avec la pénitence sacramentelle de

nos jours, d'où il s'est trompé du tout au tout sur le caractère de

la pénitence requise pour se convertir à Dieu. Le P. Castelein
discute ensuite pied à pied chacun des textes évangéliques cités

par Massillon ou par les rigoristes à l'appui de la thèse du petit
nombre des élus. «.Multi. vocali, fauci vero electi», est un
proverbe qui, si on le rapproche du contexte, c'est-à-dire de la
parabole racontée par le Sauveur, n'a pas du tout le sens que les

rigoristes lui donnent; il se rapporte plutôt au rejet du peuple
juif et à la vocation de la multitude des nations à la vraie foi.

Que l'on compare toutes les autres paraboles relatives au même

sujet. De même, le texte si terrifiant de « voie étroite » et du

« petit nombre qui la trouve » ne vise que l'état de décadence et

de corruption qui caractérisait le peuple juif à l'avènement du

Messie. Le passage de saint Matthieu, où il est dit aux riches

qu'ils entreront difficilement dans le royaume des cieux, s'explique
par la variante de saint Marc : par riches, il faut entendre ceux

qui se confient dans leurs richesses. Le P. Castelein explique de même
le véritable sens de ces autres textes : « Le royaume des cieux souffre
violence» et: «Si quelqu'un ne hait pas son père, sa mère, etc.»
et encore : « Si vous ne devenez pas semblables à des petits
enfants, vous n'entrerez pas dans le royaume des cieux. » Il conclut,

par l'examen de l'Ecriture Sainte, que les conditions du salut sont
loin d'être à la portée du petit nombre seulement. Evidemment,
il ne faut pas non plus tomber dans le laxisme, qui tue toute
crainte et nous livre sans remords à toutes les folies de la
présomption, comme le rigorisme tue toute confiance et nous mène

au désespoir. Il faut concilier la crainte et la confiance, croire que
Dieu peut et veut nous sauver, espérer en sa bonté et coopérer a

sa grâce.»

* Le Bouddhisme au Japon. — Un écrivain russe vient de

publier, dans le Novoié Vremia, une série d'articles remarqués sur

l'âme japonaise. Il y déclare que les Japonais n'ont pas de religion
et qu'ils s'en vantent ; qu'ils n'ont que des idoles, et quelles idoles.



— 461 —

« Considérons, dit-il, les divinités japonaises. Nous observons tout
d'abord que la mythologie nipponne ne compte aucun représentant
de la bienfaisance ou de la simple bonté. On nous objectera peut-
être la déesse Kiva ; mais, en réalité, toute la supériorité de cette
divinité réside dans ce fait qu'elle n'est pas aussi hideuse que les
autres et qu'un certain calme se lit sur son visage. Les sept
divinités personnifiant le bien sont d'affreuses caricatures de moines
bouddhiques. Le Japonais a, par contre, déployé toutes ses facultés
d'invention dans les images qu'il a créées des divinités de la
souffrance et cle l'effroi. Voilà des faces hideuses et grimaçantes vertes,
jaunes, rouges, contractées par la douleur et la haine Observez
ce même sentiment de terreur qui se retrouve sur tous ces visages ;

examinez encore la statue colossale de Bouddha à Kioto. Est-ce
là l'expression d'une âme saine et bien équilibrée, d'une quiétude
céleste et réfléchie Ne dirait-on pas bien plutôt le faciès résigné
d'un philosophe stoïcien attendant Je bourreau? D'ailleurs, une
fissure se voit dans le front d'airain de cette statue. Le prochain
tremblement de terre la réduira peut-être en poussière ...» — Voir
les Débats du 21 février 1898.

* Comment Rome peut faire à volonté des dogmes
nouveaux. — Un professeur de philosophie, M. Fonsegrive, très attaché
à Rome, a écrit dernièrement qu'il reconnaît qu'il y a une «

évolution des dogmes », et il a expliqué ainsi comment les dogmes
nouveaux font leur apparition : « Les définitions qui fixent les termes
d'une proposition dogmatique n'interviennent qu'après une lente
elaboration à laquelle ont pris part non seulement ceux qui ont
écrit ou parlé en public sur la question, mais aussi tous ceux
qui, dans le secret de leur cœur, ont prié conformément à leurs
croyances sur cette même question, en sorte que toutes les âmes
qui vivent dans l'Eglise contribuent à la définition Ainsi la
définition ne s'impose pas du dehors à nos consciences : la parole de
1 Eglise est notre parole même en tant que nous sommes catholiques.

» Voilà la notion que l'on a actuellement du dogme clans
1 Eglise romaine Ainsi des âmes prient selon leurs croyances ;

ceux qui ont écrit ou parlé en public, « élaborent lentement» : et
la définition arrive, qui fixe les termes Ce n'est pas plus difficile
que cela! Mais ce dogme est-il la parole de J.-C. f 11 n'en est
aucunement question ; l'Ecriture et la Tradition sont reléguées aux
oubliettes devant « l'élaboration » Sur quoi, M. A. Philippot, dans
k «Chrétien français» du Ie1' mars 1898 (p. 19), fait la réflexion
suivante : « Par exemple, quand le concile de Trente a décrété que
le texte latin de la Vulgate devait être tenu pour authentique,
toutes les âmes qui vivaient dans l'Eglise ont contribué à cette



_ 462 —

définition. Je ne me représente pas bien comment les gens du
peuple, qui ne lisaient point la Bible et qui n'avaient aucune idée
de la Vulgate ni des autres versions, ont collaboré à la définition;
ils n'ont pas pu prier conformément à leurs croyances sur cette
question, puisqu'ils n'avaient aucune croyance à ce sujet. Mais

pour ceux qui contestaient l'authenticité de la Vulgate, est-ce que
la définition ne s'imposait pas du dehors à leur conscience Est-ce

que cette définition ne s'impose pas du dehors à la conscience de

M. Fonsegrive A moins de supposer que M. Fonsegrive, dans

une existence antérieure, a été l'un des Pères du concile de Trente
et qu'on lui a demandé son avis. »

* Comment Rome n'a rien cédé de ses prétentions à la
domination sur les Etats. — On lit dans la « Revue du Clergé
français » :

« L'Eglise a le droit de régner, non seulement sur les
individus et les familles, mais encore sur les peuples. En d'autres
termes, dans l'ordre spirituel, l'Etat n'est pas indépendant de l'Eglise;
l'Etat a le devoir d'embrasser, de professer et de protéger la
religion catholique L'Etat a pour fin le bien temporel des hommes ;

l'Eglise, leur félicité surnaturelle. La fin cle l'Eglise l'emporte donc
infiniment en excellence sur la fin de l'Etat qui lui est subordonnée.
Mais la subordination des fins entraînant la subordination des

moyens, il s'ensuit que VEtat est subordonné à l'Eglise. Rien ne

peut prévaloir contre cet argument. Concluons: L'Etat doit se

mettre au service de l'Eglise, autant du moins que le lui permet
la condition des esprits ; le régime de la séparation, comme celui
des Concordats, n'est pas l'Idéal : l'Etat doit user de la loi et du

glaive pour le régne social de Jésus-Christ. En le faisant autrefois,
il n'a qu'accompli son devoir. Pourquoi essayer de l'en excuser
maladroitement? L'Eglise, société divine et humaine tout à la fois,

possède, avec le pouvoir doctrinal et législatif, le pouvoir coeratif
qui en est accompagnement nécessaire, elle a le droit de punir par
elle-même et de peines matérielles, le fidèle et l'hérétique coupables.

Mais aussi elle a le droit d'exiger que l'Etat mette la force dont

il dispose au service des intérêts spirituels qu'elle a mission de

sauvegarder. De droit divin, le pape, chef de l'Eglise, a premièrement

le pouvoir de donner aux princes, comme docteur suprême
de la morale, des directions obligatoires dans le gouvernement de

leurs Etats. » — Est-ce clair
* Divisions dogmatiques protestantes. — YJEsquisse d'une

philosophie de la religion, de M. le prof. Aug. Sabatier, dont la

Revue a rendu compte (juillet 1897, p. 486-505), continue a être

vigoureusement attaquée par M. le prof. H. Bois, de Montauban,



— 463 —

dans la «Revue de Théologie (Montauban)». Voir, en particulier,
dans le numéro de janvier 1898, les articles intitulés: le fidêisme,
et la religion et la révélation. La conclusion du savant professeur
de Montauban est celle-ci (p. 144) : « Empruntant une image à

M. Sabatier, nous dirons qu'une chose manque dans sa théorie,
¦c'est la personnalité vivante, libre et surnaturellement active de

Dieu. L'introduire dans la théorie dite « psychologique » de la
révélation, c'est y déposer une cartouche qui la fait aussitôt voler
en éclats. » — Le Jésus de Nazareth, de M. Albert Réville, dont
Va. Revue a aussi rendu compte (juillet 1897, p. 638-643), est aussi
très nettement combattu par la Semaine religieuse de Genève

¦(29 janvier 1898). « La théologie dite de la conscience, ou soi-disant
indépendante, dit ce journal, ne nous paraît, dans bon nombre de
ses représentants, pas plus satisfaisante, philosophiquement parlant,
que le vieux libéralisme dont elle aime à se séparer, et vice versa
On se dit involontairement qu'en M. A. Réville la critique négative
a tué plus que des superstitions : la foi et la vie spécifiquement
-chrétiennes. » — En outre, les dernières discussions qui ont eu lieu
au sujet du livre de M. le prof. P. Chapuis, ont établi que, selon
M. P. Chapuis d'une part, et selon MM. les pasteurs de Perrot et
H. Secrétan, ses adversaires, d'autre part, les protestants sont « en
présence de deux religions très différentes l'une de l'autre. » Sur
ce point, aucun doute. Ce qui est maintenant en discussion, c'est
de savoir si ces deux religions très différentes peuvent cohabiter
dans une même Eglise. M. Chapuis l'affirme, mais MM. de Perrot
et Secrétan le nient : « Deux religions différentes dans une même
Eglise, c'est là, disent-ils, une conception qui ne saurait entrer dans
aucun cerveau sain, ou bien cette Eglise ne sera plus une Eglise. »

(Voir la Semaine religieuse de Genève, 26 février 1898.) M. Eug.
Barnaud a dit à ce sujet, dans la « Gazette de Lausanne » du 11 mars
1898: «A deux divinités différentes, à deux Christ d'essence
contraire répondent deux cultes, deux piétés, presque deux religions,
j'ajouterais volontiers : deux Eglises aussi. »

* Conférences, cours et concours, etc. — En France: —A la
section d'histoire de l'académie des sciences morales et politiques,
•concours sur cette question : « La liberté de conscience et de culte
en France depuis l'avènement d'Henri IV jusqu'en 1830»; prix,
2000 frs.; torme du concours, 30 décembre 1898. — A la
Sorbonne, cours de M. Léon Rosny sur l'histoire religieuse et
philosophique des peuples de l'Extrême Orient ; — Thèses de doctorat,
de M. Marius Couailhac: Doctrina de idaeis divi Thomze divique
Bonaventura; conciliatrix ; la liberté et la conservation de l'énergie.



— 464 —

•— En Suisse: — A la Société pastorale suisse seront
discutées, en septembre prochain, les deux questions suivantes: i° «En
quoi consiste et sur quoi repose notre certitude de l'existence et
de l'amour de Dieu Notre génération est sous l'influence du
positivisme ou de l'empirisme. L'homme moderne a-t-il le droit
d'affirmer, par la foi, des choses qui dépassent l'expérience Ou
bien Dieu lui-même pourrait-il devenir un objet d'expérience dans
la nature, dans l'histoire, dans la Bible ou dans le Saint-Esprit?
Une fois le fondement de notre certitude trouvé, comment ferons-

nous pour communiquer notre foi aux masses, aux enfants, etc. » —
2° « Quels buts doit poursuivre l'Eglise réformée de la Suisse au

point de vue de la constitution ecclésiastique et de la vie
paroissiale »

— A Berne: Conférence ecclésiastique bernoise-neuchàteloise;
sujet traité par M. le prof. Michaud : « Catéchisme par demandes et

par réponses sur la doctrine de la Trinité, d'après les Pères». —
Université : prix accordé à Mr. I. Schultheiss, pour son étude sur
« les idées religieuses et morales du livre de Jésus Sirach, étudiées
à la lumière du Sermon sur la montagne ». (Voir p. 457.)

— A Genève: Conférence ecclésiastique cantonale ; sujet traité

par M. Chrétien, lie. en Th. : « Quelques précurseurs du mouvement

ancien-catholique au XINe siècle, ou l'école catholique-libérale
française ».

Union nationale évangélique : quatre conférences par M. le prof.
A. Westphal, de Montauban, sur « la valeur religieuse de la
révélation biblique».

Société des sciences théologiques: deux conférences de M. le

prof. Frommel sur « l'évolutionisme religieux et la moralité
chrétienne, » dans le but de montrer que la tendance plus ou moins

panthéistique et déterministe qui s'insinue aujourd'hui dans la

théologie courante, affaiblit et affadit les notions du péché, du salut,
de la grâce, de la conversion, de la justification, de la régénération,
de la révélation, et qu'elle relâche et détend par là même le ressort
de la vie chrétienne. — Conférence de M. le pasteur G. Linder
sur «les deux sources du IVe Evangile et leur caractéristique».
Selon M. Linder, le IVe Evangile se compose d'un ancien document

d'un caractère essentiellement historique, avec quelques
remarques typologiques, document du premier siècle, dans lequel

un chrétien du second siècle, disciple de la philosophie alexandrine,

aurait inséré de longs développements d'un caractère
mystique et gnostique. Aucun des deux auteurs du livre ne pourrait
être assimilé à l'apôtre Jean, mais le second serait le véritable

auteur des Epîtres attribuées à cet apôtre. Les deux mains pour-



— 465 —

raient être distinguées l'une de l'autre au moyen de nombreux
indices de l'ordre linguistique, littéraire, historique ou théologique..
On pourrait, du reste, constater d'assez nombreuses contradictions
entre les deux auteurs de l'Evangile, notamment en ce qui touche
la chronologie de la vie de Jésus et la date de sa mort. Les
membres de la conférence ont combattu cette hypothèse comme
artificielle et peu compatible avec la haute valeur religieuse du
IVe Evangile.

Ecole libre de théologie ; douze leçons de M. Ed. Naville sur
l'histoire de l'ancienne Egypte ; — thèses de M. le pasteur Rosset,
sur « M"18 de Maintenon et la révocation de l'Edit de Nantes » ;
de M. Ch. Châtelain, sur « les conditions morales du salut » ; de
M. R. de Prosch sur «le Péché contre le St. Esprit».

Université : Prix à M. André Bertrand, pour son étude sur
«le rôle du subjectivisme dans la genèse de la foi chrétienne»;
— à M. le pasteur Choisy, pour son travail sur « l'Eglise de
Genève de 1564 à 1580»; — à M. Serfass, pour son mémoire sur
«le Duc de Guise et le massacre de Vassy ».

Société d'histoire et d'archéologie: étude de M. le prof. Bor-
geaud sur « l'activité de Théodore de Bèze à l'Académie de Genève».

* A lire: dans la «Foreign Church Chronicle» de mars 1898,
p. 1-30, une série d'intéressants documents relatifs aux Conférences
anciennes-catholiques de Bonn, de 1874 et 1875. Inutile d'ajouter
que les Conférences qui auront lieu cette année et les suivantes,
seront dirigées dans le même esprit, en vue de l'union des Eglises.

II. NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* Griechenland. — Herr Prof. A. D. Kyriakos in Athen, der

jetzt auf eine 30jährige Lehrthätigkeit an der dortigen Universität
zurückblickt, wurde aus diesem Anlass, wie wir dem athenischen
Blatt «Neologos» (vom 14. Januar 1898) entnehmen, durch eine
vom Senat der Universität am 13. Januar veranstaltete Feier in der
grossen Aula der Universität geehrt, unter grosser Beteiligung der
Universitätsangehörigen. Der Rektor der Universität hielt dabei
eine Ansprache, worin er auf die hohen Verdienste hinwies, die
sich der Jubilar während dieser drei Decennien um die
wissenschaftliche Ausbildung einer grossen Anzahl von Studierenden
erworben habe, und ein Student der Theologie übergab dem
Gefeierten im Namen seiner Schüler ein Geschenk, zum Ausdruck
ihrer Liebe und Verehrung-.



— 466 —

Wir entbieten unserm gelehrten Freund auch unsererseits
nachträglich die herzlichsten Glückwünsche zu der wohlverdienten
Anerkennung. Gerne benutzen wir zugleich diese Gelegenheit, Herrn
Prof. Kyriakos für seine wertvolle Mitarbeit an der Revue
internationale de Théologie unsern lebhaften Dank darzubringen. Es

gereicht den Altkatholiken zu grosser Genugthuung, zu wissen, dass

ihre Anschauung bezüglich der Vereinigung der christlichen Kirchen
auch in Griechenland von den namhaftesten Theologen geteilt wird.

* Russie. — On lit dans le Church Times, du 25 février
dernier : « The Russian Church has returned a very emphatic reply
to the late invitations of the Roman Pontiff, if a somewhat indirect
one, by the solemn canonisation of "St. Isidore and the seventy-
two Martyrs". On January 8 (old style), 1472, the year in which
Thomas a Kempis died, and ten years before the birth of Luther,
'"the priest, Isidore, and seventy-two laymen", says the official
Russian Ecclesiastical Gazette, "died at jurjèv (the Russian name
of Dorpat) for the Orthodox Faith". When the Roman Cardinal,
Bessarion, was appointed Patriarch of Constantinople, a Bishop of
the "Italian Mission" was sent to Dorpat to insist that the priests
and faithful should renounce their "Greek heresies", and accept
the faith and obedience of Rome. The priest Isidore and seventy-
two members of his congregation refused to comply, and were
condemned to be drowned as "heretics and schismatics". The
.sentence was executed on January 8th, 1472. The Holy Synod
has ordained that Isidore and his companions shall be honoured

annually henceforward on that day by the Russian Church. A
solemn procession was made this year to the legendary spot at

which they are said to have met their death, and Mass was said

there in the presence of an immense crowd. It is a suggestive
historical coincidence that the decree of the Holy Synod should

concur in time with the "Russification" of the heretofore Lutheran
University of Dorpat. It commemorates a "No Popery", which
is a hundred years older than Protestantism. Dorpat never became
Roman ; but in the next century it fell into the hands of the

Lutherans, and the native inhabitants were compelled to flee into
Russia. In the seventeenth century it again became Russian, and

now Lutheranism is gradually but surely declining before the
advance of the Russian Church. "

* Propagande papiste en Orient. — On lit dans « le Progres

-religieux de Genève», du 22 janvier dernier: «Les Jésuites de

Beyrouth, dont l'imprimerie orientale est toujours très active,

viennent de lancer une nouvelle revue arabe, qui a pour titre Al-

Machriq (le Levant). Cet organe bi-mensuel s'occupe spécialement



— 467 —

d'étudier toutes les questions religieuses, scientifiques, littéraires et
historiques qui ont rapport à l'Orient, de publier des textes
originaux, et de faire connaître les travaux des Orientalistes. Chaque
numéro contient un Bulletin bibliographique, où il est rendu compte
des publications relatives à l'Orient. Cette Revue destinée à

propager le catholicisme romain en Orient n'est pas le seul périodique,
en langue arabe, que publient les Pères de l'Université St-Joseph.
Depuis vingt-cinq ans déjà paraît à Beyrouth le Bachir (le bon
Messager), organe religieux hebdomadaire du catholicisme romain
dans le Levant. »

* Anglicans et Orthodoxes orientaux. — Nous avons publié,
dans la Revue de janvier (p. 211-212), une notice sur les relations
religieuses du patriarche de Jérusalem et du pasteur anglican de
Melbourne. Depuis lors, le Church Times du 28 janvier a publié
le document suivant :

Sir,—In your issue of October 15th, 1897, a letter is published
from the Times from a Melbourne correspondent. The facts stated
as to the Greek Orthodox in Melbourne are incorrect. The Patriarch
of Jerusalem did not authorize Mr. Hughes or any other clergyman

to administer the Sacraments to his people. What happened
was as follows, and an account has already appeared in your
columns some years back:—

A few members of the Orthodox Church met together for a
service in a hall belonging to the Deaconesses' Institution. A
correspondence was opened between the authorities at Jerusalem, the
Sister Superior of the Deaconesses, and Mr. Kutter Kearny, who
at present is acting sub-deacon.

Books and vestments were sent from Jerusalem, but the priest
did not arrive until this year. The Bishop of Melbourne authorized
any of his clergy to baptize and bury the Syrians. Mr. Hughes in
his capacity of curate of the parish in which the deaconesses work,
has administered baptism three times to Orthodox children, and
officiated once at a wedding.

We ardently desire that the friendly relations now established
between our Church and the Easterns may continue, but not at
the expense of truth.

SISTER ESTHER, Superior,
Deaconess Home.

Church of England Mission House,
Little Lonsdale street, E.,

Melbourne. Dec. 12.



- 468 —

[COPY.]
I hereby certifie that the facts concerning the Greek Orthodox

Church in Melbourne, contained in the accompanying letter,
are correct.

KUTTER M. KEAMY,

Acting Sub-Deacon of the Greek Church.
December 12th, 1897.

Depuis, le « Church Times » du 11 mars a publié la note
suivante : « The Anglican and Greek Churches. The Constantinople
correspondent of the Politische Correspondent (Vienna) is informed
that the Bishop of Salisbury, who was recently in the Turkish
capital, has submitted to the (Ecumenical Patriarch the request of the

Archbishop of Canterbury that the Greek Orthodox Church should
recognise as canonically valid baptisms, and the administration of
the Holy Communion by Anglican priests in places in the East in
which the Orthodox Church is not represented. The Patriarch is

said to have replied that the matter must be carefully considered
as affecting the dogmatic principles of the Orthodox Church. He

would, therefore, request the Bishop to ask the Archbishop of

Canterbury to forward a memorandum on the subject. The
correspondent adds that D1' Wordsworth also had conversations on the

subject with the Patriarchs of Jerusalem and Alexandria. »

En outre, le Russian Orthodox American Messenger, du

13 février, a publié les deux documents suivants:
a) Lettre du Rev. J. Williams au T. Rev. Nicholas, évêque de

l'Eglise orthodoxe, a San Francisco :

Right Reverend Sir. I am not wholly a stranger to you,
though I have no doubt at all but that you have long since
forgotten that you ever met me. Yet many years ago, on your way
to your post of duty, you did me the very great honour of calling
on me, when you first came as Bishop to America.

I write you now praying your tender care for a colony of
Orthodox Syrians who are living here, a flock without a shepherd.
There are at least fifty of them, perhaps more. The Roman Bishop
has a Syrian Uniat priest here, working among them, and of course
seeking to draw them off to the Latin obedience. Those of them
who have come to me I have told to remain true to their own
Confession, until such time as God sends them an Orthodox priest.
I have told them also that until I could hear from you, I would

gladly give them any service that was actually necessary ; bury
their dead, baptize their children, or marry them. I advised them
also to elect one of their best men as a reader, and they could
have the use of my church for prayer in their own tongue.



— 469 —

One of their members died here a little while ago, and his
widow is very sick, and, of course, may die. I have arranged to
get her into our hospital, but I am in doubt as to what I should
do in case she should be dying, about giving her the Blessed
Eucharist, whether you should be willing for her to receive it from
me or not. So I write for instruction from you as to what I ought
to do in all good faith and fellowship to you and your people.

Will it be possible for you to have a Greek Orthodox priest
visit them from Chicago, or elsewhere

If you should yourself, in passing through, stay over to visit
them, I am quite sure our Bishop would be most happy to put
one of his churches at your disposal, for the celebration of the
Holy mysteries.

Most faithfully your servant in Christ

JOHN WILLIAMS Anglican priest.
,S. Barnabas' Rectory Omaha, Nebraska, Jan. j/, i8g8.
b) An ordinance of the Right Rev. Bishop Nicholas.
More than once already I have been the recipient of letters

like the above, from clergymen of other confessions—especially
so-called episcopals with offers of service to the Orthodox members
of my flock. Both here in San Francisco and in other localities
of the United States, even bishops have offered me an exchange
of good offices in matters similar to those reported in this same
letter. Of late the writers of such communications have been, with
especial frequency, drawing my attention to certain cases in
various places, some of which occurred even in the midst of the
Orthodox clergy. From New York, among others, I received, by
way of settler, a cutting from the English " Church Times ",—which
by the way, has already been republished in the "American
Orthodox Messenger" together with my view of the question therein
treated. More lately still my attention has been directed to other
similar cases, said to have occurred in Russia, and—saddest of
all—Orthodox persons, and even a few priests, mention offices for
the dead performed by members of the Orthodox clergy for
Papists, Lutherans, Armenians, etc.

In view of all these facts, I hold it my bounden duty to
declare once for ever, but to my own Orthodox people and to
Christians of other confessions, who address us on the subject of
intercommunion, that I cannot do as they ivish, because I have
neither the right nor the authority thereto.

In this particular case, I commission the rector of the Syro-
Arabic Mission in New York, the Father Archimandrite Raphael,
to write to the Orthodox Syro-Arabs who reside in Omaha, and



— 470 —

inform them when it will be possible for him to visit them, and
I request Father J. Kotchurof, rector of the Orthodox Church in
Chicago, to find time on the earliest possible occasion, to pay a
visit to these Children of our Orthodox Church. On my own part,,
the next time I shall make a pastoral tour of the Diocese, I shall
do my best to stop among them. Over and above all this, I shall
have their names and addresses published, so that all the clergy
of the Diocese may know of them, and so that any priest who
may be passing through Omaha on his way to San Francisco or
to New York, may stop over and pay these Orthodox Christians
a visit.

Enfin, relativement aux ordres anglicans, M. le prof. Sokoloff
s'est prononcé pour leur validité. Voir 1'« Anglican Church
Magazine», de mars 1898, p. 375.

* Aus Amerika. — Die bischöfliche oder Episkopalkirche der
Vereinigten Staaten trägt offiziell in ihren Beziehungen zur
weltlichen Macht den Titel « protestant. Episkopalkirche » zum
Unterschiede von der römischen, die gleichfalls eine Episkopalkirche ist.
In den Generalkonventionen dieser Kirche ist schon die Frage
aufgeworfen worden, ob es nicht besser sei, das Beiwort protestantisch
zu unterdrücken, welches lediglich nur den schon angeführten Sinn
hat. Mehrere Diöcesen, so die von Springfield und Milwaukee,,
haben bereits diese Benennung unterdrückt.

— Léon XIII et l'évêque Ireland. On lit dans la Gazette de

Lausanne, du 28 février 1898: «Mgr. Ireland et avec lui le parti
américaniste, après être tombés, ces dernières années, dans une
demi-disgrâce, s'en sont si bien relevés qu'aujourd'hui ils triomphent
sur toute la ligne. L'influence de l'archevêque de Saint-Paul apparaît
plus puissante en ce moment au Vatican qu'elle ne l'a jamais été.

Léon NUI, après des hésitations et des fluctuations dont je vous
ai entretenu plus d'une fois, vient en effet de se déclarer ouvertement

en faveur de F« américanisme ». Son représentant à Washington,

Mgr. Martinelli, pour mieux manifester les sentiments du

pape, s'est rendu en grande pompe à Saint-Paul dans le Minnesota

et a fait un séjour de trois semaines dans la résidence
episcopale de Mgr. Ireland. Là, dans des discours publics qui ont

produit aux Etats-Unis une grande sensation, Mgr. Martinelli a

assuré Mgr. Ireland qu'il jouissait de toute la sympathie et cle

toute l'approbation de Léon NUL C'est là un fait considérable et

qui intéresse le catholicisme tout entier que ce triomphe du parti
américaniste. Vous vous rappelez que, il y a deux ans, Léon NUI
destituait assez brutalement Mgr. Keane, le recteur de l'Université
de Washington, et aux yeux de tous, en Europe comme aux Etats-



_ 471 —

Unis, cette destitution apparaissait comme un désaveu public
destendances hardies professées par Mgr. Keane, qui était, avec Mgr.
Ireland, le principal porte-voix de l'américanisme. A quoi donc
attribuer le revirement actuel en faveur de l'archevêque de Saint-
Paul? Si je suis bien informé, ce revirement est surtout l'œuvre
du représentant actuel de Léon NUI à Washington. Mgr. Martinelli

s'est convaincu que l'américanisme représente aux Etats-Unis
un courant si puissant et si irrésistible qu'il y avait péril pour le
Saint-Siège à le combattre et le heurter de front. Quand Mgr.
Keane, rappelé à Rome par Léon XIII, retourna l'année dernière
aux Etats-Unis, les catholiques, comme pour protester contre la
destitution dont il avait été l'objet, lui ménagèrent une réception
triomphale. Tout cela a ouvert les yeux à Rome. Les rapports
de Mgr. Martinelli ont fait le reste. Le parti du catholicisme
«traditionnel» soutenu par les jésuites et l'archevêque de New-
York est donc battu. Mgr. Ireland tient le haut bout aux Etats-
Unis et son entrée dans le Sacré-Collège n'est plus qu'une affaire
de temps. Je me réserve d'insister un autre jour sur les caractères
et l'importance de cette évolution du Saint-Siège. »

— Sur le soi-disant épiscopat et le soi-disant ancien-catholicisme-
de M. Vilatte, voir le Katholik (Berne) du 19 février, p. 63-64, et
le Catholique-national (Berne) du 12 février, p. 16. Voir également
le « Kirchliche Bote » de St-Pétersbourg, n° 7 de cette année ; le
«Deutscher Merkur» du 19 mars, p. 96.

* England. — Voluntary offerings of the Church of England
for one year, i8ç6. We are indebted to Canon Burnside, editor
of the Official Year Book, for the following figures, which comprise

a financial statement of the income of the Church from
voluntary offerings for the year 1896. It is believed that the facts
are more completely represented than has been the case heretofore.

I. Funds contributed to Central and Diocesan Societies and
Institutions, and administered by their executives.

1. Home Missions £ 491.870 10 4
2. Foreign Missions « 693,671 19 3

3- Educational Work « 103,452 11 4
4- The Clergy (Educational and Charitable

Assistance) « 179,034 H 3

5- Philanthropic Work « 395,326 10 9

Total £1,863,356 5 11



— 472 —

II. Funds raised locally; retained and administered by the

Clergy for Parochial Purposes alone.
1. For the Parochial Clergy £ 768,399 8 2

2. For elementary Education « 1,162,872 5 5

3. General Parochial Purposes « 3,182,150 4 7

Total £5,113,421 18 2

SUMMARY.
I. For General Purposes £1,863,356 5 11

II. For Parochial Purposes « 5,113,421 18 2

III. For the Endowment of the Bristol Bi¬

shopric « 75,000 o 0

Total £7,051,778 4 1

NOTE. -- The endowment of the Bristol Bishopric has been treated
as an item of voluntary contribution for this year, as the legal conditions
for the revival of the See were fulfilled, and the sum had at no other
time been recorded. {Church Times, Febr. 18, 1898.)

— Ueber die Zahl der Katholiken Grossbritanniens giebt das

«Catholic Directory» für das Jahr 1898 bemerkenswerte
Aufschlüsse. Danach ist die katholische Bevölkerung Grossbritanniens
auf 5 xfi Million zu schätzen; davon kommen auf Irland 3,549,956,
auf England 1,500,000, auf Schottland 365,000. In England und
Wales giebt es 17 Erzbischöfe und Bischöfe, 2698 Priester und
1482 Kirchen, Kapellen und Stationen, ungerechnet die dem
Publikum nicht offenstehenden Privatkapellen. Schottland hat
1 Erzbischof und 4 Bischöfe, 421 Priester, 350 Kirchen; Irland
27 Bischöfe und Erzbischöfe. Von den 3119 Priestern
Grossbritanniens gehören 2181 der Weltgeistlichkeit, 983 der
Klostergeistlichkeit an. Im Privy Council der Königin befinden sich 19,

im Oberhause 31, im Unterhause 73 Katholiken. Schliesst man

Britisch-Amerika, Australien, Indien und alle sonstigen Besitzungen
Grossbritanniens mit ein, so wird die katholische Gesamtbevölkerung

des Reichs sich auf cirka 10'/2 Million belaufen, mit 170
bischöflichen und erzbischöflichen Stühlen.

(Deutscher Merkur, 12. Febr. 1898, S. 56, und 19. März, S. 96.)

* Rome contre l'anglicanisme. — I. Lire, dans le Katholik
(Berne), du 8 janvier 1898, p. 10-12, l'article intitulé: « Neue päpstliche

Verurteilung der Reformation in England », dont les

conclusions sont celles-ci :

« 1. Am 18. September 1896 hat der Papst durch die

Bulle Apostolicae curae die anglikanischen Weihen als null und

durchaus nichtig erklärt, was seiner Meinung nach so viel hiess

wie: die anglikanische Gemeinschaft ist gar keine Kirche. In dem



— 473 —

neuen Erlass macht er der englischen Kirchenreform den Vorwurf,
sie habe das Werk des hl. Augustin, d. h. das durch diesen Mönch
gepredigte Christentum, beinahe vollständig beseitigt (effacé presque
complètement).

« 2. Was von Kirche und Christentum in England noch
vorhanden ist, findet sich einzig bei den dortigen päpstlichen
Katholiken.

« 3. Diese sind daher die einzig legitimen Vertreter der alten
englischen Kirche und haben es als ihre grösste und wichtigste
Aufgabe anzusehen, die andern Leute in England zu bekehren.

« 4. Da wir weder glauben können, dass der Papst schlecht
unterrichtet sei, noch auch, dass er in einem so feierlichen Erlasse
wissentlich die Unwahrheit sage, müssen wir annehmen, dass das
neue Bekehrungswerk nicht ohne beachtenswerten Erfolg vor sich
gehe. »

— 2. Lire, dans le Catholic World, de décembre 1897, l'article
du Rev. Luke Rivington sur les conséquences de la condamnation
des ordres anglicans par Rome. La Revue catholique des Revues
du 5 février (p. 249) a ainsi résumé cet article: «Avant la publication

de la bulle Apostolicce curœ et la condamnation des ordres
anglicans, les Anglais affichaient un mépris souverain pour l'autorité

religieuse. L'évêque était la dernière personne qu'il venait à

l'idée de consulter en matière de religion: chacun avait ses idées
et agissait à sa guise. Tel était l'état d'esprit, quand on agita la
question de la réunion de l'Eglise d'Angleterre, et quand fut
prononcée la condamnation des ordres anglicans par la bulle Apostolicce

curœ. Les archevêques de Cantorbéry et d'York firent une
réplique à cette bulle. Ce dernier la traita d'absurde et d'insensée,
déclarant que le pape était pour la validité des ordres anglicans,
mais que les personnes de son entourage lui avaient arraché une
sentence de condamnation, en pesant sur sa décision. Plusieurs

ouvrages et de nombreux articles de journaux parurent sur ce
sujet, mais c'est certainement le pamphlet de l'archevêque d'York
qui est le plus important. Il dénote toutefois chez son auteur une
ignorance profonde de tout savoir théologique. La conférence de
Lambeth garde sur ce document un silence significatif. Si la bulle
pontificale a eu des avantages, elle a eu également des
inconvénients, dit le Rev. Rivington. Elle a dissipé chez quelques-uns
les fausses notions d'unité, leur a donné une idée de l'autorité
souveraine du pape et a en général éclairci et précisé leurs idées.
L'ancien amour et l'antique respect pour Rome avaient déjà
disparu chez beaucoup d'écrivains anglais: elle a blessé leurs
sentiments intimes et a fait d'eux des ennemis mortels de l'Eglise

Kevne intern, de Théologie. Heft 22, 1898. 31



_ 474 —

romaine. En outre, la bulle Apostolicce curœ a écarté certains
esprits de Rome pour les tourner vers la Russie. Des Anglais, en
effet, ont pensé que les Russes allaient se déclarer en leur faveur.
L'archevêque d'York est allé dans ce but en Russie : mais il n'a
obtenu aucun résultat favorable, la Russie n'ayant pas voulu se

compromettre. Une personnalité très autorisée a déclaré que l'Eglise
d'Angleterre ne présente pas les marques distinctives d'une
véritable Eglise et qu'elle n'est qu'un amas d'hérésies.»

* Comment Rome envisage la situation religieuse au Japon.
— Le P. Delaporte, S. J., a publié, dans les Etudes religieuses
du 5 décembre 1897, un article, que la Revue catholique des Revues
du 20 janvier 1898 (p. 131) a ainsi résumé: «Environ 3 ans après
l'apostolat de S. François Xavier, il y avait au Japon près de deux
millions de catholiques. En 1613, on comptait dans ce pays 130
jésuites avec 64 résidences, onze collèges et deux séminaires, plus
une trentaine de religieux dominicains et franciscains. La haine
mercantile et les dénonciations des protestants d'Angleterre et de

Hollande rallumèrent la persécution qui avait sévi vingt ans
auparavant, et la boucherie dura avec une fureur épouvantable
pendant quinze ans. Finalement, le gouvernement japonais défendit
sous peine de mort à tout chrétien d'entrer dans les terres de

l'Empire. Les missionnaires qui se hasardèrent parfois à braver
cette défense furent tous massacrés. Après deux longs siècles, vers
1840, des prêtres des Missions étrangères s'établirent dans l'archipel
de Liu-Kiu, aux portes du Japon, et en 1858 un traité conclu
entre Napoléon III et l'empereur du Japon permettait aux étrangers
de pratiquer leur culte. Dès lors, des missionnaires purent entrer
dans le pays avec nos consuls, dans les trois ports ouverts aux

Européens. MM. Petitjean et Saucaigne, après avoir aidé M.
Girard à bâtir à Nagasaki l'église des 26 martyrs, firent peu à peu
la découverte consolante qu'il y avait encore au Japon une vingtaine
de mille chrétiens avec des chefs de prières et des baptiseurs. En

1866, M. Petitjean fut sacré évêque; mais peu de temps après, une

nouvelle persécution coûta la vie à 660 fidèles et menaça de faire

disparaître les derniers chrétiens du Japon. En 1873, les édits de

proscription sont enfin abolis, et en 1888 le Alikado accorde, dans

la nouvelle constitution de l'empire, la liberté des croyances
religieuses à tous les Japonais. La hiérarchie catholique compte
aujourd'hui quatre évêchés, et il y a dans le pays une centaine de

prêtres des Missions étrangères et des religieuses françaises.
Malheureusement, la conversion du Japon présente des difficultés énormes.

Il faut lutter non seulement contre le bouddhisme, mais encore plus
contre l'indifférence et le scepticisme des lettrés, contre l'or des pro-



— 475 —

testants d'Angleterre et d'Amérique, sans compter que la France
a perdu son prestige de grande puissance chez ce peuple, qui
copie avec une hâte fébrile les inventions et les institutions de

l'Europe. »

''¦'¦ Les Ordres religieux en Italie. — D'après M. Fr. Carry
(le Vatican et le Quirinal en i.SçS), les ordres religieux sont en
Italie plus prospères que jamais : Franciscains, Bénédictins, Jésuites,
Conventuels ont bâti ou acheté des palais pour leurs couvents ;

les congrégations d'hommes et de femmes se sont multipliées à

Rome; en 1870, le gouvernement italien avait supprimé à Rome
93 maisons religieuses d'hommes et 41 de femmes; or, il y existe
actuellement 133 couvents ou communautés d'hommes, 36 couvents
de clôture de femmes, 113 couvents de femmes sans clôture ; soit
une augmentation nette de 148 couvents.

* Nécrologie. — Charles Archinard, né en 1811, mort à Vevey
le 2 janvier 1898; fut professeur à Moudon en 1840, pasteur à

Payerne en 1848, à St. Cierges en 1896, secrétaire de l'instruction
publique et des cultes (canton de Vaud) en 1863, pasteur à Corsier
en 1873. On a de lui: une Histoire de l'Eglise du canton de
Vaud (2e édition 1881), et une Liistoire de l'instruction publique
dans le canton de Vaud, 1870.

—• Ferdinand Fabre, né dans l'Hérault en 1830, mort à Paris
en février 1898; fit ses études clans les séminaires de Saint-Pons
et de Montpellier, et se distingua par de nombreux et intéressants

romans, où il peignit la vie du clergé français actuel. On a de
lui: les Courbezon, 1862; Julien Savignac, 1863; l'abbé Tigrane
candidat à la papauté, 1873; Mon oncle Célestin, 1881 ; Lucifer,
1884; Ma vocation, 1889; l'abbé Roitelet, 1890; Un illuminé,
1890 ; etc.

— Max Lossen, né dans le duché de Nassau en 1842, mort
à Munich en janvier 1898; étudia à Kreuznach et dans les
universités de Munich, Bonn et Heidelberg; se fixa à Munich en 1871,
fut un des membres les plus zélés de la paroisse ancienne-catholique,

travailla de 1871 à 1897 à une Histoire de la guerre de

Cologne (1567-1586); fut nommé en 1882 secrétaire de l'académie
des sciences de Munich, professeur en 1892; fut membre de la
Commission d'histoire et de plusieurs sociétés savantes. On a de
lui : Dissertation über « die Reichsstadt Donauwörth und Herzog
Maximilian » ; « der Kölnische Krieg » I. (1882), IL (1897); « Briefe
von A. Masius und seinen Freunden 1538-1573 » (1886); «Anfang
des Strassburger Kapitelstreits » (1889) ; « Der Magdeburger Sessionsstreit

aus dem Reichstag von 1582» (1893); «Die Lehre vom



— 476 —

Tyrannenmord in der christlichen Zeit » (1894) ; u. s. w. — Voir le
Deutscher Merkur du 15 janvier 1898, p. 20-21.

— Léon Ollé-Laprune, né à Paris en 1839, mort en février
1898; fut professeur de philosophie aux lycées de Nice, Douai,
Versailles, LIenri IV; en 1875, maître de conférences de philosophie
à l'Ecole normale supérieure ; membre de l'académie des sciences
en 1897. On a de lui: la Philosophie de Malebranche, 1870; de
la certitude morale, 1880; Essai sur la morale d'Aristote, 1881; la

Philosophie et le temps présent, 1890 ; les sources de la paix
intellectuelle, 1892; le Prix de la vie, 1894; Eloge du P. Gratry,
1896; de la responsabilité de chacun devant le mal social, 1895;
de la virilité intellectuelle, 1896 ; etc.

— Edouard Soyons, né à Genève en 1842, mort à Nice en

janvier 1898; étudia à Genève et à Paris, professa en 1866 l'histoire

au lycée de Versailles, puis au lycée Charlemagne ; étudia
ensuite la théologie protestante à Montauban, fut aumônier à la

maison centrale de Poissy en 1877, professeur d'histoire à la
Faculté de Besançon en 1885. On a de lui: Histoire générale des

Hongrois, 2 vol., 1876; la France de S. Louis d'après la poésie
nationale, 1866; le christianisme de Bacon, ses apologistes et ses

adversaires, 1877; j.-C. d'après Mahomet, 1880 ; les déistes anglais
et le christianisme, 1882 ; etc.

-o-cgg^-c--


	Chronique

