Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 22
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* Pour servir a la thése de l'historicité et de la vérité des
quatre Evangiles canoniques. — Voir, sur les dgrapia (ou pa-
roles traditionnelles de J.-C. rapportées par les auteurs qui ne les
empruntent pas aux quatre Evangiles, mais a la tradition orale),
une intéressante étude intitulée: 1 Fvangile hors des FEvangiles,
dans la ¢« Revue catholique des Revues » du g janvier 1898, p. 17-30.

* Encore les «Logia». — A ce que nous en avons dit dans
la Revue de janvier dernier, p. 197-198, il importe d’ajouter I'étude
détaillée de M. H. Trabaud, publiée dans la « Revue de Théologie »
de Lausanne, janvier 1898, p. 74-84.

* Deux documents bibliques publiés par M. Greenfeld. —
M. Bernard P. Greenfeld a publié (Oxford, Clarendon Press) cing
groupes de manuscrits grecs provenant d’Egypte. Le deuxiéme
groupe contient un fragment d’Ezéchiel d’aprés les Septante, avec
les marques d’Origéne, qui remonte au moins au IV® siécle, an-
térieur donc de deux siécles au cod. Marchalianus (le plus ancien
connu jusqu’ici, décrivant les fameux hexaples), — et les débris
de 8 feuilles contenant un fragment du Protévangile, assez différent

du texte de Tischendorf (Evang. apocr.) et beaucoup plus ancien
(Ve ou VI® siecle).

* Das Buch Jesu Sirach nach seinem religiosen und mo-
Talischen Inhalte gepriift im Lichte der Bergpredigt (Matth.
V-VII). — Diesen Titel tragt eine Arbeit von Herrn Vikar
J. Schultheiss (Bern), -die von der katholischen Fakultit der Uni-
versitit Bern gekront worden ist. Der Verfasser hilt, nach einigen
Elﬂleltungsnotwen {iber Verfasser etc. des Sirachbuches und nach
Angabe der einschldgigen Litteratur, unter fortwahrender Berufung
auf Belegstellen und Gegeniiberstellung des christlichen (redankens,
fOIgeﬂde Ordnung fest: I. Sirachs Glaubenslehre @) von Gott, 4) von

Revue intern. de Théologie. Ieft 22, 1898, 30



— 458 —

den Menschen. II. Des Siraziden Sittenlehre @) gegen Gott, 4) gegen
sich selbst und ¢) gegen den Nichsten. III. Schlussresultat. Unter
1. @) wird hingewiesen, wie Sirach als tiefgldubiger Israelite fest
und ganz auf der hl. Geschichte seiner Nation fusst; wie er somit
nicht auf neue Beweise denkt fur Gottes Existens; wie ithm Gott
stets vorschwebt als unnahbares Wesen, hoch erhaben iiber den
Wolken thronend; wie zwar einigemal bei Sirach der Vatername
Gottes durchklingt, aber stets nur mit grosster Scheu und Schiich-
ternheit; wie in der Religion des Judentums alles ruht und steht
auf dem Geiste knechtischer Furcht und Scheu, das Christentum
hingegen die Religion der Liebe ist, und zwar vor allem jener
Liebe, mit welcher Gott uns Menschen Hebt. Sodann zeigt der
Verfasser, wie Jesu Sirach die FEzgenschaften Goties speciell be-
handelt. Ein Grundgedanke Sirachs bleibt: Der « Eine Gott» ist
nur ein « National- und Landesgott, der Judengott und Juden-
koénig. Jidischer Partikularismus, das ist der leitende Gedanke
Sirachs. Aber auch der Jude ist und bleibt bei Sirach jiidischer
Gesetzesknecht in sklavischer Furcht, wihrend im Christentum stets
und immer die andere, vollere, die neue Tonart erklingt: wo sich
der Mensch fihlt als Gotteskind. Unter 1. ). Es wird gezeigt,
wie oft sich Sirach in Schwierigkeiten hineinarbeitet; weiss er
keinen Durchweg mehr, so sagt er kurz und bindig: «ovx &oTw
strrely TE wovro; els ©i vo0T0; WEvTer ydo &l yosios avr®y EXTLOTOLY
(Sir. 39, 21). Besonders wird hervorgehoben, wie Jesu Sirach selbst
den Ursprung aller Ubel: des sittlichen, des physischen und selbst
des Todes, ganz ungescheut und klar von Gott ableitet; wie trost-
lose Zerrissenheit, gedriickte, tief melancholische Schwermut heraus-
klingt aus seinen Schriften, weil er kein wirkliches jenseitiges I.eben
kennt und nur von einer géttlichen Vergeltung allein auf Erden
etwas weiss; weil dementsprechend ihm nur das Leben des Augen-
blickes zum Bewusstsein kommt —— und nun das Geschick des
Menschen wihrend seiner Erdenlaufbahn und am Ende?! In der
Sittenlehre Sirachs wird unter anderm gezeigt II. @): der grosse
Unterschied zwischen der Rechtbeschaffenheit, der religids-sittlichen
(duxeetoovvy), bei Sirach und der des Christentums: sowohl in Bezug
auf das Verhalten des Menschen auf diesem Gebiete, wie hin-
sichtlich der Folgen dieses Verhaltens: Bei Jesus z B. immer und
immer wieder « peravoeire» (Matth. 4, 17) verbunden mit der
« wioTig » —; bei Sirach stets nur: cist die 7%aes erfolgt, oder ist
sie unterblieben?» und iiberall das Motiv: « Handle so», «<é&x ye@
THY TovTwy dyanndvoy». Zu Il b) ist gezeigt, wie auf diesem
Felde das Sirachbuch mehr ILehren der berechnenden Klugheit,
kluge Lebensregeln als strenge Moral enthilt. Unter II. ¢) fiihrt
uns schon die Uberschrift « gegen den Nichsten » auf einen schar-



— 459 —

fen Gegensatz zwischen der Moral Sirachs und der Jesu. « Nichster»
ist dem Siraziden nicht einfachhin jedes Menschenwesen, sondern
nur der jlidische Volksgenosse. Uberall spielt hier bei Sirach
der Eudimonismus und Eigennutz seine Rolle; ein fliichtiger Seiten-
blick auf die pharisdisch-jesuitische Sophisterei: iiber Schwur und
geheimen Vorbehalt!

Schlussresultat IIT kront und wurzelt in dem Satze: « Sirach
bietet uns Legalitdt, Jesus aber Moralitit. »

* Le Graffito du Palatin. — On a beaucoup parlé en ces
derniers temps d’un graphite qui aurait été découvert par M. le
prof. Marucchi et qui serait le premier document authentique du
crucifiement de J.-C. Mais toute la découverte de M. Marucchi
consiste a donner de ce graphite une interprétation nouvelle, celle
que je viens d'indiquer. D’autres épigraphistes, parmi lesquels
M. (atti, membre de l'académie des Lincei et directeur du ser-
vice des fouilles, n’acceptent pas cette interprétation. Un corres-
pondant du 7emps (voir le numéro du 19 février dernier) ayant
interrogé M. Gatti & ce sujet, M. Gatti lui répondit: « Parmi les
savants qui ont sérieusement étudié ce document graphique, les
uns (et c’est la majorité) y ont vu la reproduction d’une scéne de
funambules, spectacle cher aux Romains de 'Empire, les autres
le pont d'un navire avec matelots, mats et cordages. Si, sans
sarréter & la seconde opinion, M. Marucchi a surtout combattu
la premicre, la cause en est, de son aveu, dans le nom de Pzlatus,
quil lit au-dessus de l'un des personnages. Mais cette lecture
est-elle exacte? Tout le monde a lu et lit: filetus. 11 ne s’agit
pas d'un filet tendu au-dessous des danseurs de corde, mais bien
de la finale d’un nom propre, dont les premiéres lettres manquent
par suite d’une éraflure & 'enduit de la muraille. » Donc la question
reste ouverte. — Voir aussi la « Revue catholique des Revues » du
5 mars 1898, p. 353-356.

* Les mots «mystére de foi» dans la consécration eu-
charistique. — D’apres MM. Waal et H. Mosmans, cités par la
«Revue catholique des Revues s (zo janvier 1898, p. 151), les
mots susdits auraient été ajoutés au texte primitif et ne se trouvent
pas dans I'Evangile; leur origine remonte avant la création des
L7tuls (250), et ils ont été transmis par une ancienne tradition, a
laquelle on ne peut assigner une date déterminée.

* Le rigorisme et le nombre des élus. — Sous ce titre, le
P. A. Castelein, S. J.,, a publié, dans la «Révue générale»
(343 année, n° 1), une réfutation de la doctrine de Massillon et des
deux principes sur lesquels elle repose, & savoir: que l'innocence



460 —

et la pénitence, seules voies du salut, sont excessivement rares.
Selon le P. Castelein, Massillon a fait une confusion d’'idées et une
exagération de faits: linnocence et la pénitence requises pour se
sauver ne sont pas celles des saints héroiques, mais simplement
celles qui sont déterminées par la théologie et les commandements
communs a tous. L’évéque de Clermont ne veut voir ici-bas que
deux catégories d’hommes: les criminels et les grands saints, comme
§’'il n’y avait pas d’intermédiaire possible entre la vertu parfaite et
le désordre criminel. De méme, il confond la pénitence canonique
des premiers siecles de I'Eglise avec la pénitence sacramentelle de
nos jours, d’ou il s’est trompé du tout au tout sur le caractére de
la pénitence requise pour se convertir a Dieu. Le P. Castelein
discute ensuite pied a pied chacun des textes évangéliques cités
par Massillon ou par les rigoristes a 'appui de la thése du petit
nombre des élus. « Multe . .. vocats, pauci vero clecti », est un pro- .
verbe qui, si on le rapproche du contexte, c’est-a-dire de la pa-
rabole racontée par le Sauveur, n’a pas du tout le sens que les
rigoristes lui donnent; il se rapporte plutét au rejet du peuple
juif et a la vocation de la multitude des nations a la vraie foi.
Que l'on compare toutes les autres paraboles relatives au méme
sujet. De méme, le texte si terrifiant de «voie étroite» et du
¢« petit nombre qui la trouve» ne vise que l'état de décadence et
de corruption qui caractérisait le peuple juif & Pavénement du
Messie. Le passage de saint Matthieu, ot il est dit aux rickes
qu’ils entreront difficilement dans le royaume des cieux, s'explique
par la variante de saint Marc: par rzckes, il faut entendre cewx
qui se confient dans leurs rickhesses. Le P. Castelein explique de méme
le véritable sens de ces autres textes: « Le royaume des cieux souffre
violence » et: «5i quelqu’un ne hait pas son peére, sa mere, etc.»
et encore: «Si vous ne devenez pas semblables a des petits en-
fants, vous n’entrerez pas dans le royaume des cieux.» Il conclut,
par l'examen de I'Ecriture Sainte, que les conditions du salut sont
loin d’étre a la portée du petit nombre seulement. Evidemment,
il ne faut pas non plus tomber dans le laxisme, qui tue toute
crainte et nous livre sans remords A& toutes les folies de la pré-
somption, comme le rigorisme tue toute confiance et nous méne
au désespoir. 1l faut concilier la crainte et la confiance, croire qué
Dieu peut et veut nous sauver, espérer en sa bonté et coopérer a
sa grace.»

* Le Bouddhisme au Japon. — Un écrivain russe vient de
publier, dans le Novoié Vwemia, une série d’articles remarqués sur
Pdme japonaise. Il y déclare que les Japonais n’ont pas de religion
et quils s’en vantent; quils n’ont que des idoles, et quelles idoles:



— 461

« Considérons, dit-il, les divinités japonaises. Nous observons tout
d’abord que la mythologie nipponne ne compte aucun représentant
de la bienfaisance ou de la simple bonté. On nous objectera peut-
étre la déesse Kiva; mais, en réalité, toute la supériorité de cette
divinité réside dans ce fait qu’elle n’est pas aussi hideuse que les
aufres et qu’'un certain calme se lit sur son visage. Les sept di-
vinités personnifiant le bien sont d’affreuses caricatures de moines
bouddhiques. I.e Japonais a, par contre, déployé toutes ses facultés
d’'invention dans les images qu’il a créées des divinités de la souf-
france et de l'effroi. Voila des faces hideuses et grimagantes vertes,
jaunes, rouges, contractées par la douleur et la haine! Observez
ce méme sentiment de terreur qui se retrouve sur tous ces visages;
examinez encore la statue colossale de Bouddha a Kioto. Est-ce
la Pexpression d’une dme saine et bien équilibrée, d’une quiétude
céleste et réfléchie? Ne dirait-on pas bien plutdt le facies résigné
d'un philosophe stoicien attendant le bourreau? ... D’ailleurs, une
fissure se voit dans le front d’airain de cette statue. Le prochain
tremblement de terre la réduira peut-étre en poussiere...» — Voir
les Débats du z1 février 1808.

* Comment Rome peut faire a volonté des dogmes nou-
veaux. — Un professeur de philosophie, M. Fonsegrive, trés attaché
a Rome, a écrit derniérement qu’il reconnait qu'il y a une ¢ évo-
lution des dogmes», et il a expliqué ainsi comment les dogmes
nouveaux font leur apparition: « Les définitions qui fixent les termes
d’une proposition dogmatique n’interviennent qu'aprés une lente
élaboration 3 laquelle ont pris part non seulement ceux qui ont
€crit ou parlé en public sur la question, mais aussi tous ceux
qui, dans le secret de leur cceur, ont prié conformément 2 leurs
Croyances sur cette méme question, en sorte que toutes les ames
qui vivent dans I'Eglise contribuent 2 la définition ... Ainsi la dé-
finition ne s’impose pas du dehors & nos consciences; la parole de
IEglise est notre parole méme en tant que nous sommes catho-
liques.» Voila 1a notion que I'on a actuellement du dogme dans
IEglise romaine! Ainsi des Ames prient selon leurs croyances;
ceux qui ont écrit ou parlé en public, «élaborent lentement»; et
la définition arrive, qui fixe les termes! Ce n'est pas plus difficile
que cela! Mais ce dogme est-il la parole de J.-C.? Il n’en est
aucunement question; I'Ecriture et la Tradition sont reléguées aux
oubliettes devant «1’élaboration »! Sur quoi, M. A. Philippot, dans
le'« Chrétien francais » du 1% mars 1898 (p. 19), fait la réflexion
Sutvante: « Par exemple, quand le concile de Trente a décrété que
le texte latin de la Vulgate devait étre tenu pour authentique,
toutes les dmes qui vivaient dans I'Eglise ont contribué a cette



— 462 —

définition. Je ne me représente pas bien comment les gens du
peuple, qui ne lisaient point la Bible et qui n’avaient aucune idée
de la Vulgate ni des autres versions, ont collaboré a la définition;
ils n'ont pas pu prier conformément a leurs croyances sur cette
question, puisqu’ils n’avaient aucune croyance a ce sujet. Mais
pour ceux qui contestaient l'authenticité de la Vulgate, est-ce que
la définition ne s'imposait pas du dehors a leur conscience? Est-ce
que cette définition ne s'impose pas du dehors a la conscience de
M. Fonsegrive: A moins de supposer que M. Fonsegrive, dans
une existence antérieure, a été 'un des Péres du concile de Trente
et qu'on lui a demandé son avis. »

* Comment Rome n’a rien cédé de ses prétentions a la
domination sur les Etats. — On lit dans la «Revue du Clergé
francais » :

« L Eglise a le droit de régner, non seulement sur les indi-
vidus et les familles, mais encore sur les peuples. En d’autres
termes, dans 'ordre spirituel, I’Etat #'est pas indépendant de I Eglise;
UEtat a le devoir dembrasser, de professer et de protéger la re-
ligion catholique ... L’Etat a pour fin le bien temporel des hommes;
I'Eglise, leur félicité surnaturelle. ILa fin de 'Eglise 'emporte donc
infiniment en excellence sur la fin de 'Etat qui lui est subordonnée.
Mais la subordination des fins entrainant la subordination des
moyens, il s’ensuit que VZfat est subordonné & ['Eglise. Rien ne
peut prévaloir contre cet argument. Concluons: I.Etat doit se
mettre au service de I'Eglise, autant du moins que le lui permet
la condition des esprits; le régime de la séparation, comme celui
des Concordats, n'est pas UIdéal: I’Etat doit user de la loi ot du
glazve pour le régne social de Fésus-Christ. En le faisant autrefols,
il n'a quaccompli son devoir. Pourquoi essayer de l'en excuser
maladroitement? I.’Eglise, société divine et humaine tout a la fois,
posséde, avec le pouvoir doctrinal et législatif, /e powvosr cocrcitf
qui en est laccompagnement nécessaive, elle a le droit de punir par
clle-méme et de peines matérielles, le fidele et I'hérétique coupables.
Mais aussi elle a le droit dexiger que [I'Etat mette la force dont
2l dispose au service des intévéts spivituels qu'elle a mission de
sauwvegarder. De droit divin, le pape, chef de 'Eglise, a premiére-
ment le pouvoir de donner aux princes, comme docteur supréme
de la morale, des directions obligatoires dans le gouvernement de
leurs Etats.» —— Est-ce clair?

* Divisions dogmatiques protestantes. — L’ FEsquisse &une
philosophic de la religion, de M. le prof. Aug. Sabatier, dont la
Revue a rendu compte (juillet 1897, p. 486-503), continue a &tre
vigoureusement attaquée par M. le prof. H. Bois, de Montauban,



— 463 —

dans la « Revue de Théologie (Montauban)». Voir, en particulier,
dans le numéro de janvier 1898, les articles intitulés: /e fidézsme,
et la religion et lo révélation. La conclusion du savant professeur
de Montauban est celle-ci {p. 144): « Empruntant une image 2a
M. Sabatier, nous dirons qu'une chose manque dans sa théorie,
c’est la persomnalité vivante, [zbre ef surnaturellement active de
Dien. L’introduire dans la théorie dite « psychologique» de Ia
révélation, c’est y déposer une cartouche guz la jfoit aussitot voler
en éclats.» — Le Fésus de Nasareth, de M. Albert Réville, dont
la’ Revue a aussi rendu compte (juillet 1897, p. 638-643), est aussi
tres nettement combattu par la Semazne religicuse de Geneve
(29 janvier 1898). « La théologie dite de la conscience, ou soi-disant
indépendante, dit ce journal, ne nous parait, dans bon nombre de
ses représentants, pas plus satisfaisante, philosophiquement parlant,
que le vieux libéralisme dont elle aime a se séparer, et vice versa. ..
On se dit involontairement qu'en M. A. Réville la critique négative
a tué plus que des superstitions: la foi et la vie spécifiquement
chrétiennes. » — En outre, les derniéres discussions qui ont eu lieu
au sujet du livre de M. le prof. P. Chapuis, ont établi que, selon
M. P. Chapuis d’une part, et selon MM. les pasteurs de Perrot et
H. Secrétan, ses adversaires, d’autre part, les protestants sont «en
présence de deux religions trés différentes I'une de lautre.» Sur
ce point, aucun doute. Ce qui est maintenant en discussion, c’est
de savoir si ces deux religions trés différentes peuvent cohabiter
dans une méme Eglise. M. Chapuis Iaffirme, mais MM. de Perrot
et Secrétan le nient: « Deux religions différentes dans une méme
Eglise, c’est 14, disent-ils, une conception qui ne saurait entrer dans
aucun cerveau sain, ou bien cette Eglise ne sera plus une Eglise.»
(Voir la Semaine weligicuse de Genive, 26 février 1898.) M. Eug.
Barnaud a dit & ce sujet, dans la « Gazette de Lausanne » du 11 mars
1898: « A deux divinités différentes, 4 deux Christ d’essence con-
traire répondent deux cultes, deux piétés, presque deux religions,
Jajouterais volontiers: deux Eglises aussi. »

* Conférences, cours et concours, etc. — En France: — A la
section d’histoire de l'académie des sciences morales et politiques,
concours sur cette question: « La liberté de conscience et de culte
en France depuis l'avénement d’Henri IV jusqu’en 1830 »; prix,

2000 frs.; terme du concours, 30 décembre 1898. — A la Sor-
bonne, cours de M. Léon Rosny sur l'histoire religieuse et philo-
sophique des peuples de I'Extréme Orient; — Théses de doctorat,

de M. Marius Couailhac: Doctrina de ideis divi Thome divique
Bonaventurze conciliatrix; la liberté et la conservation de P'énergie.



— 464 —

~-— En Suisse: A la Société pastorale suisse seront dis~
cutées, en septembre prochain, les deux questions suivantes: 1° « En
quoi consiste et sur quoi repose notre certitude de l'existence et
de 'amour de Dieu? Notre génération est sous linfluence du po-
sitivisme ou de lempirisme. IL’homme moderne a-t-il le droit
d’affirmer, par la foi, des choses qui dépassent l'expérience: Ou
bien Dieu lui-méme pourrait-il devenir un objet d’expérience dans
la nature, dans l'histoire, dans la Bible ou dans le Saint-Esprit?
Une fois le fondement de notre certitude trouvé, comment ferons-
nous pour communiquer notre foi aux masses, aux enfants, etc.?» —
2° ¢« Quels buts doit poursuivre I'Eglise réformée de la Suisse au
point de vue de la constitution ecclésiastique et de la vie pa-
roissiale ¢ »

— A Berre: Conférence ecclésiastique bernoise-neuchateloise;
sujet traité par M. le prof. Michaud: « Catéchisme par demandes et
par réponses sur la doctrine de la Trinité, d’aprés les Peres». —
Université: prix accordé a Mr. I. Schultheiss, pour son étude sur
«les idées religieuses et morales du livre de Jésus Sirach, étudiées
a la lumiére du Sermon sur la montagne». (Voir p. 4357.)

— A Genéve: Conférence ecclésiastique cantonale; sujet traité
par M. Chrétien, lic. en Th.: « Quelques précurseurs du mouve-
ment ancien-catholique au XIX° siécle, ou I"école catholique-libérale
francaise ».

Union nationale évangélique : quatre conférences par M. le prof.
A. Westphal, de Montauban, sur «la valeur religieuse de la révé-
lation biblique ». '

Société des sciences théologiques: deux conférences de M. le
prof. Frommel sur «évolutionisme religieux et la moralité chré-
tienne, » dans le but de montrer que la tendance plus ou moins
panthéistique et déterministe qui s'insinue aujourd’hui dans la
théologie courante, affaiblit et affadit les notions du péché, du salut,
de la grice, de la conversion, de la justification, de la régénération,
de la révélation, et qu’elle reliche et détend par la méme le ressort
de la vie chrétienne. — Conférence de M. le pasteur G. Linder
sur «les deux sources du IV® Evangile et leur caractéristique».
Selon M. Linder, le IV® Evangile se compose d'un ancien docu-
ment d’un caractére essentiellement historique, avec quelques re-
marques typologiques, document du premier siécle, dans lequel
un chrétien du second siécle, disciple de la philosophie alexan-
drine, aurait inséré de longs développements d’un caractere mys-
tique et gnostique. Aucun des deux auteurs du livre ne pourrait
étre assimilé a4 lapdtre Jean, mais le second serait le véritable
auteur des Epitres attribuées & cet apétre. Les deux mains pour-



465 —

raient étre distinguées l'une de l'autre au moyen de nombreux
indices de l'ordre linguistique, littéraire, historique ou théologique..
On pourrait, du reste, constater d’assez nombreuses contradictions
entre les deux auteurs de I'Evangile, notamment en ce qui touche
la chronologie de la vie de Jésus et la date de sa mort. Les
membres de la conférence ont combattu cette hypothése comme
artificielle et peu compatible avec la haute valeur religieuse du
IVe Evangile.

Ecole libre de théologie; douze lecons de M. Ed. Naville sur
I'histoire de l'ancienne Egypte; — théses de M. le pasteur Rosset,
sur « M™® de Maintenon et Ja révocation de V'Edit de Nantes»:
de M. Ch. Chatelain, sur «les conditions morales du salut»; de
M. R. de Prosch sur «le Péché contre le St. Esprit».

Université: Prix a M. Aadré Bertrand, pour son étude sur
«le role du subjectivisme dans la geneése de la foi chrétienne »;
— a M. le pasteur Choisy, pour son travail sur «'Eglise de Ge-
neve de 1504 a 1580»; — a M. Serfass, pour son mémoire sur
«le Duc de Guise et le massacre de Vassy ».

Société d’histoire et d’archéologie: étude de M. le prof. Bor-
geaud sur « l'activité de Théodore de Béze a ’Académie de Genéve ».

#* A lire: dans la « Foreign Church Chronicle » de mars 1898,
p. 1-30, une série d’intéressants documents relatifs aux Conférences
anciennes-catholiques de Bonn, de 1874 et 1875. lnutile d’ajouter
que les Conférences qui auront lieu cette année et les suivantes.
seront dirigées dans le méme esprit, en vue de 'union des Eglises.

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

* Griechenland. —— Herr Prof. 4. D. Kyriakos in Athen, der
jetzt aut eine 30jdhrige Lehrthitighkeit an der dortigen Universitit
zuriickblickt, wurde aus diesem Anlass, wie wir dem athenischen
Blatt « Neologos» (vom 14. Januar 1898) entnehmen, durch eine
vom Senat der Universitit am 13. Januar veranstaltete Feier in der
grossen Aula der Universitit geehrt, unter grosser Beteiligung der
Universit'zitsaﬁgehérigen. Der Rektor der Universitat hielt dabei
eine Ansprache, worin er auf die hohen Verdienste hinwies, die
sich der Jubilar wihrend dieser drei Decennien um die wissen-
schaftliche Ausbildung einer grossen Anzahl von Studierenden er-
worben habe, und ein Student der Theologie tibergab dem Ge-
feierten im Namen seiner Schiiler ein Geschenk, zum Ausdruck
ihrer Liebe und Verehrung.



— 466 —

Wir entbieten unserm gelehrten Freund auch unsererseits nach-
~trdaglich die herzlichsten Gliickwiinsche zu der wohlverdienten An-
erkennung. (erne benutzen wir zugleich diese Gelegenheit, Herrn
Prof. Kyriakos fiir seine wertvolle Mitarbeit an der Revue inter-
nationale de Théologze unsern lebhaften Dank darzubringen. Es
gereicht den Altkatholiken zu grosser Genugthuung, zu wissen, dass
ihre Anschauung beziiglich der Vereinigung der christlichen Kirchen
auch in Griechenland von den namhaftesten Theologen geteilt wird.

* Russie. ~—— On lit dans le Church Tomes, du 235 février
dernier: « The Russian Church has returned a very emphatic reply
to the late invitations of the Roman Pontiff, if a somewhat indirect
one, by the solemn canonisation of “5St. Isidore and the seventy-
two Martyrs”. On January 8 (old style), 1472, the year in which
Thomas a Kempis died, and ten years before the birth of Luther,
““the priest, Isidore, and seventy-two laymen”, says the official
Russian Ecclesiastical (Gazette, “died at Jurjev (the Russian name
of Dorpat) for the Orthodox Faith”. When the Roman Cardinal,
Bessarion, was appointed Patriarch of Constantinople, a Bishop of
the “Italian Mission” was sent to Dorpat to insist that the priests
and faithful should renounce their ““Greek heresies’”, and accept
the faith and obedience of Rome. The priest Isidore and seventy-
two members of his congregation refused to comply, and were
condemned to be drowned as “heretics and schismatics”. The
sentence was executed on January 8%, 1472. The Holy Synod
has ordained that Tsidore and his companions shall be honoured
annually henceforward on that day by the Russian Church. A
solemn procession was made this year to the legendary spot at
which they are said to have met their death, and Mass was said
there in the presence of an immense crowd. It is a suggestive
historical coincidence that the decree of the Holy Synod should
concur in time with the “Russification” of the heretofore Lutheran
University of Dorpat. It commemorates a “No Popery”, which
is a hundred years older than Protestantism. Dorpat never became
Roman; but in the next century it fell into the hands of the
Lutherans, and the native inhabitants were compelled to flee into
Russia. In the seventeenth century it again became Russian, and
now Lutheranism is gradually but surely declining before the ad-
vance of the Russian Church.”

* Propagande papiste en Orient. — On lit dans «le Progres
religieux de Geneéve», du 22 janvier dernier: « Les Jésuites de
Beyrouth, dont Ilimprimerie orientale est toujours trés active,
viennent de lancer une nouvelle revue arabe, qui a pour titre Al-
Mackrig (le Levant). Cet organe bi-mensuel s’occupe spécialement



— 467 —

d’étudier toutes les questions religieuses, scientifiques, littéraires et
historiques qui ont rapport a I'Orient, de publier des textes ori-
ginaux, et de faire connaitre les travaux des Orientalistes. Chaque
numéro contient un Bulletin bibliographique, ou il est rendu compte
des publications relatives a 'Orient. Cette Revue destinée a pro-
pager le catholicisme romain en Orient n’est pas le seul périodique,
en langue arabe, que publient les Péres de I'Université St-Joseph.
Depuis vingt-cinq ans déja parait a Beyrouth /le Backsr (le bon
Messager), organe religieux hebdomadaire du catholicisme romain
dans le Levant. »

* Anglicans et Orthodoxes orientaux. — Nous avons publié,
dans la Revue de janvier (p. 211-212), une notice sur les relations
religieuses du patriarche de Jérusalem et du pasteur anglican de
Melbourne. Depuis lors, le Church 7imes du 28 janvier a publié
le document suivant:

Sir,—In your issue of October 15, 1897, a letter is published
from the Zzmes from a Melbourne correspondent. The facts stated
as to the Greek Orthodox in Melbourne are incorrect. The Patriarch
of Jerusalem did not authorize Mr. Hughes or any other clergy-
man to administer the Sacraments to his people. What happened
was as follows, and an account has already appeared in your co-
lumns some years back:—

A few members of the Orthodox Church met together for a
service in a hall belonging to the Deaconesses’ Institution. A cor-
respondence was opened between the authorities at Jerusalem, the
Sister Superior of the Deaconesses, and Mr. Kutter Keamy, who
at present is acting sub-deacon.

Books and vestments were sent from Jerusalem, but the priest
did not arrive until this year. The Bishop of Melbourne authorized
any of his clergy to baptize and bury the Syrians. Mr. Hughes in
his capacity of curate of the parish in which the deaconesses work,
has administered baptism three times to Orthodox children, and
officiated once at a wedding.

We ardently desire that the friendly relations now established

between our Church and the Easterns may continue, but not at
the expense of truth.

SISTER ESTHER, Superior,
‘ Deaconess Home.
Church of England Mission House,

Little Lonsdale street, E.,
Melbourne. Dec. 12.



- 468 —

[COPY.]

I hereby certifie that the facts concerning the Greek Ortho-
dox Church in Melbourne, contained in the accompanying letter,
are correct.

KuTtTErR M. KEAMY,
Acting Sub-Deacon of the Greek Church.
December 12", 1897.

Depuis, le ¢« Church Times» du 11 mars a publié¢ la note sui-
vante: « The Anglican and Greek Churches. The Constantinople
correspondent of the Folitische Correspondens (Vienna) is informed
that the Bishop of Salisbury, who was recently in the Turkish ca-
pital, has submitted to the (Ecumenical Patriarch the request of the
Archbishop of Canterbury that the Greek Orthodox Church should
recognise as canonically valid baptisms, and the administration of
the Holy Communion by Anglican priests in places in the East in
which the Orthodox Church is not represented. The Patriarch is
said to have replied that the matter must be carefully considered
as affecting the dogmatic principles of the Orthodox Church. He
would, therefore, request the Bishop to ask the Archbishop of
Canterbury to forward a memorandum on the subject. The corres-
pondent adds that D* Wordsworth also had conversations on the
subject with the Patriarchs of Jerusalem and Alexandria. »

En outre, le Russian Orthodox American Messenger, du
13 février, a publié¢ les deux documents suivants:

a) Lettre diu Rev. F. Williams an T. Rev. Nicholas, évéque de
U Eglise orthodoxe, & San Francisco:

Right Reverend Sir. I am not wholly a stranger to you,
though I have no doubt at all but that you have long since for-
gotten that you ever met me. Yet many years ago, on your way
to your post of duty, you did me the very great honour of calling
on me, when you first came as Bishop to America.

I write you now praying your tender care for a colony of
Orthodox Syrians who are living here, a flock without a shepherd.
There are at least fifty of them, perhaps more. The Roman Bishop
has a Syrian Uniat priest here, working among them, and of course
seeking to draw them off to the Latin obedience. Those of them
who have come to me I have told to remain true to their own
Confession, until such time as God sends them an Orthodox priest.
I have told them also that until I could hear from vyou, I would
gladly give them any service that was actually necessary; bury
their dead, baptize their children, or marry them. I advised them
also to clect one of their best men as a reader, and they could
have the use of my church for prayer in their own tongue.



— 469 —

One of their members died here a little while ago, and his
widow is very sick, and, of course, may die. I have arranged to
cet her into our hospital, but I am in doubt as to what I should
do in case she should be dying, about giving her the Blessed
Eucharist, whether you should be willing for her to receive it from
me or not. So I write for instruction from you as to what T ought
to do in all good faith and fellowship to you and your people.

Will it be possible for you to have a Greek Orthodox priest
visit them from Chicago, or elsewhere?

If you should yourself, in passing through, stay over to wvisit
them, I am quite sure our Bishop would be most happy to put
one of his churches at your disposal, for the celebration of the
Holy mysteries.

Most faithfully your servant in Christ

JOHN WILLIAMS Anglican priest.

S. Barnabas’ Rectory Omaka, Nebraska, Fan. 31, 1808.

b) An ovdinance of the Right Rev. Bishop Nickolas.

More than once already 1 have been the recipient of letters
like the above, from clergymen of other confessions—especially
so-called epzscopals with offers of service to the Orthodox members
of my flock. Both here in San Francisco and in other localities
of the United States, even bishops have offered me an exchange
of good offices in matters similar to those reported in this same
letter. Of late the writers of such communications have been, with
especial frequency, drawing my attenlion to certain cases in va-
rious places, some of which occurred even in the midst of the
Orthodox clergy. From New York, among others, I received, by
way of settler, a cutting from the English “ Church Times”,—which
by the way, has already been republished in the “American Or-
thodox Messenger” together with my view of the question therein
treated. More lately still my attention has been directed to other
similar cases, said to have occurred in Russia, and—saddest of
all—Orthodox persons, and even a few priests, mention offices for
the dead performed by members of the Orthodox clergy for Pa-
pists, Lutherans, Armenians, etc.

In view of all these facts, I hold it my bounden duty to de-
clare once for ever, but to my own Orthodox people and to
Christians of other confessions, who address us on the subject of
intercommunion, that /7 cannot do as they wish, because I have
neither the right nov the authovity thereto.

In this particular case, 1 commission the rector of the Syro-
Arabic Mission in New York, the Father Archimandrite Raphael,
to write to the Orthodox Syro-Arabs who reside in Omaha, and



inform them when it will be possible for him to visit them, and
I request IFather J. Kotchurof, rector of the Orthodox Church in
Chicago, to find time on the earliest possible occasion, to pay a
visit to these Children of our Orthodox Church. On my own part,
the next time I shall make a pastoral tour of the Diocese, I shall
do my best to stop among them. Over and above all -this, I shall
have their names and addresses published, so that all the clergy
of the Diocese may know of them, and so that any priest who
may be passing through Omaha on his way to San Francisco or
to New York, may stop over and pay these Orthodox Christians
a visit.

Enfin, relativement aux ordres anglicans, M. le prof. Sokoloff
s'est prononcé pour leur validité. Voir '« Anglican Church Maga-
zine », de mars 1898, p. 375.

* Aus Amerika. — Die bischifliche oder Episkopalkirche der
Vereinigten Staaten trdgt offiziell in ihren Beziehungen zur welt-
lichen Macht den Titel « protestant. Episkopalkirche » zum Unter-
schiede von der rémischen, die gleichfalls eine Episkopalkirche ist.
In den Generalkonventionen dieser Kirche ist schon die Frage auf-
geworfen worden, ob es nicht besser sei, das Beiwort protestantisch
zu unterdriicken, welches lediglich nur den schon angefiihrten Sinn
hat. Mehrere Didcesen, so die von Springfield und Milwaukee,
haben bereits diese Benennung unterdriickt.

— Léon XIII et 'évéque I[reland. On lit dans la Gasette de
Lausanne, du 28 février 1898: « Mgr. Ireland et avec lui le parti
américaniste, aprés étre tombés, ces derniéres années, dans une
demi-disgrace, s’en sont si bien relevés qu’aujourd’hui ils triomphent
sur toute la ligne. L’influence de I'archevéque de Saint-Paul apparait
plus puissante en ce moment au Vatican qu’elle ne I'a jamais été.
Léon XIII, aprés des hésitations et des fluctuations dont je vous
ai entretenu plus d’une fois, vient en effet de se déclarer ouverte-
ment en faveur de '« américanisme ». Son représentant & Washing-
ton, Mgr. Martinelli, pour mieux manifester les sentiments du
pape, s'est rendu en grande pompe a Saint-Paul dans le Minne-
sota et a fait un séjour de trois semaines dans la résidence épis-
copale de Mgr. Ireland. La, dans des discours publics qui ont
produit aux Etats-Unis une grande sensation, Mgr. Martinelli a
assuré¢ Mgr. Ireland qu'il jouissait de toute la sympathie et de
toute I'approbation de Léon XIII. Clest 14 un fait considérable et
qui intéresse le catholicisme tout entier que ce triomphe du partl
américaniste. Vous vous rappelez que, il y a deux ans, Léon XH;
destituait assez brutalement Mgr. Keane, le recteur de 'Universite
de Washington, et aux yeux de tous, en Europe comme aux Etats-



e A, =

Unis, cette destitution apparaissait comme un désaveu public des.
tendances hardies professées par Mgr. Keane, qui ¢tait, avec Mgr.
Ireland, le principal porte-voix de l'américanisme. A quoi donc
attribuer le revirement actuel en faveur de l'archevéque de Saint-
Paul? Si je suis bien informé, ce revirement est surtout 'ceuvre
du représentant actuel de Léon XIII & Washington. Mgr. Marti-
nelli s’est convaincu que I'américanisme représente aux Etats-Unis
un courant si puissant et si irrésistible qu’il y avait péril pour le:
Saint-Siege a le combattre et le heurter de front. Quand Mgr.
Keane, rappelé a Rome par Léon XII, retourna lannée derniére:
aux Etats-Unis, les catholiques, comme pour protester contre la
destitution dont il avait été l'objet, lui ménageérent une réception
triomphale. Tout cela a ouvert les yeux a Rome. Les rapports.
de Mgr. Martinelli ont fait le reste. Le parti du catholicisme
« traditionnel » soutenu par les jésuites et l'archevéque de New-
York est donc battu. Mgr. Ireland tient le haut bout aux Etats-
Unis et son entrée dans le Sacré-Collége n’est plus qu’une affaire
de temps. Je me réserve d’insister un autre jour sur les caractéres
et 'importance de cette évolution du Saint-Siege. »

— Sur le soi-disant épiscopat et le soi-disant ancien-catholicisme
de M. Vilatte, voir le Katholik (Berne) du 19 février, p. 03-64, et
le Catholigue-national (Berne) du 12 février, p. 16. Voir egalement
le « Kirchliche Bote » de St-Pétersbourg, n° 7 de cette année; le
« Deutscher Merkur » du 19 mars, p. 96.

* England. — Voluntary offervings of the Church of England
Jor one year, 1896. We are indebted to Canon Burnside, editor
of the Official Year Book, for the following figures, which com-
prise a financial statement of the income of the Church from vo-
luntary offerings for the year 1896. It is believed that the facts
are more completely represented than has been the case heretofore.

1. Funds contributed to Central and Diocesan Societies and
Institutions, and administered by their cxecutives.

1. Home Missions . . . . . . . . . & 491,870 10 4
2. Foreign Missions. . . . . . . . .« 093071 19 3
3. Educational Work . . . . . . . . ¢« 103452 Il 4
4. The Clergy (Educational and Charitable

Assistance) . . . . . . . . . .« 170,034 14 3
5. Philanthropic Work . . . . . . . ¢ 395320 10 O

Total . £1,863,356 5 II



— 472 —

1I. Funds rawsed locally; retained and admenisiered by the
Clevgy for Farochial Puvposes alone.

1. For the Parochial Clergy . . . . . £ 708,309 8§ 2
2. For elementary Education . . . . . «1,162,872 § 3§
3. General Parochial Purposes . . . . . « 3,182,150 4 7
Total . ¥5,113,421 18 2

SUMMARY.
I. For General Purposes . . . . . . £1,863,356 5 II

II. For Parochial Purposes . . . . . «35,113,421 1§ 2
ITII. For the Endowment of the Bristol Bi-

shopric . . . . . . . . . . . « 75000 O O

Total . 47,051,778 4 1

NOTE. —— The endowment of the Bristol Bishopric has been treated
as an item of voluntary contribution for this year, as the legal conditions
for the revival of the See were fulfilled, and the sum had at no other
time been recorded. (Church Times, Febr. 18, 1898))

— Ueber die Zakl dev Katholiken Grossbritanniens giebt das
« Catholic Directory » fiir das Jahr 1898 bemerkenswerte Auf-
schliisse. Danach ist die katholische Bevdlkerung Grossbritanniens
auf 5'f/p Million zu schitzen; davon kommen auf Irland 3,549,950,
auf England 1,500,000, auf Schottland 365,000. In England und
Wales giebt es 17 Erzbischéfe und Bischofe, 2698 Priester und
1482 Kirchen, Kapellen und Stationen, ungerechnet die dem
Publikum nicht offenstehenden Privatkapellen.  Schottland hat
1 Erzbischof und 4 Bischofe, 421 Priester, 330 Kirchen; Irland
27 Bischofe und Erzbischoéfe. Von den 3119 Priestern Gross-
britanniens gehoren 2181 der Weltgeistlichkeit, 983 der Kloster-
geistlichkeit an. Im Privy Council der Konigin befinden sich 19,
im Oberhause 31, im Unterhause 73 Katholiken. Schliesst man
Britisch-Amerika, Australien, Indien und alle sonstigen Besitzungen
‘Grossbritanniens mit ein, so wird die katholische Gesamtbevol-
kerung des Reichs sich auf cirka 10/ Million belaufen, mit 170

‘bischoflichen und erzbischoflichen Stiihlen.
(Devischer Merkur, 12. Febr. 1898, S. 56, und 19. Mirz, S. 90.)

* Rome contre l'anglicanisme. — 1. Lire, dans le Katholik
(Berne), du 8 janvier 1898, p. 10-12, article intitulé: « Neue papst-
liche Verurteilung der Reformation in England », dont les con-
clusions sont celles-ci:

«1. Am 18. September 1896 hat der Papst durch die
Bulle Apostolice cure die anglikanischen Weihen als null und
durchaus nichtig erklirt, was seiner Meinung nach so viel hiess
wie: die anglikanische Gemeinschaft ist gar keine Kirche. In dem



neuen KErlass macht er der englischen Kirchenreform den Vorwurf,
sie habe das Werk des hl. Augustin, d. h. das durch diesen Monch
gepredigte Christentum, beinahe vollstindig beseitigt (effacé presque
completement).

« 2. Was von Kirche und Christentum in England noch vor-
handen ist, findet sich einzig bei den dortigen pipstlichen Ka-
tholiken.

« 3. Diese sind daher die einzig legitimen Vertreter der alten
englischen Kirche und haben es als ihre grosste und wichtigste
Aufgabe anzusehen, die andern Leute in England zu bekehren.

« 4. Da wir weder glauben konnen, dass der Papst schlecht
unterrichtet sei, noch auch, dass er in einem so feierlichen Erlasse
wissentlich die Unwahrheit sage, miissen wir annehmen, dass das
neue Bekehrungswerk nicht ohne beachtenswerten Erfolg vor sich
gehe. »

— 2. Lire, dans le Catholic World, de décembre 1897, larticle
du Rev. Luke Rivington sur les conséquences de la condamnation
des ordres anglicans par Rome. La Revue catholique des Revues
du 5 février (p. 249) a ainsi résumé cet article: < Avant la publi-
cation de la bulle Apostolice cure et la condamnation des ordres
anglicans, les Anglais affichaient un mépris souverain pour auto-
rit¢ religieuse. I1.'évéque était la derniére personne qu’il venait a
lidée de consulter en matiére de religion: chacun avait ses idées
et agissait a sa guise. Tel était I'état d’esprit, quand on agita la
question de la réunion de I'Eglise d’Angleterre, et quand fut pro-
noncée la condamnation des ordres anglicans par la bulle 4pos-
tolece cure. lies archevéques de Cantorbéry et d'York firent une
réplique 4 cette bulle. Ce dernier la traita d’absurde et d’insensée,
déclarant que le pape était pour la validité des ordres anglicans,
mais que les personnes de son entourage lui avaient arraché une
sentence de condamnation, en pesant sur sa décision. Plusieurs
ouvrages et de nombreux articles de journaux parurent sur ce
sujet, mais c’est certainement le pamphlet de larchevéque d’York
qui est le plus important. Il dénote toutefois chez son auteur une
ignorance profonde de tout savoir théologique. I.a conférence de
Lambeth garde sur ce document un silence significatif. Si la bulle
pontificale a eu des avantages, elle a eu également des incon-
vénients, dit le Rev. Rivington. Elle a dissipé chez quelques-uns
les fausses notions d’unité, leur a donné une idée de lautorité
souveraine du pape et a en général éclairci et précisé leurs idées.
L’ancien amour et l'antique respect pour Rome avaient déja dis-
Paru chez beaucoup d’écrivains anglais: elle a blessé leurs sen-
timents intimes et a fait d’eux des ennemis mortels de 'Eglise

Revue intern, de Théologie, Heft 22, 1898, 31



— 474 —

romaine. En outre, la bulle Apostolice cure a écarté certains
esprits de Rome pour les tourner vers la Russie. Des Anglais, en
effet, ont pensé que les Russes allaient se déclarer en leur faveur.
IL’archevéque d’York est allé dans ce but en Russie: mais il n’a
obtenu aucun résultat favorable, la Russie n’ayant pas voulu se
compromettre. Une personnalité trés autorisée a déclaré que U'Eglise
d’Angleterre ne présente pas les marques distinctives d’une véri-
table Eglise et qu’elle n’est qu'un amas d’hérésies.»

* Comment Rome envisage la situation religieuse au Japon.
— Le P. Delaporte, 5. ]J., a publié¢, dans les Ftudes religeeuses
du 5 décembre 1897, un article, que la Revue catholique des Revues
du 20 janvier 1898 (p. 131) a ainsi résumé: « Environ 3 ans apres
l'apostolat de S. Frangois Xavier, il y avait au Japon pres de deux
millions de catholiques. En 1613, on comptait dans ce pays 130
jésuites avec 64 résidences, onze colleges et deux séminaires, plus
une trentaine de religieux dominicains et franciscains. I.a haine
mercantile et les dénonciations des protestants d’Angleterre et de
Hollande rallumerent la persécution qui avait sévi vingt ans au-
paravant, et la boucherie dura avec une fureur épouvantable pen-
dant quinze ans. Finalement, le gouvernement japonais défendit
sous peine de mort a tout chrétien d’entrer dans les terres de
I’Empire. Les missionnaires qui se hasardérent parfois a braver
cette défense furent tous massacrés. Aprés deux longs siecles, vers
1840, des prétres des Missions étrangéres s'établirent dans ['archipel
de ZLzu-Kzu, aux portes du Japon, et en 1838 un traité conclu
entre Napoléon III et Pempereur du Japon permettait aux étrangers
de pratiquer leur culte. Des lors, des missionnaires purent entrer
dans le pays avec nos consuls, dans les trois ports ouverts aux
Européens. MM. Petitjean et Saucaigne, aprés avoir aidé M. Gi-
rard a batir & Nagasaki P'église des 26 martyrs, firent peu a peu
la découverte consolante qu'il y avait encore au Japon une vingtaine
de mille chrétiens avec des chefs de priéres et des baptiseurs. En
1866, M. Petitjean fut sacré évéque; mais peu de temps apres, une
nouvelle persécution cofita la vie & 660 fideles et menaca de faire
disparaitre les derniers chrétiens du Japon. En 1873, les édits de
proscription sont enfin abolis, et en 1888 le Mikado accorde, dans
la nouvelle constitution de I'empire, la liberté des croyances reli-
gieuses a tous les Japonais. La hiérarchie catholique compte au-
jourd’hui quatre évéchés, et il y a dans le pays une centaine de
prétres des Missions étrangeéres et des religieuses frangaises. Mal-
heureusement, la conversion du Japon présente des difficultés énormes.
1l faut lutter mon seulewment contre le bouddhismie, mais encore plus
contre Uindiffévence ct le scepticisme des lettrés, contre l'or des pro-



s A s

lestants d’Angletevre ot d’Ameévique, sans compter que la France
a perdu son prestige de grande puissance chez ce peuple, qui
copie avec une hate fébrile les inventions et les institutions de
Europe. »

* Les Ordres religieux en Italie. —— D’aprés M. Fr. Carry
(le Vatican et le Quzvinal en 1898), les ordres religieux sont en
Italie plus prospeéres que jamais: Franciscains, Bénédictins, Jésuites,
Conventuels ont bati ou acheté des palais pour leurs couvents;
les congrégations d’hommes et de femmes se sont multipliées a
Rome; en 1870, le gouvernement italien avait supprimé a Rome
03 maisons religieuses d’hommes et 41 de femmes; or, il y existe
actuellement 133 couvents ou communautés d’hommes, 36 couvents
de cléture de femmes, 113 couvents de femmes sans cléture; soit
une augmentation nette de 148 couvents.

* Nécrologie. — Charles Archinard, né en 1811, mort a Vevey
le 2 janvier 1898; fut professeur a Moudon en 1840, pasteur a
Payerne en 1848, a St. Cierges en 1890, secrétaire de l'instruction
publique et des cultes (canton de Vaud) en 1863, pasteur a Corsier
en 1873. On a de lui: une Histoire de I'Eglise du canton de
Vaud (2¢ édition 1881), et une Histoire de l'instruction publique
dans le canton de Vaud, 1870.

— Ferdinand Fabre, né dans U'Hérault en 1830, mort a Paris
en février 1898; fit ses études dans les séminaires de Saint-Pons
et de Montpellier, et se distingua par de nombreux et intéressants
romans, ou il peignit la vie du clergé frangais actuel. On a de
lui: les Courbezon, 1862; Julien Savignac, 1863; l'abbé Tigrane
candidat a la papauté, 1873; Mon oncle Célestin, 1881; Lucifer,
188435 Ma vocation, 1889; l'abbé Roitelet, 1890; Un illuminé,
18903 etc.

— Max Lossen, né dans le duché de Nassau en 1842, mort
a Munich en janvier 1898; étudia a Kreuznach et dans les uni-
versités de Munich, Bonn et Heidelberg; se fixa a Munich en 1871,
fut un des membres les plus z€lés de la paroisse ancienne-catho-
lique, travailla de 1871 & 1897 a une Histoire de la guerre de
Cologne (1567-1586); fut nommé en 1882 secrétaire de l'académie
des sciences de Munich, professeur en 1892; fut membre de la
Commission d’histoire et de plusieurs sociétés savantes. On a de
lui: Dissertation iiber «die Reichsstadt Donauwérth und Herzog
Maximilian » ; « der Kélnische Krieg » 1. (1882), IL (1897); « Briefe
von A. Masius und seinen Freunden 1538-1573» (1886); «Anfang
des Strassburger Kapitelstreits » (1889); « Der Magdeburger Sessions-
streit aus dem Reichstag von 1582» (1893); «Die Lehre vom



— 476 —
Tyrannenmord in der christlichen Zeit» (1894); u.s. w. — Voir le
Deutscher Mevkur du 15 janvier 1898, p. 20-21,

— Léon Ollé-Laprune, né a Paris en 1839, mort en février
1398 ; fut professeur de philosophie aux lycées de Nice, Douai,
Versailles, Henri IV ; en 1875, maitre de conférences de philosophie
a 'Ecole normale supérieure; membre de 'académie des sciences
en 1897. On a de lui: la Philosophie de Malebranche, 1870; de
la certitude morale, 1880; Essai sur la morale d’Aristote, 1881 la
Philosophie et le temps présent, 1890; les sources de la paix in-
tellectuelle, 1892; le Prix de la vie, 1894: Eloge du P. Gratry,
1896; de la responsabilité de chacun devant le mal social, 1895:;
de la virilité intellectuelle, 1896; etc.

— Edouard Sayous, né a Genéve en 1842, mort a Nice en
janvier 1898; étudia A Genéve et a Paris, professa en 1866 1'his-
toire au lycée de Versailles, puis au lycée Charlemagne; étudia
ensuite la théologie protestante a Montauban, fut aumodnier a la
maison centrale de Poissy en 1877, professeur d’histoire a la Fa-
culté de Besangon en 1885. On a de lui: Histoire générale des
Hongrois, 2 vol,, 1876, la France de S. Louis d’apres la poésie
nationale, 1866; le christianisme de Bacon, ses apologistes et ses
adversaires, 1877; J.-C. d’aprés Mahomet, 1880; les déistes anglais
et le christianisme, 1882; etc.



	Chronique

