
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: L'avenir du protestantisme en Allemagne

Autor: Hoffet, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


896

L'AVENIR DU PROTESTANTISME
EN ALLEMAGNE

Réponse à M. GEORGES GOYAU.

L'an passé, à la belle fête cle la Ligue Evangélique à

Créfeld, M. le professeur Nippold, encore tout rempli des
émotions œcuméniques qu'il avait ressenties au Congrès ancien-

catholique cle Vienne, et de celles qui venaient de se renouveler

dans la métropole industrielle cle la Prusse rhénane, me
demanda si je ne voulais pas le remplacer pour un travail que
lui avait demandé M. le professeur Michaud, de Berne. Il
s'agissait d'examiner la valeur des articles si sévères et si injustes
publiés dans la Revue des Deux-Mondes, par M. Georges Goyau,
sur le protestantisme en Allemagne. Si je ne refusai pas de

prime abord au savant eminent l'offre qu'il me faisait de me

charger d'une pareille tâche, c'est que je dois avouer à ma

honte que je n'avais pas lu les articles en question et que je

pensais qu'il s'agissait simplement d'un de ces nombreux
travaux que publient souvent les revues françaises et clans

lesquelles un style brillant et les saillies de la pensée doivent

remplacer l'érudition profonde et l'observation consciencieuse

qui font la force des ouvrages allemands. Je faisais erreur
cependant. Lorsqu'à mon retour à Strasbourg je me procurai
le volume dans lequel M. Go3^au a réuni et muni de notes les

quelques études qu'il a fait paraître dans la Revue des Deux-

Mondes x), je fus bien détrompé. J'y trouvai un travail solide,

de longue haleine, basé sur une richesse de matériaux inaccou-

') L'Allemagne religieuse, le Protestantisme, Paris, Perrin, 189S.



— 397 —

tumée et prouvant que M. Goyau était un des rares Français
qui ont cherché à s'initier aux éléments si complexes dont se

compose le protestantisme allemand. Si j'osai alors quand
même donner suite à la promesse que j'avais faite à M. le

prof. Nippold, c'est que, pour deux raisons spéciales, j'étais
peut-être à même d'opposer quelques réflexions aux études de

M. Goyau. Enfant d'Alsace et fils de l'un de ces nombreux
presbytères dans lesquels le protestantisme allemand s'est
perpétué et est resté intact pendant les deux siècles de la
domination française, je pensais être assez Allemand pour
comprendre l'Allemagne et pourtant pas trop pour risquer de porter

des jugements que dicterait ce sentiment de nationalité
outrée que l'on rencontre aujourd'hui aux bords de la Sprée
comme sur ceux de la Seine. D'autre part, ma qualité de
rédacteur d'un journal politico-religieux m'encourageait à traiter

un sujet qui me semblait ne pouvoir être compris quand
on le sort de son cadre naturel, celui de l'histoire contemporaine

de l'empire d'Allemagne, pour ne le contempler qu'à
travers les lunettes du théologien. C'est donc au double titre
d'Alsacien et cle journaliste que je prends la plume, et c'est à

ces deux qualités que l'on voudra bien attribuer les imperfections

du travail qui va suivre.
Si jamais il y a eu un écrivain difficile à critiquer, c'est

bien M. Goyau. On ne sait vraiment par quel côté l'attaquer,
tant il est habile. Et pourtant l'on sent dès la première ligne
de ses études que l'on a affaire à un homme qui a vu sans
voir et qui porte des jugements sévères sur des choses qu'il
connaît sans les connaître. Suivre pas à pas M. Goyau dans
ses développements pour les réfuter, serait un travail de cy-
clope, qui dépasserait non seulement mes forces, mais avant
tout l'espace que met à notre disposition la Revue internationale

cle Théologie. Traiter à part chacune de ses différentes
études : la carte religieuse de l'Allemagne ; l'évolution du
protestantisme contemporain dans les doctrines et dans les faits;
le protestantisme et le mouvement social ; la vie protestante
dans les Eglises et dans les sectes, nous semble tout aussi
déplacé ; car non seulement M. Goyau se répète en maintes
occasions par le fait même qu'il n'a pas voulu écrire un livre,
mais encore les divisions que nous venons d'énoncer
comportent une faute primordiale et contribuent par elles-mêmes



— 398 —

à faire faire fausse route à l'auteur. Nous suivrons donc un
tout autre chemin, et pour répondre à M. Goyau, nous
chercherons à exposer, sans suivre son plan, l'état actuel du
protestantisme en Allemagne, sauf à insister, lorsque nous le
trouverons nécessaire, sur les erreurs commises par le critique
français.

I. Pour se rendre compte de l'état actuel du protestantisme

en Allemagne, il est nécessaire de rappeler au moins
en peu de mots le développement de celui-ci. C'est, du reste,
un point que M. Goyau touche aussi, mais qu'il ne nous semble

pas avoir entièrement compris. Car, ne l'oublions pas, M. Goyau
est catholique-romain et admirateur de l'universalité et de la
puissance de l'Eglise de Rome ; il est ensuite Français et

citoyen d'un pays qui, depuis des siècles déjà, offre au monde

l'exemple d'une nation absolument homogène, jouissant
d'institutions et de mœurs identiques pour tout le territoire ; enfin,
il est un adversaire de Luther, dont il n'a pas su
comprendre la grande figure : trois choses qui lui rendent très

difficile, sinon impossible, l'intelligence des éléments si variés
et si multiples du protestantisme allemand.

Quoique Luther n'ait pas été le seul à faire la réformation

du XVIe siècle, il n'en restera pas moins pour tous les

temps la personnalité la plus marquante et celle qui a su réunir

en un brillant faisceau les forces religieuses, intellectuelles
et morales de sa nation. Luther n'a pas été uniquement un

chrétien d'élite, un théologien de grande allure, un homme

d'Eglise puissant, il a encore été un patriote allemand qui

réunissait en lui tous les caractères saillants de la race
germanique. Il a su, comme peu d'autres réformateurs,
comprendre les aspirations de son peuple ; et l'histoire chevaleresque

et providentielle de ses premières années d'activité
réformatrice, venant s'ajouter au travail de son esprit, en a

fait l'un des héros cle la nation, que le catholique même ne

peut pas effacer de la liste de ses grands hommes. C'est là

ce qui explique en partie les progrès si rapides et l'intensité
irrésistible de la Réforme en Allemagne. Quelques jours
suffirent pour que l'œuvre commencée par l'affichage des thèses

fût connue dans les derniers recoins du vaste empire. Mais

Luther n'a pas terminé la Réforme. Il n'en a été que le pro-



— 399 —

moteur. Il a brisé d'un coup de massue le joug de Rome, il a

donné à la Réforme le principe de la justification par la foi,
il a été le premier littérateur, le premier poète, le premier
pasteur de l'Eglise protestante allemande; mais il a légué à

son ami Mélanchton et à ses nombreux épigones le soin de

continuer son œuvre et de la terminer, si jamais elle pouvait
l'être. C'est à deux points de vue surtout que Luther a

laissé une lacune énorme dans son œuvre, lacune qui n'existe
pas au même degré dans l'œuvre de Calvin. Le réformateur
allemand n'a pas su trouver les formules pour y enfermer sa
foi religieuse exubérante; Luther n'a pas écrit de confession
de sa propre main; celle d'Augsbourg est l'ouvrage de son
ami. Le professeur de Wittemberg n'a pas non plus donné de

constitution à son Eglise ; il a pris les rênes ecclésiastiques
de la main de Rome, qui ne lui paraissait pas digne de les

garder, et il les a remises dans celle de son prince, en qui il
avait toute confiance. Il créa ainsi, sans bien s'en rendre
compte, un précédent pour tous les autres Etats allemands et
jeta les bases sur lesquelles reposent les Eglises nationales,
«Landeskirchen», de l'Allemagne. Après la mort de Luther, le
protestantisme allemand a passé des temps bien durs, et l'on
peut presque dire que ce n'est qu'aujourd'hui qu'il recommence
à sentir sa force et à connaître sa grande tâche, n'en déplaise
à M. Goyau et aux ultramontains qui le voient déjà mourir à

petit feu.
C'est tant au point de vue politique qu'au point de vue

religieux que le peuple protestant d'Allemagne a traversé crise
sur crise pendant les quatre derniers siècles.

A peine la réforme a-t-elle pris pied en Allemagne que les
guerres religieuses commencent. Celles qui se terminent par la
paix religieuse d'Augsbourg seraient encore de moindre importance.

Mais c'est la guerre de Trente ans que nous ne devons
jamais oublier, si nous voulons comprendre l'Allemagne. Peu
de nations ont été décimées et désorganisées comme elle par
cette guerre à la fois civile, religieuse et nationale. Avant la
guerre de Trente ans, l'Allemagne est un pays riche, dont les
villes, avec leurs constitutions si parfaites et indépendantes, et
leur bourgeoisie si travailleuse et si rangée, jouissaient d'un
commerce florissant. Après la guerre, la population de
l'Allemagne est réduite à un tiers, les campagnes sont dévastées,



— 400 —

l'étranger s'est emparé de nombreuses provinces et ce qui est
peut-être beaucoup plus grave, la constitution de l'Empire
même a subi un tel choc qu'à l'avenir il n'existera plus que
de nom pour disparaître complètement sous l'impitoyable main
de Napoléon Ier. A la place d'un grand empire, il y a maintenant

une série de petites nations de même race, de même
langue, mais séparées entre elles tant par la religion et par
les lois que par des cordons douaniers qui feront naître un
particularisme plus que provincial. Une seule de ces nations semble

avoir conservé le souvenir du grand Empire d'autrefois:
c'est la Prusse protestante, ayant à sa tête l'énergique famille
princière des Hohenzollern. Cette race forte qui avait su défricher

les terres incultes de l'Allemagne du nord-est pour y
fonder l'une des plus grandes capitales du monde, cette race
qui seule sut résister à Napoléon, prend en main la direction
des destinées de l'Allemagne. Tour à tour gouvernée par de

grands capitaines ou par des rois bourgeois, mais bienveillants,
par des princes amis de Voltaire, ou par des têtes couronnées

prenant au sérieux la formule de la royauté « par la

grâce de Dieu», c'est la Prusse qui refait l'empire d'Allemagne.
C'est elle qui lui rend l'homogénéité qu'il avait perdue,
l'organisation qui avait été détruite, la puissance dont il ne
connaissait plus rien, l'aisance, voire même la richesse qu'il
semblait mépriser, en un mot la grandeur basée sur l'union des

forces naturelles de la race. Mais, rappelons-le-nous, il n'y a

pas trente ans que l'on parle de nouveau d'une Allemagne!
L'histoire religieuse du protestantisme allemand, après la

mort de Luther, n'est pas moins tourmentée que son histoire
politique. A peine Luther a-t-il fermé les yeux dans l'obscure
résidence des comtes de Mansfeld, dont il cherchait à calmer
les différends, que déjà les disputes théologiques s'élèvent de

toutes parts. Il s'agit de trouver la formule à donner à sa pensée.

Mais cette pensée est si vaste, si complexe, si originale,
si variable, que les théologiens se perdent en vains efforts

pour la fixer, et cela d'autant plus que la pensée des autres

réformateurs, qui, elle aussi, possède une vitalité indomptable,
veut avoir ses droits clans les chartes des Eglises. C'est un bien

triste spectacle que cette lutte des théologiens forgeant les

confessions, faisant l'exégèse de celles qui existent déjà et

s'appuyant sur des textes bibliques auxquels ils donnent un



— 401 —

sens que l'auteur n'a pas pensé y mettre. Continuée jusqu'à,
nos jours, la lutte s'apaise presque jusqu'au calme plat
pendant le XVIIIe siècle, renaît sous une nouvelle forme, plutôt
religieuse et ecclésiastique que dogmatique, au commencement
du XIXe, et semble enfin vouloir aujourd'hui céder le pas à une
conception plus large et plus juste du christianisme et de l'œuvre
grandiose des réformateurs.

C'est le XVIIIe siècle surtout qui nous montre le
protestantisme allemand à son niveau le plus bas. Le souffle malsain
du déisme anglais et du voltairianisme français a ébranlé ses
fondements : c'est le rationalisme, cette forme si pâle cle la foi
religieuse, qui va régner. La religion devient une morale et
l'Eglise presqu'un Temple de la Raison. Le pasteur parle
beaucoup de la vertu et très peu du péché, et l'on va jusqu'à
faire au Christ l'honneur de le placer à côté des sages de

l'antiquité. La grande période littéraire allemande qui va
commencer maintenant ne sera pas faite pour contrebalancer le
rationalisme ou pour tirer la religion de sa stagnation momentanée.

Il est vrai que nous trouvons à la tête des grands
poètes un homme d'un christianisme fervent, Klopstock, et que
dans la suite nous y rencontrons encore bien d'autres chrétiens.
Mais les Lessing, les Schiller et les Goethe sont pourtant plutôt

des admirateurs de l'antiquité classique que des hommes
qui ont contribué à montrer la grandeur de la pensée
évangélique. Nous dirons même que la littérature allemande, au
commencement du XIXe siècle, a quelque peu émoussé l'intérêt
du public pour l'œuvre de Luther en plaçant devant ses yeux
un nouveau but à poursuivre : celui d'une renaissance des lettres
et des arts.

Et pourtant, malgré le vent glacial qui semblait devoir
balayer la foi religieuse qu'avaient fait naître dans les cœurs
les paroles de vie des promoteurs de la Réforme, il restait
encore en Allemagne un bon levain. Pendant toute la durée
des arides controverses théologiques, voire même à l'époque
du rationalisme, les poètes religieux n'ont cessé de chanter
dans ce langage si simple et si populaire du Kirchenlied
allemand, et les hommes de foi tels qu'un Spener, un Franche, un
Bengel, un Zinzendorf et tant d'autres piétistes, orthodoxes
et rationalistes de tête, mais non de cœur, ont prêché
d'exemple, tant par leurs œuvres de charité que par leurs
paroles de vie.



— 402 —

Au commencement de notre siècle enfin, un nouveau
mouvement s'annonce. Schleiermacher a rendu le public lettré et
savant attentif à cette vérité que la religion est une affaire de

cœur et non uniquement d'intelligence, et en même temps la
philosophie d'un Hegel pousse les théologiens à approfondir
l'étude des dogmes mêmes, que l'on avait presque oubliée en

ne faisant que de la morale et de la controverse. En étudiant
le dogme, on en arrive à étudier son histoire, c'est-à-dire
l'histoire du christianisme, et sans s'en apercevoir la science
théologique protestante évolue vers cette critique historique et

religieuse qu'avait déjà ébauchée Luther. En même temps,
l'intérêt croissant que provoquent les recherches philologiques
et linguistiques pousse les savants à l'étude approfondie des

textes et modifie ainsi peu à peu le dogme de l'inspiration
verbale. On le remplace par une saine appréciation littéraire
des différents livres saints et par la connaissance exacte que
l'on cherche à se faire du caractère particulier de leurs auteurs.
Cette critique littéraire de la Bible, la théologie biblique qui
en découle, l'étude critique et historique des faits, enfin
l'histoire ecclésiastique devenue une histoire des dogmes, telles
sont les bases qui permettront de reprendre le grand travail
dogmatique presque mort après l'élan qu'il avait pris au XVIe
siècle.

Le milieu et la fin du XIXe siècle nous montrent les
progrès toujours croissants de cette nouvelle et pourtant antique
conception religieuse, qui consiste à trouver une synthèse entre
les faits de l'histoire, les affirmations de la révélation, les
besoins du cœur et les droits de la raison. Toute l'histoire
moderne du protestantisme allemand est là : il s'agit de faire
revivre l'ancienne foi, de renouveler les anciennes méthodes

scientifiques, de briser les vieilles formes ecclésiastiques pour
les remplacer par de nouvelles, bref de redonner une pensée

unique à ce protestantisme qui semble se désagréger en

d'imperceptibles atomes. Les éléments les plus divers prendront
part à la lutte qui s'engage entre le passé et l'avenir. Tour à

tour, ce sera la secte avec son intensité religieuse et sa
culture si médiocre, qui renforcera les adversaires d'une méthode

scientifique; ce sera un ritualisme excessif qui cherchera un

appui auprès des autorités temporelles pour étouffer les
aspirations plus libres de la conscience; ce sera le pouvoir royal



— 403 —

et princier qui, usant du droit que lui a légué Luther, viendra
s'interposer entre les combattants ou viendra lui-même faire
le réformateur ecclésiastique; ce seront les tendances
révolutionnaires ou constitutionnelles du siècle qui empiéteront, elles

aussi, sur le domaine religieux; enfin, les besoins nouveaux
qui s'imposeront à la charité chrétienne, feront lever une
nuée d'âmes actives et ferventes, qui mêleront leur voix
désintéressée, mais trop souvent passionnée, au tumulte des
combattants.

La dernière période du mouvement religieux que nous
venons d'esquisser ne peut cependant être comprise qu'en la
plaçant dans son grand cadre, qui n'est autre que l'empire
actuel d'Allemagne, empire à gouvernement protestant qu'avait
autrefois rêvé un Luther. C'est là un point essentiel qu'oublie
M. Goyau. On ne peut analyser tout ce qui se passe aujourd'hui
en Allemagne, si l'on ne tient compte du mouvement d'unification
qui s'y fait sentir, si l'on ne prend en considération le prodigieux

développement économique et industriel qui est le résultat

le plus palpable de la réorganisation de l'empire. Ce que
la guerre de Trente ans a détruit est en train de se refaire.
Les barrières artificielles qui se sont élevées entre les
différentes provinces de l'Allemagne après cette terrible catastrophe
disparaissent et l'on peut voir le pouvoir central renaître des
cendres que lui avaient préparées les désastres du XVIP siècle
et de l'ère de Napoléon. Tout cela a modifié complètement la
nature du protestantisme allemand. Il s'est vu placé devant de
nouvelles tâches, dans des conditions absolument différentes
de celles avec lesquelles il avait à compter autrefois. Jadis les
protestants du Wurtemberg, de la Saxe, de la Prusse, se
considéraient comme frères: ils lisaient la même Bible, ils
chantaient les mêmes cantiques, ils correspondaient entre eux palle

moyen de la littérature religieuse, leurs pasteurs apprenaient

à' se connaître et à s'apprécier dans les universités et
par les travaux savants, on faisait même des échanges: telle
personnalité marquante du sud devenait prédicateur de la cour
dans le nord, tel savant de la Prusse était appelé à une
université du sud ou du centre de l'Allemagne, mais chaque
groupe travaillait pour soi et exclusivement pour soi, le
sentiment de solidarité n'existant pas. Il n'en est plus ainsi aujourd'hui.

Un sentiment de communauté d'intérêts et de travail, a



— 404 —

réuni les différents éléments du protestantisme, et c'est le
relèvement du protestantisme allemand comme tel que l'on
considère comme sa tâche première. Ceci, M. Goyau ne l'a pas-
compris, malgré ses nombreux voyages en Allemagne. Pour
lui, tout est combat inutile, tout est déchirement funeste, il ne
sent pas que le bruit qui l'entoure n'est qu'un signe de vita-
ité et que le choc des forces vives qui, séparées naguère,
vont se réunir pour travailler en commun. Il cherche en vain
le silence mystique des grandes cathédrales de sa patrie ; son
âme française et romaine à la fois ne peut se faire aux voix
discordantes du prétoire théologique allemand.

II. La première partie du tableau décevant que M. Goyau
nous trace est une statistique de la piété, dressée avec beaucoup

de soin, les chiffres à la main. Nous ne pouvons pas le
suivre dans l'appréciation qu'il nous donne cle l'intensité
religieuse des différentes parties de l'empire. Cela nous mènerait
trop loin. Bornons-nous à quelques remarques.

Dans son jugement sur la piété des campagnes, M. Goyau
oublie que, s'il est juste de dire : tel pasteur, tel villageois, il
faut cependant tenir compte des conditions topographiques et

économiques de la contrée. Si, pour citer un exemple, la piété
est plus grande dans le Wurtemberg que dans l'Allemagne du

nord, on en trouvera la raison bien simple dans ce fait que
les villages agrestes de la Souabe étaient plus aptes à garder
les enseignements des nombreux hommes de Dieu qui y ont
travaillé, que les populations disséminées et réduites presque au

servage des plaines du nord avec leur aristocratie et leur manque
de centres intellectuels.

M. Goyau nous rend avec raison attentif aux fluctuations
de la population allemande, aux tendances que l'on a à aller
dans les villes; mais il oublie pourtant de dire dans quelle

proportion les changements se sont faits et quel accroissement
immense la population a subi. En 1872, on comptait en

Allemagne quarante mirions d'habitants, aujourd'hui il y en a

cinquante-deux. Berlin avait alors six cent mille habitants, la ville

approche aujourd'hui du deuxième million ; à la même époque,
il y avait en Allemagne huit villes dépassant le chiffre de

cent mille, aujourd'hui il y en a trente. Quelle tâche immense

ne représentent pas ces transformations si rapides M. Goyau,



— 405 —

avec son scepticisme si autoritaire, s'exprime de la façon
suivante sur le travail du protestantisme à Berlin: Entre le

protestantisme officiel et la population ouvrière de Berlin un
fossé est creusé, «trop tard, la place est prise». Cette parole
montre combien peu M. Goyau a su se pénétrer des difficultés
qui sont nées pour le protestantisme des transformations
économiques de l'Allemagne. Comment veut-on, en trente ans,
organiser et évangéliser des masses aussi considérables de

personnes qui étaient peut-être déjà séparées de leur Eglise avant
cle quitter pour la métropole la campagne ou la petite ville
qu'elles habitaient? Une grande partie des causes de l'irréli-
giosité allemande dont parle M. Goyau est là. Nous parlerons
plus loin de celle des classes cultivées; arrêtons-nous encore
un moment aux populations ouvrières auxquelles notre
critique, du reste, consacre un article spécial.

L'une des particularités du puissant socialisme allemand
est son caractère profondément antireligieux. Nous l'attribuons
principalement à l'esprit de ses meneurs. Ceux-ci sont imbus
d'idées subversives et ils ont su terroriser les masses. Une
culture intellectuelle très superficielle, glanée par-ci par-là sans
système et sans ordre, vient à leur aide et leur donne auprès
du peuple une trompeuse auréole d'érudits. Il est possible que çà
et là aussi un pastorat par trop épris du fonctionnarisme ait
augmenté la scission entre le socialisme et l'Eglise. Mais toujours
est-il que l'on a beaucoup exagéré l'irréligiosité que l'on attribue

aux grandes masses ouvrières et leur antipathie pour
l'Eglise. Il est un fait avéré que les masses ouvrières reviennent

à leurs pasteurs, dès que l'occasion leur en est donnée.
Le nombre des mariages civils a beaucoup diminué depuis la
loi qui l'a réglé. Sauf dans les grands centres, tels que Berlin
et Hambourg, le nombre des enfants non baptisés est insignifiant.

Le peuple tient toujours encore à son Eglise et le
protestantisme est une forme religieuse qui lui permet bien plus
facilement cle rester lié avec elle, tout en étant peut-être son
adversaire politique, que ce n'est le cas pour le catholicisme
romain. Une irréligiosité pareille à celle que l'on trouve, par
exemple, en France ou en Italie, n'existe pas dans les masses
populaires allemandes. Pour peu que l'Eglise fasse son devoir
et que cette crise de création industrielle malsaine et exagérée
ait fait place à une situation plus calme, le peuple ouvrier



— 406 —

retrouvera ses temples, pour lesquels il n'a pas d'antipathie
naturelle. M. Goyau, dans son article sur le protestantisme et
le mouvement social, érige des théories très savantes, émanant
d'une part de ses sympathies pour le mouvement social au sein
du catholicisme, d'autre part de l'étude spéciale qu'il a faite
de la littérature sociale protestante. Il nous dit qu'en Allemagne

il y a un antagonisme profond entre les autorités
ecclésiastiques et les pasteurs sérieux au sujet de la question
sociale. Ces derniers comprennent les besoins du temps et veulent

aider le peuple, tandis que les premières qui, au commencement,

avaient vu avec un certain plaisir l'intérêt porté aux
nécessiteux, ont maintenant changé d'avis et sont devenues
les adversaires déclarés de toute préoccupation de ce genre.
M. Goyau donne une importance beaucoup trop grande aux
discussions sociales qui occupent aujourd'hui un grand nombre
de jeunes pasteurs allemands. A lire certains journaux, on

dirait, en effet, qu'il y a complète incompatibilité d'humeur
entre les grands industriels allemands, tels que M. Stumm, et

l'Eglise protestante entière, et que nous allons voir sous peu
une scission profonde se faire entre les partisans du capital et
les ecclésiastiques amis de l'ouvrier. Et pourtant tout cela
n'est que de nature bien passagère. Si les consistoires font de

temps en temps entendre leurs voix paternelles comme l'a fait
l'Oberkirchenrat prussien, ce n'est pas parce que dans ces

sphères on ne comprend pas que l'Eglise doit aussi s'occuper
des masses, mais bien parce que certains esprits bouillants
oublient que saint Paul dit à Timothée que l'on ne doit pas
s'embarrasser des affaires de la vie afin de plaire à Celui qui
nous a enrôlés. Il est heureux pour le protestantisme qu'il
ne soit pas poussé comme l'Eglise de Rome à se faire par intérêt

politique le champion d'un socialisme plus ou moins chrétien.

Les Eglises allemandes ont parfaitement bien compris les

nouvelles tâches qui s'imposaient à elles en vue des

changements qui se font dans la situation de leurs paroissiens.
Mais elles ont agi très sagement en rendant leurs organes
attentifs à ce fait que le protestantisme doit agir comme un

levain religieux et non pas comme une puissance terrestre.

Stöcker, Naumann, Göhre et tous les grands noms du mouvement

social protestant ont certainement rendu le protestantisme

attentif à bien des fautes qu'il a commises. Mais M. Goyau



— 407 --

fait évidemment fausse route en croyant que le protestantisme
dans son ensemble a tort de ne pas les suivre aveuglément.
Il reconnaît parfaitement leur valeur, mais il ne veut pas
entrer dans leurs écarts. Pour conclure, nous répéterons que
les grandes masses de la population se sont ressenties dans
leur piété des transformations économiques et politiques de

l'Allemagne, mais que, d'autre part, le protestantisme a compris

qu'il s'agissait d'un travail tout nouveau à faire, et qu'il
s'y est mis avec courage et circonspection.

III. Si nous passons maintenant aux classes plus élevées
de la population, aux bourgeois, aux fonctionnaires si
nombreux en Allemagne, aux lettrés cle toute sorte, aux médecins,,
aux militaires, nous sommes obligés de constater qu'ici la
piété laisse fortement à désirer et qu'elle est en baisse. D'où
cela vient-il Laissant de côté les tendances générales du
siècle, nous dirons que l'incrédulité du siècle passé, si forte,
en France surtout, a peu à peu gagné la science allemande,
et que des chaires universitaires elle est descendue dans les

écoles, dans la littérature et dans la presse. C'est une libre
pensée d'un genre particulier, moins radicale que la libre
pensée française, mais peut-être plus instruite et moins accessible

que celle-ci à un revirement d'opinion. Ici nous reconnaîtrons

aussi la conséquence directe d'une orthodoxie tyrannnique,,
qui ne permet pas la moindre approche à des idées nouvelles.
L'incrédulité a fait des progrès énormes dans la société
moyenne allemande. Les sphères aristocratiques ont peut-être
été moins contaminées par le fait qu'elles ont toujours montré
moins d'intérêt pour les questions savantes. L'aristocratie noble
est même restée en partie une forteresse du confessionnalisme
et de la foi biblique. Cependant, c'est du côté des classes
moyennes qu'est l'avenir de l'Allemagne. C'est là que réside
la force du pays, et c'est ici qu'il faut se demander si le
protestantisme arrivera à reconquérir le terrain perdu. Nous
répondrons avec une certaine assurance : oui. Nous ne
diviserons pas l'Allemagne, comme le fait M. Goyau, en trois,
camps : celui du protestantisme, celui du catholicisme et
celui de la libre pensée ; mais nous dirons que les évolutions
qu'a traversées le protestantisme, que ses tendances actuelles
sont telles qu'il est tout à fait à même de devenir pour la



— 408 —

société que nous venons de mentionner, la religion dont elle
a besoin. Quand le protestantisme de la science théologique
moderne, doublé d'une foi éclairée, mais fervente, aura quitté
les chaires universitaires et les livres des savants pour pénétrer

dans les masses du monde lettré et de là dans les écoles
de la jeunesse, clans la littérature et dans la presse, les classes

moyennes allemandes retrouveront la vivacité religieuse qui
leur fait momentanément défaut. Car ce qu'on leur donnait
jusqu'à présent et ce qui les a éloignées de l'Eglise, c'était,
d'une part, une orthodoxie sèche et dogmatisante, de l'autre,
un rationalisme sans élan et sans vie. Ce qu'on leur offre
maintenant est bien autre chose : c'est une religion basée sur
la recherche sérieuse cle la vérité et vivifiée par un esprit de

foi. M. Goyau semble vouloir exprimer cette pensée que le

protestantisme passera à la libre pensée pour faire place au

catholicisme romain. Nous dirons que le protestantisme est en

train de vaincre la libre pensée et de forcer le catholicisme
romain à venir à lui pour lui demander sa science et son

esprit de vérité.

IV. Ceci nous mène à parler, en quelques mots
seulement, du caractère spécial des luttes actuelles, auxquelles
M. Goyau consacre un long et savant article. Nous avons

déjà dit que la théologie protestante est en ce moment occupée
à faire la synthèse entre les résultats de ses recherches
scientifiques et les besoins de la foi, et nous avons indiqué comme

quoi ce siècle a été pour elle un siècle de lutte. Cette lutte
n'étant pas terminée, M. Goyau s'y égare. Dans ses articles,

il nous montre les « croyants » et les « incroyants » aux prises

les uns avec les autres. D'un côté, la science dans les
universités ; de l'autre, la foi orthodoxe ou biblique dans les

consistoires des Eglises officielles ; et, entre ces deux extrêmes,

les pauvres étudiants et ecclésiastiques troublés dans leur

conscience et obligés de prêcher ce qu'ils ne croient pas. Il

nous trace alors un portrait piquant d'Albert Ritschl, le grand

théologien du juste milieu, qui cherche par des tournures
habiles à concilier l'Eglise et la Science. Tout cela est juste,

si on ne généralise pas et si l'on ne donne pas une importance

exagérée, comme le fait M. Goyau, à certains «faits»,

auxquels il consacre de nouveau un article étendu. Que 1 on



— 409 —

veuille bien le remarquer : l'immense travail scientifique qu'a

fait la théologie allemande ne peut pas d'un jour à l'autre

opérer une réforme comme l'a fait autrefois la parole de

Luther en brisant la tyrannie romaine. Un travail de ce genre
demande des années et des vies entières ; ce n'est qu'après
des siècles que l'on pourra l'apprécier. S'il y a actuellement,
en Allemagne, conflit sur bien des points, il ne faut pas
oublier que ces conflits ne sont le plus souvent que la
conséquence naturelle de l'éducation théologique différente reçue
par les combattants. Tel consistoire est composé de vénérables

pasteurs d'un âge avancé, qui ont étudié autrefois chez les

représentants du confessionnalisme renaissant du commencement

du siècle ; les pasteurs qui relèvent de cette autorité
ecclésiastique sont peut-être des élèves d'une université à vues
plus que larges ; et l'on ne se comprend pas. Tel jeune
professeur ayant encore peu d'expérience de la vie ecclésiastique
s'échauffe pour une idée juste peut-être, mais qu'il faudrait
exposer avec tact et réserve, et voilà ses élèves qui se font
un plaisir d'accuser d'ignorance un représentant de l'Eglise
qui est dans l'impossibilité matérielle de comprendre la
jeunesse, parce qu'il n'a pu faire les mêmes recherches que celle-
ci. Ce qui fait grand tort à la paix ecclésiastique, c'est
certainement la manière dont se font les études et surtout les
examens théologiques en Allemagne. Tandis que dans certaines
contrées, comme en Alsace, les études sont très complètes et
demandent quatre années et deux examens, dont le premier
se passe devant la Faculté et le second devant une commission
mixte de professeurs et d'ecclésiastiques, dans d'autres parties
de l'Allemagne on se contente de trois années et d'un examen
devant les délégués des consistoires. Si l'on considère que le
choix des cours à suivre est presque entièrement libre et
que les membres des consistoires sont souvent des
ecclésiastiques peu au courant des questions théologiques du
moment, on en conclura que beaucoup de jeunes candidats entrent
dans le ministère avec un bagage scientifique bien léger. Ce
sont ces derniers, qui le plus souvent ont passé leur temps à
faire de la dogmatique pour satisfaire leurs examinateurs, qui
seront plus tard les plus acharnés défenseurs des vieilles
écoles et qui feront naître les malentendus. Il se passera
encore du temps jusqu'à ce que tout cela soit réglé. Mais

Kevue intern, de Théologie. Heft 22, 1898. 27



— 410 —

quand il y aura un jour une plus grande uniformité dans
l'éducation théologique de la jeunesse, quand de nouvelles
générations auront remplacé les anciennes qui sont d'un autre
âge, les conflits s'apaiseront d'eux-mêmes : car il est certain
que, tant dans les universités que clans les Eglises, on a les
meilleures intentions, et que de part et d'autre on reconnaît la
tâche qui leur incombe, celle de donner à l'Allemagne devenue
une grande nation un protestantisme capable de lui servir
d'âme et de cœur.

Entrons encore dans quelques détails. D'abord, un mot
de la christologie. C'est à celle-ci que M. Goyau applique ses

termes techniques de «croyants» et d' «incroyants». A-t-il
raison? N'est-il pas là encore l'esclave du dogmatisme romain?
Il est vrai que l'étude de la personne du Christ a passé par
diverses alternatives en Allemagne : d'un Luther à un Strauss,
il y a une chute très grande. Mais le protestantisme a-t-il le

droit de se faire inquisiteur, et doit-on ne voir qu'en mal les

études, même critiques et négatives, faites sur la personne du

Seigneur? Nous sommes d'un autre avis. Nous voyons dans

les études christologiques une partie du grand travail de la
recherche cle la vérité, travail qui est l'apanage du protestantisme

; et nous respectons quiconque y prend part avec sérieux
et conviction. Le résultat de ce travail est du reste tout à

son honneur. Le Christ a grandi et grandira encore pour le

théologien allemand, et le moment n'est plus si éloigné où il
sera de nouveau pour tout le protestantisme, comme il l'a
été pour Luther, le seul Sauveur du monde. Les recherches

que l'on aura faites sur son origine, sur sa divinité, sur son

œuvre, n'auront contribué qu'à fortifier la foi et à ôter aux
adversaires les moyens de l'ébranler.

M. Go3mu est troublé aussi par l'aspect peu brillant des

organisations ecclésiastiques allemandes. Ce « summepiscopat»
des princes, ces empiétements de l'Etat clans le domaine
religieux, ces efforts des Eglises pour se donner une organisation

plus démocratique, plus indépendante et représentative,
le dérangent, et, lorsqu'il voit sévir un consistoire, il lui semble

déjà que la chute de l'édifice est proche. Est-ce étonnant.
M. Goyau n'est-il pas l'enthousiaste admirateur du Vatican et

n'est-il pas hanté par l'idée qu'une Eglise ne saurait exister

sans la hiérarchie romaine? L'organisation ecclésiastique aile-



— 411 —

mande a ses grands défauts, qui le nierait? Mais le
protestantisme avait besoin de ces formes imparfaites, qui seules

laissaient de l'espace à son plus fort auxiliaire, l'individualisme

religieux. M. Goyau se méprend sur la puissance des

consistoires et des princes qui exercent le « summepiscopat ».

Le pasteur protestant n'est pas, comme le prêtre romain,
enchaîné par les lois d'un code papal, il se meut librement et
les conflits sérieux avec l'autorité ecclésiastique sont chose

très rare. Luther l'a dit d'une manière un peu crue : «Un
chacun qui sort du baptême est son propre évêque, pape et
cardinal. » Les autorités ecclésiastiques allemandes jouent un
rôle très secondaire dans les Eglises du protestantisme. Son
centre cle gravité se trouve chez le pasteur, pour lequel ses

supérieurs ne sont souvent pas beaucoup plus que les
administrateurs d'une société coopérative. Il est vrai qu'on se
passionne beaucoup en Allemagne, comme du reste partout
ailleurs, pour les questions de constitution ; mais, vues de plus
haut, ces querelles sont de bien minime valeur et ne changent
rien à ce fait que l'Eglise protestante n'est dans son essence
qu'une multitude de paroisses ayant chacune son évêque.
Quant à l'ingérence cle l'Etat, elle a été souvent néfaste, mais
non moins souvent aussi bienfaisante. Ces laïques, ces princes,
ces ministres, s'occupant d'affaires d'Eglise, ont, en bien des

occasions, montré plus de bon sens pratique que les théologiens

montés sur leurs grands chevaux ; et, quoi qu'on dise
de l'Union introduite par Frédéric-Guillaume III, elle a été

pour le protestantisme une source de riches bénédictions, ne
fût-ce que parce qu'elle a su prouver qu'une union dans
l'Eglise est possible, quand on la veut bien.

Terminons donc ces développements en répétant que ce
n'est pas dans la nature même du protestantisme qu'il faut
chercher les entraves qui pourraient arrêter sa marche
ascendante; elles ne résident pas dans sa bonne volonté, clans ses
doctrines ou dans son organisation. Les « évolutions » qu'il
traverse actuellement et qui effraient M. Goyau, sont des
évolutions saines et bienfaisantes, et les petits troubles qu'elles
produisent sont, en face du travail général, d'une importance
fort secondaire.



— 412 —

V. Si en Allemagne le peuple protestant et son Eglise
sont exposés à des dangers, il faut les chercher autre part.
Nous voulons en indiquer deux, qui nous paraissent plus
graves que ceux qu'énumère M. Goyau. Ils sont l'un et l'autre
en rapport intime avec la prospérité et les succès étonnants
du nouvel empire. D'une part, c'est le besoin de jouissance
toujours croissant de la population, besoin favorisé par
l'augmentation prodigieuse de son aisance ; d'autre part, c'est
l'intensité de l'orgueil national excité par les victoires de 1870

et par les succès industriels et commerciaux. C'est de ce côté

que le peuple allemand et même ses ecclésiastiques doivent
être sur leurs gardes. On s'oublie facilement quand on est

dans la joie ; et la croix de Christ ne gagne pas en grandeur
à être plaquée d'or et montée sur un piédestal. Sous ces

influences, le protestantisme tend peut-être à prendre en

Allemagne un caractère quelque peu superficiel, et à s'éloigner
de cette austérité qui a fait la force des Eglises calvinistes de

langue française. C'est en particulier l'éducation universitaire
qui, à côté de ses immenses avantages, contribue bien souvent à

faire dévier les mœurs et les pensées des ecclésiastiques vers
une conception un peu mondaine du royaume de Dieu. La vie
de plaisir qu'offrent les villes universitaires, et la continuelle
préoccupation de voir grandir l'Allemagne qui hante les

cerveaux de ceux pour lesquels le patriotisme est la seule
religion, laissent souvent des traces trop profondes dans le cœur
de la jeunesse, et l'on oublie la parole du Christ : « Cherchez

premièrement le royaume de Dieu et sa justice, et toutes ces

choses vous seront données. »

Heureusement que la Providence a procuré les remèdes

qu'il fallait pour contrebalancer ces tendances : sans parler
des traitements relativement modiques des pasteurs, ce sont,

d'une part, les attaques toujours plus menaçantes et plus

perfides de Rome; d'autre part, les appels pressants adressés

par les classes nécessiteuses à la charité chrétienne, et par
les missions à la foi religieuse. Il y a là deux nouveaux

domaines qui se sont ouverts aux Eglises, domaines qu'on ne

connaissait pas il y a un siècle, mais que l'on commence

chérir et qui rendront au centuple en bénédictions spirituelles,

ce qu'on leur aura donné en temps, en force et en biens
terrestres. Nous ne pouvons énumérer ici ce que l'on a fait pen-



— 413 —

dant ces dernières années dans les missions intérieures et
extérieures, termes par lesquels les Allemands désignent les
deux grands champs d'activité que nous venons d'énoncer. Il
faut s'adresser pour cela aux statistiques de l'œuvre des

diaconesses, des maisons hospitalières (Herbergen zur Heimat),
des colonies pour vagabonds (Arbeiterkolonien), des unions
chrétiennes, des cercles chrétiens (Vereinshäuser), de l'œuvre
des missionnaires urbains (Stadtmissionen) ; il faudrait
parcourir l'immense littérature populaire destinée à rattacher les
grandes masses à l'Eglise ; il faudrait lire les rapports des

missions, notamment celui de Bâle, qui a un budget de plus
d'un million par an et qui recueille principalement ses fonds
chez les gens du peuple et dans la classe moyenne de
l'Allemagne du Sud. Ce qui nous ôte toute crainte de voir disparaître

le sérieux du sein du protestantisme allemand, ce sont
avant tout ces nombreuses personnalités fortes, ces hommes
de Dieu, pour employer le terme le plus juste, qui restent à
leur poste et qui travaillent, sans jamais se fatiguer, au
relèvement de leur peuple. Tant qu'un pays possède une élite
pareille et nous pouvons le dire aussi nombreuse, il n'y a pas
lieu de douter de son avenir.

H se forme aussi des groupements en Allemagne. C'est
un signe du temps. La presse protestante prend de l'extension ;

les congrès, comme ceux de la mission intérieure, des œuvres
sociales, etc., se multiplient ; les anciennes organisations,
comme le «Gustave-Adolphe», la conférence d'Eisenach et
d'autres encore, se fortifient, et la Ligue Evangélique
(Evangelischer Bund), l'une des dernières créations, réussit de jour
en jour davantage à réunir en un faisceau les forces les plus
variées et les plus disparates en apparence.

Ici nous ajouterons une remarque. Le but de la Ligue
Evangélique a été la défense des intérêts protestants contre
les empiétements de Rome. Ces empiétements sont favorisés
en partie par la politique de l'Empire, qui, pour des raisons
d ordre intérieur et d'expansion extérieure, croit avoir besoin
de l'appui du puissant parti catholique allemand. Le
protestantisme ressent continuellement les contre-coups souvent
bien humiliants de cette politique, politique singulière d'un
gouvernement protestant, faisant les affaires de Rome!
Mais, ici encore, Rome n'a pas lieu de trop se réjouir. Plus



— 414 —

le protestantisme est attaqué du dehors et délaissé par le bras
séculier, plus il se fortifie; et si la Ligue Evangélique a bien
raison d'être souvent mécontente de la manière d'agir de ses

protecteurs protestants, il n'en est pas moins vrai que dans
la manière bienveillante dont les gouvernements protestants
traitent l'Eglise romaine, il y a la preuve palpable du fait
indéniable que le protestantisme est par sa nature tolérant.
Les gouvernements catholiques-romains ne pourraient agir
ainsi.

Résumons, pour terminer, ce que nous avons expliqué.
Nous opposons à la thèse de M. Goyau, qui voit le protestantisme

se désagréger par suite d'une série d'antinomies
irréductibles, cette autre thèse, que le protestantisme a fait depuis
la Réforme un immense pas en avant. Il a approfondi et

complété le travail scientifique commencé par les réformateurs;
il a su conserver sa liberté et son individualisme ; il n'a pas

perdu la foi, quelque difficiles qu'aient été les moments

que celle-ci a traversés, et il se rend compte de la tâche

qu'il a à accomplir.
En outre, il nous semble que les deux groupes protestants

les plus considérables du monde, les races allemandes
et les races anglo-saxonnes, ont eu jusqu'à présent, clans

l'économie divine, des tâches différentes à remplir. L'Angleterre,

la reine des mers, a été le peuple de l'action ;

l'Allemagne, le pays des penseurs et de la recherche. Si l'Angleterre

a préparé le monde pour les conquêtes du christianisme
évangélique, l'Allemagne a forgé l'arme pour les parfaire. Ce

qu'elle a réuni de science théologique dans ses bibliothèques,
pendant les siècles passés, rendra un jour service au monde

entier. Ne vient-on pas déjà aujourd'hui de toutes parts puiser
à ses sources si abondantes et si claires? Mais ce que
l'Angleterre a fait avec son énergie si puissante et l'Allemagne
avec sa pensée si profonde, cela suffira-t-il pour le christianisme

de l'avenir? Nous ne le croyons pas. L'ancienne Eglise,
le catholicisme d'autrefois, contient aussi des éléments de vie

en grand nombre. Son admirable organisation episcopale, le

dévouement et l'abandon complet de soi-même, qui est la base

de cette organisation, ne sont-ils pas des trésors qui, revivifiés

par la réforme, pourront apporter un troisième auxiliaire a



— 415 —

ceux qu'ont produits l'Allemagne et l'Angleterre? C'est là
notre opinion personnelle. Nous croyons que le christianisme
aura aussi besoin à l'avenir d'une organisation forte et d'un
esprit de sacrifice à toute épreuve, comme celui que nous
rencontrons auprès des grandes figures du catholicisme. Puisse
le mouvement œcuménique que représente la Revue internationale

cle théologie former de plus en plus un lien entre les
Eglises catholiques et le protestantisme, et contribuer pour
sa part à réaliser cette dernière étape du règne de Dieu, où
il n'y aura qu'un berger et qu'un troupeau, c'est-à-dire Christ
et son Eglise.

Strasbourg.
F. Hoffet, pasteur,

Directeur du journal « Die Heimat. »


	L'avenir du protestantisme en Allemagne

