Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403415

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DOGME

ET

LA SPECULATION THEOLOGIQUE

DANS LA QUESTION TRINITAIRE.

V. Conclusions générales’).

1° Les Peres sont unanimes a répéter les paroles de J.-C,,
les uns purement et simplement, les autres en les expliquant
et en les commentant. Fondés sur les enseignements mémes
de J.-C., tous enseignent, comme je 'ai déja fait remarquer?),
— qu'il existe un Dieu, un et unique, qui est simultanément
Pere, Fils, Esprit; — que le Peére est Dieu; que le Fils (ou
Verbe, ou Parole) est Dieu; que le Saint-Esprit (ou Consola-
teur) est Dieu; — que, tout en étant distincts comme Pere,
comme Fils, comme Esprit, ils ne sont cependant qu'un sel
et méme Dieu; — que le Fils, forme de Dieu, splendeur de
sa gloire, empreinte de sa personne, est engendré par le
Pere, et que le Saint-Esprit proceéde du Pere; que le Fils a
été envoyé aux hommes par le Pere, le Saint-Esprit par le
Pere au nom du Fils et par le Fils au nom du Peére; — qu€
le Fils, en accomplissant sa mission et sa médiation divines,
n’a été séparé ni du Pére ni du Saint-Esprit; que le Pere a

Y Voir la Rewvue, n° 20, p. 751-76g, et u° 21, p. 57-85. — Clest sur le désir
de quelques amis que je donne dés maintenant les conclusions générales de cette
Etude, sauf a revenir, dans les livraisons suivantes, si cela est nécessaire, sur quelques
points de la tradition qui n’ont pas encore été suffisamment éclaircis.

3 Revue internat. de TVéol., oct. 1897, p. 760-761.



ét¢ avec lul, se reconciliant en lui le monde; — que c'est
aussi le Pere qui a fait les ceuvres; — que le Fils a agi aussi
en union avec le Saint-Esprit, qui, étant 'Esprit de Dieu, est
nécessairement I'Esprit du Pére et 'Esprit du Fils.

Ainsi donc, le Pere est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-
Esprit est Dieu; ox Dieu est Dieu en tant que Pere, il est
Dieu en tant que Fils, il est Dieu en tant qu'Esprit; oux Pere,
Fils, Esprit, Dieu est toujours un seul et méme Dieu. Telle
- est la doctrine sur laquelle les Péres sont unanimes.

Il est & remarquer aussi que, conformément a la parole
du Christ: « Baptisez-les au nom du Pére, et du Fils et du
Saint-Esprit, » ils ont nommé d’abord le Pere, puis le Fils, en-
suite le Saint-Esprit. D’ailleurs, la notion de Pere ¢tant la
premiere dans la conception chrétienne de Dieu, il était logique
que T'on placat au premier rang le Pere; la notion de Pere
étant li¢e logiquement a celle de Fils, il était naturel que le
Fils fat placé au second rang; donc, comme conséquence, le
troisitme rang était celui du Saint-Esprit. St. Justin, dans sa
I* Apologie (n. 13), en a fait la remarque expresse, et dans
sa-II* Apologie (n. 13) il va méme jusqu'a appeler le Verbe «le
second Dieu». Cet ordre des trois personnes ne saurait donc
&tre interverti sans altérer le dogme. Plus tard, on 'expliquera
par des considérations psychologiques, a l'exemple de Ter-
tullien, de St. Grégoire de Nazianze, de St. Grégoire de Nysse,
de St. Augustin, etc.; mais il ne faudrait pas en conclure quw'il
ne repose que sur des considérations psychologiques. Il repose
sur la parole méme du Christ et sur la notion méme du Pere,
du Fils et du Saint-Esprit, indépendamment de toute psycho-
logie; et on le trouve énoncé des la fondation méme du chris-
tianisme. II n’est pas un produit du temps ni de la spéculation
théologique‘, il fait partie de la révélation méme.

2® Cest 1a le dogme trinitaire. Les Peres I'ont enseigné
Comme venant de J.-C. méme, et non comme le résultat de
leurs propres reéflexions. Iis T'ont toujours accompagné des
textes de I'Ecriture, et, en le mentionnant, ils se sont toujours
dfmnés comme les témoins de la foi de I'Eglise. «Telle est,
d_lt St. Hilaire de Poitiers, la confession catholique et aposto-
I1q1.1e tirée des Evangiles, haec de Evangeliis catholica et apos-
tolica  confessio est (de Trinitate, L. T).» — «Croyons, dit



St. Hippolyte, selon la tradition des apdtres, credamus secundum
traditionem apostolorum (Contra Noetum, n. 17). » — « Telle est
ma foi, dit St. Augustin, qui est la foi catholique. »

3° Les Peres ne se sont pas toujours bornés & citer les
paroles du Christ; ils ont cherché souvent, presque toujours,
a les expliquer, non seulement a en expliquer le vrai sens,
mais encore a expliquer le comwmnent et le pourquor des vérités
enseignées par le Christ. Si le Christ n'a pas jugé a propos
de nous révéler le comment et le pourquoi, il n’a pas non plus
défendu de les chercher, et les Péres ont usé¢ de cette 1égitime
liberté. ,
Concluons, en passant, que cette liberté, qu’ils ont con-
sidérée comme un droit du chrétien, ne saurait étre enlevée
a aucun chrétien; qu'aujourd’hui encore, par conséquent, chaque
Eglise particuliere, chaque théologien, chaque chrétien, a le
droit de chercher a se rendre compte de sa foi et de com-
muniquer a ses fréres ses explications, tant que ce sont des
explications et non des négations.

4° 11 est tres facile de distinguer le dogme trinitaire et
les explications personnelles données par les Peres. Quand ils
ont écrit comme docteurs privés, les Peres Pont toujours fait
remarquer par un langage particulier. «Pour parler ainsi,
ut sic loguar,» dit St. Grégoire de Nazianze (Oratio 39). Et
quand il veut distinguer en Dieu la substance, qui est une, et
les personnes, qui sont trois, il dit: «Proprietates, sive hypo-
stases, s¢ cui hoc verbum wmagis arridet, sive personas (nequé
enim de vocabulis dissidebimus, quandiu syllabze ad eamdem
sententiam ferent).» FEt il réclame la liberté de fabriquer des
mots nouveaux, pour cawuse de clarté, «liceat perspicuitatis
causa nova nomina fingere.» Or, cette liberté, encore une fois,
nous la revendiquons aussi pour nous, parce qu'elle est de
droit commun dans l'Eglise chrétienne.

5° Il est clair qu'en parlant ainsi, qu'en formant ses mots
nouveaux, qu'en donuant ses explications personnelles, St. Gré-
goire de Nazianze ne songeait aucunement a les assimiler au
dogme méme et a les imposer & la croyance des fideles comme
faisant partie du dogme, soit de loin, soit de pres. Aucun



— 375 —

Pére ne s'est permis une telle transformation. Ce n'est que
plus tard, sous l'influence d’'un autoritarisme malsain, qu'elle a
été essayée et pratiquée. Les Peres, loin de présenter leurs
propres spéculations comme des doctrines obligatoires sous
peine d’hérésie ou de schisme, ont proclamé, au contraire, la
suffisance du dogme et la méfiance a l'égard des disputes de
mots et des arguties. Hippolyte ne veut pas que l'on cherche
comment le Fils de Dieu est nél'). — Tertullien, dans son De
Prescript.,, cite le credo comme reégle de la foi, et, malgré sa
brieveté, il n'hésite pas a dire qu'il suffit; que le reste n'est
que curiosité; que ce sont les hérétiques qui aiment ces disputes.
Ii ajoute: «Ignorare melius est ne quod non debeas noris. Fides

tua te salvum fecit, non exercitatio scripturarum ... Cedat
curiositas fidei, cedat gloria saluti... Nihil scire omnia scire
est.» — St. Jean Chrysostome disait aussi: «Quoique ce soit

peu, cependant cela suffit 4 chacun, sufficiunt ista cuivis, ta-
metsi pauca sint.» Et ce méme Pére reprochait aux fideles de
vouloir ajouter des nouveautés aux paroles du Seigneur: «Quid
vos Domini verbis nova quaedam mandata adjungere audetis? »
— St. Grégoire de Nazianze, nous 'avons déja dit, ne voulait
pas que l'on se divisat sur des mots quand ils expriment le
méme sens. Lorsqu’il avait exposé le dogme dans sa simplicité,
il ajoutait (Oralio 20): «Cela me suffit, je ne cherche rien de
plus; mihi audire satis est, nihil praeter ea investigo ac per-
scrutor.» Et il mettait en garde les fideles contre les subtilités
et les arguties qui détruisent la foi: Hoc unum nos timere ne
in argutiis et captionibus fidem solvamus (Oratio 25). —
St. Augustin a parfaitement distingué sa foi, qui était la foi
universelle, et ses propres opinions comme docteur privé. «Ne
vous soumettez pas & mes écrits comme aux Ecritures cano-
niques, dit-il (de Trinitate, L. III, proemium); ne tenez ferme-
ment que ce que vous y aurez certainement compris; n'entre-
prenez pas de corriger mes écrits d'aprés votre opinion ou
votre jugement, mais d'aprés les Livres Saints ou par des
raisons incontestables; si vous me convainquez d’erreur, cette
erreur sera mienne, et, si nous 1'évitons, elle ne sera ni votre
ni mienne.» St. Augustin insiste souvent sur ce point: «Si le
lecteur, dit-il, trouve que je ne m’exprime pas bien parce qu'il

T

g :
) Voir la Revue, n° 21, p. 62.



ne me comprend pas, son-blame ne doit pas retomber sur ma
foi, mais seulement sur ma maniére de m’exprimer; car il est
possible en effet qu'on efit pu étre plus clair (L. I, c. 3).» Tant
de modestie touche dans un si grand génie; ceux qui ont un
génie moindre, ne devraient-ils pas avoir encore plus de
modestie ?

On ne saurait aujourd’hui se pénétrer assez de l'impor-
tance de cette conclusion. Car, loin de se souvenir de la parole
de T'apotre: Oportet sapere ad sobrietatem (Kom., XII, 3), cer-
tains théologiens veulent tout savoir, ont tout découvert, méme
ce que J.-C. ne nous a pas révélé, et placent leurs ¢lucubra-
tions au méme rang que les enseignements du Christ. De la
des divisions interminables: car c'est seulement dans la foi,
dans le dogme, dans la doctrine du Christ, et non dans les
spéculations des hommes, que I'Eglise peut étre une. Combien
Jean Damasceéne était plus modeste, plus chrétien et plus vrai,
lorsqu’il disait: «Quomodo Deus ex Deo genitus, aut processit,
aut quemadmodume semetipsum exinanivit... ignovamus el
eloqui non valemus. »

6° Les Peres ont distingué la foi et les expressions qu'ils
ont employées pour 'exprimer. Ils ont remarqué, avec St. Gré-
goire de Nazianze (Oratio 42), que la foi ne consiste pas
dans les mots, mais dans les choses, non in nominibus, sed in
rvebus comsistit; que les mots sont trés imparfaits et qu'ils
prétent & lobscurité et aux malentendus. St. Augustin a été
sur ce point aussi formel que possible. Il distingue les appel-
lations relatives d’une personne par rapport a l'autre, et les
appellations non relatives (L. VIII, proemium). Il se rend compte
des ¢énigmes, des figures de mots, des tropes, des allégories;
il sait que nous ne voyons Dieu ici-bas qu'en énigme, c’est:
a-dire d'une maniere cachée (L. XV, c. 9 et 10). Comment, avec
des moyens aussi inférieurs, remonter «a ce Verbe qui ne -se
produit point en un son, que limagination ne congoit point
sous l'image d'un son, qui précéde tous les signes par lesquels
il est signifié, et qui est né de la science méme qui demeure
dans 'ame (c. 11)?» Non seulement Augustin avoue (169° lettre)
qu'écrire sur la Trinité est un travail tres difficile (nimis oPer”
osum) et accessible a peu d'intelligences (et a paucis intelhgl
posse arbitror), mais il dit encore (242° lettre) que I'on dit



wa BT =

beaucoup de choses sur lineffabilité de la Trinité, «non pour
dire ce qu'elle est, car alors elle ne serait pas ineffable, mais
seulement pour faire entendre, aprés tout ce qu'on en peut
dire, qu'elle est inexplicable.»

Donc, redisons-le sans cesse, aucun mot n’est un dogme,
et 1'acceptation d'un mot ne saurait étre imposée a qui que ce
soit, ni par qui que ce soit. Les idées seules constituent le
dogme, et les idées peuvent toujours étre exprimées indépen-
damment des mots discutés, discutables et plus ou moins
suspects. Ni le dogme, ni I'Eglise n’ont rien & gagner a re-
courir a4 des expressions ambigués, encore moins & les imposer
comme si elles étaient la parole méme du Christ.

Loin de rendre le langage théologique plus imparfait et
plus obscur, nous devons nous efforcer de le perfectionner en
le rendant plus clair, plus conforme a la science, plus admis-
sible aux hommes loyaux et aux penseurs.

7° 11 est & remarquer que les Peres ont souvent expliqué
le mystere de la Trinité, ainsi que les autres mysteres, modo
oratorio et modo poetico, et qu'ils ont voulu rarement parler
d'une maniere tres stricte. Leurs «discours» en sont la preuve.
Donc on ne saurait prendre a la lettre tout ce qu’ils y ont
dit; prendre a la lettre leurs comparaisons, leurs images, leurs
pointes, serait dénaturer leur pensée. En principe, on peut et
on doit donc admettre qu’il est possible d'employer un langage
plus strict dans les explications du dogme que celui qu'ils ont
employé quelquefois. Comment, par exemple, ne pas trouver
trop longs, trop délayés, et méme trop subtils, dans le «Traité
de la Trinité» de St. Augustin, les livres VII, X et XI?

De meéme que les Peres du IVe siecle ont essayé de mieux
expliquer le dogme que ceux du II°® et du III°, de méme devons-
nous nous efforcer sans cesse, a toutes les époques, d’apporter
au service de la vérit¢ plus de clarté, plus de précision et
Plus de science. L’esprit des Péres a été un esprit de progres;
donc, nous aussi, nous devons progresser dans la maniere
d'exprimer les vérités éternelles. Crescamus in illo per ommnia,
qui est caput Christus (Ephes., IV., 15); crescite in gratia et
in cognilione Jesu Christi (IL Pierre, III, 18).

8° Ce large esprit chrétien une fois établi et admis dans
TEglise, les P2res ont usé plus ou moins de leur liberté de

Revue intern, de Théologie. Heft 22, 1398, 25



— 378 —

docteurs privés. Quelquefois cette liberté a été trés grande,
au point méme qu’elle nous étonne aujourd’hui et que nous
osons rarement en déployer une semblable. Tels, comme Ter-
tullien, Grégoire de Nysse, Augustin, en apellent, pour expliquer
la Trinité, aux connaissances psychologiques; Grégoire de Nysse
va méme jusqu’'a dire que ce témoignage est plus ferme et
plus digne de foi que tout autre tiré de la loi ou de 'écriture:
«hoc quippe quovis alio ex lege aut scriptura petito firmius est
ac fide dignius testimonium.» Tels autres, comme Tertullien,
Grégoire de Nazianze, etc., recourent a des images tres har-
dies: le soleil et ses rayons, la source et le ruisseau, la racine
et la plante, la pierre précieuse et son éclat, etc. « Finge trini-
tatem esse margaritam quamdam, undique sibi similem atque
seque fulgentem: quaecumque margaritze pars fuerit oblaesa,
tota lapidis gratia extincta fuerit; eodem modo ...» (Oratio 37).
Tels autres, comme Origéne, Basile de Césarée, Jean Chry- -
sostome, Jean Damasceéne, Hilaire de Poitiers, Augustin, etc.,
s'élevent & des considérations métaphysiques qui leur sont tout
a fait personnelles et qui ne sauraient étre confondues avec
le dogme méme. Sans doute le péril de cette confusion est
grand dans les esprits sans culture philosophique, qui ne dis-
cernent pas les choses qui leur sont enseignées, et qui les
acceptent toutes comme venant de la méme source et comme
ayant la méme valeur. C'est grace a cette ignorance des masses
et méme de beaucoup de théologiens que les spéculations sco-
lastiques ont pu étre transformées en dogmes dans certaines
Eglises. Mais ni les Peres ni les théologiens perspicaces ne
commettent cette erreur. Quoi qu'il en soit, il est nécessaire
de maintenir la distinction du dogme chrétien, toujours simple
et un, et des considérations métaphysiques, souvent compliquées,
difficiles et opposées, de plusieurs Péres parlant comme docteurs
privés. Rappelons quelques détails:

St. Basile, St. Grégoire de Nazianze, St. Jean Damascene,
ont souvent pris comme synonymes les mots principe et cause,
et ils n'ont pas craint de dire que le Pere est cause du Fils;
assertion trés choquante dans le francais philosophique actuel.
St. Hilaire de Poitiers n’a-t-il pas ¢té jusqu'a dire que le Fils
a été wditus et creatus? Clest ce méme Pere qui, malgré
Pusage contraire des Latins, a donné le nom de subsiances
aux trois personnes divines; il prenait évidemment ce mot dans



son sens étymologique d’hypostase (sub-siare). Clest lui aussi
qui a dit du Fils qu'il est Spéritus a Sprrifu,; ce qui prouve
que le mot Spiritus, méme appliqué a la Trinité, était pris
tantot dans un sens large et commun aux trois personnes,
tantot dans un sens strict et propre a la troisieme personne.

St. Grégoire de Nazianze ne nous parait-il pas trés hardi,
lorsqu'il considere les trois personnes divines comme des -
sages de Dieu (facies, moiowme), ou comme des propriétés de
Dieu? ou encore lorsqu'il appelle le Pere «quod principii ex-
pers est», le Fils «principium», et le Saint-Esprit «id quod
cum principio est»? (Oratio 42).

Tertullien n'est-il pas aussi trés hardi, lorsqu’il représente
le Pere, le Fils et le Saint-Esprit comme des degréds (gradus),
des formes (formee), des aspecis (species) de la divinité? lors-
qu'il dit du Fils qu’il est une portion (portio) de la substance
divine, et lorsque, appelant le Fils Sermeo, il dit: Sermo Spi-
ritu structus est, et, ut ita dicam, Sermonis corpus est Spiritus.
Et plus loin: Spiritus substantia est Sermonis, et Sermo ope-
ratio Spiritus.

Et Augustin n'est-il pas, lui aussi, trés hardi, lorsqu'il pré-
tend découvrir (L. XI, c. 1 et 2) des traces de la Trinité jusque
dans l'homme extérieur (etiam in exteriore homine), et dans
le fait de la vision (in visione)?

Nous constaterons plus loin (n. 10) d’autres hardiesses en-
core. Que celles-ci nous suffisent pour démontrer de quelle
liberté les Peéres ont joui comme docteurs privés, et par con-
sequent a quelle liberté nous avons droit, nous aussi, du mo-
ment que nous nous tenons dans les vraies limites du dogme.
Il va de soi que nous ne réclamons ni la liberté de maintenir
les obscurités, sous prétexte que tout ce qui a existé chez les
Peres doit étre sacré, ni celle de renouveler les imperfections
du langage, ni celle de ne pas profiter de leur expérience et
des lecons du passé, ni celle de retomber dans de fausses équi-
valences d'idées et de mots, mais seulement la liberté de
chercher une plus grande clarté dans l'explication du dogme.

9 II faut noter aussi qu’aucune de ces explications, si
hardies qu’elles paraissent, n'a été condamnée. Ces audacieux
sont des tolérants, parce que ce sont des croyants, et que,
des qu'ils voient le dogme intact, la parole du Christ respectée,



— 380 —

ils sont tranquilles sur le reste et oant confiance dans la vérité
et dans la liberté. Hilaire de Poitiers n'anathématise que lors-
que la foi de P'Eglise est violée. Grégoire de Nazianze ne con-
damne que «la fureur arienne» et «impiété sabellienne»
(Oratio 34).

M. le prof. Funk a fait 'aveu suivant: «Les plus anciens
écrivains ecclésiastiques s’expriment avec une certaine obscurité
au sujet du Sauveur. On le croyail Diew ou IFils de Diew, on
s'en temait la sans chercher a pénéiver la nature supérieure du
Christ et ses rapports avec le Pere. L’attention se porta sur
ces matiéres principalement au II* siecle. On agita surtout la
question de savoir commment la croyance en la divinité du Fils
pouvait se concilier avec la croyance en 1'unité de Dieul). »
Sur ce comment se produisirent naturellement des divergences.
Plusieurs, s’inspirant surtout des explications de Philon, incli-
nerent a4 exagérer la subordination du Fils au Pere, donc a
amoindrir sa divinité et 4 expliquer 'unité de Dieu (monarchia)
dans un sens qui ne voyait plus guére que le Pere et qui
n’affirmait pas assez le Fils et le St-Esprit. C'est de cette ten-
dance que sortirent les monarchiens antitrinitaires, les aloges,
Théodote de Byzance, Paul de Samosate, No&t, Praxeas, Sa-
bellius, etc. Mais, d&s que ces prétendues explications de la
foi parurent étre des négations de la foi, 'Eglise les condamna .
au nom d’'une foi objective et positive dont elle avait parfaite-
ment conscience. Elle ne condamna donc pas la liberté au nom
de la foi, mais seulement la négation de la foi.

10° Autant le vrai dogme est un, autant les spéculations
théologiques sont multiples et variées. Indiquons quelques-unes
de ces variations.

La caractéristique que 1'on donne, au II° siecle, du Fils
et du Saint-Esprit, n'est pas celle qui sera donnée plus tard.
Justin dit que le Christ a été I'ceuvre (opus) de la wvolonté du
Pere. Théophile d’Antioche enseigne que le Verbe est ' Esprit
de Dieu et le Principe, et il appelle Sagesse de Dieu non celui
que nous appelons le Verbe, mais celui que nous appelons
' Esprit. Hippolyte enseigne que le Fils est la volonté du Pere;
que celui qui est né du Pere est Esprit, c’est-a-dive Verbe; que

Y Hist. de I’ Eglise, trad, fr. de Hemmer, T. I, p. 135; Paris, Colin.



—— 381 —

le Fils de Dieu a été engendré selon I’Esprit; que le Fils de
Dieu est wvirtus, wverbumi, mens Sive Semsus. Irénée appelle
I'Esprit-Saint «figuratio Dei» et «Sapientia.» Clément d’Ale-
xandrie appelle le Verbe facies Dei; il dit que le Seigneur
Jésus, c'est-a-dire le Verbe de Dieu, est VEsprit incarné.
‘Avouons que ce langage peu uniforme témoigne d'une psy-
chologie assez confuse.

Au IITe siecle, Tertullien se représente le Fils (Sermo) comme
une opération de I'Esprit (Sermo operatio Spiritus) et comme
ayant été formé par 'Esprit (Spiritu structus), et 'Esprit comme
la substance et le corps du Fils (Sermonis corpus est Spiritus,
Spiritus substantia est Sermonis). Il dit encore que le Fils, né
de Dieu, est sorti «de vulva cordis ipsius».

Au IVe siecle, Grégoire de Nazianze voit dans le Pere la
cause, dans le Fils Vartisan (opifex), dans le St-Esprit le per-
fectionneur (perfector), et aussi dans le Pere lintelligence
(mens), dans le Fils la parole (sermo), dans le St-Esprit 'esprit
(spivitus). Grégoire de Nysse voit dans le Pere 'ame, dans le
Fils la raison, dans T'Esprit lintelligence (mens), et encore,
dans le Peére le créateur (conditor), titre qui correspond dans
notre ame a la faculté de désirer (comcupiscends); dans le Fils
la providence, qui correspond a notre faculté de raisonner;
dans le St-Esprit le juge, qui correspond & notre faculté iras-
cible (irascendi).

Hilaire de Poitiers voit dans le Pere 'auteur, dans le Fils
'engendré unique, dans le St-Esprit le don.

Au Ve sigcle, Augustin compare les trois personnes de la
Trinité tantdt au sujet qui aime, 4 T'objet qui est aimé, et a
Pamour; tantét & 'ame (mens) qui se connait et s'aime, a la
connaissance qu'elle a d'elle, et a amour qu’'elle a pour elle;
tantdt a la mémoire, a l'intelligence et a la volonté; etc.

C'est dans cette variété et méme dans ces variations qu'on
a fait consister souvent ce quon a faussement appelé «1'évo-
lution des dogmes ». Les vrais dogmes, c’est-a-dire les enseigne-
ments formels du Christ, n'ont pas évolué; ils ont été énoncés
par le Christ et recueillis par les apotres dés le commence-
ment, et ils sont restés tels, en eux-mémes, dans la suite des
siecles. Ce qui a évolué, est U'explication quien a été donnée
par les docteurs, explication qui, en effet, a changé suivant
le cours des siecles et le progres ou le recul des esprits. Mais.



— 332 —

qui ne voit que la variation dans l'explication humaine des
dogmes ne porte pas sur les dogmes mémes, dont la substance
reste toujours la méme? C'est dans V'Eglise romaine que les
dogmes ont été altérés par lintroduction qu’on y a faite des
explications des théologiens romains; et les protestants, en
présence de ces tranformations et de ces faux dogmes romains,
ont pu, effectivement, parler de I'évolution des dogmes. Mais
ce qui peut étre reproché aux dogmes romains, ne saurait
I'étre, je le répete, aux dogmes vraiment catholiques, qui ont
été crus partout, toujours et par tous.

Ce point est capital. Oui, nous reconnaissons une évolution
théologique des explications du dogme trinitaire, mais non une
évolution du dogme méme. Le dogme reste inaltérable dans
son fond et sa simplicité, qui est la croyance a la divinité du
Pere, du Fils, du St-Esprit, a leur ¢galité, a leur éternité, a
leur unité de nature. Ces vérités sont trés claires dans len-
seignement universel. Mais ce qui n'est ni clair, ni précis, ni
formel, c’est le gquomodo, c'est 'explication de ces mémes vé-
rités, soit parce que, de fait, Dieu n’a pas jugé a propos de
nous révéler cette explication, soit parce que les termes dont
les Peres et les théologiens se sont servis sont des termes
philosophiques imparfaits, empruntés aux écoles platonicienne
et philonienne, etc. C'est autant dans l'imperfection de ces
termes que dans la faiblesse de lintelligence humaine qu'il
faut chercher la source des obscurités, des confusions, des
discussions et des hérésies.

M. A. de Broglie l'a tres justement remarqué dans son
Histoive de I' Eglise et de I Empive vomain awn Ve siécle. Parlant
des explications données au II° sidcle par St. Théophile, Tatien,
etc., il dit: «Que si, 4 cdté de ces expressions si fortes, il s'en
glisse quelquefois d’autres moins claires ou moins correctes,
il ne faut pas s’en étonner. Les auteurs de ce siecle ne faisaient
point de traités ex professo sur les dogmes; ils ne rédigeaient
point d’expositions de théologie proprement dites. Ils commen-
taient I'Ecriture et réfutaient U'erreur; malis ils n'avaient pas
encore commencé, du moins d'une facon réguliere, a développer
scientifiquement la doctrine. Clest vers les derni¢res années du
II* siecle seulement qu'on voit apparaitre ce qu'on peut appeler
les théories chrétiennes sur le dogme de la Trinité, c'est-a-dire
une tentative d'expliquer philosophiquement les dogmes sans



— 383 —

sortir de la foi... Des lors, a coté du dogme positif et impé-
rieux, on voit se placer, dans le sein méme de I'Eglise, des
spéculations personnelles qui ne sont pas contraires a la foi,
mais qui lui sont étrangeres. Ce ne sont pas des hérésies,
comme étaient les réveries gnostiques, mais ce sont des
systemes. Ce mne sont point les erreurs des sectes, mais /es
opinions particulieves des écoles?). »

Parlant des systémes trinitaires postérieurs, M. de Broglie
dit: «Il importe de remarquer que l'une et l'autre théorie
(celle de Tertullien et celle d’Origeéne) étaient des sysfomes
parfaitement libves, des opinions de docteurs, et rien de plus.
Quand Tertullien, quand Origéne les mettaient en avant, c’était
pour expliquer et non pour modifier le dogme. Quant au
dogme lui-méme, ils avaient l'intention de le conserver im-
muable, tel qu'ils 'avaient recu de leurs peres spirituels et de
leurs maitres dans la foi. Préchaient-ils, par exemple, au lieu
de philosopher; enseignaient-ils au lieu de raisonner; c'étaient
le dogme de la Trinit¢ pur et simple, 'unité de Dieu, I'égalité
dans la diversité des personnes qui faisaient le fond de leur
doctrine comme de leur foi. On trouverait dans Tertullien
comme dans Origéne, lorsqu’ils parlent en chrétiens simplement
et non en philosophes, les termes les plus forts et les plus
touchants sur le dogme de la Trinité, tel que nous 'entendons . ..
Toutefois, il ne faut pas se dissimuler que ces efforts de la
pensée humaine, méme soumise et pieuse, pour pénétrer le
mystére de la nature de Dieu, avaient l'inconvénient d’intro-
duire dans 1'Eglise des habitudes de dialectique et de raisonne-
ment, qui, employées sur des matieres si délicates, pouvaient
mettre la foi en péril... On peut douter que 'entreprise de
raisonner sur de tels sujets ft aussi prudente que hardie, et
qu'il n’efit pas mieux valu s'en tenir a la pieuse exposition des
premiers ages?).»

Tel, par exemple, pour expliquer la procession en Dieu,
emploie la comparaison suivante: « Adam erat figmentum Dei,
Eva figmentum figmenti, Seth germen ex utroque.» Or, cette
comparaison ne favorise-t-elle pas le trithéisme? — Tel autre,
sous prétexte que le Verbe est Dieu, emploie le mot Dieu au

5 T. I, p. 402; 5° é&dit., 1367.
¥) Zbid., p. 406-408.



= DA =

lieu du mot Verbe, et semble ainsi attribuer a la divinité méme,
en général, ce qui cependant ne convient qu'a la personne du
Verbe comme telle. — Etc., etc. C'est ainsi qu’on a quelquefois
compliqué et obscurci, 12 ol1 'on voulait vraiment expliquer.

Bref, autant la foi ou le dogme proprement dit est simple,
fixe et ferme, autant les explications purement théologiques
varient. Ces variations sont un fait éclatant. Les mots ne sont
pas encore clairs et arrétés dans leur signification philosophique
et théologique, comme les mots nalure, subsiance, hypostase,
personne, volonié, ce dernier mot a ¢té sans doute pris dans
le sens de force (vis) par les théologiens qui ont fait procéder
le Fils de la volonté divine. La maniére de caractériser les
deux processions n'a pas été la méme chez tous. Souvent les
explications ont consisté¢ en des images et des comparaisons
matérielles; d’autres fois, elles ont été tirées de la psychologie
et considérées comme supérieures, mais jamais comme des
dogmes.

11° Certes, il y a, dans plusieurs des explications sus-
mentionnées, de l'ingéniosité, de l'esprit, du trait, de la pointe,
une recherche de la symétrie, qui n'est pas sans finesse et
qui plait. Mais la raison scientifique et philosophique est loin
d'étre toujours satisfaite. Donc, aucune de ces explications ne
saurait aujourd’hui faire autorité, ni étre présentée comme un
argument théologique péremptoire. Par conséquent, autant
lautorité des Peéres doit étre reconnue lorsqu’ils constatent
historiquement la foi universelle de I'Eglise, en témoins fideles,
autant il est permis de chercher des explications théologiques
plus solides que plusieurs de celles qu'ils ont données comme
docteurs privés. Pour trancher une difficulté dogmatique ou
méme simplement théologique, il ne suffit donc pas de citer
telle assertion de tel Pere en particulier, il faut voir d’abord
s'il a émis cette assertion comme témoin de la foi de I'Eglise
ou seulement comme docteur particulier, et ensuite si son asser-
tion n'a pas été contredite par un autre Pére; car, dans ce der-
nier cas, il serait clair que son opinion n’aurait été qu'une opi-
nion personnelle, par conséquent discutable.

12° Je n’ai pas a revenir ici sur les mots qui sont ordi
nairement employés dans les explications de la doctrine trink-



385 —

taire. J'en ai suffisamment parlé ailleurs !). Qu'il suffise de rap-
peler que le mot personmne, 'un des plus usités, n’est pas plus
de foi que le mot essence ou le mot subsiance, que, meme
encore au IVe sidcle, Grégoire de Nazianze 'a présenté comme
facultatif, ainsi que le mot Avpostase et le mot propriéi¢; et
que, méme encore au Ve siecle, Augustin n'a accordé a ces
mots qu'une valeur tres hypothétique. Rappelons quelques-unes
de ses déclarations: _

«C'est donc pour parler de choses indicibles et pour expri-
mer d'une certaine fagon ce gque nous ne pouvons exprimer
en aucune maniére (quod effari nullo modo possumus), que nos
Grecs ont dit: une essence et trois substances, tandis que les
Latins ont dit: une essence ou substance, et trois personnes;
parce que, en latin, l'essence est prise pour la substance. It
pourvu qu'on comprenne, du moins en énigme, ce qui est dit,
il a plu de se servir de ces expressions, afin de dire quelque
chose (ut diceretur aliquid), quand on demanderait: Que sont
ces trois dont la vraie foi proclame Vexistence?... Lors donc
qu'on nous demande quels sont ces trois, et qu'on nous dit
trois quol, nous nous ¢vertuons a trouver guelque nom spé-
cial ou général qui embrasse ces trois, et il ne s’en présente
point d'autre & notre esprit, parce que la suréminence de la
divinité excéde de beaucoup la faculté du langage usuel. En
effet, quand il s’agit de Dieu, la pensée est plus vraie que la
parole et la réalité¢ est plus vraiec encore que la pensée (de
Trinitate, L. VII, c. 4).»

Saint Augustin fait ressortir ensuite les inconvénients qu’il
y a a dire trois personnes. Il remarque que nulle part I'Ecri-
ture ne parle de trois personnes, pas plus qu’elle ne parle de
trois Dieux. Il ajoute: «On doit entendre, par notre mot per-
sonne, ce que les Grecs entendent par leur mot subsiance. car
ils disent trois substances et une seule essence, comme nous
disons trois personnes et une seule essence ou substance. Que
reste-t-il donc a dire, sinon que c'est pour céder A la nécessité
de parler qu'on a accepté ces mots- dont on sentait le besoin
dans les nombreuses disputes & soutenir contre les pieges et
les erreurs des hérétiques... On s’est demandé de quel nom
désigner ces trois quelque chose et on les a appelés substances

) Voir la Revue d’octobre 1897, p. 760-769.



ou persomnes, noms par lesquels on a voulu faire entendre
qu'il v a entre elles non de la diversité, mais de la singula-
rité (non diversitatem, sed singularitatem); en sorte que non
seulement on comprend qu'il y a unité, par le seul fait qu'on
dit qu'il n'y a gqu'une essence, mais encore trinité, par le fait
gu’on dit trois substances ou personnes /ifbid.). »

A propos de la définition de Dieu: «Je suis celui qui est»,
Augustin dit (c. B): «Soit qu’on emploie le mot essence, ce qui
est parler proprement, soit qu'on emploie le mot substance, ce
qui est parler abusivement, utrumque ad se dicitur, non rela-
tive ad aliquid. D’ou 1l suit que, pour Dieu, étre et subsister
n'est qu'un. Et ainsi la Trinité n’étant qu'une essence, n’est
non plus qu'une substance. Pourtant, il est peut-étre plus com-
mode (commodius) de dire trois personnes que trois substances.»
— Et encore (c. 6): «De méme que, pour Dieu, c’est la méme
chose d'étre et d'étre Dieu, d'étre grand et d’étre bon, ainsi
est-ce également pour lui une seule et méme chose que d’'étre
et d’étre une personne. Pourquoi donc ne disons-nous point
que les trois ne sont ensemble gu'une seule et méme personne,
comme nous disons qu’ils sont une seule et méme essence, un
seul et méme Dieu, mais trois personnes, quand nous ne di-
sons ni trois Dieux, ni trois essences; sinon parce que nous
voulons qu'il y ait un mot particulier, pour signifier ce qu'on
entend par Trinité, afin de ne pas demeurer absolument muets,
si on nous demande qu'est-ce que ces trois que nous profes-
sons (ne omnino taceremus interrogati, quid tres, cum ftres
esse fateremur)? «Ce passage est excessivement intéressant et,
croyons-nous, capital dans la question. L’objection qui était
faite ou que saint Augustin se faisait a lui-méme, était celle-
ci: Le Pere est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-Esprit est
Dieu, et nous disons un seul Dieu et non trois Dieux. De
méme le Pere est une personne, le Fils est une personne, le
Saint-Esprit est une personne; pourquoi ne disons-nous pas
une personne, mais trois personnes, puisque nous disons un
Dieu et non trois Dieux? Et comment saint Augustin réfute-
t-il cette objection? Simplement en répondant qu'on ne veut
pas rester muet et qu'il faut dire quelque chose! — Et plus
loin: « Veteres qui latine locuti sunt, antequam haberent ista
nomina, quae non diu est ut in usuwm venmeruni, id est essen-
tiam vel substantiam, pro his naturam dicebant. »



87 —

|
o)

Donc, encore une fois, nous ne saurions attacher a ces
mots, notamment au mot persomne, une importance absolue,
encore moins une importance dogmatique. Ce sont des mots
d’opinion courante, trés obscurs en eux-mémes, et rien de plus.
Ni le vrai philosophe, ni le vrai théologien ne sauraient en étre
esclaves, & plus forte raison le fidele dont la foi est en dehors
de ces questions et indépendante de ces questions.

13° Quant au mot principe, il n’'a eu d’abord que le sens
de commencement et de premier. Ce n'est qu’ensuite qu'on lui
a attaché le sens de vaison d’étre et méme de cause. Clest en
ce dernier sens qu'on a dit et qu'on dit encore que Dieu est
le principe et la cause de l'univers; dénomination qui est appli-
quée, en ce cas, aux trois personnes de la Trinité et non seu-
lement au Pere. l.es trois personnes ne sont qu'un seul prin-
cipe et un seul créateur, comme elles ne sont qu'un seul Dieu.
Puis, on a aussi employé ce mot pour désigner la relation du
Pere au Fils et au Saint-Esprit, et P'on a dit que le Peére est
sans principe (principii expers), et qu'il est le principe du Fils
et du Saint-Esprit: du Fils, parce que le Fils est né de lui;
du Saint-Esprit, parce que le Saint-Esprit procede de lui. Mais,
outre que la dénomination de «principe» appliquée au Pere
ne se trouve pas dans I'Ecriture, elle n’a pénétré dans la théo-
logie qu'assez tard. Evidemment, elle ne saurait étre de foi,
pas plus que le mot personne, le mot hvpostase, le mot na-
ture, etcl).

Donc, lorsque les théologiens ont dit qu'il n'y a en Dieu qu'un
seul principe, cela a signifié, avant tout, que le Pére, le Fils et
le Saint-Esprit, qui sont trois personnes, ne sont cependant
qu'un seul principe, et qu’elles ont agi toutes trois dans 'unité
de la nature divine. C'est la doctrine du monothéisme ou du
monarchisme, harmonisée avec la doctrine de la Trinité. Tout
ce qui est dit de Diew comme principe doit étre dit du Pere,
du Fils et du Saint-Esprit, parce que Dieu est dans son unité
essentielle Pere, Fils et Saint-Esprit.

Puis, cette méme proposition: «Il n'y a en Dieu qu'un
seul principe », a signifié, d’apres certains théologiens, a partir
du neuvieme siecle seulement, que le Pére seul est le principe,

1) Voir la Revue, n° 21, janvier 1897, p. 147-155: 7% Leltre sur los discus-
Sions trinitaires.



non seulement du Fils (ce qui était admis), mais aussi du Saint-
Esprit (ce qui était nouveau). [J'ai dit ailleurs comment des
Peres et des théologiens ont enseigné une doctrine opposéel).
De cette opposition résulte clairement, une fois de plus, que
cette doctrine ne saurait étre ni considérée comme un dogme,
ni surtout imposée comme un dogme.

On peut lire sur ces matieres le ch. 13 du L.V du traité
de la Trinité, de saint Augustin: «Principium quomodo in Tri-
nitate relative dicatur.» Et dans le ch. 14, intitulé: « Pafer et
Filius unicum principium Spiritus sancli», ce Pere dit: «Si
donc ce qui est donné a pour principe celui par qui il est
donné, il faut avouer que le Fere et le Fils sont le principe
du Saintl-Esprit, el non deux principes. De méme que le Pere
et le Fils ne sont quun seul Dieu, et relativement & la créa-
ture un seul créateur et un seul Seigneur, ainsi, relativement
au Saint-Esprit, ils sont un seul principe. Mais, par rapport a
la créature, le Pere, le Fils et le Saint-Esprit ne sont qu’un
seul principe, un seul créateur, un seul Seigneur.» Et dans
son 38° livre sur I'Ev. de saint Jean, aprés avoir enseigné
formellement que le Fils est principe et le Pere aussi, il ajoute:
« Sed quid agamus, numquid duo erunt principia? Cavendum
est hoc dicere. Quid ergo Pater principium, et Filius princi-
pium, quomodo non duo principia? Quomodo dicimus Patrem
Deum, Filium Deum, et tamen dicimus non duos Deos. Nefas
est enim dicere duos Deos. Nefas est dicere tres Deos.» Et un
peu plus loin: «In eo quod dicitur Spiritus Patris et Filii, non
est quod dicam tres; nisi et Patrem, et Filium et Spiritum
sanctum, unum Deum, unum omnipotentem: ergo unum prin-
cipium », etc.

Quoi qu'il en soit et quelque opinion que l'on adopte
(si 'on juge a propos d’en adopter une), il reste certain que
le mot principe et tout ce qui s’y rattache n'est qu'une ques-
tion de philosophie, une pure spéculation théologique et non
un dogme,

Sur ce terrain, les uns raisonnent ainsi: N’avoir pas de
principe et étre principe sont deux choses distinctes. Donc, de
ce quaucune personne n'est principe du Pere, il ne résulte
pas qu'il soit le seul principe ou qu'il soit seul le principe:

") féid, — Voir aussi, dans la présente livraison, p. 354—371I.



. 389 —

car d’'une propriété négative on ne peut pas eo zpso conclure
a une propriété positive. Le Pere, comme personne, est seul
le premier; donc de lui proctdent la deuxiéme et la troisieme
personne; mais la troisigme présuppose et la premiere et la
seconde, — D’autres: Les mots pere et principe ne sont pas
synonymes; celui-ci est plus général que celui-la, et des lors
on ne saurait pas plus conclure du pére au principe que du
particulier au général, ou du moins au plus. Cela est si vrai
gqu'un fils n’appelle son pére ni son principe ni sa cause, mais
son pere; de méme, un peére ne dit pas de son fils qu'il est
son effet ni sa créature, mais son fils. Donc on a tort de vou-
loir expliquer la paternité par les mots priucipe et cawuse, et
la filiation par les mots produit et e¢ffet. — D'autres: Clest
par un abus des mots principe et cause appliqués au Pére par
rapport au Fils et au Saint-Esprit qu'on est arrivé insensible-
ment a larianisme, par de fausses équivalences de mots et
d'idées, une fois admise la prétendue supériorité du prin-
cipe et de la cause sur leffet, comme c’'est par un abus du
mot personne, appliqué au Pere, au Fils et au Saint-Esprit,
qu'on est arrivé au trithéisme. Ce ~point d’histoire est incon-
testable. On ne saurait donc étre trop prudent dans cette
question. En tout cas, 4 quoi bon compromettre le dogme par
des mots obscurs et discutables, qui sont pour plusieurs des
pierres d’achoppement? — D’autres: C'est d'une bonne philo-
sophie de dire que les propriétés dérivent de l'essence et
qu'elles ont leur source, leur raison d’étre, donc leur principe,
dans T'essence. Or, les Peéres ont considéré les personnes divines
comme des propri¢tés de U'essence divine: saint Basile, saint
Grégoire de Nazianze, saint Cyrille d’Alexandrie, etc., sont for-
mels sur ce point. Donc les personnes divines ont leur raison
d’étre ou leur principe dans 1'essence divine méme. C'est ainsi
que saint Cyrille d’Alexandrie répeéte maintes et maintes fois
que le Saint-Esprit, qu'il appelle «la qualité de la divinité du
Fils et la propriété de P’essence du Fils», procéde de I'essence
divine, ou de l'essence du Pere et du Fils (ex essentia divina,
ex essentia Patris et Filii). Donc, bien que les trois personnes
soient éternelles ainsi que 1'essence divine dont elles sont les
propriétés inséparables, cependant nous distinguons, dans notre
maniere de les concevoir, une antériorité logique ou métaphy-
sique (non de temps) de 'essence divine par rapport au Pere,



au Fils et au Saint-Esprit; et ainsi le principe de la vie divine
et des propriétés divines est dans P'essence divine elle-méme.

14° Peut-on dire que le Saint-Esprit est I'FEsprit du Feére
el du Fils? Oui: car 1° le Saint-Esprit est envoyé par le Pere
el par le Fils; 2° Augustin le répéte maintes fois, et méme
Jean Damasceéne enseigne: « Oportet ef Verbum ipsum, Spiritum
habere: nam et verbum nostrum nequaquam spiritus est expers.»
Ce dernier appelle le Saint-Esprit «virtutem ex Patre proce-
dentem et in Verbo requiescentem ». Il ajoute: « Non aliquando
Patri Verbum deest, neque unquam Verbo Spiritus.» Et encore:
« Ex TFilio Spiritum sanctum non dicimus, sed Spiritum Filii
nominamus.» Donc aucune difficulté sur ce point. Tout le monde
est d’accord.

15° Peut-on dire que le Saint-Esprit procede du Feéve par
le Fils? Oui, puisqu’aucun dogme n’y est opposé. Nous avons
vu que Tertullien, dans sa réfutation de Praxéas, enseigne
expressément cette opinion (Spiritum non aliunde puto quam
a Patre per Filium). Dans les ouvrages de saint Basile, de saint
Cyrille d’Alexandrie, de saint Augustin, et dans ceux de plu-
sieurs autres docteurs, on la trouve également; et jamais elle
n'a été condamnée. Les mots die Fiotv ont toujours été traduits
par per Filium, aucun Grec ne consentira jamais a les traduire
par simul cum Filio! Faire die synonyme de ovv est le comble
du parti pris.

16° Peut-on dire que le Saint-Esprit procéde du Ferve et du
Fils? Cette question a été examinée sous tous les rapports,
et nous la croyons épuisée. Je la résumerai en quelques mots.

Il a été dit ailleurs que le mot filiogque a été introduit illé-
galement dans le symbole de la foi.

Il a été dit que la doctrine exprimée par ce mot, bien
qu'elle ait été enseignée par Tertullien!), par saint Athanase,
par saint Cyrille d’Alexandrie, par saint Augustin?) et par plu-
sieurs autres, ne saurait constituer un dogme, parce qu’elle
leur a été suggérée plutot par des considérations psycholo-

Y Adv. Praxeam : « Tertius est Spiritus a Deo ef Filio, sicut tertius 2 radice
fructus ex frutice.
3 Voir la Rewze, n° 21, janvier 1898, p. 84-85.



giques que par des textes positifs de 1'Ecriture sainte. Ils ne
Pont pas puisée dans la révélation, mais dans leurs propres
opinions.

Il a été dit que, par conséquent, cette doctrine ne saurait
étre imposée et qu’elle est une explication libre. Nous nous
séparons donc de Rome, qui maintient cette expression dans
le symbole de la foi, et qui fait de cette doctrine un article
de foi.

Non, elle n’est pas un article de foi, mais elle est une
opinion libre. Pour qu’elle fiit une doctrine erronée et con-
damnable, il faudrait qu’il fat dit dans U'Ecriture et dans la
tradition universelle de 'Eglise que le Saint-Esprit procéde du
Pere seul. Or, cela n’est dit ni dans VEcriture, ni dans aucun
Pére. Jean Damascene ne dit pas: Dicimus Spiritum sanctum,
non ex Filio, mais il se borne a dire simplement, ce qui est
bien différent: Ex i#ilio Spiritum sanctum wnon dicimus. Et ce
n'est 14 que son opinion; car, de fait, plusieurs Peéres, soit
grecs, soit latins, ont dit expressément le contraire. Donc,
autant il est de foi que le Saint-Esprit procéde du Pére, autant
il n'est pas de foi qu'il proceéde du Pere seul.

Les théologiens qui croient avoir des raisons sérieuses
d’enseigner que le Saint-Esprit, troisiéme personne, en procé-
dant du Pere, premiere personne, procede aussi du Fils, seconde
personne, peuvent-ils étre traités d’hérétiques? Nullement; et
ceux qui les traiteraient ainsi deviendraient eux-mémes héré-
tiques, parce qu'ils introduiraient dans le dogme la formule ex
FPatre solo, qui, je le répete, n'est qu’une théorie humaine et
non une vérité divine, et de plus une théorie manifestement
contraire a 1'enseignement formel de plusieurs Peres.

Clest en vain que les partisans de Uex Paire solo pré-
tendent qu’en représentant le Fils comme co-principe (avec le
Pére) de la procession du Saint-Esprit, on détruit le caractere
essentiel et exclusif du Pere, qui serait d’étre principe, et que,
par conséquent, on détruit le dogme de la Trinité. Cette pré-
tention des partisans de lex Patre solo renferme plusieurs
erreurs: 1° il est erroné qu'en considérant le Fils comme co-
principe avec le Pere, on nie que le Pére soit principe; 2° il
n'est pas de foi que le caractdre essentiel et exclusif du Pere
soit d'étre seul le principe; cette doctrine n'est ni dans I'Ecri-
ture, ni dans la tradition universelle. Les Peres caractérisent



392 —

lePeére simplement par sa palerniié, etils ajoutent souvent qu'il est
ingenttus ou principii expers, c'est-a-dire qu'il n’est pas engendré,
qu’il ne procéde pas et que, par conséquent, il est sans principe.
Aucun n’enscigne qu’il soit sex/ le principe du Saint-Esprit. Dail-
leurs, de ce que le Pére ne proceéde d’aucun principe, il ne résulte
nullement que le Fils ne puisse pas étre avec le Pere co-principe
du Saint-Esprit. Donc, le dogme de la Trinité n'est nullement
obscurci, encore moins détruit par Uopinion du Filiogue. Cette
opinion n’est, quoi qu'il en soit, qu'une explication théologique,
explication qui ne saurait étre transformée en dogme, mais
qui ne saurait pas davantage é&tre prohibée. Celle des deux
opinions qui fera valoir en sa faveur la meilleure psychologie,
aura le plus de chances, d'aprés le point de vue de saint Gré-
goire de Nysse, de saint Augustin et de saint Jean Damascene,
de passer pour la plus vraisemblable. En tout cas, 'union des
Eglises ne saurait étre entravée par un tel débat, puisque les
partisans de 'une et de lautre opinion professent tous la foi
une et intégrale et que 1'Eglise la plus séveére n’a pas le droit
d’exiger davantage.

Bref, la question est trés simple, puisqu'elle se réduit, de
fait, 2 une simple application du critérium orthodoxe de Vin-
cent de Lérins, a savoir:

Les Péres ont-ils ¢té unanimes a enseigner comme une
vérité de foi que le Saint-Esprit procéde du Pere ef du Fils?
Non. Donc la doctrine du Filiogue n'est pas un dogme.

En outre, les Péres ont-ils été unanimes a enseigner comme
une vérité de foi que le Saint-Esprit procéde du Pére seul, et
non du Fils? Non, puisqu’aucun Peére ne 1'a enseigné et
que plusieurs ont enseigné le contraire. Donc la doctrine du
Filiogue ne saurait étre condamnée comme une hérésie.

Or, si elle n'est pas un dogme et si elle n'est pas une
hérésie, elle est évidemment une opinion libre.

170 Etant données les considérations qui préceédent, peut-
on dire que, dans la question trinitaire, nous sommes en pro-
ores sur I'époque des Peres? Il me semble qu’on peut répondre
oui et non. :

Nous sommes en progres, en ce sens que, depuis lors, des
explications ont été données du dogme trinitaire, qui paraissent
plus conformes aux exigences actuelles de 1'esprit philosophique
et de l'esprit scientifique.



Mais nous paraissons étre en recul: 1° en ce sens que
nous sommes plus étroits et plus tyranniques, moins libres et
moins libéraux, dans notre manieére d’expliquer le dogme et
de tolérer les explications permises; 2° en ce sens que le tri-
théisme a envahi une quantité d’esprits, dans les masses sur-
tout, qui en sont encore a se repréSenter Dieu comme une
sorte de phénomene a trois tétes, représentation toute payenne
que l'on ne saurait assez répudier. Notre spiritualisme philo-
sophique doit en finir avec ce trithéisme grossier, et notre
foi chrétienne avec cette scolastique stérile et malsaine.

11 faut noter que les Peres ont toujours montré une grande
application a réfuter les fausses notions de la Trinité et parti-
culierement les notions trithéistes. Citons, sur ce point, quelques
explications de saint Augustin, dont plus d’un théoclogien, aujour-
d’hui encore, pourra tirer profit:

« Telle est V'égalité¢ des trois personnes dans la Trinité,
que non seulement le Pere n’est pas plus grand que le Fils
en ce qui concerne la divinit¢, mais que le Pére et le Fils
ensemble ne sont pas quelque chose de plus grand que le
Saint-Esprit, et qu'aucune des trois personnes prises a part
n'est moindre que la Trinité entiere (L. VIII, proemium). » —
«Nous disons que, dans la Trinit¢, deux ou trois personnes
ne sont pas plus qu'une seule... Un étre intelligible et immuable
n'est pas plus vrai qu'un autre ¢également intelligible et
immuable, parce que 1'un et l'autre sont immuablement é&ter-
nels; et, dans ce cas, ce qui est appelé grand n'est grand que
par cela méme qu'il est. Aussi, dés que la grandeur est la
vérité méme, tout ce qui est plus grand est nécessairement
plus vrai; dolt il suit que tout ce qui n’est point plus vrai,
n'est pas non plus plus grand... Dans 'essence de la vérité,
c'est la méme chose d'étre et d'étre vrai, et comme c’est une
seule et méme chose aussi d’étre et d’étre grand, il s’ensuit
que C'est une méme chose encore d'étre grand et d’étre vrai.
Par conséquent, il suit de 1a que ce qui dans la Trinité est
¢galement vrai, est aussi également grand (c. 1).»

C. 5.. «Proinde non mihi videntur probabilem afferre sen-
tentiam, qui sic arbitrantur trinitatem imaginis Dei in tribus
personis, quod attinet ad humanam naturam, posse reperiri, ut
in conjugio masculi et feminse atque in eorum prole compleatur.»
Et cette opinion est longuement réfutée.

Revue intern, de Théologie. Heft 22, 1898, 26



— 394

Et L. XV, ¢. 7. «En Dieu les trois personnes sont d'une
seule essence, mais non point 4 la maniére dont chaque homme
est une personne... Qui osera dire que, dans la Trinité, le
Pere ne se comprend lui-méme, ne comprend le Fils et le Saint-
Esprit que par le Fils, ou qu'il n’aime que par le Saint-Esprit,
tandis que, par lui-méme, il ne ferait que se souvenir de lui,
ou du Fils, ou du Saint-Esprit? Et de méme, qui osera dire
que ce n'est que par le Peére que le Fils se souvient tant de
lui-méme que du Pére, que ce n'est que par le Saint-Esprit
qu'il aime, et que, par lui-méme, il ne peut que se comprendre
et comprendre le Pere et le Saint-Esprit? Et encore, qui osera
dire que ce n’est aussi que par le Pere que le Saint-Esprit se
souvient tant du Peére que du Fils et de lui-méme; que ce
n'est que par le Fils qu'il se comprend et qu'il comprend le
Pere et le Fils; que, par lui-méme, il ne peut que s'aimer et
aimer le Pére et le Fils, comme si le Peére était sa propre
mémoire et la mémoire du Fils et du Saint-Esprit, tandis que
le Fils serait sa propre intelligence a lui et lintelligence du
Pere et du Saint-Esprit, et que le Saint-Esprit serait son propre
amour a soi, et 'amour du Peére et 'amour du Fils? Qui ose-
rait penser et affirmer de pareilles choses dans la Trinité?
Car, s'il n'y a que le Fils qui comprenne pour lui-méme, pour
le Pere et pour le Saint-Esprit, cela revient a cette absurdité
que le Pére ne serait point sage de lui-méme, mais grice au
Fils, et qu'au lieu que ce soit la sagesse qui efit engendré la
sagesse, ce serait par la sagesse engendrée du Pere qu'il
serait sage lui-méme. Car 1a ou il n’y a pas d'intelligence, il
ne peut pas y avoir de sagesse; et, par conséquent, si le
Pere n'est pas intelligence pour lui-méme et si c'est le Fils
qui est intelligence pour le Pere, il est évident que cest le
Fils qui fait le Pere sage. Mais si, pour Dieu, étre c’est étre
sage, et si pour lui essence et sagesse sont la meéme chose,
ce n'est plus le Fils qui vient du Peére, ce qui pourtant estla
vérité, mais c’est plutot le Pere qui tient du Fils son essence,
ce qui est on ne peut plus absurde et plus faux.» Etc.

Et dans maints autres endroits, saint Augustin insiste sur’
ce qu'il ne faut pas séparer les personnes divines, méme dans
les ceuvres attribuées a une secule (L. 1, c.8); que les personnes
divines sont inséparables; qu'elles sont partout en méme temps;
que toute la Trinité a les mémes ceuvres; que le Pere et le



— 395 —

Fils ne peuvent pas agir séparément, que la création n’est pas
seulement 'ccuvre du Pere; que le Fils fait les ceuvres du
Pere, comme le Pere celles du Fils; que, sans doute, certaines
ceuvres appartiennent 4 une personne, mais non sans la coo-
pération des autres; et qu'ainsi les ceuvres attribuées 4 une
personne appartiennent aux trois. On ne saurait donc assez in-
sister sur 'unité de Dieu pour bien comprendre la vraie Trinité.

18° Donc, en somme, il est certain qu'il y a sur la Trinité
des doctrines qui sont de foi et d’autres qui ne sont pas de
foi. Il est certain qu’on peut aisément distinguer celles-1a de
celles-ci, et que ni celles qui sont de foi ne sauraient étre
tenues pour facultatives, ni celles qui ne sont pas de foi ne
sauraient étre tenues pour obligatoires: autant les vrais dogmes
s'imposent & tous les vrais disciples du Christ, autant les doc-
trines qui ne sont point des dogmes restent libres. Il est cer-
tain que, dans ces matieres particulierement ¢levées et diffi-
ciles, les esprits doivent s'appliquer aux choses, aux idées, et
non aux mots, et qu’ils doivent faire effort pour éviter les
arguties et les subtilités. A Texemple des Peéres et des doc-
teurs, nous devons utiliser toutes les sciences pour nous aider
a nous rendre compte de notre foi et & comprendre toujours
mieux ce que le mystere de la Trinité a de profond. Toutes
les libertés dont les Péres ont joui sous ce rapport, nous de-
vons pouvoir en jouir également et en laisser jouir nos fréres.
La varié¢té dans les explications des dogmes, loin de nuire a
Punité de la foi, la rend plus belle et plus vraie. Il est cer-
tain qu’autant la foi doit rester stable comme le Christ, autant
les explications philosophiques de la foi peuvent étre perfec-
tionnées comme lesprit humain. I1 ne faut donc attacher
qu'une importance trés relative et tres secondaire aux mots
métaphysiques obscurs dont on se sert trop souvent pour
exprimer la foi; il serait mieux de U'exprimer seulement par
des termes simples et clairs. En ce qui concerne les relations
d’origine du Fils et du Saint-Esprit, évitons les considérations
oiseuses et stériles, et respectons toutes les opinions sérieuses.
Ne combattons que les hérésies et les erreurs. Clest seule-
ment dans cet esprit de foi et de respect mutuel, croyons-
nous, que les esprits et les Eglises pourront de nouveau s’unir
dans le lien de la paix. E. MicHAuD.




	Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

