
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


372

LE DOGME
ET

LA SPÉCULATION THÉOLOGIQUE

DANS LA QUESTION TRINITAIRE.

V. Conclusions générales ').

1° Les Pères sont unanimes à répéter les paroles de J.-C,
les uns purement et simplement, les autres en les expliquant
et en les commentant. Fondés sur les enseignements mêmes
de J.-C, tous enseignent, comme je l'ai déjà fait remarquer2),
— qu'il existe un Dieu, un et unique, qui est simultanément
Père, Fils, Esprit; — que le Père est Dieu; que le Fils (ou

Verbe, ou Parole) est Dieu; que le Saint-Esprit (ou Consolateur)

est Dieu; — que, tout en étant distincts comme Père,

comme Fils, comme Esprit, ils ne sont cependant qu'un seul

et même Dieu; — que le Fils, forme de Dieu, splendeur de

sa gloire, empreinte de sa personne, est engendré par le

Père, et que le Saint-Esprit procède du Père ; que le Fils a

été envoyé aux hommes par le Père, le Saint-Esprit par le

Père au nom du Fils et par le Fils au nom du Père; —• que

le Fils, en accomplissant sa mission et sa médiation divines,

n'a été séparé ni du Père ni du Saint-Esprit; que le Père a

») Voir la Revue, n° 20, p. 751-769, et n» 21, p. 57-85. — C'est sur le désir

de quelques amis que je donne dès maintenant les conclusions générales de ce

Etude, sauf à revenir, dans les livraisons suivantes, si cela est nécessaire, sur quelqu

points de la tradition qui n'ont pas encore été suffisamment éclaircis.

2) Revue internat, de Théol., oct. 1897, p. 760-761.



— 373 —

été avec lui, se reconciliant en lui le monde ; — que c'est
aussi le Père qui a fait les œuvres ; — que le Fils a agi aussi
en union avec le Saint-Esprit, qui, étant l'Esprit de Dieu, est
nécessairement l'Esprit du Père et l'Esprit du Fils.

Ainsi donc, le Père est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-
Esprit est Dieu ; ou Dieu est Dieu en tant que Père, il est
Dieu en tant que Fils, il est Dieu en tant qu'Esprit ; ou Père,
Fils, Esprit, Dieu est toujours un seul et même Dieu. Telle
est la doctrine sur laquelle les Pères sont unanimes.

Il est à remarquer aussi que, conformément à la parole
du Christ : « Baptisez-les au nom du Père, et du Fils et du
Saint-Esprit, » ils ont nommé d'abord le Père, puis le Fils,
ensuite le Saint-Esprit. D'ailleurs, la notion de Père étant la
première dans la conception chrétienne de Dieu, il était logique
que l'on plaçât au premier rang le Père; la notion de Père
étant liée logiquement à celle cle Fils, il était naturel que le
Fils fût placé au second rang; donc, comme conséquence, le
troisième rang était celui du Saint-Esprit. St. Justin, dans sa
Ire Apologie (n. 13), en a fait la remarque expresse, et dans
sa IIe Apologie (n. 13) il va même jusqu'à appeler le Verbe «le
second Dieu». Cet ordre des trois personnes ne saurait donc
être interverti sans altérer le dogme. Plus tard, on l'expliquera
par des considérations psychologiques, à l'exemple de
Tertullien, de St. Grégoire de Nazianze, de St. Grégoire de Nysse,
de St. Augustin, etc. ; mais il ne faudrait pas en conclure qu'il
ne repose que sur des considérations psychologiques. Il repose
sur la parole même du Christ et sur la notion même du Père,
du Fils et du Saint-Esprit, indépendamment de toute psychologie;

et on le trouve énoncé dès la fondation même du
christianisme. Il n'est pas un produit du temps ni de la spéculation
théologique, il fait partie de la révélation même.

2° C'est là le dogme trinitaire. Les Pères l'ont enseigné
comme venant de J.-C. même, et non comme le résultat de
leurs propres réflexions. Ils l'ont toujours accompagné des
textes de l'Ecriture, et, en le mentionnant, ils se sont toujours
donnés comme les témoins de la foi de l'Eglise. «Telle est,
dit St. Hilaire cle Poitiers, la confession catholique et apostolique

tirée des Evangiles, hœc de Evangeliis catholica et
apostolica confessio est (de Trinitate, L. II).» — «Croyons, dit



-- 374 —

St. Hippolyte, selon la tradition des apôtres, credamus secundum
traditionem apostolorum (Contra Noetum, n. 17). » — «Telle est

ma foi, dit St. Augustin, qui est la foi catholique. »

3° Les Pères ne se sont pas toujours bornés à citer les

paroles du Christ ; ils ont cherché souvent, presque toujours,
à les expliquer, non seulement à en expliquer le vrai sens,
mais encore à expliquer le comment et le pourquoi des vérités
enseignées par le Christ. Si le Christ n'a pas jugé à propos
de nous révéler le comment et le pourquoi, il n'a pas non plus
défendu cle les chercher, et les Pères ont usé de cette légitime
liberté.

Concluons, en passant, que cette liberté, qu'ils ont
considérée comme un droit du chrétien, ne saurait être enlevée
à aucun chrétien ; qu'aujourd'hui encore, par conséquent, chaque

Eglise particulière, chaque théologien, chaque chrétien, a le

droit de chercher à se rendre compte de sa foi et cle

communiquer à ses frères ses explications, tant que ce sont des

explications et non des négations.

4° Il est très facile de distinguer le dogme trinitaire et

les explications personnelles données par les Pères. Quand ils

ont écrit comme docteurs privés, les Pères l'ont toujours fait

remarquer par un langage particulier. « Pour parler ainsi,

ut sic loquar, » dit St. Grégoire de Nazianze (Oratio 39). Et

quand il veut distinguer en Dieu la substance, qui est une, et

les personnes, qui sont trois, il dit: «Proprietates, sive
hypostases, si cui hoc verbum magis arridet, sive personas (neque

enim cle vocabulis dissidebimus, quandiu syllabœ ad eamdem

sententiam ferent). » Et il réclame la liberté de fabriquer des

mots nouveaux, pour cause cle clarté ; « liceat perspicuitatis
causa nova nomina fingere. » Or, cette liberté, encore une fois,

nous la revendiquons aussi pour nous, parce qu'elle est de

droit commun dans l'Eglise chrétienne.

5° Il est clair qu'en parlant ainsi, qu'en formant ses mots

nouveaux, qu'en donnant ses explications personnelles, St.

Grégoire de Nazianze ne songeait aucunement à les assimiler au

dogme même et à les imposer à la croyance des fidèles comme

faisant partie du dogme, soit de loin, soit de près. Aucun



— 375 —

Père ne s'est permis une telle transformation. Ce n'est que
plus tard, sous l'influence d'un autoritarisme malsain, qu'elle a

été essayée et pratiquée. Les Pères, loin de présenter leurs

propres spéculations comme des doctrines obligatoires sous

peine d'hérésie ou de schisme, ont proclamé, au contraire, la
suffisance du dogme et la méfiance à l'égard des disputes de

mots et des arguties. Hippolyte ne veut pas que l'on cherche
comment le Fils de Dieu est né x). —¦ Tertullien, dans son De
Prœscript, cite le credo comme règle de la foi, et, malgré sa

brièveté, il n'hésite pas à dire qu'il suffit; que le reste n'est
que curiosité ; que ce sont les hérétiques qui aiment ces disputes.
Il ajoute : « Ignorare melius est ne quod non debeas noris. Fides
tua te salvum fecit, non exercitatio scripturarum Cedat
curiositas fidei, cedat gloria saluti. Nihil scire omnia scire
est. » — St. Jean Chrysostome disait aussi : « Quoique ce soit
peu, cependant cela suffit à chacun, sufficiunt ista cuivis, ta-
metsi pauca sint. » Et ce même Père reprochait aux fidèles cle

vouloir ajouter des nouveautés aux paroles du Seigneur : « Quid
vos Domini verbis nova quœdam mandata adjungere audetis »

— St. Grégoire de Nazianze, nous l'avons déjà dit, ne voulait
pas que l'on se divisât sur des mots quand ils expriment le
même sens. Lorsqu'il avait exposé le dogme dans sa simplicité,
il ajoutait (Oratio 20) : « Cela me suffit, je ne cherche rien de

plus ;
¦ mihi audire satis est, nihil praeter ea investigo ac per-

scrutor. » Et il mettait en garde les fidèles contre les subtilités
et les arguties qui détruisent la foi : Hoc unum nos timere ne
in argutiis et captionibus fidem solvamus (Oratio 25). —
St. Augustin a parfaitement distingué sa foi, qui était la foi
universelle, et ses propres opinions comme docteur privé. « Ne
vous soumettez pas à mes écrits comme aux Ecritures
canoniques, dit-il (de Trinitate, L. III, proemium) ; ne tenez fermement

que ce que vous y aurez certainement compris ; n'entreprenez

pas de corriger mes écrits d'après votre opinion ou
votre jugement, mais d'après les Livres Saints ou par des
raisons incontestables ; si vous me convainquez d'erreur, cette
erreur sera mienne, et, si nous l'évitons, elle ne sera ni vôtre
ni mienne. » St. Augustin insiste souvent sur ce point : « Si le
lecteur, dit-il, trouve que je ne m'exprime pas bien parce qu'il

*) Voir la Revue, n° 21, p. 62.



— 376 —

ne me comprend pas, son blâme ne doit pas retomber sur ma
foi, mais seulement sur ma manière de m'exprimer ; car il est

possible en effet qu'on eût pu être plus clair (L. I, c. 3). » Tant
de modestie touche dans un si grand génie ; ceux qui ont un
génie moindre, ne devraient-ils pas avoir encore plus de

modestie?
On ne saurait aujourd'hui se pénétrer assez de l'importance

de cette conclusion. Car, loin de se souvenir de la parole
de l'apôtre : Oportet sapere ad sobrietatem (Rom., XII, 3),
certains théologiens veulent tout savoir, ont tout découvert, même

ce que J.-C. ne nous a pas révélé, et placent leurs élucubra-
tions au même rang que les enseignements du Christ. De là

des divisions interminables: car c'est seulement dans la foi,
dans le dogme, dans la doctrine du Christ, et non dans les

spéculations des hommes, que l'Eglise peut être une. Combien

Jean Damascène était plus modeste, plus chrétien et plus vrai,
lorsqu'il disait: «Quomodo Deus ex Deo genitus, aut processif,
aut quemadmodum semetipsum exinanivit. ignoramus et

eloqui non valemus. »

6° Les Pères ont distingué la foi et les expressions qu'ils
ont employées pour l'exprimer. Ils ont remarqué, avec St.

Grégoire de Nazianze (Oratio 42), que la foi ne consiste pas

dans les mots, mais dans les choses, non in nominibus, sed m

rebus consista ; que les mots sont très imparfaits et qu'ils

prêtent à l'obscurité et aux malentendus. St. Augustin a été

sur ce point aussi formel que possible. Il distingue les
appellations relatives d'une personne par rapport à l'autre, et les

appellations non relatives (L. VIII, proemium). Il se rend compte

des énigmes, des figures de mots, des tropes, des allégories;

il sait que nous ne voyons Dieu ici-bas qu'en énigme, c'est-

à-dire d'une manière cachée (L. XV, c. 9 et 10). Comment, avec

des moyens aussi inférieurs, remonter « à ce Verbe qui ne se

produit point en un son, que l'imagination ne conçoit point

sous l'image d'un son, qui précède tous les signes par lesquels

il est signifié, et qui est né de la science même qui demeure

dans l'âme (c. il)?» Non seulement Augustin avoue (169e lettre)

qu'écrire sur la Trinité est un travail très difficile (nimis oper-

osum) et accessible à peu d'intelligences (et a paucis intelhgi

posse arbitror), mais il dit encore (242e lettre) que l'on dit



— 377 —

beaucoup de choses sur l'ineffabilité de la Trinité, «non pour
dire ce qu'elle est, car alors elle ne serait pas ineffable, mais
seulement pour faire entendre, après tout ce qu'on en peut
dire, qu'elle est inexplicable. »

Donc, redisons-le sans cesse, aucun mot n'est un dogme,
et l'acceptation d'un mot ne saurait être imposée à qui que ce

soit, ni par qui que ce soit. Les idées seules constituent le

dogme, et les idées peuvent toujours être exprimées
indépendamment des mots discutés, discutables et plus ou moins
suspects. Ni le dogme, ni l'Eglise n'ont rien à gagner à

recourir à des expressions ambiguës, encore moins à les imposer
comme si elles étaient la parole même du Christ.

Loin de rendre le langage théologique plus imparfait et

plus obscur, nous devons nous efforcer de le perfectionner en
le rendant plus clair, plus conforme à la science, plus admissible

aux hommes loyaux et aux penseurs.

7° Il est à remarquer que les Pères ont souvent expliqué
le mystère de la Trinité, ainsi que les autres mystères, modo
oratorio et modo poetico, et qu'ils ont voulu rarement parler
d'une manière très stricte. Leurs « discours » en sont la preuve.
Donc on ne saurait prendre à la lettre tout ce qu'ils y ont
dit ; prendre à la lettre leurs comparaisons, leurs images, leurs
pointes, serait dénaturer leur pensée. En principe, on peut et
on doit donc admettre qu'il est possible d'employer un langage
plus strict dans les explications du dogme que celui qu'ils ont
employé quelquefois. Comment, par exemple, ne pas trouver
trop longs, trop délayés, et même trop subtils, dans le « Traité
de la Trinité» de St. Augustin, les livres VII, X et XI?

De même que les Pères du IVe siècle ont essayé de mieux
expliquer le dogme que ceux du IIe et du IIIe, de même devons-
nous nous efforcer sans cesse, à toutes les époques, d'apporter
au service de la vérité plus de clarté, plus de précision et
plus de science. L'esprit des Pères a été un esprit de progrès;
donc, nous aussi, nous devons progresser dans la manière
d'exprimer les vérités éternelles. Crescamus in ilio per omnia,
qui est caput Christus (Ephes., IV., 15) ; crescite in gratia et
in cognitione Jesu Christi (II Pierre, III, 18).

8° Ce large esprit chrétien une fois établi et admis dans
l'Eglise, les Pères ont usé plus ou moins de leur liberté de

Revuo intern, de Théologie. Heft 22, 1898. 25



— 378 —

docteurs privés. Quelquefois cette liberté a été très grande,
au point même qu'elle nous étonne aujourd'hui et que nous
osons rarement en déployer une semblable. Tels, comme
Tertullien, Grégoire de Nysse, Augustin, en apellent, pour expliquer
la Trinité, aux connaissances psychologiques ; Grégoire de Nysse
va même jusqu'à dire que ce témoignage est plus ferme et
plus digne de foi que tout autre tiré cle la loi ou de l'écriture :

« hoc quippe quovis alio ex lege aut scriptura petito firmius est
ac fide clignius testimonium. » Tels autres, comme Tertullien,
Grégoire de Nazianze, etc., recourent à des images très
hardies: le soleil et ses rayons, la source et le ruisseau, la racine
et la plante, la pierre précieuse et son éclat, etc. « Finge
trinitatem esse margaritam quamdam, undique sibi similem atque
œque fulgentem : quœcumque margaritœ pars fuerit oblœsa,
tota lapidis gratia extincta fuerit ; eodem modo ...» (Oratio 37).
Tels autres, comme Origene, Basile de Cesaree, Jean Chry-
sostome, Jean Damascène, Hilaire de Poitiers, Augustin, etc.,
s'élèvent à des considérations métaphysiques qui leur sont tout
à fait personnelles et qui ne sauraient être confondues avec
le dogme même. Sans doute le péril de cette confusion est

grand dans les esprits sans culture philosophique, qui ne
discernent pas les choses qui leur sont enseignées, et qui les

acceptent toutes comme venant de la même source et comme

ayant la même valeur. C'est grâce à cette ignorance des masses
et même de beaucoup de théologiens que les spéculations
scolastiques ont pu être transformées en dogmes dans certaines
Eglises. Mais ni les Pères ni les théologiens perspicaces ne

commettent cette erreur. Quoi qu'il en soit, il est nécessaire
de maintenir la distinction du dogme chrétien, toujours simple
et un, et des considérations métaphysiques, souvent compliquées,
difficiles et opposées, de plusieurs Pères parlant comme docteurs

privés. Rappelons quelques détails:
St. Basile, St. Grégoire de Nazianze, St. Jean Damascène,

ont souvent pris comme synonymes les mots principe et cause,

et ils n'ont pas craint de dire que le Père est cause du Fils,'
assertion très choquante dans le français philosophique actuel.

St. Hilaire de Poitiers n'a-t-il pas été jusqu'à dire que le Fils

a été œditus et creatus? C'est ce même Père qui, malgré

l'usage contraire des Latins, a donné le nom de substances

aux trois personnes divines ; il prenait évidemment ce mot dans



— 379 —

son sens étymologique d'hypostase (sub-stare). C'est lui aussi

qui a dit du Fils qu'il est Spiritus a Spiritu; ce qui prouve
que le mot Spiritus, même appliqué à la Trinité, était pris
tantôt dans un sens large et commun aux trois personnes,
tantôt dans un sens strict et propre à la troisième personne.

St. Grégoire de Nazianze ne nous paraît-il pas très hardi,
lorsqu'il considère les trois personnes divines comme des

visages de Dieu (facies, nqóowna), ou comme des propriétés de

Dieu? ou encore lorsqu'il appelle le Père «quod principii
expers est», le Fils «principium», et le Saint-Esprit «id quod
cum principio est » (Oratio 42).

Tertullien n'est-il pas aussi très hardi, lorsqu'il représente
le Père, le Fils et le Saint-Esprit comme des degrés (gradus),
des formes (formœ), des aspects (species) cle la divinité? lorsqu'il

dit du Fils qu'il est une portion (portio) de la substance
divine, et lorsque, appelant le Fils Sermo, il dit : Sermo Spiritu

structus est, et, ut ita clicam, Sermonis corpus est Spiritus.
Et plus loin : Spiritus substantia est Sermonis, et Sermo ope-
ratio Spiritus.

Et Augustin n'est-il pas, lui aussi, très hardi, lorsqu'il
prétend découvrir (L. XI, c. 1 et 2) des traces de la Trinité jusque
dans l'homme extérieur (etiam in exteriore homine), et dans
le fait de la vision (in visione)

Nous constaterons plus loin (n. 10) d'autres hardiesses
encore. Que celles-ci nous suffisent pour démontrer de quelle
liberté les Pères ont joui comme docteurs privés, et par
conséquent à quelle liberté nous avons droit, nous aussi, du
moment que nous nous tenons dans les vraies limites du dogme.
Il va de soi que nous ne réclamons ni la liberté de maintenir
les obscurités, sous prétexte que tout ce qui a existé chez les
Pères doit être sacré, ni celle de renouveler les imperfections
du langage, ni celle de ne pas profiter de leur expérience et
des leçons du passé, ni celle de retomber dans de fausses
équivalences d'idées et de mots, mais seulement la liberté de
chercher une plus grande clarté dans l'explication du dogme.

9° Il faut noter aussi qu'aucune de ces explications, si
hardies qu'elles paraissent, n'a été condamnée. Ces audacieux
sont des tolérants, parce que ce sont des croyants, et que,
dès qu'ils voient le dogme intact, la parole du Christ respectée,



ils sont tranquilles sur le reste et ont confiance dans la vérité
et dans la liberté. Hilaire de Poitiers n'anathématise que lorsque

la foi cle l'Eglise est violée. Grégoire de Nazianze ne
condamne que «la fureur arienne» et 1'« impiété sabellienne »

(Oratio 34).
M. le prof. Funk a fait l'aveu suivant: «Les plus anciens

écrivains ecclésiastiques s'expriment avec une certaine obscurité
au sujet du Sauveur. On le croyait Dieu ou Fils de Dieu ; ou
s'en tenait là sans chercher à pénétrer la nature supérieure du
Christ et ses rapports avec le Père. L'attention se porta sur
ces matières principalement au IIe siècle. On agita surtout la
question cle savoir comment la croyance en la divinité du Fils
pouvait se concilier avec la croyance en l'unité de Dieux). »

Sur ce comment se produisirent naturellement des divergences.
Plusieurs, s'inspirant surtout des explications de Philon,
inclinèrent à exagérer la subordination du Fils au Père, donc à

amoindrir sa divinité et à expliquer l'unité de Dieu (monarchia)
dans un sens qui ne voyait plus guère que le Père et qui
n'affirmait pas assez le Fils et le St-Esprit. C'est de cette
tendance que sortirent les monarchiens antitrinitaires, les aloges,
Théodote de Byzance, Paul de Samosate, Noët, Praxeas, Sa-

bellius, etc. Mais, dès que ces prétendues explications de la
foi parurent être des négations de la foi, l'Eglise les condamna
au nom d'une foi objective et positive dont elle avait parfaitement

conscience. Elle ne condamna donc pas la liberté au nom
de la foi, mais seulement la négation de la foi.

10° Autant le vrai dogme est un, autant les spéculations
théologiques sont multiples et variées. Indiquons quelques-unes
de ces variations.

La caractéristique que l'on donne, au IIe siècle, du Fils
et du Saint-Esprit, n'est pas celle qui sera donnée plus tard.

Justin dit que le Christ a été l'œuvre (opus) de la volonté du

Père. Théophile d'Antioche enseigne que le Verbe est V'Esprit
de Dieu et le Principe, et il appelle Sagesse de Dieu non celui

que nous appelons le Verbe, mais celui que nous appelons

VEsprit. Hippolyte enseigne que le Fils est la volonté du Père ;

que celui qui est né du Père est Esprit, c'est-à-dire Verbe ; que

*) Hisl. de l'Eglise, trad. fr. de Hemmer, T. I, p. 135; Paris, Colii



— 381 —

le Fils de Dieu a été engendré selon l'Esprit; que le Fils de

Dieu est virtus, verbum, mens sive sensus. Irénée appelle

l'Esprit-Saint «fìguratio Dei» et «Sapientia.» Clément
d'Alexandrie appelle le Verbe faciès Dei; il dit que le Seigneur
Jésus, c'est-à-dire le Verbe de Dieu, est VEsprit incarné.
Avouons que ce langage peu uniforme témoigne d'une
psychologie assez confuse.

Au IIIe siècle, Tertullien se représente le Fils (Sermo) comme
une opération de l'Esprit (Sermo operatio Spiritus) et comme
ayant été formé par l'Esprit (Spiritu structus), et l'Esprit comme
la substance et le corps du Fils (Sermonis corpus est Spiritus,
Spiritus substantia est Sermonis). Il dit encore que le Fils, né
cle Dieu, est sorti «de vulva cordis ipsius».

Au IVe siècle, Grégoire de Nazianze voit dans le Père la
cause, dans le Fils l'artisan (opifex), clans le St-Esprit le
perfectionnera" (perfector); et aussi dans le Père l'intelligence
(mens), dans le Fils la parole (sermo), dans le St-Esprit l'esprit
(spiritus). Grégoire de Nysse voit clans le Père l'âme, dans le
Fils la raison, dans l'Esprit l'intelligence (mens) ; et encore,
dans le Père le créateur (conditor), titre qui correspond dans
notre âme à la faculté de désirer (concupiscendi); dans le Fils
la providence, qui correspond à notre faculté de raisonner ;

dans le St-Esprit le juge, qui correspond à notre faculté
irascible (trascendi).

Hilaire de Poitiers voit dans le Père l'auteur, dans le Fils
l'engendré unique, dans le St-Esprit le don.

Au V8 siècle, Augustin compare les trois personnes de la
Trinité tantôt au sujet qui aime, à l'objet qui est aimé, et à

l'amour; tantôt à l'âme (mens) qui se connaît et s'aime, à la
connaissance qu'elle a d'elle, et à l'amour qu'elle a pour elle ;

tantôt à la mémoire, à l'intelligence et à la volonté; etc.
C'est clans cette variété et même dans ces variations qu'on

a fait consister souvent ce qu'on a faussement appelé «l'évolution

des dogmes». Les vrais dogmes, c'est-à-dire les enseignements

formels du Christ, n'ont pas évolué; ils ont été énoncés
par le Christ et recueillis par les apôtres dès le commencement,

et ils sont restés tels, en eux-mêmes, dans la suite des
siècles. Ce qui a évolué, c'est Y explication qui en a été donnée
par les docteurs, explication qui, en effet, a changé suivant
le cours des siècles et le progrès ou le recul des esprits. Mais-



— 382 —

qui ne voit que la variation dans l'explication humaine des

dogmes ne porte pas sur les dogmes mêmes, dont la substance
reste toujours la même? C'est dans l'Eglise romaine que les
dogmes ont été altérés par l'introduction qu'on y a faite des

explications des théologiens romains; et les protestants, en

présence de ces tranformations et de ces faux dogmes romains,
ont pu, effectivement, parler de l'évolution des dogmes. Mais
ce qui peut être reproché aux dogmes romains, ne saurait
l'être, je le répète, aux dogmes vraiment catholiques, qui ont
été crus partout, toujours et par tous.

Ce point est capital. Oui, nous reconnaissons une évolution
théologique des explications du dogme trinitaire, mais non une
évolution du dogme même. Le dogme reste inaltérable dans

son fond et sa simplicité, qui est la croyance à la divinité du

Père, du Fils, du St-Esprit, à leur égalité, à leur éternité, à

leur unité de nature. Ces vérités sont très claires dans
l'enseignement universel. Mais ce qui n'est ni clair, ni précis, ni

formel, c'est le quomodo, c'est l'explication cle ces mêmes
vérités, soit parce que, de fait, Dieu n'a pas jugé à propos de

nous révéler cette explication, soit parce que les termes dont
les Pères et les théologiens se sont servis sont des termes
philosophiques imparfaits, empruntés aux écoles platonicienne
et philonienne, etc. C'est autant dans l'imperfection de ces

termes que dans la faiblesse de l'intelligence humaine qu'il
faut chercher la source des obscurités, des confusions, des

discussions et des hérésies.
M. A. de Broglie l'a très justement remarqué dans son

Histoire cle l'Eglise et de IEmpire romain au IVe siècle. Parlant
des explications données au IIe siècle par St. Théophile, Tatien,
etc., il dit: «Que si, à côté de ces expressions si fortes, il s'en

glisse quelquefois d'autres moins claires ou moins correctes,
il ne faut pas s'en étonner. Les auteurs de ce siècle ne faisaient

point de traités ex professo sur les dogmes ; ils ne rédigeaient
point d'expositions de théologie proprement dites. Ils commentaient

l'Ecriture et réfutaient l'erreur; mais ils n'avaient pas

encore commencé, du moins d'une façon régulière, à développer

scientifiquement la doctrine. C'est vers les dernières années du

IIe siècle seulement qu'on voit apparaître ce qu'on peut appeler
les théories chrétiennes sur le dogme de la Trinité, c'est-à-dire

une tentative d'expliquer philosophiquement les dogmes sans



— 383 —

sortir de la foi Dès lors, à côté du dogme positif et
impérieux, on voit se placer, dans le sein même de l'Eglise, des

spéculations personnelles qui ne sont pas contraires à la foi,
mais qui lui sont étrangères. Ce ne sont pas des hérésies,
•comme étaient les rêveries gnostiques, mais ce sont des

systèmes. Ce ne sont point les erreurs des sectes, mais les

opinions particulières des écoles1).»
Parlant des systèmes trinitaires postérieurs, M. de Broglie

dit: «Il importe de remarquer que l'une et l'autre théorie
(celle de Tertullien et celle d'Origène) étaient des systèmes
parfaitement libres, des opinions de docteurs, et rien de plus.
Quand Tertullien, quand Origene les mettaient en avant, c'était
pour expliquer et non pour modifier le dogme. Quant au
dogme lui-même, ils avaient l'intention de le conserver
immuable, tel qu'ils l'avaient reçu de leurs pères spirituels et de
leurs maîtres dans la foi. Prêchaient-ils, par exemple, au lieu
de philosopher ; enseignaient-ils au lieu de raisonner ; c'étaient
le dogme de la Trinité pur et simple, l'unité de Dieu, l'égalité
dans la diversité des personnes qui faisaient le fond de leur
doctrine comme de leur foi. On trouverait dans Tertullien
comme dans Origene, lorsqu'ils parlent en chrétiens simplement
et non en philosophes, les termes les plus forts et les plus
touchants sur le dogme de la Trinité, tel que nous l'entendons
Toutefois, il ne faut pas se dissimuler que ces efforts de la
pensée humaine, même soumise et pieuse, pour pénétrer le
mystère de la nature cle Dieu, avaient l'inconvénient d'introduire

dans l'Eglise des habitudes de dialectique et de raisonnement,

qui, employées sur des matières si délicates, pouvaient
mettre la foi en péril... On peut clouter que l'entreprise de
raisonner sur de tels sujets fût aussi prudente que hardie, et
qu'il n'eût pas mieux valu s'en tenir à la pieuse exposition des
premiers âges2). »

Tel, par exemple, pour expliquer la procession en Dieu,
emploie la comparaison suivante : « Adam erat figmentum Dei,
Eva figmentum figmenti, Seth germen ex utroque. » Or, cette
comparaison ne favorise-t-elle pas le trithéisme? — Tel autre,
sous prétexte que le Verbe est Dieu, emploie le mot Dieu au

') T. Il, p. 402; 5" édit., 1867.
2) Ibid., p. 406-408.



— 384 —

lieu du mot Verbe, et semble ainsi attribuer à la divinité même,
en général, ce qui cependant ne convient qu'à la personne du.

Verbe comme telle. — Etc., etc. C'est ainsi qu'on a quelquefois
compliqué et obscurci, là où l'on voulait vraiment expliquer.

Bref, autant la foi ou le dogme proprement dit est simple,
fixe et ferme, autant les explications purement théologiques
varient. Ces variations sont un fait éclatant. Les mots ne sont
pas encore clairs et arrêtés clans leur signification philosophique
et théologique, comme les mots nature, substance, hypostase,
personne, volonté; ce dernier mot a été sans doute pris dans
le sens cle force (vis) par les théologiens qui ont fait procéder
le Fils de la volonté divine. La manière de caractériser les
deux processions n'a pas été la même chez tous. Souvent les
explications ont consisté en des images et des comparaisons
matérielles ; d'autres fois, elles ont été tirées de la psychologie
et considérées comme supérieures, mais jamais comme des

dogmes.

11° Certes, il y a, dans plusieurs des explications
susmentionnées, de l'ingéniosité, de l'esprit, du trait, de la pointe,
une recherche de la symétrie, qui n'est pas sans finesse et

qui plaît. Mais la raison scientifique et philosophique est loin
d'être toujours satisfaite. Donc, aucune de ces explications ne

saurait aujourd'hui faire autorité, ni être présentée comme un

argument théologique péremptoire. Par conséquent, autant
l'autorité des Pères doit être reconnue lorsqu'ils constatent
historiquement la foi universelle de l'Eglise, en témoins fidèles,

autant il est permis de chercher des explications théologiques
plus solides que plusieurs de celles qu'ils ont données comme
docteurs privés. Pour trancher une difficulté dogmatique ou

même simplement théologique, il ne suffit donc pas de citer
telle assertion de tel Père en particulier, il faut voir d'abord
s'il a émis cette assertion comme témoin de la foi de l'Eglise
ou seulement comme docteur particulier, et ensuite si son assertion

n'a pas été contredite par un autre Père ; car, dans ce
dernier cas, il serait clair que son opinion n'aurait été qu'une
opinion personnelle, par conséquent discutable.

12° Je n'ai pas à revenir ici sur les mots qui sont
ordinairement employés dans les explications de la doctrine trini-



— 385 —

taire. J'en ai suffisamment parlé ailleurs J). Qu'il suffise de

rappeler que le mot personne, l'un des plus usités, n'est pas plus
de foi que le mot essence ou le mot substance ; que, même

encore au IVe siècle, Grégoire de Nazianze l'a présenté comme
facultatif, ainsi que le mot hypostase et le mot propriété ; et

que, même encore au Ve siècle, Augustin n'a accordé à ces

mots qu'une valeur très hypothétique. Rappelons quelques-unes
de ses déclarations :

« C'est donc pour parler de choses indicibles et pour exprimer

d'une certaine façon ce que nous ne pouvons exprimer
en aucune manière (quod effari nullo modo possumus), que nos
Grecs ont dit: une essence et trois substances, tandis que les
Latins ont dit: une essence ou substance, et trois personnes;
parce que, en latin, l'essence est prise pour la substance. Et
pourvu qu'on comprenne, du moins en énigme, ce qui est dit,
il a plu de se servir de ces expressions, afin de dire quelque
chose (ut diceretur aliquid), quand on demanderait : Que sont
ces trois dont la vraie foi proclame l'existence?... Lors donc
qu'on nous demande quels sont ces trois, et qu'on nous dit
trois quoi, nous nous évertuons à trouver quelque nom spécial

ou général qui embrasse ces trois, et il ne s'en présente
point d'autre à notre esprit, parce que la suréminence de la
divinité excède cle beaucoup la faculté du langage usuel. En
effet, quand il s'agit de Dieu, la pensée est plus vraie que la
parole et la réalité est plus vraie encore que la pensée (de

Trinitate, L. VII, c. 4). »

Saint Augustin fait ressortir ensuite les inconvénients qu'il
y a à dire trois personnes. Il remarque que nulle part l'Ecriture

ne parle de trois personnes, pas plus qu'elle ne parle cle

trois Dieux. Il ajoute : « On doit entendre, par notre mot
personne, ce que les Grecs entendent par leur mot substance : car
ils disent trois substances et une seule essence, comme nous
disons trois personnes et une seule essence ou substance. Que
reste-t-il donc à dire, sinon que c'est pour céder à la nécessité
de parler qu'on a accepté ces mots- dont on sentait le besoin
dans les nombreuses disputes à soutenir contre les pièges et
les erreurs des hérétiques... On s'est demandé de quel nom
désigner ces trois quelque chose et on les a appelés substances

Voir la Revue d'octobre 1897, p. 760-769.



— 386 —

ou personnes, noms par lesquels on a voulu faire entendre
qu'il y a entre elles non de la diversité, mais cle la singularité

(non diversitatem, sed singularitatem) ; en sorte que non
seulement on comprend qu'il y a unité, par le seul fait qu'on
dit qu'il n'y a qu'une essence, mais encore trinité, par le fait
qu'on dit trois substances ou personnes (ibid.). »

A propos de la définition de Dieu: «Je suis celui qui est »,

Augustin dit (c. 5) : «Soit qu'on emploie le mot essence, ce qui
est parler proprement, soit qu'on emploie le mot substance, ce

qui est parler abusivement, utrumque ad se dicitur, non relative

ad aliquid. D'où il suit que, pour Dieu, être et subsister
n'est qu'un. Et ainsi la Trinité n'étant qu'une essence, n'est
non plus qu'une substance. Pourtant, il est peut-être plus
commode (commodius) de dire trois personnes que trois substances. »

— Et encore (c. 6) : « De même que, pour Dieu, c'est la même
chose d'être et d'être Dieu, d'être grand et d'être bon, ainsi
est-ce également pour lui une seule et même chose que d'être
et d'être une personne. Pourquoi donc ne disons-nous point
que les trois ne sont ensemble qu'une seule et même personne,
comme nous disons qu'ils sont une seule et même essence, un
seul et même Dieu, mais trois personnes, quand nous ne
disons ni trois Dieux, ni trois essences ; sinon parce que nous
voulons qu'il y ait un mot particulier, pour signifier ce qu'on
entend par Trinité, afin de ne pas demeurer absolument muets,
si on nous demande qu'est-ce que ces trois que nous professons

(ne omnino taceremus interrogati, quid très, cum très
esse fateremur) « Ce passage est excessivement intéressant et,

croyons-nous, capital dans la question. L'objection qui était
faite ou que saint Augustin se faisait à lui-même, était celle-

ci: Le Père est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-Esprit est

Dieu, et nous disons un seul Dieu et non trois Dieux. De

même le Père est une personne, le Fils est une personne, le

Saint-Esprit est une personne; pourquoi ne disons-nous pas

une personne, mais trois personnes, puisque nous disons un

Dieu et non trois Dieux? Et comment saint Augustin réfute-

t-il cette objection? Simplement en répondant qu'on ne veut

pas rester muet et qu'il faut dire quelque chose! — Et plus

loin : « Veteres qui latine locuti sunt, antequam haberent ista

nomina, quae non diu est ut in usum venerunt, id est essen-

tiam vel substantiam, pro his naturam dicebant. »



— 387 —

Donc, encore une fois, nous ne saurions attacher à ces

mots, notamment au mot personne, une importance absolue,
encore moins une importance dogmatique. Ce sont des mots
d'opinion courante, très obscurs en eux-mêmes, et rien de plus.
Ni le vrai philosophe, ni le vrai théologien ne sauraient en être
esclaves, à plus forte raison le fidèle dont la foi est en dehors
de ces questions et indépendante de ces questions.

13° Quant au mot principe, il n'a eu d'abord que le sens
de commencement et de premier. Ce n'est qu'ensuite qu'on lui
a attaché le sens de raison d'être et même de cause. C'est en
ce dernier sens qu'on a dit et qu'on dit encore que Dieu est
le principe et la cause de l'univers ; dénomination qui est appliquée,

en ce cas, aux trois personnes de la Trinité et non
seulement au Père. Les trois personnes ne sont qu'un seul principe

et un seul créateur, comme elles ne sont qu'un seul Dieu.
Puis, on a aussi employé ce mot pour désigner la relation du
Père au Fils et au Saint-Esprit, et l'on a dit que le Père est
sans principe (principii expers), et qu'il est le principe du Fils
et du Saint-Esprit: du Fils, parce que le Fils est né de lui;
du Saint-Esprit, parce que le Saint-Esprit procède de lui. Mais,
outre que la dénomination de « principe » appliquée au Père
ne se trouve pas dans l'Ecriture, elle n'a pénétré dans la théologie

qu'assez tard. Evidemment, elle ne saurait être de foi,
pas plus que le mot personne, le mot hypostase, le mot
nature, etc l).

Donc, lorsque les théologiens ont dit qu'il n'y a en Dieu qu'un
seul principe, cela a signifié, avant tout, que le Père, le Fils et
le Saint-Esprit, qui sont trois personnes, ne sont cependant
qu'un seul principe, et qu'elles ont agi toutes trois dans l'unité
de la nature divine. C'est la doctrine du monothéisme ou du
monarchisme, harmonisée avec la doctrine de la Trinité. Tout
ce qui est dit de Dieu comme principe doit être dit du Père,
du Fils et du Saint-Esprit, parce que Dieu est dans son unité
essentielle Père, Fils et Saint-Esprit.

Puis, cette même proposition: «Il n'y a en Dieu qu'un
seul principe», a signifié, d'après certains théologiens, à partir
du neuvième siècle seulement, que le Père seul est le principe,

') Voir la Revue, n° 21, janvier 1897, p. 147-155: II" Lettre sur les discussions

trinitaires.



— 388 —

non seulement du Fils (ce qui était admis), mais aussi du Saint-

Esprit (ce qui était nouveau). J'ai dit ailleurs comment des

Pères et des théologiens ont enseigné une doctrine opposée').
De cette opposition résulte clairement, une fois de plus, que
cette doctrine ne saurait être ni considérée comme un dogme,
ni surtout imposée comme un dogme.

On peut lire sur ces matières le ch. 13 du L. V du traité
de la Trinité, de saint Augustin : « Principium quomodo in
Trinitate relative dicatur. » Et dans le ch. 14, intitulé : « Pater et

Filius unicum principium Spiritus sancti-», ce Père dit: «Si
donc ce qui est donné a pour principe celui par qui il est

donné, il faut avouer que le Père et le Fils sont le principe
du Saint-Esprit, et non deux principes. De même que le Père
et le Fils ne sont qu'un seul Dieu, et relativement à la créature

un seul créateur et un seul Seigneur, ainsi, relativement
au Saint-Esprit, ils sont un seul principe. Mais, par rapport à

la créature, le Père, le Fils et le Saint-Esprit ne sont qu'un
seul principe, un seul créateur, un seul Seigneur. » Et dans

son 38e livre sur l'Ev. de saint Jean, après avoir enseigné
formellement que le Fils est principe et le Père aussi, il ajoute:
« Sed quid agamus, numquid duo erunt principia? Cavendum
est hoc dicere. Quid ergo Pater principium, et Filius principium,

quomodo non duo principia? Quomodo dicimus Patrem
Deum, Filium Deum, et tamen dicimus non duos Deos. Nefas
est enim dicere duos Deos. Nefas est dicere très Deos. » Et un

peu plus loin : « In eo quod dicitur Spiritus Patris et Filii, non
est quod dicam très; nisi et Patrem, et Filium et Spiritum
sanctum, unum Deum, unum omnipotentem: ergo unum
principium», etc.

Quoi quii en soit et quelque opinion que l'on adopte
(si l'on juge à propos d'en adopter une), il reste certain que
le mot principe et tout ce qui s'y rattache n'est qu'une question

de philosophie, une pure spéculation théologique et non

un dogme.
Sur ce terrain, les uns raisonnent ainsi: N'avoir pas de

principe et être principe sont deux choses distinctes. Donc, de

ce qu'aucune personne n'est principe du Père, il ne résulte

pas qu'il soit le seul principe ou qu'il soit seul le principe:

') Ibid. — Voir aussi, dans la présente livraison, p. 354—371.



-- 389 —

car d'une propriété négative on ne peut pas eo ipso conclure
à une propriété positive. Le Père, comme personne, est seul

le premier; donc de lui procèdent la deuxième et la troisième

personne; mais la troisième présuppose et la première et la
seconde. — D'autres: Les mots père et principe ne sont pas
synonymes; celui-ci est plus général que celui-là, et dès lors
on ne saurait pas plus conclure du père au principe que du

particulier au général, ou du moins au plus. Cela est si vrai
qu'un fils n'appelle son père ni son principe ni sa cause, mais
son père ; de même, un père ne dit pas de son fils qu'il est

son effet ni sa créature, mais son fils. Donc on a tort de vouloir

expliquer la paternité par les mots principe et cause, et
la filiation par les mots produit et effet. — D'autres: C'est

par un abus des mots principe et cause appliqués au Père par
rapport au Fils et au Saint-Esprit qu'on est arrivé insensiblement

à l'arianisme, par de fausses équivalences cle mots et
d'idées, une fois admise la prétendue supériorité du principe

et de la cause sur l'effet, comme c'est par un abus du
mot personne, appliqué au Père, au Fils et au Saint-Esprit,
qu'on est arrivé au trithéisme. Ce - point d'histoire est
incontestable. On ne saurait donc être trop prudent clans cette
question. En tout cas, à quoi bon compromettre le dogme par
des mots obscurs et discutables, qui sont pour plusieurs des
pierres d'achoppement? — D'autres: C'est d'une bonne
philosophie de dire que les propriétés dérivent de l'essence et
qu'elles ont leur source, leur raison d'être, donc leur principe,
dans l'essence. Or, les Pères ont considéré les personnes divines
comme des propriétés de l'essence divine: saint Basile, saint
Grégoire cle Nazianze, saint Cyrille d'Alexandrie, etc., sont
formels sur ce point. Donc les personnes divines ont leur raison
d'être ou leur principe dans l'essence divine même. C'est ainsi
que saint Cyrille d'Alexandrie répète maintes et maintes fois
que le Saint-Esprit, qu'il appelle « la qualité de la divinité du
Fils et la propriété de l'essence du Fils», procède de l'essence
divine, ou de l'essence du Père et du Fils (ex essentia divina,
ex essentia Patris et Filii). Donc, bien que les trois personnes
soient éternelles ainsi que l'essence divine dont elles sont les
propriétés inséparables, cependant nous distinguons, dans notre
manière de les concevoir, une antériorité logique ou métaphysique

(non de temps) de l'essence divine par rapport au Père,



— 390 —

au Fils et au Saint-Esprit ; et ainsi le principe de la vie divine
et des propriétés divines est dans l'essence divine elle-même.

14° Peut-on dire que le Saint-Esprit est l'Esprit du Père
et du Fils? Oui: car 1° le Saint-Esprit est envoyé par le Père
et par le Fils; 2° Augustin le répète maintes fois, et même
Jean Damascène enseigne : « Oportet et Verbum ipsum, Spiritum
habere: nam et verbum nostrum nequaquam spiritus est expers.»
Ce dernier appelle le Saint-Esprit « virtutem ex Patre proce-
dentem et in Verbo requiescentem». Il ajoute: «Non aliquando
Patri Verbum deest, neque unquam Verbo Spiritus. » Et encore:
«Ex Filio Spiritum sanctum non dicimus, sed Spiritum Filii
nominamus. » Donc aucune difficulté sur ce point. Tout le monde
est d'accord.

15° Peut-on dire que le Saint-Esprit procède du Père par
le Fils? Oui, puisqu'aucun dogme n'y est opposé. Nous avons
vu que Tertullien, dans sa réfutation de Praxéas, enseigne
expressément cette opinion (Spiritum non aliunde puto quam
a Patre per Filium). Dans les ouvrages de saint Basile, de saint

Cyrille d'Alexandrie, de saint Augustin, et dans ceux de
plusieurs autres docteurs, on la trouve également ; et jamais elle
n'a été condamnée. Les mots âià Ylov ont toujours été traduits

par per Filium; aucun Grec ne consentira jamais à les traduire

par simul cum Filio Faire âià synonyme de o'vv est le comble
du parti pris.

16° Peut-on dire que le Saint-Esprit procède du Père et du

Fils? Cette question a été examinée sous tous les rapports,
et nous la croyons épuisée. Je la résumerai en quelques mots.

Il a été dit ailleurs que le mot filioque a été introduit
illégalement dans le symbole de la foi.

Il a été dit que la doctrine exprimée par ce mot, bien

qu'elle ait été enseignée par Tertullien *), par saint Athanase,

par saint Cyrille d'Alexandrie, par saint Augustin2) et par
plusieurs autres, ne saurait constituer un dogme, parce qu'elle
leur a été suggérée plutôt par des considérations psycholo-

') Adv. I'raxeam : « Tertius est Spiritus a Deo et Filio, sicut tertius a radice

fructus ex frutice.
2) Voir la Revue, n° 21, janvier 1898, p. 84-85.



— 391 —

giques que par des textes positifs de l'Ecriture sainte. Us ne
l'ont pas puisée dans la révélation, mais dans leurs propres
opinions.

Il a été dit que, par conséquent, cette doctrine ne saurait
être imposée et qu'elle est une explication libre. Nous nous
séparons donc de Rome, qui maintient cette expression dans
le symbole de la foi, et qui fait de cette doctrine un article
de foi.

Non, elle n'est pas un article de foi, mais elle est une
opinion libre. Pour qu'elle fût une doctrine erronée et
condamnable, il faudrait qu'il fût dit dans l'Ecriture et dans la
tradition universelle de l'Eglise que le Saint-Esprit procède du
Père seul. Or, cela n'est dit ni dans l'Ecriture, ni dans aucun
Père. Jean Damascene ne dit pas : Dicimus Spiritum sanctum
non ex Filio, mais il se borne à dire simplement, ce qui est
bien différent : Ex Filio Spiritum sanctum non dicimus. Et ce
n'est là que son opinion ; car, de fait, plusieurs Pères, soit
grecs, soit latins, ont dit expressément le contraire. Donc,
autant il est de foi que le Saint-Esprit procède du Père, autant
il n'est pas de foi qu'il procède du Père seul.

Les théologiens qui croient avoir des raisons sérieuses
d'enseigner que le Saint-Esprit, troisième personne, en procédant

du Père, première personne, procède aussi du Fils, seconde

personne, peuvent-ils être traités d'hérétiques? Nullement; et
ceux qui les traiteraient ainsi deviendraient eux-mêmes
hérétiques, parce qu'ils introduiraient dans le dogme la formule ex
Patre solo, qui, je le répète, n'est qu'une théorie humaine et
non une vérité divine, et de plus une théorie manifestement
contraire à l'enseignement formel de plusieurs Pères.

C'est en vain que les partisans de Vex Paire solo
prétendent qu'en représentant le Fils comme co-principe (avec le
Père) de la procession du Saint-Esprit, on détruit le caractère
essentiel et exclusif du Père, qui serait d'être principe, et que,
par conséquent, on détruit le dogme de la Trinité. Cette
prétention des partisans de Vex Paire solo renferme plusieurs
erreurs: 1° il est erroné qu'en considérant le Fils comme co-
principe avec le Père, on nie que le Père soit principe; 2° il
n'est pas de foi que le caractère essentiel et exclusif du Père
soit d'être seul le principe ; cette doctrine n'est ni dans l'Ecriture,

ni dans la tradition universelle. Les Pères caractérisent



392 —

le Père simplement par sapaternité, et ils ajoutent souvent qu'il est

ingenitus ou principiiexpers, c'est-à-dire qu'il n'estpas engendré,
qu'il ne procède pas et que, par conséquent, il est sans principe.
Aucun n'enseigne qu'il soit seul le principe du Saint-Esprit.
D'ailleurs, de ce que le Père ne procède d'aucun principe, il ne résulte
nullement que le Fils ne puisse pas être avec le Père co-principe
du Saint-Esprit. Donc, le dogme de la Trinité n'est nullement
obscurci, encore moins détruit par l'opinion du Filioque. Cette

opinion n'est, quoi qu'il en soit, qu'une explication théologique,
explication qui ne saurait être transformée en dogme, mais

qui ne saurait pas davantage être prohibée. Celle des deux

opinions qui fera valoir en sa faveur la meilleure psychologie,
aura le plus de chances, d'après le point de vue de saint
Grégoire de Nysse, de saint Augustin et de saint Jean Damascène,
de passer pour la plus vraisemblable. En tout cas, l'union des

Eglises ne saurait être entravée par un tel débat, puisque les

partisans de l'une et de l'autre opinion professent tous la foi

une et intégrale et que l'Eglise la plus sévère n'a pas le droit
d'exiger davantage.

Bref, la question est très simple, puisqu'elle se réduit, de

fait, à une simple application du critérium orthodoxe de
Vincent de Lérins, à savoir :

Les Pères ont-ils été unanimes à enseigner comme une

vérité de foi que le Saint-Esprit procède du Père et du Fils?
Non. Donc la doctrine du Filioque n'est pas un dogme.

En outre, les Pères ont-ils été unanimes à enseigner comme

une vérité de foi que le Saint-Esprit procède du Père seul, et

non du Fils? Non, puisqu'aucun Père ne l'a enseigné et

que plusieurs ont enseigné le contraire. Donc la doctrine du

Filioque ne saurait être condamnée comme une hérésie.

Or, si elle n'est pas un dogme et si elle n'est pas une

hérésie, elle est évidemment une opinion libre.

17° Etant données les considérations qui précèdent, peut-

on dire que, dans la question trinitaire, nous sommes en

progrès sur l'époque des Pères? Il me semble qu'on peut répondre
oui et non.

Nous sommes en progrès, en ce sens que, depuis lors, des

explications ont été données du dogme trinitaire, qui paraissent

plus conformes aux exigences actuelles de l'esprit philosophique
et de l'esprit scientifique.



— 393 —

Mais nous paraissons être en recul: 1° en ce sens que
nous sommes plus étroits et plus tyranniques, moins libres et
moins libéraux, dans notre manière d'expliquer le dogme et
de tolérer les explications permises; 2° en ce sens que le
trithéisme a envahi une quantité d'esprits, dans les masses

surtout, qui en sont encore à se représenter Dieu comme une
sorte de phénomène à trois têtes, représentation toute payenne
que l'on ne saurait assez répudier. Notre spiritualisme
philosophique doit en finir avec ce trithéisme grossier, et notre
foi chrétienne avec cette scolastique stérile et malsaine.

Il faut noter que les Pères ont toujours montré une grande
application à réfuter les fausses notions de la Trinité et parti-
¦culièrement les notions trithéistes. Citons, sur ce point, quelques
explications de saint Augustin, dont plus d'un théologien, aujourd'hui

encore, pourra tirer profit :

« Telle est l'égalité des trois personnes dans la Trinité,
que non seulement le Père n'est pas plus grand que le Fils
en ce qui concerne la divinité, mais que le Père et le Fils
ensemble ne sont pas quelque chose de plus grand que le
Saint-Esprit, et qu'aucune des trois personnes prises à part
n'est moindre que la Trinité entière (L. VIII, proemium). » —
«Nous disons que, dans la Trinité, deux ou trois personnes
ne sont pas plus qu'une seule... Un être intelligible et immuable
n'est pas plus vrai qu'un autre également intelligible et
immuable, parce que l'un et l'autre sont immuablement
éternels; et, dans ce cas, ce qui est appelé grand n'est grand que
par cela même qu'il est. Aussi, dès que la grandeur est la
vérité même, tout ce qui est plus grand est nécessairement
plus vrai ; d'où il suit que tout ce qui n'est point plus vrai,
n'est pas non plus plus grand... Dans l'essence de la vérité,
-c'est la même chose d'être et d'être vrai, et comme c'est une
seule et même chose aussi d'être et d'être grand, il s'ensuit
que c'est une même chose encore d'être grand et d'être vrai.
Par conséquent, il suit de là que ce qui dans la Trinité est
également vrai, est aussi également grand (c. 1). »

C. 5.: «Proinde non mihi videntur probabil em afferre sen-
tentiam, qui sic arbitrantur trinitatem imaginis Dei in tribus
personis, quod attinet ad humanam naturam, posse reperiri, ut
inconjugio masculi et feminœ atque in eorum proie compleatur.»
Et cette opinion est longuement réfutée.

Bévue intera, de Théologie. Heft 22, 1898. 26



— 394 —

Et L. XV, c. 7: «En Dieu les trois personnes sont d'une
seule essence, mais non point à la manière dont chaque homme
est une personne... Qui osera dire que, dans la Trinité, le
Père ne se comprend lui-même, ne comprend le Fils et le Saint-
Esprit que par le Fils, ou qu'il n'aime que par le Saint-Esprit,,
tandis que, par lui-même, il ne ferait que se souvenir de lui,,

ou du Fils, ou du Saint-Esprit? Et de même, qui osera dire
que ce n'est que par le Père que le Fils se souvient tant de

lui-même que du Père, que ce n'est que par le Saint-Esprit
qu'il aime, et que, par lui-même, il ne peut que se comprendre
et comprendre le Père et le Saint-Esprit? Et encore, qui osera
dire que ce n'est aussi que par le Père que le Saint-Esprit se
souvient tant du Père que du Fils et de lui-même ; que ce
n'est que par le Fils qu'il se comprend et qu'il comprend le
Père et le Fils; que, par lui-même, il ne peut que s'aimer et

aimer le Père et le Fils, comme si le Père était sa propre
mémoire et la mémoire du Fils et du Saint-Esprit, tandis que
le Fils serait sa propre intelligence à lui et l'intelligence du

Père et du Saint-Esprit, et que le Saint-Esprit serait son propre
amour à soi, et l'amour du Père et l'amour du Fils? Qui oserait

penser et affirmer de pareilles choses dans la Trinité
Car, s'il n'y a que le Fils qui comprenne pour lui-même, pour
le Père et pour le Saint-Esprit, cela revient à cette absurdité

que le Père ne serait point sage de lui-même, mais grâce au

Fils, et qu'au lieu que ce soit la sagesse qui eût engendré la

sagesse, ce serait par la sagesse engendrée du Père qu'il
serait sage lui-même. Car là où il n'y a pas d'intelligence, il
ne peut pas y avoir de sagesse; et, par conséquent, si le

Père n'est pas intelligence pour lui-même et si c'est le Fils
qui est intelligence pour le Père, il est évident que c'est le

Fils qui fait le Père sage. Mais si, pour Dieu, être c'est être

sage, et si pour lui essence et sagesse sont la même chose,

ce n'est plus le Fils qui vient du Père, ce qui pourtant est la

vérité, mais c'est plutôt le Père qui tient du Fils son essence,,

ce qui est on ne peut plus absurde et plus faux. » Etc.
Et dans maints autres endroits, saint Augustin insiste sur

ce qu'il ne faut pas séparer les personnes divines, même dans

les œuvres attribuées à une seule (L. I, c. 8) ; que les personnes
divines sont inséparables; qu'elles sont partout en même temps;

que toute la Trinité a les mêmes œuvres; que le Père et le



— 395 —

Fils ne peuvent pas agir séparément, que la création n'est pas
seulement l'œuvre du Père; que le Fils fait les œuvres du

Père, comme le Père celles du Fils ; que, sans doute, certaines
œuvres appartiennent à une personne, mais non sans la
coopération des autres; et qu'ainsi les œuvres attribuées à une

personne appartiennent aux trois. On ne saurait donc assez
insister sur l'unité de Dieu pour bien comprendre la vraie Trinité.

18° Donc, en somme, il est certain qu'il y a sur la Trinité
des doctrines qui sont de foi et d'autres qui ne sont pas de
foi. Il est certain qu'on peut aisément distinguer celles-là de

celles-ci, et que ni celles qui sont de foi ne sauraient être
tenues pour facultatives, ni celles qui ne sont pas de foi ne
sauraient être tenues pour obligatoires: autant les vrais dogmes
s'imposent à tous les vrais disciples du Christ, autant les
doctrines qui ne sont point des dogmes restent libres. Il est
certain que, dans ces matières particulièrement élevées et
difficiles, les esprits doivent s'appliquer aux choses, aux idées, et
non aux mots, et qu'ils doivent faire effort pour éviter les
arguties et les subtilités. A l'exemple des Pères et des
docteurs, nous devons utiliser toutes les sciences pour nous aider
à nous rendre compte de notre foi et à comprendre toujours
mieux ce que le mystère de la Trinité a cle profond. Toutes
les libertés dont les Pères ont joui sous ce rapport, nous
devons pouvoir en jouir également et en laisser jouir nos frères.
La variété dans les explications des dogmes, loin de nuire à
l'unité de la foi, la rend plus belle et plus vraie. Il est
certain qu'autant la foi doit rester stable comme le Christ, autant
les explications philosophiques de la foi peuvent être
perfectionnées comme l'esprit humain. Il ne faut donc attacher
qu'une importance très relative et très secondaire aux mots
métaphysiques obscurs dont on se sert trop souvent pour
exprimer la foi; il serait mieux de l'exprimer seulement par
des termes simples et clairs. En ce qui concerne les relations
d'origine du Fils et du Saint-Esprit, évitons les considérations
oiseuses et stériles, et respectons toutes les opinions sérieuses.
Ne combattons que les hérésies et les erreurs. C'est seulement

dans cet esprit de foi et de respect mutuel, croyons-
nous, que les esprits et les Eglises pourront de nouveau s'unir
dans le lien de la paix. E. Michaud.


	Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

