
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: S. Basile de Césarée et S. Cyrille d'Alexandrie sur la question trinitaire

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403414

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403414
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


354

S. BASILE DE CESAREE ET S. CYRILLE D'AL

SUR LA QUESTION TRINITAIRE.

I. Quelques textes de St. Basile de Cesaree :).

I. Liber de Spiritu sancto (30 Cap. et 79 nn.), ad S. Am-

philochium, ep.
C. II-V: St. Basile explique le texte de St. Paul (I Cor.

VIII, 6) : Unus Deus, Pater, ex quo omnia et nos in illum, et

unus Dominus, Jesus Christus, per quem omnia et nos per ipsum.
Quelques théologiens se fondant sur la différence des prépositions

ex et per pour en conclure que le Père et le Fils ne

sont pas de même nature, St. Basile répond que, dans certains

passages de l'Ecriture, ex quo indique la cause suprême, et

dans d'autres la matière (primus homo e terra terrenus). Il
nie que la nature du Père, du Fils et du St-Esprit soit autre.

Il ajoute : « Non sunt hse voces (ex, per) legem ferentis, sed

hypostases distinguentis. Non enim ut naturse induceret diver-

sitatem, sed ut inconfusam Patris et Filii notionem exhiberet,
ita locutus apostolus.» St. Basile remarque que, dans le texte:
Quoniam ex ipso et per ipsum et in ipso omnia (Rom. XI, 36),

ces mots sont dits de la même personne; que, dans Isaïe, il

est dit du Verbe : ex ipso et per ipsum et in ipsum sunt omnia;

que c'est lui qui a fait les montagnes, arrêté les eaux, établi

l'ordre de l'univers ; que par conséquent les trois prépositions

ex, per, in, lui conviennent. Il établit qu'elles conviennent aussi

au Père, et il conclut : « Has particulas ex et per parem inter

') Voir la Revue, n° 21, janvier 1898, p. 68-69.



— 355 —

se habere dignitatem, quod de una eademque persona usur-
patse sint.» — Il insiste: «Jam vero demonstratum est hanc
vocem per quern, pariter et de Patre, et de Filio, et de Spiritu
sancto, in Scripturis usurpari. » De Patre : « fidelis Deus per
quem vocati estis in consortium Filii ipsius (I Cor. I, 9) » ; etc.
De Spiritu: «Deus revelavit per Spiritum (I Cor. II, 10)»;
« alii per Spiritum datus est sermo sapienti^ (I Cor. XII, 8). »

La préposition in est aussi employée daus l'Ecriture au sujet
du Père : « In Deo faciamus virtutem ; in Deo qui condidit
omnia; etc. Per est aussi pris pour ex: « Possedi hominem per
Deum (Genes. IV, 1)», c'est-à-dire ex Deo. «Factum ex mutiere
(Galat. IV, 4)», c'est-à-dire per mulierem. Conclusion: donc les

personnes divines sont égales entre elles, et les prépositions
en question n'ont nullement pour but de limiter leurs actions
ni d'inégaliser leur nature, mais seulement de distinguer leurs
personnes.

C. VI: St. Basile s'élève contre ceux qui prétendent que le
Fils n'est pas avec le Père, mais après le Père, sous prétexte
que le Fils est ministre du Père. Il nie que le Fils soit après
le Père, soit quant au temps, soit quant à la dignité. Sede a
dextris meis; donc ils sont égaux en dignité.

C. VII: Donc nous devons glorifier le Père avec le Fils et
le Fils avec le Père : « imago intelligitur cum archetypo et Filius
omnino cum Patre. » Il n'y a entre eux ni séparation, ni
inégalité.

C. VIII: «Non ex operum differentia Pater conspicitur,
quasi peculiarem atque separatam actionem exhibeat (quœcum-
que enim videt Patrem facientem, haec et Filius similiter facit),
verum ex gloria quœ ei ab unigenito defertur. » Le Père et le
rus sont donc égaux en puissance comme en nature; et le
Fils n'est nullement un ministre ni un serviteur du Père. «Nam
si juxta essentiam nihil differì a Patre Filius, nec potentia etiam
a Patre differt. Porro quorum aequalis est potentia, horum
omnino aequalis est et operatic Christus siquidem Dei virtus
est et Dei sapientia. Et sic omnia per ipsum facta sunt et in
ipsum condita sunt, non quod instrumentali quodam ac servili
mmisterio fungatur, sed quod tanquam conditor paternam im-
pleat voluntatem. » — « Spiritus Dei dictus est et Spiritus veri-
tatis, qui ex Patre procedit. Ipsos hortor ut inviolatam
servent fidem usque ad diem Christi, et indivulsum a Patre et
Filio custodiant Spiritum.»



— 356 —

C. XVI: «In omnibus Spiritus sanctus inseparables et prorsus

indistractus est a Patre et Filio Spiritum sanctum in
omni operatione conjunctum et inseparabilem esse a Patre et
Filio Cum dona (Spiritus sancti) aeeipimus, nobis is qui
distribuit occurrit primum ; mox cogitamus eum qui misit ;

postremo cogitationem perducimus ad fontem auctoremque
bonorum In creatione cogita mihi primariam causam eorum
quœ fiunt, Patrem ; conditricem, Filium ; perfectricem, Spiritum
sanctum : ut voluntate quidem Patris sint administratorii spiritus,

Filii vero operatione perducantur ut sint, Spiritus autem
prœsentia perficiantur. » Et St. Basile, tout en représentant
chaque personne divine comme cause de la création, ne veut
pas qu'on les représente comme trois causes: « ac nemo me
credat très primarias {ctQ%ixdç) hypostases ponere, aut Filii
operationem dicere imperfectam : principium enim eorum quœ

sunt, unum est, per Filium condens et perficiens in Spiritu...
Itaque tria intelligis, mandantem Dominum, creans Verbum et

confirmantem Spiritum Quemadmodum se habet Filius ad

Patrem, ita ad Filium sese habet Spiritus, secundum traditimi
in baptismo verborum ordinem. Quod si Spiritus Filio junctus
est {o'vwévaxvca), Filius autem Patri; liquet ipsum etiam Spiritum

Patri adjungi.» Donc, selon St. Basile, le St-Esprit est uni

au Père mediante Filio et per Filium.
C. XVIII: St. Basile remarque que le Seigneur, en parlant

du Père, du Fils et du St-Esprit, ne les a pas «nombres (non

cum numero tradìdit) ; que le nombre (numerus) a été employé

pour indiquer combien il y a de personnes (declarans quot sint

supposita »). « Quod si et numerus adhibendus est, nequaquam
et per eum depravanda Veritas Cum connumerare opus

fuerit, haudquaquam indocte numerando ad plurium deorum

notionem efferimur. » Si l'on compte, ce n'est pas pour mettre
de la composition en Dieu (neque juxta compositionem nume-

ramus), ni pour y marquer de l'accroissement (incrementum).
Oubliant que St. Justin a employé cette expression, St. Basile

dit: «Secundum {ô'evrsQov) Deum ntmquam hactenus audivimus.»

Il dit que nous ne reconnaissons qu'un seul Dieu, un seul

principatus {govaçyfa) ; pourquoi et dans quel sens « Eo quod

unam in Deo Patre et Deo unigenito formam, ut ita loquar,

contemplamur, in una et omnino simili deitate expressam.. •

Itaque, Pater et Filius, juxta personarum proprietatem, unus



— 357 —

sunt et unus, at juxta communem naturam, unum sunt....
Unus autem est et Spiritus sanctus, atque ipse singulariter
enuntiatur, per unum Filium uni Patri copulatus, ac per se

complens glorificandam super omnia ac beatam Trinitatem. »

Et St. Basile insiste sur ce « Spiritus cum Patre et Filio
consortium », qui fait que le St-Esprit est Dieu avec le Père et le

Fils. « Patri autem ac Filio in tantum unltus est, quantum
consortii habet imitas cum imitate {j.iovàç nçàg fxovdôa). » Puis, parlant

de la procession du St-Esprit, il dit : « Quin et Spiritus
Christi dicitur, tamquam Uli natura conjunctus {xavà tt/v
<pvOiv)... Et quemadmodum Filius glorificatili- a Patre, sic

glorificatur Spiritus per consortium quod habet cum Patre et

Filio {âià T-rjç tvqOç IlavéQa xal Ylòv xoirwvîaç), et per Unigeniti
testimonium. »

Et encore: «Via ad Dei Cognitionen! est ab uno Spiritu,
per unum Filium ad unum Patrem. Ac rursus, nativa bonitas
et naturalis sanctimonia et regalis dignitas ex Patre per
Unigenitum ad Spiritum permanat {ex Ilavqòg àia vov Movoysvovg
irci tò üvevpci eir;xsì). Ad hunc modum et hypostases profitemur,
nec pium monarchiœ dogma labefactatur. » St. Basile ne veut
pas que l'on dise « Deum primum, secundum, ac tertium. »

« Sed nobis sufficit a Domino prœscriptus ordo. » — « Spiritus
sanctus vivificat cum Deo (Patre) qui vivificat omnia, cum Filio
qui dat vitam. »

C. XXV: «Quod Scriptura hac syllaba in pro cum utatur :

ubi etiam probatur et idem pollere quod cum. » — Ingrediar
domum tuam in holocautomatibus, id est, cum ; eduxit eos in
argento et auro, id est cum. — « Nusquam inveni dictum : Tibi
Patri honor et gloria per unigenitum Filium tuum in Spiritu
sancto. » — « Idem est dicere, Paulus et Silvanus et Timotheus,
atque Paulus cum Timotheo et Silvano. » — « Qui dixit cum
Patre Filium esse, simul et hypostaseon proprietatem et
inseparabile consortium expressit. » — St. Basile combat non
seulement les Sabelliens, mais aussi ceux qui sont à l'extrême
opposé (eos qui directe opposito impietatis genere insaniunt) :

« de his loquor qui temporalibus intervallis Filium a Patre, et
Spiritum sanctum a Filio distrahunt. »

C. XXVI: «Quatenus Spiritus sanctus vim habet perfi-
ciendi creaturam rationalem, absolvens illius fastigium, formœ
rationem obtinet. Spiritus vere locus est Sanctorum. Sanctus



— 358 —

itidem locus est Spiritui proprius, ac prœbet seipsum ut inha-
bitet cum Deo, ac templum illius vocatur Magis pium est
dicere eum (Spiritum) esse cum Patre et Filio quam illis in-
esse Coesse proprie ac vere dicitur de iis quœ sibi invicem
inseparabiliter adsunt... Et in adoratione inseparabilis est a

Patre et Filio Spiritus sanctus. »

II. Adv. Eunomium (libri V) :

L. I. — N. 5. « Ego vero etiam ingeniti appellationem,
quamquam maxime nostro intelligendi modo congruere videtur,
tamen quod nusquam in Scriptura usurpetur sitque primum
impietatis ipsorum elementum, hanc silentio jure tradendum
esse duxerim. Quippe vox Patris idem valet quod vox ingeniti,
prœterquam quod Filii etiam notionem conjunctim per rela-
tionem simul prœferat. Qui enim revera et solus Pater est, ex
nullo alio est: hoc autem quod ex nullo est, idem est atque
ingenitus. » — Ensuite St. Basile enseigne que la substance
divine est ingenita. — N. 16. « Hoc quod in Dei vita
principio caret et origine, ingenitum vocavimus. Hœc est enim

vocis ingeniti notio, non habere aliunde existendi principium.»
— N. 20. Eunomius niant qu'il soit nécessaire d'admettre de

l'ordre en Dieu, St. Basile le réfute et ajoute : « Nos, pro habitu

causarum ad ea quœ ex ipsis sunt, Patrem Filio prœponi di-

cimus ; at vero secundum naturce diversitatem, non item, neque

secundum temporis excessum.-» —N. 25. Expliquant les mots:
« Pater major me est » en les rapprochant des mots : « Ego et

Pater unum sumus», il dit que le Père et le Fils sont égaux
de nature, bien que le Père soit causa et le Fils genitus ; et

il ajoute : « Reliquum est igitur ut vox majus hic secundum

causœ rationem dicatur. Nam quoniam a Patre origo est Filii,
hoc major est Pater quod causa sit et principium. »

L. IL — N. 6. St. Basile, tout en admettant que le Fils

soit genitus, n'admet pas qu'on l'appelle genitura {ysvvrj^ax),

comme le fait Eunomius. Il se fonde sur ce que ce mot n est

pas dans l'Ecriture : « Ego equidem hanc vocem sic expressam

in nullo Scripturœ loco invenio. » — N. 7. « Non enim convenit

ut is qui divino timore eruditus est, in id quod ex verborum

consecutione apparuerit, facile transiliat; sed ut contentus su

usitatis in Scriptura nominibus in Usque permaneat, et pei

ipsa, ut Deum decet, glorificationem persolvat. » — N. 8. « Opor-



— 359 —

tet eum qui Christi judicium ob oculos habet novitque quam
periculosum sit quidpiam subtrahere aut addere quœ a Spiritu
tradita sunt, non conari quidquam a seipso innovare, sed in iis
quœ prius a Sanctis nuntiata sunt acquiescere. » — N. 29.
« Genitum et ingenitum indices quœdam proprietates sunt. Et-
enim si nihil esset quo substantia designaretur, nullo utique
modo ad nostram intelligentiam perveniret. Nam cum una sit
Deitas, fieri non potest ut propriam Patris aut Filii notionem

assequamur, nisi mentis cogitata proprietatum accessione dis-

tinguantur Nec enim ii modi quibus substantiœ proprietates
indicantur, simplicitatis lœdent rationem. » — N. 32. « Quod si,

quoniam divina natura simplex est atque incomposita, substantiam

existimet una cum potestate concurrere, et, propter in-
natam Deo bonitatem, dicat totam Patris potentiam ad gene-
rationem (ysvvgoiv) Filii commotam, atque Herum totam Unigeniti
ad substantiam (vnóoxaoiv) Spiritus sancti, adeo ut ex Spiritu
quidem potentia Unigeniti conspiciaHir simulque etiam
substantia {ovoid)... Si idem est substantia (ovola) et potestas,
quod potestatem désignât, id profecto substantiam (ovolav) etiam
designabit. » Donc, selon St. Basile, la puissance et la substance
du St-Esprit nous font connaître celles du Fils, parce qu'elles
procèdent de celles du Fils, celles du Fils procédant d'abord
de celles du Père. — N. 34. Eunomius, dans le but d'amoindrir

le St-Esprit, ayant dit que le St-Esprit a été créé par le
Fils comme le Fils a été créé par le Père, St. Basile le réfute,
non pas en niant que le St-Esprit soit du Fils, mais en disant
qu'il est du Père et du Fils. «Partim quidem apostolus con-
juncte nobis tradit et modo Christi, modo Del Spiritum dicit,
ubi scribit : Si quis autem Spiritum Christi non habet, hic non
est ejus ; et rursus : Vos autem non spiritum mundi accepistis,
sed Spiritum qui ex Deo est: partim vero Dominus Spiritum
veritatis nominet, quippe ipse Veritas proceditque a Patre.
At hic (Eunomius) ad destructionem gloriœ Domini Jesu Christi,
ut Spiritum aufert a Patre, ita eum unice Unigenito ad gloriœ
eversionem attribuit, ipsum contumelia, ut sibi videtur, afifi-
ciens ...»

L. III. — N. 1. « Quemadmodum Filius ordine (%a§si)

quidem a Patre secundus {ôsvvsqoç tov IlavQÓc) est, quoniam
ab ilio ; dignitate vero {xal àCuó(.ian), quoniam origo ejus est
et causa (on aQ^i) xai ama), ea re quod ipsius est Pater, et



quoniam per ipsum accessus aditusque est acl Deum et Patrem ;

non autem natura (cpvoei) secundus, et quoniam deitas in utroque

una est : ita profecto et Spiritus sanctus, et si tum ordine
tum dignitate secundus a Filio est (ut tandem hoc etiam con-
cedamus), tamen non jure sequi ut sit alienœ naturœ, hinc
patet. » — N. 2. «... At in quamdam naturam tertiam a Filio
et Patre ejectum Spiritum sanctum fuisse nusquam didicimus. »

— N. 4. « Vides quomodo hic quoque Spiritus sancti operatio
operationi Patris ac Filii conjuncta sit. Propterea et vita
nobis a Deo per Christum in sancto Spiritu suppeditatur. » —
A". 5. « Deus in nobis per Spiritum habitare dicitur. » — N. 6.

«... Spiritus veritatis qui mittitur a Deo, suppeditatur per
Filium (âicc Ylov %oQriyovp,evov). »

L. IV. — N. 1. «Non aliter Filius Deus est, aliter Pater,
sed similiter Dominus autem et Deus vere, tum Pater, tum
Filius. Eadem ergo est essentia sicut et eadem nomina sunt...
Filius genitus, non factus. Quod fit, non ex substantia facientis

est; quod vero generatur, ex ipsa substantia generantis est;
non ergo idem est tacere et generare. » — N. 2. « Si causa

causato major est differtque secundum substantiam: omnis

autem pater causa est, et omnis filius causatus ; patres
filiis majores sunt et ab eis secundum substantiam différant,
nec sunt unius substantiœ. Sed hoc verum non est. » —
« Quod vox ingenitus, modum quemdam existendi, non
substantiam (ovata) significat. Ingenitus igitur existendi est

modus, non substantiœ nomen Igitur contrarius est Pater

Filio secundum substantiam, si modo ingenitum non sit
existendi modus, sed substantia Est Filius genitus, at non
quatenus substantia est, sed quatenus genitus fuit... At nos haec

(nomina ingenitus et genitus) non substantias, sed nomina

dicimus, quibus nominibus existentia uniuscujusque eorum

significatur. » — N. 3. St. Basile fait remarquer que si les mots

ingenitus et genitus se disaient de la substance divine, elle

serait à la fois ingenita et genita, ce qui serait une erreur.

Il ajoute : « Ingenitus neque definitio neque proprium est Dei. »

L. V. « Le St-Esprit est de la même essence que le Père

et le Fils, et de la même énergie (rrjç avvrjç svsQysiaç). »

« Quod eadem sit potestas Patris et Filii et Spiritus sancti.. -

Quod neque visio neque oraculum fit separatim a Patre et

Filio et Spiritu sancto. » — « Imago quidem Patris est Christus



— 361 —

(Verbum) ; imago vero Filii, Spiritus Spiritus viventi Verbo
ad creandum conjunctus est, viva potentia et divina natura,
quœ ineffabilis ex ineffabili ore effulsit Una et eadem

piane operatio Dei per Filium in Spiritu apparet, nec
Trinitas separationem suscipit. Neque sine Filio Pater agit,
neque Filius sine Spiritu. Quod quemadmodum Filius ad
Patrem se habet, ita Spiritus ad Filium. Propterea et Dei
quidem Verbum Filius est, Filii autem Verbum Spiritus. » —
« Cur et Spiritus filius Filii non dicatur. Non quod ex Deo

non sit per Filium, sed ne Trinitas putetur esse infinita multi-
tudo, si quis earn suspicaretur, ut fit in hominibus, filios ex
filiis habere Sane eam ob causam Spiritum ex Deo esse

prœdicavit aperte apostolus, dum dicit: Spiritum qui ex Deo
est, accepimus. Quin et dare ostendit ejfulsisse eum per Filium
(xal to âicc Ylov nsifiqvévai Oatpèç nsnolrjxsv) : quippe ipsum est

Filii, ita Dei Spiritum nominavit ; eumdemque appellavit
Christi mentem, quemadmodum etiam ut Dei, ita hominis
spiritum dixerat. Unus Filius, œterna generatione generatus,
qui sine principio una cum Patre est Filius Deus verus, qui
semper est quod est, Deus Verbum et Dominus. » — « Generat
Deus non ut homo, generat tamen vere ; et genimen (to yêvvrjg,a)
quod ex ipso est (èxgiaivsi), est Verbum, non humanum Et
Spiritum per os (àia avoßaroc) emittit, non quasi fiumano more,
cum neque os Dei corporeum sit : ex ipso autem et Spiritus,
non aliunde Filius Dei, Spiritus sancti largitor (xoqiqyóc) ad
substantiam et formam creaturœ. Qui Filium tollit, principium
(dgx>}r) creationis omnium sustulit. Principium enim creationis
omnium est Verbum Dei. »

St. Basile s'applique ensuite à démontrer que, si l'on nie
la divinité du St-Esprit, il faut nier aussi la divinité du Fils,
parce que, si le Fils est de Dieu, le St-Esprit « est aussi de
Dieu par le Fils (nvsvg.cc sx 0eov dì Ylov). » — « Aperte Spiritus
proprietas in Deo indicatur. Quomodo sit substantia Dei,
hœc vocis ingeniti appellatìo commonstrat. » — St. Basile blâme
ceux qui veulent connaître comment le Père a engendré.
« Quœris non ut fidem, sed ut infidelitatem invenias Non
defidi unquam Filius Patri, nec Filio Spiritus Filius semper
est Filius, ut forma Dei semper existens, ut naturalis Dei
imago Filius. Sed et Spiritus imago dictus est Filii, et
digitus Dei, et Dei Spiritus, et Verbum et Spiritus oris Qui

Revue intern de Théologie. Heft 22, 1898. 24



— 362 —

et Spiritus oris Dei appellator, et causa ostenditur esse
creationis cum Verbo Cave ne dividas quœ dividi non possunt,
cave ne scindas quœ non scinduntur Cum enim fiant omnia
a Deo per Jesum Christum in Spiritu, inseparabilem vides
Patris et Filii et Spiritus sancti Operationen! Quœcumque
Pater loquitur, per Filium, in Spiritu loquitur. »

Ces textes autorisent, je crois, les observations suivantes :

1° St. Basile s'est élevé contre les théologiens qui ont
échafaudé, sur les prépositions ex, per, in, un système
théologique établissant une inégalité manifeste entre les personnes
divines et présentant comme propriétés spéciales à telle
personne des attributs qui appartiennent à la nature divine elle-

même. Il les a réfutés, et sa réfutation est d'autant plus
importante que les théologiens en question cherchent encore
aujourd'hui à faire prévaloir leurs subtilités comme étant
l'orthodoxie même.

2° Par monarchisme, St. Basile a entendu qu'il n'y a qu'un
seul principe, c'est-à-dire un seul Dieu, et non trois dieux ou

trois causes premières.
3° On remarquera à quel degré St. Basile a poussé la

condescendance, lorsque, pour couper court aux griefs de

ceux qui rejetaient le mot ingenitus appliqué au Père, il s'est

montré disposé à écarter ce mot, disant qu'il ne se trouve pas
dans l'Ecriture. Excellent exemple, pour les théologiens actuels

qui voudraient imposer, comme faisant partie du dogme, des

mots nouveaux ou relativement anciens, qui ne se trouvent
ni clans l'Ecriture, ni clans la tradition universelle, et qui sont

purement scolastiques.
4° On remarquera combien est sage sa règle générale au

sujet des mots nouveaux (Adv. Eunom., L. IL nn. 7 et 8), et

combien il serait sage de la mettre en pratique encore

aujourd'hui.
5° Quant à la manière dont St. Basile explique la

procession du St-Esprit, elle est clairement exprimée dans le L. 11

contre Eunomius, nn. 32 et 34, ainsi que dans le L. III, n- 2,

et dans le L. V. Les anciens-catholiques revendiquent la liberté,

au nom de l'orthodoxie, de tenir le même langage que St. Basile.



— 363 —

II. Quelques textes de St. Cyrille d'Alexandrie.x)

I. De recta Fide ad Theod. imp. :

N. 36. Parlant du Christ, St. Cyrille dit : « Quippe cum
immittat Spiritum baptizatis, non alienum, ut servus et
minister, sed ut Deus secundum naturam cum summa potestate
et auctoritate eum qui ex ilio est et ipsius est proprius.

N. 37. « Christus insufflava in sanctos apostolos, dicens :

Accipite Spiritum sanctum. Sed neque ex mensura dat Spiritum,

sed ex se, non secus ac Pater, eumdem infundit. Unde
magnus ille Paulus totam hanc controversiam e medio tollens,
modo Spiritum Deo et Patri, modo rursum ipsi Filio tribuit. »

II. Thesaurus de sancta et consubstantiali Trinitate (en
35 assertions ou logoi) :

Assertio XXXIII: « Hinc etiam rectam de Spiritu notitiam
haurire potes, et discere illuni ex Salvatoris essentia subsistere,
neque ab una deitate alienum esse. Cum enim Spiritum ipsius
Dei vocasset, statim subjungit esse Spiritum Christi, ut osten-
deret omnia quœ Patri propria sunt, in Filium qui naturaliter
ex ipso gignitur transire Declarans (Spiritum) non esse
alienum a Verbi natura, sed ita ei unitum, tametsi propriam
hypostasim habeat, ut ipse existât in Filio, et Filius in ipso
propter essentiœ identitatem. Spiritus divinœ essentiœ
dignitatem in se gestabit, nimirum in ipsa existens, et ab
ipsa Sanctis per Filium donatus. Quemadmodum, quia
Filius est absolutissima Patris imago, qui suscipit Filium
suscipit et Patrem ; ita servata eaclem analogiœ ratione, qui
recipit imaginem Filii, hoc est Spiritum, recipit omnino per
ipsum etiam Filium et Patrem qui est in Filio Spiritus,
supremœ essentiœ consors, naturaliter a Patre per Filium in
eos qui apti ad accipiendum sunt, transiens, sicut calor ex
igne in corpora. »

Assertio XXXIV: « Cum igitur unus sit Dominus Jesus
^nnstus, juxta Pauli sententiam, Dominum vero Spiritum vocet,
nullam itaque agnoscit naturse differentiam Filii et Spiritus,
sed tanquam ex ipso et in ipso naturaliter existentem (wç s§
ccvTov xal sv avvééi givoixwç vnaQ%ov) Domini nomine appellat. »

— « Vocatus est Spiritus mens Christi. » — « Spiritus Deus, qui

Voir la Revue, n° 21, janvier 1898, p. 151-152.



— 364 —

totam Dei ac Patris deitatem in se essentialiter continet, cujus
et Spiritus est, et per Filium creaturis donatur. » — Puis
St. Cyrille compare le Verbe au bras de Dieu et le St-Esprit
au doigt de Dieu, et il ajoute : « ita et Verbum Dei ex ipso
et in ipso naturaliter coaptatum, ut ita dicam, atque emanan-
tem existimemus, et in Filio naturaliter atque essentialiter
procedere a Patre Spiritum, per quem omnia ungens sanctificat.

» — « Deus est Spiritus, qui in Filio a Patre naturaliter
existit, atque universam ipsius Operationen! habet. Quomodo
non est manifestum Spiritum a divina essentia sejungi non
posse, sed ex ipsa naturaliter emitti, et tiniversam Patris ac

Filii operationem habere Quod autem Spiritus sit qui
Sanctis a Patre per Filium mittitur, ipsemet Salvator testatur,
dicens: Quando venerit Paracletus, quem ego mittam a Patre,
Spiritum veritatis qui a Patre procedit, ille testimonium per-
hibebit de me Sic ergo cum Spiritus Paulum ad apostolatum
vocavit, a Christo Jesu vocatum se ait, ostendit aperte non
alienum esse ab essentia Filii Spiritum sanctum, sed in ipso et

ex ipso, ac veluti vim quamdam naturalem, quœ omnia quœcum-

que velit, prœstare possit. Cum Salvator hœc de Spiritu dicit,
ostendit eum, cum ex sua essentia sit (wç vijç ovo'iaç vmÌQ%ov

avvov), nihil aliud locuturum quam quod ipse vult. Nam cum

sit ipsius Filii mens, ilia ipsa loquetur quœ ipse cujus mens

est. Cum sit mens Christi, omnia quœ in ipso sunt discipulis
eloquitur non in propria ac peculiari quadam voluntate, neque
in aliena voluntate ejus in quo et ex quo est, congrediens, sed

tanquam ex essentia ipsius naturaliter procedens, integramque
ipsius voluntatem, quemadmodum et operationem habens. »

Suit immédiatement un paragraphe intitulé : « Quod Spiritus
sanctus sit ex essentia Patris el Filii, ovi sx rrjç oi'OÎaç tov

lïavQoç xal xov Ylov rà Iivsvgia to ayiov. » Il y est dit : « Cum

igitur Spiritus sanctus nobis immissus conformes nos Deo

efficiat, procedat vero is a Patre et Filio: manifestum est ex

divina essentia ipsum esse, essentialiter in ipsa et ex ipsa pro-
cedentem Necessarium plane est dicere Spiritum sanctum

factum vel creatum non esse, sed ex essentia Dei, -videlicet

Deum cum Patre et Filio secundum identitatem naturse ado-

ratum. » — « Quomodo is qui Spiritus est particeps, novit quod

Dominus Jesus? Quemadmodum qui mei gustant, ex ipsa qua-

litate sciunt mei dulce esse, ita etiam qui Spiritus sancti par-



— 365 —

ticeps fit. Quocirca ex essentia Filii Spiritus sanctus, qualitas
quœdam, ut ita dicamus, existens Domini omnium Dei.
Beattis Johannes ostendit ex essentia Patris et Filli esse
Spiritum Spiritus veritatis tantam habet cum Filio similitudinem
propter essentiœ identitatem Cum itaque Verbum sit lux
vera, illuminât vero Spiritus sanctus, necessarium plane est
Spiritum esse de essentia Verbi. »

Expliquant la parole du Christ : « Spiritus non loquetur
ex seipso, sed qusecumque audierit loquetur, quia ex meo
accipiet, » St. Cyrille fait cette comparaison : « Transeunte
naturaliter substantiartim qualitate in ea quœ inseparabiliter ex
eis procedit: quemadmodum dulcedo ex melle, calor ex igne,
refrigeratio ex aqua. Non est igitur Spiritus ex participatione,
sed potius naturaliter atque essentialiter. » — « Spiritus sanctus
in Christo (Verbo) et ex ipso naturaliter existens... Si ergo
Christus per Paulum signa operatur in virtute Spiritus sancti,
vis quœdam naturalis ac vivens, atque, ut ita clicam, qualitas
Deitatis Filii est Spiritus sanctus Necesse est fateli
Spiritum ex essentia Filii esse. Nam ut ex ipso naturaliter existens,

et in crealuram ab ipso missus, renovationem operatur... »

St. Cyrille, on le voit, distingue clairement Vorigine et la mission

du St-Esprit; il est envoyé par le Fils, ab ipso missus,
et son existence naturelle lui vient aussi de lui, ex ipso
naturaliter existens. Et il répète ce dernier point maintes fois.

Et encore : « Vis itaque ac virtus Christi (Verbi) est
Spiritus sanctus Ex incomprehensibili et divina essentia, ut
vis ac virtus ipsius, et naturalis operatio Deus est Spiritus
Christi, qui, ut ipsemet, pro nobis formatur, et proprietas
essentiœ ipsius est, non vero extrinsecus subsistens Ex Deo
et Patre procedit Spiritus sanctus, et veluti fructus quidam
atque qualitas est essentiœ ipsius. » Ces dernières propositions
montrent que St. Cyrille, pour exprimer l'origine du St-Esprit
par rapport au Père, emploie absolument les mêmes expressions
que pour l'exprimer par rapport au Fils.

III. Liber de sancta et consubstantiali Trinitate (7
dialogues).

Dial. VII De sancto Spiritu : — « Character verus Patris
et perfecte similitudinem exprimens, ipse est Filius ; similitudo
vera pura et naturalis, Spiritus est. Quod autem similitudo



— 366 —

vera Filii sit Spiritus, audies bcatum Paulum scribentem : Nam

quos prœscivit, et prœdestinavit conformes fieri imaginis Filii
sui, hos et vocavit. » — « Non Deus est Pater quia genuit,
neque rursus Deus est Filius quia genitus est ; sed Deus
existens, genuit Pater, et Deus existens, genitus est Filius.
Nihil igitur est quod ultra impediat quominus credamus naturœ
divinœ proprium esse sanctum ilium ex ipsa et in ipsa
naturaliter Spiritum, licet neque Pater neque Filius sit. ita ut
et in unoquoque tota intelligatur natura, una cum ejus pro-
prietate, hypostatica nimirum Est Pater in Filio et sancto
Spiritu, similiter quoque Filius et Spiritus in Patre et in se

mutuo Verum Deum habemus, non alienum et distinctum
substantialiter a Filio Spiritum accipientes, sed eum qui ex
ipso et in ipso, et proprius est ejus, et œquali cum ipso
dominatone prœditus. Dominusque nuncupatus, ac Filii loco as-

sumptus ob identitatem naturalem. Filius misit nobis de

coelo Paracletum, per quem et in quo nobiscum est, et in nobis

habitat, non alienum nobis infundens, sed substantiœ suœ et

Patris proprium Spiritum. »

« Christus dixit apostolis : Cum autem venerit Paracletus

quem ego mittam vobis a Patre, Spiritum veritatis qui a Patre

procedit, ille testimonium perhibebit de me. Annon ergo
manifeste Deus est is qui cognitus est ut Deus et in nobis habitat

ipsius Veritatis Spiritus, imo ipsa secundum unitatem
cum Filio Veritas : Spiritus enim est Veritas, Veritas autem

Christus. » — « Sic concurrit, et in utroque (Patre et Filio)
est, et intelligitur sanctus Spiritus. » — St. Cyrille, expliquant
le texte: Quia de meo accipiet et annuntiabit vobis, s'exprime
ainsi : « Quemadmodum ergo Filius, Deo et Patri cum sit con-

substantialis, et ipsius Verbum, quœ et ipsius sunt loquitur:
eodem, opinor, modo ac ratione sanctus quoque Spiritus verba

Christi loquitur, cum sit Spiritus ejus el omnimoda identitate

naturali ejus gloriam et eumdem omnino sermonem habeat.

Sanctus igitur est, non per participationem, neque externa
relatione ad Filium, sed natura et veritate, Spiritus ejus. »

IV. Capita argumentorurn de sancto Spiritu:
« Cum igitur Spiritus sanctus interdum significet Patrem,

interdum autem et Filium, quomodo non est ipsis consubstan-

tialis (opoovoiov)} » — «Spiritus sanctus eamdem quam Patei



— 367 —

et Filius operationem habet. Porro cum Pater vivifìcet ac
similiter Filius, vivìficus quoque est sanctus Spiritus Qui
ergo œqualiter cum Deo operali potest, Deus est et ex Deo,
secundum naturam utpote adimplens opera Patris et Filii. »

— « Pater non aliter quam per sanctum Spiritum sanctificat,
et summum divinse benedictionis fastigium est per sanctum
Spiritum sanctificatio. Igitur non ministratorio modo creaturœ
sanctificationem Spiritus suppeditat, neque ut ab alio datam,
sed hoc in nobis ipsomet operante Deo, puta per suum
Spiritum Non alienus est a Deo et Patre secundum naturam,
neque vero a Filio Spiritus sanctus, sed ex Patre per Filium
in creaturam permeans Quomodo is qui ex Patre procedit
et Spiritus Veritatis est, tantamque habet cum Filio similitudinem

propter identitatem substantiœ ut etiam ipse vocetur
Veritas, creatus erit et factus? At hoc absurdum... Adverte
quod Veritatis ille prœco (Spiritus sanctus), Deum et ex Deo
naturaliter (sx Oeov cpvo'ixwg) Spiritum nominet... Si a Deo et
Patre procedit Spiritus sanctus, ac veluti quidam vapor aut
qualitas est substantiœ ejus, ortu autem caret et increatus est
Pater, quomodo factus erit qui ex ipso promanat Spiritus »

V. De Trinitate (28 Cap.):
C. IV. « Nos, Trinitatis amatores, adoratores et prasdica-

tores, magna voce sublimique animi conceptu, credimus in
unum Deum Patrem absque initio, ingenitum, qui semper Pater
exstitit, non autem postea qualitatem hanc assecutus est; non
enim fuit tempus quo ipse non fuerit, sed et antea Pater erat.
Neque ipse fuit ante Filius, deinde Pater, ut corporum sequela
postulat; sed ex quo exsistit, semper autem exsistit, Pater et
est et vocatur. » Telle est la caractéristique que St. Cyrille
donne de la personne du Père : le mot principe ne s'y trouve
pas, encore moins le mot cause. Voir plus loin, C. XVI.

A V. « Ex quo genuit, hoc habet nomen (Pater). » Tel
est, selon St. Cyrille, le motif pour lequel le Père est appelé
Pere. H ajoute: «Jam si semper Deus Pater exsistit...,
semper Filius fuit, ex Patre quidem ineffabiliter genitus, cum
Patre autem semper existens et cum Patre cognitus. »

C. XVI. « Constat omnibus qui mente quidem non careant,
unam esse Patris Filiique naturam, et omnia habere quœ sunt
ratris, Filium. Neque enim aliter Patrem in seipso reprœsen-



— 368 —

taret, nisi omnia hdberet quœ Pater, excepta paternitate ; est

enim hcec Patris propria, sicut Filii filietas (rj vlórrjg). »

C. XIX. « Spiritum in eodem cum Patre ac Filio ordine
positura (ovvratTÓjxsvov Uargì xal Ykp). Ipsum de Patre proce-
dentem audivimus, neque tamen quomodo procedat curiose
scrutamur, sed his finibus contenti sumus quos nobis theologi
beatique viri statuerunt. »

C. XXII. « Quod Paracletus sit creator. »

C. XXIII « Ex Deo est Spiritus sanctus. » Puis, rappelant
le mot de St. Paul (I Cor. II, 12): Spiritum qui ex Deo est, il
ajoute : « Christus dixit Spiritum qui ex Deo est, docens eum
a Patre habere existentiam et illius esse naturœ, non profecto
genitum, sed eo modo quem solus ille seit qui Filium novit,
et qui Patrem novit Filius, et is denique qui solus Patrem
Filiumque novit; quam quidem rem a Deo didicimus, sed

modum edocti non luimus. Conlenti itaque simus data notitiœ

mensura, neque imperile scmtemur quœ comprehendi non

queunt. »

C. XXVIII Fidei stimma: « Igitur unam Trinitatis naturam
esse credimus, unam substantiam in tribus personis spectatam,
potentiam impartibilem, regnum indivisum, unam deitatem ac

dominationem. Sic enim et unitas in una eademque substantia
demonstratur, et trinitas non in nudis nominibus, sed in hypo-
stasibus agnoscitur. Non enim nos dicimus unum trionymum,
juxta Sabellii, Photini ac Marcelli contractionem et confusio-

nem. Neque item tria invicem extranea et diversa substantia

prœdita, inœqualia, ac dissimilia, et aliud alio superbis, quœ

nos mente ac lingua metiamur ac ponderemus, juxta Arii
divisionem, diversitatem et impiam curiositatem : sed très
hypostases, unam autem Trinitatis naturam incorpoream, inver-

tibilem, immutabilem, fine carentem, immortalem, infinitam,
incorruptibilem, incircumscriptam, illimitatam, invisibilem, ar-

canam, ineffabilem, inenarrabilem, incomprehensibilem, tactu

mentique imperviam, suapte natura viventem, lucem intellec-

tualem, fontem bonorum, sapientiœ thesaurum, rerum omnium

creatricem et gubernatricem, sapientiam quœ universœ rei

creatœ navigium dirigit. Hanc nos fidem tenemus. Iis autem

qui humano ratiocinio disputant, dicimus: Hœc pars tua, hœc

sors ; nostra autem pars Dominus, quem sequentes a recta via

non deficiemus. Habemus enim divinam quoque Scripturam



— 369 —

magistram. Hoc Limine illustrati, prœcedentium vestigia
patrum agnoscamus, eosque sequamur, donee omnes occurra-
mus in resurrectione mortuorum Christo Jesu Domino, cui
gloria per sœcula. Amen. »

VI. De incarn. Domini, C. XXXIV. « Cessemus a malitiose
vestiganda Spiritus processione, neque ea discere studeamus
quœ soli Patri et Filio et sancto Spiritui nota sunt. In iis quos
recepimus, finibus maneamus : ne terminos quos patres nostri
posuerunt, transferamus. Tradita nobis a Spiritu doctrina
contenti sumus. Ne velimus Pauli scientiam superare, qui ex parte
aiebat se cognoscere, et ex parte prophetare, et in speculo
et semgmate veritatem videre. Exspectemus speratorum bonorum

possessum. Tunc perfecte cognoscemus, cum neque jac-
tantia nobis nocebit, neque superbia nos prœcipites aget, sed
passione omni expertes erimus. Ergo prœsenti tempore in
doctrinis patrum perstemus ; ne majora forte quœrentes, mino-
ribus quoque excidamus : quod progenitor Adamus passus est,
qui dum Deus fieri cupit, ut imago quoque Dei esset amisit. »

VII. Adversus Nestorium, L. IV, e. 1. « Intrinsecus igitur
et ab ipso (Filio) est Spiritus ejus Dominus noster Jesus
Christus ex sua plenitudine profundens Spiritum, ut etiam
Pater (s£ iâtov nÀgowf.iavoç rcçoïtiç to IIvsvf.ia, xavd xal avvòc ó

Hazfß).. Virtus ergo (Filii) est ejus Spiritus ; idque confirmât
beatus David cum dicit: Verbo Domini cœli firmati sunt, et
Spiritu oris ejus omnis virtus eorum. Os autem Dei ac Patris,
ipsum ex eo Verbum appellat, cujus Spiritu, quœ per ipsum
facta sunt, continentur, ut subsistant. »

Vili. Contra Julianum, L. I. « Genitus est Filius ex Patre,
estque in ipso et ex ipso naturaliter; procedit etiam Spiritus
proprius existens Dei et Patris et similiter Filii. »

IX. Fragmenta dogmatica, n. 4. « Digitum Dei solet Scriptura

appellare Spiritum sanctum, sicuti Christus dixit: Si ego
m digito Dei ejicio dœmonia ; id quod alius evangelista « in
opiritu Dei» dicit. Sic item dexteram brachiumque Filium
appellat, ut est illud: « Salvavit eum dextera ejus et bra-
cnium sanctum ipsius. » Sicut ergo brachium consubstantiale



__ 370 —

est ei cujus est brachium, sic digitus ei cujus est digitus.
Ergo Patri Filioque consubstantialis est Spiritus sanctus. » —
St. Cyrille n'a tiré qu'une conséquence de sa comparaison, à

savoir : la consubstantialité du corps, du bras et du doigt.
Mais serait-ce en forcer le sens que d'ajouter: de même que
le corps est nécessaire à l'existence du bras, ainsi le corps et
le bras sont nécessaires à l'existence du doigt, et le doigt
procède de l'un et de l'autre, non pas comme de deux forces,
mais comme d'une seule, laquelle est, avant tout, la force
vitale qui anime le corps et par conséquent aussi le bras et

le doigt.

Qu'il me soit permis de faire sur ces textes quelques
simples remarques :

1° St. Cyrille distingue très positivement ce qui est de foi

et ce qui n'est pas de foi, le dogme et les simples spéculations
des théologiens, la « fidei summa » et les explications.

2° Loin d'imposer à qui que ce soit ce qui n'est pas de

foi, il engage, lui aussi, les théologiens à se contenter des

enseignements de l'Ecriture et des Pères, et « à ne pas
dépasser les termes posés par les Pères ».

3° Parmi les questions qu'il déclare n'être pas de foi, sont
les questions relatives à la manière dont le Fils est engendré
et dont le St-Esprit procède. Donc, pas plus de nos jours
qu'au temps de St. Cyrille, ces questions ne sauraient être de

foi : car, du moment qu'elles n'ont jamais été révélées par

J.-C, jamais elles ne sauraient être imposées en son nom.
4° Dans son exposition de la doctrine sur la Trinité, il

distingue en particulier la mission et la nature ; et lorsqu'il
parle de la nature du St-Esprit, de son existence, de sa

procession, il emploie non pas une formule unique, mais sept, à

savoir: tantôt, ex Deo; tantôt, ex essentia Dei (ou ex divina

essentia); tantôt, ex Deo et Patre; tantôt, in Filio naturaliter
atque essentialiter procedens a Patre; tantôt, ex essentia Fun

(ou de essentia Verbi), Spiritus qualitas Deitatis Filii, pf0'
prietas essentiœ Filii ; tantôt, ex Filio et in ipso naturaliter

existens; tantôt, ex essentia Patris et Filii... — St. Cyrille
a-t-il jamais dit que le St-Esprit procède du Père seul? Jamais,

il a dit formellement le contraire, quand il a enseigné que le

St-Esprit existe naturellement ex essentia Patris et Filti.



— 371 —

5° Ces sept manières de s'exprimer sur ce point particulier

sont-elles des contradictions? Nullement. Elles enseignent
toutes, au fond, la même doctrine, et elles n'ajoutent absolument

rien à la parole du Christ ; elles ne font que l'expliquer.
6° St. Cyrille d'Alexandrie a-t-il été hérétique, quand il a

enseigné que le St-Esprit existe naturellement ex essentia
Patris et Filii, et qu'il est une proprietas essentiœ Filii? Qui
oserait le dire?

7° Les anciens-catholiques et tous les autres chrétiens ont-
ils le droit de s'exprimer comme l'a fait St. Cyrille? Sans

aucun doute. Pour nous, anciens-catholiques, nous déclarons
nous en tenir formellement à la doctrine qu'il a enseignée.
Nous serions vraiment plus qu'étonnés, si, après cette déclaration

formelle, quelque théologien osait attaquer notre doctrine
sur le point en question.

8° Cette déclaration faite, nous espérons que les questions
scolastiques sur le quomodo de la génération divine et de la
procession divine, questions que des théologiens, trop subtils,
plus préoccupés de leurs subtilités scolastiques que du vrai
dogme, ont beaucoup trop agitées sans les éclaircir jamais, et
avec lesquelles ils ont scandalisé maints fidèles et détourné
maints penseurs de la foi chrétienne, seront désormais écartées
soit du domaine du dogme, dans lequel ils voudraient les
introduire subrepticement, soit de la question de l'union des
Eglises, les Eglises ne devant et ne pouvant être unies que
dans la foi, et non pas dans la scolastique. « In iis quos rece-
pimus finibus maneamus Contenti itaque simus data notitiœ
mensura, neque imperite scrutemur quœ comprehendi non
queunt. »

Telles sont nos conclusions particulières, relatives à St. Basile

de Cesaree et à St. Cyrille d'Alexandrie. Quant à nos
conclusions générales sur toute la question trinitaire, nous les
donnons dans l'article suivant.

E. Michaud.


	S. Basile de Césarée et S. Cyrille d'Alexandrie sur la question trinitaire

