
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit
dargestellt [Fortsetzung]

Autor: Lauchert, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


336

FRANZ ANTON STAUDENMAIER
NACH

SEINER SCHRIFTSTELLERISCHEN THÄTIGKEIT DARGESTELLT.

(IV, 3. Fortsetzung.)

Ein bedeutender Teil der hierher gehörigen Arbeiten ist
ferner speciell dem hervorragendsten und auch für die deutsche
Wissenschaft einflussreichsten Vertreter der pantheistischen
Spekulation, Hegel, gewidmet. Staudenmaier unterschätzt die

geistige Bedeutung Hegels keineswegs ; im Gegenteil schlägt er
dieselbe sehr hoch an, und gerade deshalb hielt er sich für verpflichtet,

dessen System bis ins Einzelnste zu studieren, sich über den

prinzipiellen Charakter desselben klar zu werden, und ihm, wo
dieser als ein unwahrer erkannt wird, immer und immer wieder
die Prinzipien des christlichen Theismus, und zwar nicht bloss
behauptend, sondern begründend, gegenüberzustellen. Bei dem

allem aber spricht er immer die Überzeugung aus, dass das

System Hegels im Fortschritt der Philosophie ein Moment von

grosser Wichtigkeit darstelle, das einmal kommen musste, wie

er dies schon an einer der ersten Stellen, an denen er auf

Hegel zu sprechen kommt, in der Abhandlung über Fr. v. Schlegel,

geltend macht, trotz der auch hier nicht verschwiegenen
Ablehnung des pantheistischen Charakters (Theol. Quartalschrift
1832, S. 642): „Ich muss es hier noch einmal wiederholen, dass

dieses tiefsinnige System ein notwendiges und höchst bedeutsames

Moment in der Entwicklungsgeschichte des menschlichen
Geistes ist, und ich bin fest überzeugt, dass, wenn es möglich

wäre, dass es missachtet und hintangesetzt würde, was
unmöglich ist, dann wieder ein anderer Hegel auftreten musste,



___ 337 —

vielleicht mit demselben entscheidenden Tone auch in solchen
Dingen, in welchen ihm offenbar nicht Recht gegeben werden
kann." Wenn Staudenmaier sich verpflichtet fühlte, an Hegel
Kritik zu üben, so trat er ihm also jedenfalls nicht als ein
blind voreingenommener Gegner gegenüber, der von vornherein
nur geneigt gewesen wäre, an ihm überall Fehler und Irrtum
zu sehen und das etwa vorhandene Wahre und Bedeutende zu
übersehen oder gering zu achten; im Gegenteil.1) — Nach
einzelnen früheren gelegentlichen Äusserungen über Hegels Philo-

') Ich habe schon früher (Jahrg. 1897, S. 810 f.) auf das Urteil Möhlers über
Staudenmaier hingewiesen, derselbe besitze „die ebenso schützenswerte als seltene
Gabe einer freien Beweglichkeit und Biegsamkeit des Geistes, vermöge deren man sich
in allen Richtungen, die der menschliche Geist einschlagen kann, zurechtzufinden
und das Gute und Wahre darin zu erkennen und zu würdigen vermag". Es
geschah jedenfalls mit Rücksicht auf Urteile wie den oben im Text angeführten
Ausspruch Staudenmaiers über Hegel und ähnliche nichts weniger als einseitige
Beurteilungen von. Vertretern verwandter Spekulationen im Gebiete der damaligen
Philosophie und der protestantischen Theologie, wenn Möhler (a. a. 0.) weiter
sagt, Staudenmaier besitze „vielleicht die hier besprochene Tugend eher in einem
gewissen Übermasse, indem er, nach seinen bisherigen Leistungen zu urteilen,
voll Schonung und Milde in seinem Urteil, selbst das offenbar Fehlerhafte
gewisser Richtungen öfter mehr nur leise zu berühren und darauf hinzuweisen, als
dasselbe recht allseitig zu erörtern, geneigt ist". Dies darf wohl im Sinne einer
leisen Warnung des Lehrers an den begabten Schüler verstanden werden. Die
Biographie Möhlers von Werner und Gams weiss zu berichten (S. 132), „dass
Möhler einst dem Dr. Staudenmaier sagen liess, er möge sich nicht zu sehr in
die Hegeische Philosophie vertiefen". Wenn er aber etwa in diesen Jahren auf
Grund der frühesten litterarischen Arbeiten Staudenmaiers Besorgnisse dieser Art
hegen mochte, so hat Staudenmaier selbst durch seine späteren Arbeiten
dieselben glänzend widerlegt, und gerade speciell auch mit Bezug auf Hegel. Seine
Überzeugung im Sinne des christlichen Theismus hat er aber nie verläugnet oder auch
nur im Unklaren gelassen, wenn er auch seiner Bewunderung für die grossartige
Geistesarbeit auch in pantheistischen und deshalb prinzipiell von ihm abgelehnten
Systemen noch so starken Ausdruck gab. Was Michelis ebenso schön als wahr über
Staudenmaier geurteilt hat (s. Jahrg. 1897, S. 808), gilt nicht nur von dem späteren
Staudenmaier, sondern auch von seinen jüngeren Jahren; Staudenmaier ist in der
rhat „kein verschwommener und zerfahrener Denker gewesen", in keiner Periode
seines Lebens. Wenn aber einzelne Zeitgenossen ihn, einen der verdienstvollsten,
entschiedensten und unermüdlichsten Bekämpfer des Pantheismus, selbst einer
pantheistischen Denkrichtung verdächtigen konnten, so gehört das zum Absurdesten,

was die hermesianische Schule, die ähnliche gehässige Verketzerungen
keinem der grossen katholischen Theologen der Tübinger Schule erspart hat, sich
in dieser Richtung geleistet hatte; zu solchen Urteilen gehörte eine grosse
Verbohrtheit in einer einseitigen Denkrichtung, verbunden mit grosser Unkenntnis
der wirklichen Leistungen der Angegriffenen.



— 338 —

sophie (eine kurze Darstellung des Prinzips derselben ist z. B. in
der Theol. Quartalschrift 1832, S. 108 ff'., in der Recension über
Günther gegeben) hat Staudenmaier seit 1834 eine Reihe von
speciellen umfassenden kritischen Arbeiten über dieselbe
veröffentlicht; zuerst die Recension con Hegels Religionsphilosophie,
in den Jahrbüchern für Theologie und christliche Philosophie,
Bd. I (1834), S. 97—158. Eingehend berücksichtigt wurde Hegel
sodann in der allgemeineren, schon früher (Jahrg. 1897, S. 816)

besprochenen Abhandlung „ Über den unpersönlichen Gott des

Pantheismus und den persönlichen des Christentums1'-, die ebenfalls
im 1. Bande der Jahrbücher erschien. Neue prinzipielle
Erörterungen wurden im 4. Bande der Jahrbücher (1835) in der
Recension von Rosenkranz, „Hegel, Sendschreiben an
Bachmann", gegeben, S. 405—435. Da diese Schrift von Rosenkranz

die Absicht verfolgte, die Übereinstimmung Hegels mit
dem Christentum nachzuweisen, seinem System einen wesentlich

theistischen Charakter zu vindizieren, so benutzte Staudenmaier

die Anzeige derselben zu einer neuen Prüfung von Hegels
Lehre über das Verhältnis Gottes zur Welt, nach den in der
Schrift gegebenen Gesichtspunkten. Rosenkranz als ein
Hauptvertreter der positiven Richtung in der Hegeischen Schule,
gab allen jenen Aussprüchen des Meisters, die thatsächlich ganz
bestimmt pantheistisch lauten, eine solche Ausdeutung und Um-

deutung, durch welche der pantheistische Sinn entweder
verschwindet oder die eigentliche Meinung wenigstens unklar wird.
Den zweideutigen vermittelnden Sätzen von Rosenkranz stellt
Staudenmaier die ganz bestimmt formulierten Sätze des christlichen

Theismus gegenüber und giebt sein Urteil dahin ab,

wenn Rosenkranz das thatsächlich so meine, und wenn er
wirklich nachweisen könne, dass auch Hegel es so gemeint habe

und nur infolge einer Amphibolie der Begriffe oft das direkte
Gegenteil gesagt zu sein scheine, dann, aber auch nur dann,
wäre sein System allerdings nicht pantheistisch, sondern
theistisch. Im 6. Bande der Jahrbücher (1836) folgte eine neue
umfassende Abhandlung : „Kritik der Vorlesungen Hegels über

die Beweise vom Dasein Gottes1-1-, S. 251—359. Sodann im 1. Bande

der Freiburger Zeitschrift für Theologie (1839) die Recension

von Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte,

1. Heft, S. 116—204. Dies sind die nacheinander erschienenen
Vorarbeiten für Staudenmaiers grosses Werk über Hegel, in



-- 339 —

welches dieselben (abgesehen von der Recension über Rosenkranz)

in revidierter Gestalt, aber im ganzen wenig verändert,
auch als Bestandteile übergegangen sind.1) Nachdem noch in
der inzwischen erschienenen „Philosophie des Christentums"
Hegel ebenfalls wenigstens mit einer kurzgefassten Darstellung
seines Systems berücksichtigt worden war (s. Jahrg. 1897, S. 823),
erschien also 1844 das umfassende Werk : „Darstellung und Kritik
des Hegeischen Systems. Aus dem Standpunkte der christlichen
Philosophie1'-. Über dieses Buch spricht Michelis (Staudenmaiers
wissenschaftl. Leistung, S. 26) das Urteil aus, „dass dieses

grosse in sich abgeschlossene und von Staudenmaier vollendete

Werk eine Leistung von unvergänglicher monumentaler
Bedeutung ist, die unter den Mauerbrechern der von Hegel
erstrebten geistigen Alleinherrschaft für alle Zeiten einen ehrenvollen

Rang einnehmen wird und von seiten der
kirchlichkatholischen Wissenschaft als die einzige selbständige und
vollständige Leistung dieser Aufgabe dasteht".2) — Staudenmaier
geht von der Behauptung Hegels aus, sein System sei wesentlich

identisch mit dem des Christentums, cl. h. der Inhalt seiner
Philosophie und der christlichen Religion sei derselbe, die
Differenz bestehe nur in der Form. Da nun Hegel seinen
Standpunkt selbst als den christlichen bezeichne, so sei jedenfalls

nichts dagegen einzuwenden, wenn auch der Beurteiler
seines Systems sich auf den Standpunkt des Christentums stelle,
um von da aus seine Ansprüche zu prüfen (S. 1—19). Eine
kritische Prüfung derselben ergiebt nun allerdings das ganz
andere Resultat, dass nur durch ein willkürliches Umgestalten
und Umdeuten der christlichen Wahrheit jene Behauptung
möglich werde, und class er in Wirklichkeit, so sehr er auch
die rationalistische Theologie seiner und der zunächst
vergangenen Zeit mit Recht bekämpft habe, und so ernst religiös
gesinnt er in seiner Art und für seine Person auch wTar, gleichwohl

dem positiven Christentum gegenüber in keiner günsti-

*) S. die genaueren Nachweise in meinen x\nmerkuugen zur Bibliographie,
Jahrg. 1897, S. 371 ff.

~) Dazu noch die sehr zutreffende Anmerkung: „Wenn in den gangbaren
Geschichtsbüchern, z. B. in Zellers Geschichte der Philosophie bei den
Deutschen eine Arbeit wie die Staudenmaiers nicht einmal erwähnt wird, so
gebort das zu den modernen Unarten, die man hoffentlich nicht für immer als
Höhepunkte der Wissenschaft betrachten wird".



— 340 —

geren Lage stehe, als der Rationalismus auch. Denn die
Voraussetzung und der Grundirrtum Hegels bei jener Identifizierung
seines Systems mit dem Christentum ist eben der, dass er als
Inhalt des Christentums in seinem innersten Kern von
vornherein eben selbst den pantheistischen Gedanken der Identität
des Unendlichen und des Endlichen ansieht. Wenn aber diese

Meinung ein fundamentaler Irrtum ist, und das ist sie, dann
ist sofort der in Wahrheit vorhandene Gegensatz zwischen
Hegel und dem Christentum klar (S. 19—25). Um nun zur
richtigen Beurteilung des Hegeischen Systems zu kommen, wird
sofort der philosophische Grundgedanke desselben zunächst im

allgemeinen entwickelt, wonach dasselbe den Charakter des

„logischen Pantheismus" trägt (S. 25—33); sodann wird, um
den geschichtlichen Zusammenhang desselben zu zeigen, die
geschichtliche Entwicklung des logischen Pantheismus von den
Eleaten bis auf Hegel dargestellt (S. 33—150); der Hauptsache
nach identisch mit der Abhandlung „über den unpersönlichen
Gott des Pantheismus" etc., erweitert durch ein mittleres Stück
über die pantheistische Mystik, das sich mit den in dei'
„Philosophie des Christentums" gegebenen Ausführungen berührt.
Daran schliesst sich im Gegensatz dazu die Aufstellung der
Hauptgrundsätze des christlichen Theismus (S. 150—171), der
letzte Teil der Abhandlung „über den unpersönlichen Gott des

Pantheismus". Nach diesen prinzipiellen Erörterungen folgt
die eingehende Darstellung der Hegeischen Philosophie in allen
ihren Teilen, in den folgenden Abschnitten: Prinzip und
Methode der Hegelschen Philosophie; die Dialektik derselben
(S. 171—246). Die Phänomenologie des Geistes (S. 246—331).
Die Logik (S. 331—466). Übergang von der Logik in die

Wissenschaft des AVirklichen (S. 467—477). Die Naturphilosophie

(S. 477—492). Die Philosophie des Geistes (S. 492 ff.),
mit den Unterabteilungen: 1. Der subjektive Geist, d. h.

Anthropologie, Phänomenologie des Geistes, Psychologie, woran
sich noch die Lehre von der Natur und Notwendigkeit des

Bösen schliesst (S. 500—535); 2. Der objektive Geist (S. 535 ff.):
die Philosophie des Rechts (S. 540—563), die Philosophie der
Geschichte (S. 563—640); 3. Der absolute Geist (S. 641 ff.):
die Philosophie der Kunst (S. 657—671), die Philosophie der

Religion (S. 672—836), die Philosophie (S. 837—845). Ein

Schlusskapitel (S. 845—873) fasst nochmals den ganzen Ge-



— 341 —

dankengang und das entsprechende Urteil zusammen. In allen
diesen Abschnitten wird genau mit Hegels Worten und mit
reichlichen Verweisungen auf die Hauptstellen dessen Lehre
zunächst objektiv dargestellt,1) das Grosse an der geleisteten
Geistesarbeit immer anerkannt, aber auch Alles aus dem

Gesichtspunkt des Christentums geprüft, der wesentlich
pantheistische Charakter darin nachgewiesen und philosophisch
widerlegt. „Den Nachweis, dass Hegel den wahren Sinn der
christlichen Gottes-, Schöpfungs- und Erlösungslehre in seiner
philosophischen Konstruktion alteriert, und dass in gleicher
Weise ein Zug logisch-subjektiver Konstruktion, die auf
Willkürlichkeit und also auf Unwahrhaftigkeit hinausläuft, auch
durch die auf das Empirische, auf die Natur und die Geschichte
gerichtete Konstruktion geht, hat Staudenmaier in seiner Kritik
in erschöpfender und eindringlicher Weise geliefert" (Michelis,
a. a. 0., S. 28). Die Darstellung ist, wie ebenfalls Michelis
(S. 27) mit Recht sagt, „bei aller kirchlichen Entschiedenheit durchaus

von dem objektiven Geiste echter wissenschaftlicher Polemik
getragen", entsprechend Staudenmaiers eigener Erklärung, sein
Streben sei dahin gerichtet gewesen, „den Urheber einer wenn
auch nicht wahren, so doch immer höchst bedeutungsvollen
Philosophie nur mit Ernst und Würde zu behandeln" (S. IV).
— Aus der Vorrede sei noch eine Stelle angeführt, in der ein
sehr zutreffender Blick auf die Entwicklung der neuern
Philosophie geworfen wird, und die zugleich den rein wissenschaftlichen

Charakter von Staudenmaiers Polemik gegen das Falsche
in derselben erkennen lässt (S. IV f.): „Wir gönnen der
Philosophie unsererseits alle Freiheit der Selbstbewegung, denn wir
sind überzeugt, dass der rechte Gebrauch derselben sie schnellen
Schrittes zu der Erkenntnis jener Wahrheit führen wird, an die
auch wir uns halten. Aber die Geschichte der Philosophie,
besonders der neuern, hat nur zu deutlich gezeigt, dass die in
Anspruch genommene Freiheit so oft nichts anderes ist, als ein
mit Willkür in Anspruch genommenes Vorurteil, und zwar ein
Vorurteil, welches bei jeder ernsten Untersuchung sich zudem

J) Mit Recht darf Staudenmaier bei einer späteren Gelegenheit sagen
(Zeitschrift für Theol. VIII, 247), dass er sich bei seinen kritischen Arbeiten immer
auf das Gewissenhafteste selbst das Gesetz vorgeschrieben habe, jedes zu
beurteilende Schriftwerk vor der Beurteilung gerade so darzustellen, wie es ist, also
schlechthin objektiv, gänzlich abgelöst von der eigenen Subjektivität.



— 342 —

noch als Irrtum erweist, nur für jenen allein nicht, der von
dem ihn beherrschenden Vorurteil ausgeht und dasselbe zu
einem Systeme ausarbeitet. Denn hat sich das Vorurteil
einmal im Geiste festgesetzt, so ist von ihm nicht mehr
loszukommen, vielmehr ist von nun an alle Thätigkeit dahin
gerichtet, das Vorurteil als wahr darzustellen. Es ist ein einziger
unwahrer Gedanke, der in Kant in der Form des Vorurteils
den falschen Kriticismus hervorgerufen; es ist ein einziger
philosophisch unrichtiger Satz, der in der Gestalt des Vorurteils

den sonst so freiheitsliebenden und energischen Fichte zum
Systeme des subjektiven Idealismus verleitet ; es ist die einzige
unerwiesene Vorstellung von der absoluten Identität des

Unendlichen und Endlichen, welche durch das Organ der
absoluten Anschauung erkannt werden soll, was in Schelling es

zum Systeme der absoluten Identität kommen liess ; und es ist
endlich allein das Vorurteil, dass die Schellingsche Philosophie
als Identitätsphilosophie Wahrheit enthalte, und dass einzig
noch das, wovon Schelling ausgehe, als gewonnenes Resultat
sich zu zeigen habe, — es ist, sage ich, einzig dieses Vorurteil,

dem die ganze Hegeische Philosophie ihren Ursprung und

ihren wesentlichen Charakter zu verdanken hat. Durch dieses

Vorurteil, d. h. durch den der Schellingschen Philosophie
unterliegenden pantheistischen Grundgedanken einmal beherrscht,
konnte Hegel diejenige Bahn nicht mehr betreten und
verfolgen, die ihn zur Erkenntnis der lebendigen Wirklichkeit
geführt hätte : die im Vorurteil ruhende philosophische Lüge zieht
sich sofort durch den ganzen Organismus des philosophischen
Gebäudes massgebend hindurch, und macht dieses selbst zur
Lüge". (S. VI): „Wenn Männer wie Leibnitz mit ihrer
Philosophie eine tiefe Einsicht in das Wesen der Offenbarung und

in das Innere der Natur, des Menschen und der Geschichte
verbunden haben, so entgeht der abstrakten Philosophie der

neuern und neuesten Zeit nicht nur jene Erkenntnis der
göttlichen Offenbarung, sondern, und zwar in demselben Grad und

Mass, auch die Erkenntnis der lebendigen Wirklichkeit. Wer

glaubt, die eine Unwissenheit verbinde sich nicht notwendig

mit der andern, ist in der wirklichen Philosophie noch nicht

weit gekommen."
Neben Tiegel hat Staudenmaier sich auch mit dem andern

Hauptvertreter der pantheistischen Spekulation seiner Zeit,



— 343 —

mit Schelling, sehr eingehend beschäftigt. Wie er ihn in seinen

allgemeineren philosophischen Schriften berücksichtigt hat, ist
oben schon mehrfach bemerkt worden. In der „Philosophie
des Christentums" urteilt er über seine geistige Bedeutung, die
auch, abgesehen von der Wahrheit oder Unwahrheit der von
ihm eingeschlagenen Richtung, anzuerkennen ist, folgender-
massen (S. 176) : „Dass dieser geniale Denker an die grössten,
tiefsten und kräftigsten Geister erinnere, die jemals gelebt
haben, und dass er dieser einer selbst sei, dieses Bekenntnis
haben wir offen schon an mehreren Orten abgelegt, und dieses

Zeugnis werden wir stets ablegen, wo es notwendig sein
sollte. Zu einer bedeutungsvollen Umwälzung im Reiche des

Gedankens war er schon durch seine Gaben berechtigt, die
er vor und unter uns entwickelt hat und die in jeder
Weise gross zu nennen sind." An dem rein pantheistischen
Charakter der ersten Schellingschen Philosophie, der
Identitätsphilosophie, an welche dann Hegel angeknüpft und sie

konsequenter ausgebildet hat, kann kein Zweifel sein. An den
schon bezeichneten Orten hat Staudenmaier dieses System der
Identitätsphilosophie dargestellt und kritisch beleuchtet. (S. Jahrg.
1897, S. 816 u. 823.) In der langen Zwischenzeit, während welcher
Schelling nichts Gedrucktes an die Öffentlichkeit hatte gelangen
lassen, und in welcher er seine zweite Philosophie ausbildete,
konnte man, nach den unklaren Mitteilungen, die über seine
Münchner Lehrthätigkeit verlauteten, die Hoffnung hegen, er
sei auf dem Wege, seinen früheren Irrweg aufzugeben, und zu
einer nicht nur vorgeblich, schon wirklich christlich-theistischen
Weltanschauung als Grundlage seiner Spekulation umzulenken,
und Staudenmaier setzte in dieser Hinsicht die grösste
Hoffnung auf ihn. In dieser Hoffnung sah er sich allerdings
getäuscht, als er später in die Lage kam, aus genauerer Kenntnis
über diese Philosophie zu urteilen. Dies war der Fall, nachdem

nach Schellings Übersiedlung an die Universität Berlin
(1841) in der nächsten Zeit seine dort gehaltenen Vorlesungen
ohne sein Vorwissen und gegen seinen Willen von mehreren
Seiten nach gemachten Nachschriften zum Teil veröffentlicht
worden waren, so dass nun für die Prüfung und Beurteilung
zwar keine authentische Publikation des Philosophen selbst,
aber doch solche Dokumente vorlagen, die allerdings eine

zuverlässige Einsicht in seine jetzige Philosophie ermöglichten.



— 344 —

Nun liess also Staudenmaier im 8. Bande der Freiburger
Zeitschrift für Theologie seine Abhandlung : „ Über die Philosophie
der Offenbarung von Schelling1-1- (S. 247—416) erscheinen, welche
sowohl eine Darstellung des neuen Systems, auf Grund der
erwähnten Publikationen, als eine eingehende Kritik desselben
enthält. Das neue System wird dabei sowohl mit dem der
alten Identitätsphilosophie als mit dem Christentum verglichen.
Sehr wichtig ist dabei für die Beurteilung der Gesichtspunkt,
dass Schelling damit keineswegs, wie vielfach geglaubt wurde,
seine frühere Lehre aufgegeben hatte. In der von ihm selbst
veröffentlichten „Ersten Vorlesung in Berlin" (1841) erklärte
er vielmehr ausdrücklich das Gegenteil; er habe nichts
aufgeben, sondern etwas hinzufügen wollen, wodurch das, was
früher nur Bruchstück eines höheren Ganzen war, das man
nicht für das Ganze hätte nehmen sollen, nun erst zu einem
Ganzen gemacht sei. Die Identitätsphilosophie bat also auch
im Ganzen des späteren Schellingschen Systems eine Stelle, wo
sie jetzt als die negative Philosophie bezeichnet wird.
Ergänzend tritt aber zu derselben hinzu die positive Philosophie
oder die Philosophie der Offenbarung, als das Höhere, das die

Philosophie „auf ihren wahren Grundlagen wieder befestigen,
ihr die Haltung wiedergeben" sollte. Schon daraus geht
hervor, dass der spätere Schelling den Pantheismus nicht
aufgegeben und nicht überwunden hatte. Aber auch in der neuen
positiven Philosophie oder Philosophie der Offenbarung für sich

betrachtet tritt der zu Grunde liegende Pantheismus deutlich

genug zu Tage hinter der Hülle christlicher Formeln und
Ausdrücke, welche zweifellose Thatsache von allen einzelnen
Punkten des Systems sehr eingehend nachgewiesen wird ; eine

beabsichtigte Annäherung an das Christentum ist allerdings
nicht zu verkennen, so dass das Schlussurteil lauten kann (S. 397):

„Die neue Lehre Schellings ist nicht die christliche Lehre;
aber sie steht dem Christentum näher als die frühere
Identitätsphilosophie des Verfassers und als die philosophischen Systeme
der Gegenwart und der nächsten Vergangenheit." Was Schelling
aber in seiner Philosophie der Offenbarung als den angeblichen
tieferen Inhalt der Lehre des Christentums vorträgt, das ist

nichts anderes, als eine Umdeutung des christlichen Dogmas
in einen pantheistischen Mythus.



— 345 —

Auf die kritischen Auseinandersetzungen Staudenmaiers
mit andern zeitgenössischen Philosophen, die dem Pantheismus
in irgend einer Form anhingen, kann hier nicht mehr in weiterem
Umfange eingegangen werden; neben der „Philosophie des

Christentums" kommen hier eine Anzahl von Recensionen in
Betracht, die in der Bibliographie verzeichnet sind. Von
bleibendem Interesse ist darunter die eingehende Recension über
das Buch von G. H. Weisse, „Die Idee der Gottheit", Theol.
Quartalschrift 1834, S. 661—716. Es handelt sich hier um eine

Auseinandersetzung mit dem von seinen Vertretern, zu denen
eben neben dem Jüngern Fichte und andern Weisse in erster
Reihe gehörte, sogenannten „spekulativen Theismus", der
angeblich als höhere Einheit des Pantheismus und des Deismus
die volle Wahrheit hätte darstellen sollen ; die Vermittlung
besteht darin, dass das Verhältnis Gottes zur Welt pantheistisch
genommen wird, daneben und zugleich aber auch die
Persönlichkeit Gottes über der Welt festgehalten werden soll. Wie
den konsequenten Pantheismus, so lehnt Staudenmaier auch
diesen halben und inkonsequenten ab, und er macht gegen
Weisse, wenn dieser glaubt, nur durch den Pantheismus führe
der Weg vom magern Deismus zur höhern Idee, und wenn er
deshalb Günther tadelt, der diesen Durchgang durch den
Pantheismus verschmähe (S. 693), klar und entschieden die Wahrheit

geltend (S. 694): „Vom Pantheismus giebt es keinen Weg
zum Theismus ; nur durch plötzliches Abbrechen von der alten
Bahn kommt man auf die neue. Es könnte zuletzt nur noch
die Inkonsequenz selbst sein, was so herüberleitet. Dann aber
leitet nicht der Pantheismus, sondern das, was nicht sein
Wesen ist."

Eine zusammenfassende prinzipielle Auseinandersetzung
mit dem Pantheismus gab nach allen den genannten Schriften
nochmals die Abhandlung: „Pantheismus und Christenthumu, in
der Freiburger Zeitschrift für Theologie, Bd. XV (1846), S. 241
bis 352. Die Abhandlung hat den Zweck, gegenüber der
Verworrenheit der zur Zeit in weiten Kreisen der vermeintlich
philosophisch Gebildeten herrschenden Ansichten und Meinungen
nochmals darzuthun, dass Pantheismus und Christentum
einander durchaus ausschliessen, absolut nichts miteinander zu
thun haben. In einem doppelten Irrtum äussert sich jene
Verworrenheit, darin nämlich, dass auf der einen Seite der Pan-

ttevue intern, de Theologie. Heft 22, 1898. 23



_ 346 —

theismus oder ein bestimmtes pantheistisches System (Fichte,
Hegel, Schelling) sich für Christentum, resp. für wesentlich
identisch mit der Lehre des Christentums ausgiebt, und dass

auf der andern Seite das Christentum nach seinem innersten
Kern für Pantheismus gehalten wird ;*) in der praktischen
Anwendung sind die Grenzen zwischem dem ersten, dem
Pantheismus, der nicht so heissen will und durch angebliche
Übereinstimmung mit dem Christentum seinen Charakter bemänteln
will, und zwischen dem Pantheismus, der sich allerdings offen
als solcher giebt und dabei noch die Keckheit hat, auch dem
Christentum diesen Charakter zuzuschreiben, nicht immer so

genau eingehalten. Gegen diese zweifache Vermischung und

Identifizierung des Christlichen und Pantheistischen richtet sich
also die Abhandlung, die sich nach der durch das Thema
gegebenen Einteilung zuerst mit der Philosophie der Zeit
auseinandersetzt und in den folgenden Abschnitten sich eingehender

mit der von den Gegnern aufgegriffenen Stelle Sirach 43,

26, 27 (Vulg. 28 u. 29), speciell mit dem Worte : Asóc iati va nàv,
beschäftigt, um aus dem Zusammenhang dessen wahren Sinn
festzustellen (S. 297—315), und sodann mit verwandten Stellen
bei den Kirchenvätern, um zu zeigen, in welchem Sinne sich die

Väter ähnlich ausdrücken konnten, ohne im mindesten sich

pantheistischen Vorstellungen hinzugeben oder anzunähern
(S. 315 ff.). (Eine am Schluss in Aussicht gestellte Fortsetzung
ist nicht mehr erschienen.)

In allen den Fällen, wo ein ernster Wahrheitssinn, ein

ernstes Streben nach der Erkenntnis der Wahrheit vorliegt,
wenn sich dasselbe auch in noch so verkehrte Bahnen infolge
eines nicht erkannten oder nicht überwundenen prinzipiellen
Irrtums verirrt, ist das Urteil Staudenmaiers, wenn er das

falsche Prinzip auch fest und bestimmt als solches bezeichnet
und kritisch beleuchtet, doch immer so ausgesprochen, dass

der ernsten geistigen Arbeit die ihr gebührende Achtung
invollem Masse zu teil wird, wie wiederholt oben hervorgehoben
wurde. Gegen Schriften aber, in denen die reine Frechheit und

Gemeinheit eines nackten naturalistischen Atheismus mit scham-

') Bei der Beleuchtung dieser Tendenz setzt sich Staudenmaier hauptsächlich

mit einer 1817 anonym erschienenen Schrift von Ewald, „Die Allgegenwart Gottes

auseinander und weist nach allen Seiten die unglaubliche Seichtigkeit und

Leichtfertigkeit derselben nach.



— 347 —

loser Schmähung von Religion und Christentum sich breit
macht, und in denen geistige Hohlheit und Verworrenheit sich

für die höchste Weisheit ausgiebt, wird das Urteil hart und

streng, wie es solchen Leistungen gegenüber allein am Platze
ist. Ich will damit besonders hinweisen auf die umfassende
Recension über Feuerbach, „Das Wesen des Christentums",
Zeitschrift für Theologie, Bd. VIII (1842), S. 151—243, auch
auf die Recension über Richter, „Die Lehre von den letzten
Dingen", Jahrbücher für Theologie und christliche Philosophie,
Bd. I (1834), S. 448—460.'

Hier schliesst sich endlich noch das am Ende von Staudenmaiers

wissenschaftlicher Thätigkeit liegende Buch : „Die Grundfragen

der Gegenwart1-' an, das mit der praktischen Tendenz
nochmals eine Entwicklungsgeschichte der antichristlichen
Prinzipien verbindet; da aber dieses Buch es eben vorzugsweise
mit dem aus der Philosophie ins Praktische umgesetzten und
in unserer Zeit in die weitesten Kreise eingedrungenen Anti-
christentum zu thun hat, so wird unter diesem Gesichtspunkte
in einem späteren Abschnitte über dasselbe zu sprechen sein.

4. Es bleibt noch zu betrachten übrig, wie Staudenmaier
sich zu den verschiedenen zu seiner Zeit hervortretenden
philosophischen Bestrebungen auf katholischer Seite gestellt hat. Hierher

gehört zuerst Friedrich von Schlegel mit den philosophischen
Leistungen seiner späteren Jahre, über deren Geist und Richtung

sich Staudenmaier mit hoher Anerkennung ausspricht.
Nachdem an einem früheren Orte (Jahrgang 1897, S. 393
und 395) nur im allgemeinen davon die Rede war, mag
hier das folgende Urteil noch einen Platz finden, durch welches
Schlegel seine Stelle inmitten der auseinandergehenden
Richtungen im Geistesleben der Zeit angewiesen wird (Andenken
an F. v. Schlegel, Theologische Quartalschrift 1832, S. 649 f.):
„Göthe, im wichtigen Gefühle dessen, was Not that, hatte die
Zeit auf eine schrankenlose Lebendigkeit hingewiesen; aber er
hatte vom rechten und wahren Leben selbst kein Verständnis,
er fasste das Leben auf, ohne darauf zu sehen, was sein einzig-
wahres Prinzip und sein göttlicher Mittelpunkt ist. Mit Recht
sagt ein geistreicher katholischer Theolog, er habe mit
unnachahmlicher Kunst das Leben gemalt, wie es ohne Gott und ohne
Christus ist. — Die Philosophie, die sich zunächst an seine
Weisung anschloss und ihr mehr oder weniger folgte, verlor



— 348 —

sich in einer pantheistischen Ansicht der Welt und der Dinge.
Nicht viel glücklicher war die Schule, die in einem notwendigen
Denken mit Verwerfung alles erfahrungsmässigen Wissens
das Heil zu finden glaubte... Es war aber die Aufgabe Schlegels,
das Falsche dieser Lehren bald zu erkennen und auf die einzig
wahren Prinzipien des Erkennens hinzuweisen. Er war der
Erste, der es begriff', wie die wahre Philosophie nur die sein

kann, die auf einen persönlichen Gott hinführt, auf die
Offenbarung desselben in unserm Bewusstsein, in der Natur, in der
Geschichte, und besonders in Christus gebaut ist und von diesem

Standpunkte aus die Dinge betrachtet. Wenn er selbst auch
kein eigentliches System aufstellte, so hat er doch solchen, wie
das Günthersehe eines ist, vorgearbeitet, und schon deswegen
ist sein Verdienst ein nie untergehendes. Und somit können
wir sagen, dass das durch Göthe entzündete aber unwahre
Leben in Schlegel zum wahren und göttlichen Leben sich
verklärt habe, und darin eben ging er allen in seiner Zeit

voraus, und das war seine grosse Aufgabe, die er auch gross
löste, im Vertrauen auf die Macht der Wahrheit, die ihm in
Christus erschienen war."

Von dem nicht geringen Interesse, das Staudenmaier in
seinen jüngeren Jahren der Philosophie Baaders zuwandte, zeugt
die Recension von dessen „Vorlesungen über religiöse Philosophie",
Theologische Quartalschrift 1832, S. 119—135.l) Er will, ohne

Baaders Richtung durchaus billigen zu können, ihm nach seiner

unstreitig hervorragenden geistigen Bedeutung gerecht werden
und nimmt ihn gegen herabsetzende Urteile, wie das des

jüngeren Fichte, in Schutz. Er vergleicht seine Bestrebungen mit
denen Günthers, nach dem gleichen Ziele, „zum Fortgange der

spekulativen Theologie in der katholischen Kirche Deutschlands"

beizutragen, unter Zugrundelegung einer richtigen
Anschauung über das Verhältnis von Glauben und Wissen ; ja er

sagt sogar, diese Philosophie werde, „wie die Günthersche,

Weltphilosophie werden, wie das Christentum Weltreligion
geworden ist". Auf die Differenz mit Günther in der Erkenntnistheorie

will er nicht weiter eingehen, deutet aber wenigstens

r) Diese Recension solile selbst nur der Vorläufer einer Würdigung der

spekulativen Dogmatik Baaders sein, die Staudenmaier später in der Quartalschntt

geben wollte, aber nicht gegeben hat. Dazu einleitend wollte er auf Grund des

vorliegenden Buches zunächst die Erkenntnistheorie Baaders behandeln.



— 349 —

an, worin in dieser Hinsicht die Schwäche des Systems liegt.1)

— Eine kühlere Behandlung wird Baader zu teil bei der
Besprechung seiner Schrift „Über das Verhalten des Wissens zum
Glauben" (1833), in den Jahrbüchern für Theologie und
christliche Philosophie, Bandii (1834), S. 179—186; besonders

wird hier die Polemik Baaders gegen jene Richtungen in der
Philosophie, welche den Ausgang des Philosophierens vom
Selbstbewusstsein nehmen (Cartesius, Günther) gehörig ins

Licht gesetzt. In seiner Dogmatik aber (Bd. I, 1844, S. 325 f.)
spricht Staudenmaier folgendes Schlussurteil über Baader aus :

„Fr. Baaders Vorlesungen über spekulative Dogmatik bewegten
sich in ihren bisherigen Heften vom Jahre 1829 her so langsam
und schwerfällig vorwärts, und gingen selbst bei diesem kaum
bemerkbaren Fortschreiten zugleich oft so sehr rückwärts, dass

man bei dem auch hier unverkennbaren grossen philosophischen

Talente des Mannes dennoch auf dem dogmatischen
Boden sehr leicht den Laien herausfindet, mit allen etwaigen
Vorzügen, aber auch mit allen Gebrechen eines Autodidakten,
in Absicht auf welchen wir zudem noch alle Ursache haben,
dem evangelischen Spruche Folge zu leisten: Glaubet nicht
jedem Geiste, sondern prüfet die Geister, ob sie aus Gott sind
(I. Joh. 4, 1)."

Die Philosophie von Hermes ist Staudenmaier unsympathisch.
Er hat sich nirgends eingehender mit derselben auseinandergesetzt

; in der Abhandlung: „Die Dogmatik als Wissenschaft",
Jahrbücher für Theologie und christliche Philosophie, Band II
(1834), weist er aber gelegentlich scharf hin auf das Mangelhafte

in den Ansichten von Hermes über den wissenschaftlichen

Charakter und die Methode der Dogmatik (in den
Anmerkungen S. 301 ff.).2) Dass Hermes „viel, ernst und redlich

x) Es trifft demnach nicht zu, wenn Michelis, dem diese Recension wohl
unbekannt blieb, meinte (a. a. 0., S. 44), Staudenmaier habe „die wirkliche innere
Bedeutung der Philosophie Baaders nicht ernstlich ins Auge gefasst" ; das hatte
er schon frühzeitig wirklich gethan, kam aber mit der Zeit von seiner früheren
vielleicht etwas zu hoch gespannten Bewunderung für Baader allerdings zurück
(s. oben), dessen wirkliche Mängel er im nähern Anschluss an Günther
überwinden lernte; nach Michelis' Meinung war es aber eben ein Fehler von Staudenmaier,

dass er sich mit Günthers Philosophie so tief eingelassen habe.
Lediglich die hier gemachten Äusserungen sind es, die ihm jenen

unversöhnlichen Hass der Hermesianer zugezogen haben, von dem bereits oben (S. 337)
die Rede war.



— 350 —

gestrebt habe, zur Wahrheit zu gelangen", will er dabei keineswegs

in Abrede stellen (S. 308). Eine kurze Äusserung in der
Dogmatik (I, S. 325) weist ebenfalls auf das mit dem Ursprung
der Hermesischen Dogmatik aus der Zeit, „in welcher die
Wolfische und Kantische Philosophie mit einander um den

Sieg gerungen haben", zusammenhängende Ungenügende
derselben hin.

Mit rückhaltloser Bewunderung hat dagegen Staudenmaier
die ersten Werke Anton Günthers begrüsst, in einer Weise, wie
dies kaum von seiten eines andern Theologen, ausserhalb des

Kreises der eigentlichen Schüler Günthers, geschehen ist, und

zu einer Zeit, in welcher andere öffentliche Äusserungen dieser
Art von seiten katholischer Theologen überhaupt noch nicht
vorlagen.2) Dies geschah zuerst in der Theologischen Quartalschrift

1832, in welcher er Günthers „Vorschule zur spekulativen

Theologie" (1828 f.), „Peregrins Gastmahl" (1830) und
dazu die Schrift des Güntherianers Pabst, „Der Mensch und
seine Geschichte" (1830) zur Anzeige brachte (S. 88—119). Er
beginnt von vornherein mit der Erklärung: „In der
Entwicklungsgeschichte der spekulativen Theologie und nicht weniger
auch der reinen Philosophie ist Günther eine so achtbare
Erscheinung, dass nur Unbekanntschaft mit den wissenschaftlichen

Bestrebungen unserer Zeit oder vorsätzliche Bosheit ihn
mit Stillschweigen übergehen könnte." Das allgemeine Urteil
Staudenmaiers über ihn lautet (S. 93f.): „Günther ist ein Geist,

der an innerer Kraft, an Scharf- und Tiefsinn den Ausgezeichnetsten

unserer Zeit kühn an die Seite treten darf. Zwar hat

er seine genialen Gedanken noch nicht in ihrem Zusammenhange

systematisch vorgelegt, so dass man ihn auch in dieser

Hinsicht mit irgend einem grossen Philosophen oder Theologen

vergleichen könnte ; aber diese urkräftigen Gedanken weisen

doch alle auf einen Geist, ihren gemeinsamen Quell hin, in

welchem die grosse reiche Fülle zu einer vollendeten Harmonie
sich gestaltet, die es bisher nur noch nicht an der Zeit
gefunden, in dieser Gestalt auch äusserlich hervorzutreten, die

aber in jedem Augenblicke bereit ist, dies zu thun. Bis jetzt

*) Übrigens hatten sich überhaupt die Tübinger Theologen, aus deren Schule

Staudenmaier ausgegangen war, in diesen Jahren Günther freundlich genähert, ohne

deshalb seine Philosophie geradezu zu der ihrigen zu machen. Vergi, z. B. Möhlers

Gesammelte Schriften, herausgegeben von Döllinger, Bd. II, S. 252.



— 351 —

haben wir den Schatz seiner Beobachtungen und Kenntnisse

vor uns, an welchem sich der Blitz seines Geistes entladet,
indem er zugleich dem unsrigen einen mächtigen Aufschwung
verleiht. Mit dem Lichte dieses Geistes steht die Wärme eines

innigen, tiefen, reinen und liebenden Gemütes in Verbindung."
Es werden sodann die Grundgedanken der Güntherschen
Spekulation ausführlich dargelegt, insofern durch dieselben im
allgemeinen die Versöhnung der Theologie und Philosophie
angestrebt, im besondern aber der Pantheismus durch die
spekulative Begründung der christlichen Kreationslehre
überwunden wird. (S. 99:) Durch Günther sei in der That der
Pantheismus in jeder Form als vernichtet anzusehen, d. h. auf
dem von ihm gezeigten Wege, wenn auch manches in dieser

Richtung noch einer weiteren Entwicklung fähig sei. Das
grundlegende Verdienst Günthers besteht darin, dass er nach
den mancherlei Irrwegen der neueren Philosophie seit Cartesius
die wahre Theorie des Selbstbewusstseins begründet hat; diese

Aufgabe habe er „auf meisterhafte Weise" gelöst, dieselbe in
einer Richtung zu begründen, „die weder zum subjektiven noch
zum objektiven Rationalismus, weder zum falschen Spiritualismus

noch zum Pantheismus, sei dieser realistisch oder dialektisch,

führt". (S. 111 ff.) Die daraus sich ergebende Erkenntnistheorie

wird S. 115 ff. näher gewürdigt. Die zweite Hauptaufgabe,

die Theologie mit der Philosophie auszusöhnen, kommt
in der Art zur Lösung, wie Günther die Inkarnationstheorie
auf die Kreationstheorie begründet, so dass das Ganze ein grosses
System wird, „worin eines das andere voraussetzt, hält und
bindet; und dies eben ist die Versöhnung, die zu stände
gebracht werden soll; die zweite Schöpfung ist durch die erste
Schöpfung präformiert ; diese aber kommt durch jene zu ihrer
Wahrheit und Verklärung. Indem nun aber der Geist so durch
den Restaurator der menschlichen Natur in seiner Integrität
hergestellt wird, zeigt sich das Christentum als die tiefste
Philosophie und die lebendigste Wahrheit" (S. 118 f.). — Im
Jahrgang 1834 der Quartalschrift besprach Staudenmaier die
„Janusköpfe" von Günther und Pabst (S. 522—539), welche
Recension auf die frühere sich zurückbezieht. Die Theorie des
Selbstbewusstseins wird gegen erfahrene Angriffe verteidigt.
Als „das Gelungenste in der ganzen Güntherschen Spekulation"
sieht Staudenmaier die Kreationstheorie an (S. 527). Über die



— 352 —

trinitarische Spekulation urteilt er nach Darlegung des

Gedankenganges in derselben (S. 535) : „So scharfsinnig wir auch
diese Lösung nennen müssen, so wenig können wir doch
beistimmen, wenn behauptet werden soll, das Geheimnis sei auch
schon ganz und gar zur vollen Klarheit aufgelöst". Es bleibe
immer ein Rest, der nicht aufgeht. Er sei aber weit entfernt,
die Günthersche Konstruktion für ein „Phantasiestück" zu
erklären, wie ein Schüler von Hermes dieselbe genannt habe.
Jener nicht aufgehende Rest sei „im Wesen des Verhältnisses
selbst gegründet". Jedenfalls sei, wenn man auch die Aufgabe
noch nicht für ganz gelöst halten könne, Grund genug
vorhanden, „gegen die beiden Verfasser (Günther und Pabst) ihrer
scharfsinnigen Deduktion wegen jene Anerkennung öffentlich
auszusprechen, die sie in hohem Grade verdienen" (S. 536). — In
den Jahrbüchern für Theologie und christliche Philosophie, Bd. II
(1834), S. 186—191, hat Staudenmaier mit grosser Anerkennung die
Schrift von Pabst: „Giebt es eine Philosophie des positiven
Christenthums?" (1832) angezeigt, mit dem Urteil, dieselbe
gehöre „zum Besten, Gediegensten, Scharfsinnigsten und
Geistvollsten, was je über diesen Gegenstand geschrieben worden

ist", zugleich als eine klare systematische Konstruktion der
Güntherschen Philosophie.

Ein Eingehen in die Gedanken Günthers zeigt sich auch

überall in den spekulativen Teilen von Staudenmaiers Werken,
besonders in Bezug auf diejenigen Punkte, in denen er mit
Recht die Hauptstärke des Güntherschen Systems erkennt, auf
die Theorie des Selbstbewusstseins und die Kreationstheorie.1)

Staudenmaier war auch schon seit dem Anfang der Dreissiger

Jahre in einen freundschaftlichen brieflichen Verkehr mit
Günther getreten. Aus einem „ebenso ausführlichen als
interessanten" Brief von ihm an Günther vom 1. Adventsonntag
1832 teilt Knoodt (Günther, Band I, S. 288 f.) nur ein Stück

mit, worin Staudenmaier Günther nicht mit Unrecht darauf
aufmerksam macht, dass seine an Jean Paul erinnernde
schriftstellerische Manier dem Erfolge seiner Schriften sehr im Wege
stehe. „Legen Sie diese Manier zu schreiben ab, und wählen

J) Michelis sagt zwar etwas zu viel, wenn er erklärt (a. a. 0., S. 32): „Der
Güntherschen Philosophie steht Staudenmaier so nahe, dass er sich mit ihr
identifiziert, oder wenigstens sich ganz an sie anlehnt, insoweit er selbst eine

subjektivphilosophische Rekonstruktion des kirchlichen Dogmas nicht unternahm."



Sie die des gewöhnlichen philosophischen Vortrages! Ich
sage es deswegen, weil Sie dadurch viel mehr Einfluss auf das
Publikum gewinnen werden. Wollen sie aber anderseits auch
Ihrem Humor, Ihrem Witz etc. Luft machen, so schreiben Sie
daneben einen Siebenkäs, eine Katzenberger Badereise; aber
auch ein Kampanerthal." — Die 1840 erschienene „Philosophie
des Christentums" hat Staudenmaier Günther gewidmet, mit
einem vorgedruckten Widmungsschreiben an diesen, worin es

heisst: „Sie haben, hochverehrter und geliebter Freund, seit
einer Reihe von Jahren auf dem Boden der christlichen
Philosophie mit so viel Ehre, Ruhm und Glück gearbeitet, dass dem
Verfasser einer Philosophie des Christentums von selbst die
Verpflichtung auferlegt ist, im Namen der guten und heiligen
Sache offen den Dank auszusprechen, den wir Ihnen alle für
Ihre wissenschaftlich so bedeutenden Leistungen schuldig sind."
Staudenmaier blickt hier auf einen „nun bald zehn Jahre
bestehenden" freundschaftlichen, zwar nicht persönlichen, aber
brieflichen Verkehr mit Günther zurück, auf einen Briefwechsel,
in welchem, wie es scheint, besonders die nicht ausgeglichenen
Differenzen in Einzelheiten der philosophischen Anschauungen
der beiden Männer eingehend erörtert worden sind. Falls diese
Briefe, oder wenigstens Bruchstücke des Briefwechsels noch
irgendwo existieren sollten, so dürfte deren Veröffentlichung
auch jetzt noch von nicht geringem Interesse sein.

Prof. Dr. F. Lauchert.

(Fortsetzung folgt.)


	Franz Anton Staudenmaier nach seiner schriftstellerischen Thätigkeit dargestellt [Fortsetzung]

