Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: Ex cathedra

Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403411

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 281 —

EX CATHEDRA.

So viel auch tiber das beriichtigte Thema von der Unfehl-
barkeit bereits geschrieben wurde, dasselbe ist noch lange nicht
erschopft. Anderseits spielt das Papsttum dank der Zerfahrenheit
des ,Liberalismus® und der Angst mancher Regierungen vor den
,Umsturzparteien® noch immer eine so bedeutende Rolle in
der Welt, dass jeder berechtigte Angriff auf dasselbe nicht
bloss von Theologen und Historikern, sondern von allen tiefer
blickenden Menscher mit Interesse aufgenommen werden sollte.
Namentlich ist die Begrindung des neuen Dogmas viel zum
Gegenstand der Erorterung gemacht worden. Aber iliber den
Inhalt und die Tragweite desselben herrschen noch grosse
Missverstiandnisse. Wahrend oft bei persénlichen Missgriffen oder
abenteuerlichen Verfiigungen der romischen Kurie falschlich an
die Unfehlbarkeit erinnert wird, flichten sich die Ultramontanen
sofort hinter das geheimnisvolle ex cathedra, wenn sie es fir
niitzlich finden, papstlichen Entscheidungen aus dem Wege zu
gehen. Und selbst in einem altkatholischen Organe fanden wir
noch kiirzlich die auffallend unrichtige Behauptung, die Pépste
hétten sich wohl gehiitet, jemals selbst eine ihrer Entschei-
dungen als ex cathedra erlassen zu bezeichnen. Mége der Leser
- darum nicht erschrecken, wenn wir diesen viel berufenen Ter-
minus nochmals untersuchen. Es wird sich das hochst merkwiir-
dige, bisher noch nicht ausgebeutete Resultat ergeben, dass
das vatikanische Dogma von der Unfehlbarkeit nach den
eigenen Grundsitzen des Konzils héretisch ist. Wer also an
dasselbe glaubt, unterliegt ebenso dem Anathem wie der,

welcher es bestreitet: die ganze Menschheit befindet sich im
Banne.

Revue intern. de Théologie. Heft 22, 1898. 19



— 282 —

Auf dem vatikanischen Konzil definierte Pius IX. als gott-
lich geoffenbartes Dogma, ,dass der Papst, wenn er ex cathe-
dra spricht, d.i. wenn er in der Verwaltung seines Amtes als Hirt
und Lehrer aller Christen gemiss seiner obersten apostolischen
Autoritit eine Lehre tber den Glauben oder die Sitten als von
der ganzen Kirche festzuhaltend definiert, durch den ihm im
hl, Petrus verheissenen gdéttlichen Beistand derjenigen Unfehl-
barkeit sich erfreue, mit welcher der gottliche Irloser seine
Kirche bei der Definierung der Glaubens- oder Sittenlehre aus-
riisten wollte, und dass darum derartige Definitionen des Papstes
aus sich, nicht aber zufolge der Zustimmung der Kirche un-
verbesserlich seien.

Der Terminus ex cathedra wird hier durch die beigefiigte
Begriffsbestimmung tberflissiz gemacht; das vatikanische De-
kret lehrt, die pépstlichen Feststellungen der von der ganzen
Kirche festzuhaltenden Glaubens- und Sittenlehren seien un-
fehlbar. Es giebt jenem Terminus einen bestimmten Sinn. Aber da
derselbe friiher, und zwar sogar in kathedratischen Bullen von
Pépsten, anders gefasst wurde, miissen wir doch seiner Ge-
schichte néher nachgehen und erforschen, wie man 1870 dazu
kam, die Unfehlbarkeit auf Glaubens- und Sittenlehr-Definitio-
nen, also Dogmen zu beschrianken.

Der Ausdruck ex cathedra stammt aus dem N.T. Matth. 23,
2 sagt Christus: ,Auf dem Stuhle (super cathedram) des Moses
sitzen die Schriftgelehrten und die Pharissier. Alles also, was
auch immer sie euch sagen, dass ihr beobachten sollt, das
beobachtet und thut; nach ihren Werken aber thut nicht.
Denn sie sagen es, aber thun es nicht.* Hier wird zwischen
den Moralvorschriften der damaligen Religionslehrer und ihrer
eigenen Handlungsweise unterschieden. Die Kathedra des Moses
ist der Lehrstuhl, von dem aus das mosaische Gesetz ver-
kiindet wurde. In der Kirchensprache bedeutete sedes oder
cathedra speciell den bischéflichen Lehrstuhl, und sedes oder
cathedra Petri den romischen, auf welchem der Nachfolger
des hl. Petrus sitze. In spaterer Zeit war es etwas ganz Ge-
wohnliches, die cathedra Petri an die Stelle der cathedra des
Moses getreten sein zu lassen. Sie bezeichnete darum einfach
das papstliche Amt, und der Papst redete ex cathedra, so oft
er von seiner papstlichen Autoritit Gebrauch machte. Zum
erstenmale finden wir eine Bezugnahme auf die angefiihrte



. 283 —

" Stelle des Evangeliums in dem Munde Leos IX., der 1054 in
seiner Widerlegungsschrift gegen die Griechen (n. 35) sagt:
,wenn wir schlecht leben, so ist das unsere Sache; dass wir
aber das Gute sagen, ist Sache der cathedra, aus deren An-
lass wir notig haben, das Richtige zu verkinden.“ Hier ist
genau wie in den Worten Christi zwischen dem Wandel und
der amtlichen Lehre des Inhabers der Kathedra unterschieden.
Denselben Sinn von ,Amt“ behielt das Wort in den néchstfol-
genden Zeiten bei. Ein Dominikaner an der Pariser Universitit
im 13. Jahrhundert, Nikolaus Gorranus, sagt zu 2. Kor. 2, in
allem was sich auf die Kathedra beziehe, miissten die Unter-
gebenen ihren Vorgesetzten gehorchen. Und der spanische
Dominikaner Cyprianus Benetus (um 1500) spricht von dem
uniiberwindlichen Lehramt der pépstlichen Kathedra, welches
nie befleckt worden sei (Rocaberti, VII, 765). Mit Bezug auf jene
Evangelienstelle aber lehrt der Kardinal Cajetan (De comparat.
auctorit. papee et Conc. gen. c. 25), nur im Falle der Héresie
sei der Papst abzusetzen, weil man auch auf die schlechten
Pralaten horen misse, so lange sie glidubig blieben.

Eine korrekte Exegese der Evangelienstelle finden wir bei
dem Kardinal Jakob de Vitriaco (1 1244) in der Predigt aut
den sechsten Sonntag p. Trin.: Kathedra des Moses nennt er
die Lehre, welche Moses vortrug. Alles also was sie sagen,
d. h. was sich auf die Kathedra bezieht, schrieb er vor zu thun,
als ob er sagte: die Lehre beobachtet, nicht das Leben. Die-
selbe Drklarung giebt Petrus de Palude (1 1342), Enarr. 29 zu
Fer. 3 post Reminisc. Diese Beispiele mégen geniigen, zu zei-
gen, dass, wo man auf den Ursprung des ex cathedra zuriick-
ging, man darunter das Amt, speciell das Lehramt des Papstes
verstand im Gegensatz zu seinem Wandel.

Das grosse péapstliche Schisma im 14. Jahrhundert und seine
Folgen fiithrten freilich mitunter auch zur Aufhebung dieser Di-
stinktion, indem z. B. der berithmte Kanonist und Erzbischof von
Palermo Nicolaus de Tudeschis (+ 1445) lehrt (Tract. super conc.
Basil.,, p. 52), ein hartnickig Argernis gebender Papst sei fur
einen Haretiker zu halten. Ausfiihrlicher der Léwener Theologe
Driedo im 16. Jahrhundert (De libert. christ. I, 14), auch der
Papst sei abzusetzen, der durch hartnickige Verkehrtheit zer-
storend auf die Kirche wirke, indem er durch seinen Wandel
Unglauben verbreite. Vom Glauben abirren und durch sein Bei-



— B

spiel andere zum Abfall veranlassen, sei eins und dasselbe.
Als zur Zeit des Konstanzer Konzils kein unbezweifelter Papst
vorhanden gewesen, und die vorhandenen ihren FKid, abzu-
danken, nicht gehalten, seien sie deshalb als Hiretiker abge-
setzt worden,

Eine verfihrerische Stelle, die Unterscheidung zwischen
der Kathedra und dem Wandel aufzugeben, war Gal. 2, 11 ff,,
wo Paulus erzahlt, dass er dem nicht nach der Wahrheit des
Kvangeliums wandelnden und andere zum Judaisieren veran-
lassenden Petrus widerstanden habe. Hier steht eben der ver-
kehrte Wandel in unzertrennlicher Verbindung mit der Lehre,
und darum hat man schon in alter Zeit, wenn auch mit Un-
recht, oft von dem ,dogmatischen Irrtum“ des Petrus gespro-
chen. Abgesehen von Cyprian und Augustinus meint auch der
Papst Gelasius 1. (1 496), Tract. IV, weder des Petrus richtige
Lehre sei mit dem, was ihm menschliches begegnet, zu ver-
werfen, noch jene ,schwache Unwissenheit mit seiner voll-
kommenen Lehre anzunehmen. Man diirfe nicht alles, was je-
mand gesagt, annehmen, sondern miisse priifend das Gute
behalten und das Schédliche verwerfen. Desgleichen schreibt
der Papst Adgapet 535 an den Kaiser Justinian (bei Mansi,
Conc. VIII, 850), um eine grossere Zahl Juden heriiberzu-
ziehen, sei Petrus von der L.ehre und dem richtigen Wege
abgewichen, indem er nicht allen Judaismus verschméaht. Papst
Pelagius II. (1 590) folgert sogar aus der Stelle, Petrus habe
sich lange dagegen gestraubt, Heiden ohne Beschneidung in
die Kirche aufzunehmen, habe aber, durch Paulus belehrt,
spater seinen Irrtum aufgegeben (bei Mansi, IX, 433). Dieselbe
Auffassung findet sich bei dessen Nachfolger Gregor I (in
Ezech. II, 6, 9 n. 10). Im DMittelalter liess sich der bertihmte
Kanonist Zwo von Chartres (f 1116) tiber Matth. 23, 2 und
Gal. 2, 11 &hnlich vernehmen: nach ersterer Stelle miisse man
die Vorschriften der Vorgesetzten, welche sich auf die Kathedra
bezbgen, erfiillen; wenn sie aber vorschrieben, was gegen die
evangelische oder apostolische Lehre verstosse, so sei ihnen
nicht zu gehorchen, nach dem Beispiele Pauli, der dem ihm
vorgesetzten Petrus, da derselbe nicht richtig wandelte nach
der Wahrheit des Evangeliums, ins Angesicht widerstanden,
ihn aber nicht verworfen habe (Ep. 233). Aus der Zeit des
Baseler Konzils erwihnen wir Alfonsus Tostatus, der gleichfalls



e IBE =

(Detensor. I1, 22) Petrus durch sein Verfahren gegen die Wahr-
heit des Evangeliums Irrtum verbreiten ldsst. KEndlich ver-
weisen wir noch auf den Bischof Ugondus (um 1530), welcher
schliesst: Paulus klagte den Pefrus vor der ganzen Kirche an
und hielt ihm seinen Irrtum vor; wenn also der Papst hart-
nickig slindigt, kann er abgesetzt werden, damit er unsern
(tlauben mnicht durch schlechte Beispiele zu Grunde richte
(Synodia, p. 116).

Unter der Kathedra verstand man also in den verschie-
densten Zeiten das Amt im Gegensatz zum Leben, hielt es aber
nicht fir ausgeschlossen, dass auch Papste gleich dem Apostel-
tursten selbst der Kathedra untreu wurden in Lehre und Wan-
del. Und weil es zu unnatiirlich war, das ganze Heil der Kirche
von Einem Munde abhiingig zu machen, und auch die richtig
verstandene neutestamentliche Lehre eine so abenteuerliche
Einrichtung nicht kennt, redete man, sobald die cathedra Petri
in den Vordergrund trat, meist nicht von der Person des In-
habers, sondern von dem ,apostolischen Stuhl“ oder der ,ro-
mischen Kirche“, welcher alle folgen miissten. Selbst die
Stellen, welche filschlicherweise fiir die pépstliche Unfehlbar-
keit angefiihrt werden, wie die von Ignatius und Irenius,
sprechen nur von der rémischen Kirche, was spiter oft aus-
driicklich von der Person des dortigen Bischofs unterschieden
wurde. Was man aber im Altertum unter der rémischen Kirche
verstand, sagt deutlich Papst Gelasius I.: er hore gern auf das
romische Volk, welches ihm eine Abweichung von dem iiber-
lieferten Glauben nicht gestatten wiirde (Ep. ed. Thiel, p. 312).
An dieser Auffassung hielt man, oft vielleicht unbewusst, fest,
wenn man in spiterer Zeit das paulinische Lob der Romer
(Rém. 1, 8): euer Glaube wird verkiindet in der ganzen Welt,
durchaus unrichtig auf die Dogmen der Romer deutete. So kam
denn allmithlich die noch auf dem Konzil von Trient hiufig
verwendete Redensart auf, dass die romische Kirche die Mutter
und Lehrerin aller sei. Aber auch diese weitere Auffassung
von der cathedra Petri hielt im Laufe der Zeit nicht stand.
Im 12. Jahrhundert, als Papst Paschalis IT. im Investiturstreit
Konzessionen gemacht, welche nach der Lehre Gregors VIIL
héretisch waren, schrieb dcr Kardinal Goffrid (opusec. 2): Es
giebt Leute, welche glauben, der romischen Kirche sei alles
erlaubt, und sie kénne mit einem gewissen Vorrecht anders



— 286 —

handeln, als die hl. Schrift vorschreibt. Wer auch immer dies
meint, ist in einem Wahne befangen; denn der romischen
Kirche ist mit nichten erlaubt, was Petrus nicht erlaubt war.
Als auch Petrus einmal verkehrt handelte, fiirchtete Paulus
gar nicht, ihm ins Angesicht zu widerstehen. Die romische
Kirche darf also das Gesetz der hl. Schriften nicht beseitigen,
sondern muss es bewahren, und die ihr von Christus tbertra-
gene Gewalt nicht nach ihrer Willktir gebrauchen, sondern
gemiss der Lehre Christi. ,

Die Erfahrungen, die man schon [riihe mit der ,rémischen
Kirche* gemacht hatte, filhrten dahin, dass bei aller Anerken-
nung ihrer hervorragenden und massgebenden Stellung die
Glaubensangelegenheiten mit einer besondern Schranke um-
geben und gleichsam in Sicherheit gebracht wurden. So
schreibt der Erzbischof Hinkmar von Reims 864 an Papst Ni-
kolaus I. (ep. 2), wegen des Primates des hl. Petrus miissten
alle Bischofe dem Papst gehorchen, unbeschadet des Glaubens
(salva fide), der in der Kirche stets gebliiht habe und blihen
werde. Ebenso erldutert Ludolph von Sachsen (um 1330) in sei-
nem Leben Jesu Matth. 23, 2: Alles also, was zum Lehramt
(ad cathedram) gehort, was sie euch sagen, d. i. zu eurem
Nutzen, bewahret im Herzen, und fiithret aus, d.i. die Lehre.
Doch nicht einfach alles, sondern nur das, was mif dem Lehr-
amt (cathedra) und der Lehre des Moses iibereinstimmt, vom
wahren Glauben nicht abweicht und den goéttlichen Geboten
nicht widerspricht.

Solche Vorbehalte wurden auch von denen gemacht, welche
geradezu die Unfehlbarkeit der Pépste lehrten, und, worauf wir
besonderes Cewicht legen, von den Papsten selbst. Sogar die
gewaltigsten Pipste des Mittelalters, wie Innocenz IIT. und IV,
sprachen sich in diesem Sinne aus. Nach jenem ist wieder die
romische XKirche die Mutter und Lehrerin aller; ihre Aus-
spriiche sind unfehlbare Wahrheit. Sofern der Papst sich dieser
unterwirft als ihr legitimer Reprisentant, kommt auch ihm die
Unfehlbarkeit zu; sollte er aber wider Erwarten von ihr ein-
mal abweichen, so ist er zu verwerfen. Nur wegen einer Siinde
gegen den (Glauben, schreibt er serm. 2 de div. mit Bezug auf
Luk. 22, 21 f., konne er von der Kirche gerichtet werden, und
mit dhnlichen Worten serm. 3 sq.: wegen geistigen Ehebruches,
d. h. wegen ungliubigen Irrtums konne die Kirche ihn ent-



— 287 —

lassen; auch von Menschen kénne er gerichtet oder vielmehr
als ein Gerichteter offenkundig gemacht werden, wenn er nim-
lich in Haresie falle. Und Innocenz IV., der grosste Kanonist
seiner Zeit (+ 1254), lehrt in seinem Kommentar zum Dekret
Gratians (fol. 14), man miisse dem Papst auch in untergeord-
neten Dingen gehorchen, solange es nicht gegen den Glauben
verstosse, weil es nicht heisse: ich glaube, was der Papst
glaubt, sondern was die Kirche glaubt. Dass der Papst in
Haresie fallen konne, war tiberhaupt die ganz allgemeine Lehre
des Mittelalters, wie ich in meinem Werke iiber das vatika-
nische Dogma (Bonn 1876) mit einem massenhaften Material
urkundlich nachgewiesen habe.

Dies war auch nicht anders méoglich; denn selbst das un-
kritische und unhistorische Mittelalter wusste doch etwas von
Liberius, Vigilius, Honorius I. Die Theorie von der pépstlichen

Unfehlbarkeit musste also — von deren Bestreitern nattirlich
ganz abgesehen — an den sie betreffenden Thatsachen ihre

Schranke finden. Wenn ein Papst amtlich gegen die aposto-
lische Lehre angehe, so hiess eine im 12. Jahrhundert beliebte
Formel, so zeige gich dadurch nur, dass er keine Entscheidung
getroffen, sondern geirrt habe. So Placidus von Nonantula (um
1119), der Kardinal Heinrich (um 1188), und selbst das Dekret
Gratians (c. 6, C. XXV, qu. 1).

Autoritativ entscheiden (auctoritative et determinative, wie
Alexander vom hl. Elpidius im 14. Jahrhundert de eccl. potest.
c. 4 dem inquisitive et ratiocinative untersuchen der Gelehrten
gegeniiberstellt) war es, was nach mittelalterlicher Anschau-
ung dem Stuble Petri zustand. Selbst die Universitit Paris, die
sehr bestimmt zwischen der Person des Papstes und dem
apostolischen Stuhl unterschied, bekennt sich hierzu mit den
Worten d’dillys (Du Plessis, Coll. judic. I, 2, 76): auctoritate
judiciali suprema circa ea quee sunt fidei judicialiter definire.
Dem error personalis des Papstes stellt darum der Kardinal
Cajetan (De compar. papsze et Conc. gen. ¢. 9) den von ihm
fiir unmoglich erkliarten error judicialis gegeniiber, und bedient
sich (De instit. Rom. Pont. ¢. 13) des auch sonst gebrauchten
Ausdruckes: sententialiter definire. .

Kine solche Unterscheidung zwischen personlichem Irrtum
und einem amtlichen in Glaubenssachen verstand sich nun ganz
von selbst. Wenn der Papst als theologischer Schriftsteller auf-



— 288 —

trat, besass er keine hohere Autoritdt als jeder andere. Nur
bei amtlichen pépstlichen Erlassen konnte von seinem Anspruch
auf Infallibilitit die Rede sein. Lassen wir zunichst wieder
einen Papst reden, den méchtigsten aller, der zugleich in Paris
sich eine grundliche theologisch-philosophische Bildung ange-
eignet hatte, Innocenz I11. Als der Erzbischof von Compostella
bei ihm anfragte, ob die goéttlichen Personen einen eigenen
Namen haben konnten, verbreitete er sich vorab hiertiber in
scholastischer Weise, indem er ausfihrlich seine eigene person-
liche Meinung entwickelte. Dann aber fahrt er fort: Das also
antworten wir als Scholastiker (scholastico more); aber wenn
wir dir als Papst (more apostolico) antworten sollen, so ant-
worten wir einfacher zwar, aber vorsichtiger, dass der Mensch
Gott keinen seiner Eigentimlichkeit entsprechenden Namen
geben kann, weil er unfassbar und unendlich ist. Was Gott
nicht sei, konne man sagen, aber nicht was er sei (Rainer,
Coll. Decret. Innoc., tit. 1). Ebenso macht Johannes XXII. 1324
in dem Streite liber die Armut Christi und der Apostel den
Unterschied zwischen dem, was Innocenz V. ,als Papst“ und
was er in seiner Postille als Bruder Petrus de Tarantasia ge-
sagt habe (c. b, Extr. Joan. X1V). Der Minorit Geraldus erzihlte,
der Papst habe die Meinung der Fratricellen fiir hiretisch er-
klart, freilich nicht durch eine Definition oder feierliche Kir-
klarung, oder vom Richterstuhle herab, sondern nur gesprachs-
weise vor einigen Ordensleuten durch miindlichen Tadel (Ray-
nald. ann. a. 1322, n. 55). Johannes’ unmittelbarer Nachfolger
Benedict XII. sagt in der Vorrede eines von ihm herausge-
gebenen Buches, alle seine Ausserungen sollten als die eines
Gelehrten, nicht als péapstliche Ausspriiche (sicut magistraliter
dicta, et non sicut papaliter dicta) gelten; er unterwerfe sie
dem Urteil der romischen Kirche und seiner Nachfolger. Dann
bemerkt er wieder in seinem Buche tiber den Zustand der
Seelen im Jenseits, mit Ausnahme dessen, was er in seiner
Bulle Benedictus Deus entschieden (determinare) habe, sollten
seine Uibrigen Ausfithrungen nicht als amtliche (per modum
determinationis ecclesise ut papaliter dicta) angesehen werden,
sondern als private (scholastice et magistraliter dicta), so dass
jeder auch davon abweichen konne. Dann wiederholt er auch
wieder, dass er das Buch dem Urteil der roémischen Kirche
und seiner Nachfolger unterwerfe (Raynald. annal. a. 1333,
n. 69; a. 1335, n. 24),



— 289 —

Die Unterscheidung zwischen der Privatperson des Papstes
und seinen amtlichen, papstlichen Entscheidungen wurde manch-
mal mit dem Augustinischen Gedanken verbunden, dass die an
Petrus gerichteten Worte nicht diesem personlich gegolten
hitten, sondern der ganzen Kirche, welche er reprisentiert habe.
Darum lehrte z. B. der spéter kanonisierte spanische Dominikaner
Vincenz Ferrerius (f 1419), ,ich habe fur dich gebetet u.s. w.“,
habe Christus zu Petrus gesagt, nicht sofern er eine Einzel-
person (persona particularis) gewesen, sondern in seiner Eigen-
schaft als Papst, als Vertreter der Gesamtheit (persona com-
munis). Das fithrte dann zu der weitern Anschauung, dass zu
einer amtlichen Entscheidung eines Papstes gehore der ,Beirat
der Briuider“, die Verhandlung auf einem grdéssern oder kleinern
Konzil, oder mit den Kardinilen, oder, wie man es auch aus-
driickte, die Anwendung aller menschlichen Mittel zur Erfor-
schung der Wahrheit. Auf diese Weise gewann man wieder
einen Ausweg fir die pépstliche Unfehlbarkeit, indem man alle
falschen oder Verlegenheit bereitenden Intscheidungen als
yvoreilig“ oder nicht mit ,péipstlicher Autoritdt“ erlassen unter-
driicken konnte. Hierdurch wurde nun natiirlich die ganze
Theorie ebenso unterminiert, wie durch die andere mittelalter-
liche Annahme, dass der Papst im Falle der Héresie sofort aus
der Kirche ausscheide und infolgedessen seine etwaigen spitern
Erlasse nicht mehr die eines Papstes, sondern die eines ausser-
kirchlichen Privatmannes seien.

Um jede derartige Ausflucht abzuschneiden, erkliarte darum
der Papst Johannes XXII. in den Bullen, welche er gegen die
Lehre Nikolaus IV. iiber die absolute Armut Christi und der
Apostel erliess, dass sie ,nach dem Beirate der Brider fir
ewige Zeiten“ erlassen seien (c. 4 sq. Extr. Joh. XIV). Das war
denn auch die Lehre der Pariser Universitit: Der Papst kann
nicht bloss als Mensch irren, sondern auch wenn er handelt
»ohne den Beirat der Briider“ (sine consilio fratrum). Die feier-
lichen Entscheidungen des apostolischen Stuhles, welche die
allgemeine Sentenz der romischen Kirche ausdriicken, sind
unfehlbar. Dieselbe kann nicht irren in den von Gott geoffen-
barten Dingen, welche sie mit den suburbikarischen Kirchen
ibereinstimmend als von den Aposteln tberliefert festhalt. Wie
der hl. Geist von Vater und Schn ausgeht, so das Urteil vom
Papst und den Bischéfen, entweder dem allgemeinen Konzil,



— 290 —

oder den Bischofen der romischen Kirche, oder wenigstens den
Kardinélen mit den suburbikarischen Bischoéfen (Du Plessis, Coll.
jud. I, 2, 175). Zu Anfang des 16. Jahrhunderts schreibt in dem-
selben Sinne Jak. Almain (De auctorit. eccl., c. 10): Der Papst
kann irren nicht bloss als Privatperson, sondern auch in seinen
Entscheidungen (judicialiter). Nicht fiir die Person des Petrus
oder seiner Nachfolger betete Christus, dass ihr Glaube nicht
verloren gehe, sondern fir die Gesamtkirche, die durch Petrus
reprasentiert ist. Damit steht nicht in Widerspruch, dass, wenn
der Papst nach Kriften sich bemiiht, die rechte Entscheidung
zu treffen, Gott ihn nicht irren lédsst. Aber der Papst kann iiber
den Glauben entscheiden, ohne sich die notige Mithe gegeben
zu haben. Dann schuldet ihm die Kirche so wenig Gehorsam,
als wenn er etwas gegen die Vorschriften des Kvangeliums
befiehlt. Einer der heftigsten Gegner Gersons auf dem Kon-
stanzer Konzil, Joh. von Falkenbery, hat sich doch auch nur in
diesem beschrankten Sinne fiir die pépstliche Unfehlbarkeit
ausgesprochen. Er meint, die Glaubensfragen endgiiitig zu ent-
scheiden (sententialiter terminare), stehe bloss der Gesamt-
kirche zu oder dem Papste, soweit er ihrem Urteile anhange
oder sie befrage (Gerson, Op. V, 1031). Der Bischof Dominicus
de Dominicis von Brixen (um 1460) lehrt desgleichen, die De-
krete, welche der Papst mit Beirat erlasse, hiessen Dekrete
der Kirche, wie er auch selbst der Idee nach (virtualiter) die
Gemeinschaft darstelle. Er regiere aber nur richtig, wenn er
des notigen Beirates sich bediene. Sonst seien seine Dekrete
nicht Dekrete der Kirche, wann sie nédmlich vom Recht und
der Bloral abwichen, bisweilen auch vom Glauben, wie von
Liberius bekannt sei, der den Arianern zugestimmt, und von
Anastasius, der mit Acacius Kirchengemeinschaft gepflogen.
Fir den Glauben des Petrus sei nur gebetet worden als Ver-
treter der Kirche, wihrend er als Dinzelperson den Glauben
verloren habe und spéter nicht gewandelt sei nach der Wahr-
heit des Evangeliums. Zwar ohne Konzil (sine concilio), aber
nicht ohne Beirat (sine consilio) kénne der Papst entscheiden,
was zum Glauben, zu den Sitten und zur Verwaltung der
Kirche gehore (De dignit. epp., p. 87). Wenn der Papst dies
nicht thue, sei er vor Irrtimern nicht bewahrt, wie die Bei-
spiele des Liberius, Anastasius und Marcellin bewiesen. Ob der
Beirat derer, welche amtlich dazu berufen seien (der Kardi-



— 291 —

nile) geniige, namentlich wenn es ijhnen an Gelehrsamkeit
mangle, sei eine andere Frage (Ib., p. 97). So lehrte auch die
ganze Lowener Schule des 16. Jahrhunderts: Tapper, Hessels,
Sander u. s. w. Andere Ausdriicke enthielten im Grunde ge-
nommen denselben Gedanken. So, wenn der Karthiiuser Joh.
Hagen zu Erfurt (um 1453) dem Papst nur Unfehlbarkeit zu-
sprach in seinen Entscheidungen, sofern er ein wahrer Papst
sei, da auch ein toter oder gemalter Mensch in Wirklichkeit
nicht als Mensch in Betracht komme (De conc.). Oder wenn in
dem anonymen, 1519 von Bertholdt von Chiemsee geschriebe-
nen Onus ecclesize, c. 15, § 34 gesagt wird, der Papst verdiene
Beachtung, wenn er als Papst rede, d. h. nach der hl. Schrift,
indem sonst vieler grausamer Papste Morde, Héresien und
andere Schandthaten fir Wohlthaten frommer Hirten ange-
sechen werden miissten. Anders wieder driickt sich der er-
wahnte Lowener Theologe Driedo (De libert. christ. I11, 3) aus,
indem er zur Kathedra nur diejenigen Entscheidungen rechnet,
welche ihr, d. i. Christus geméss seien, nicht etwa solche,
welche, auf eigener Erfindung beruhend, ihr widerspréichen,
wie damals die unniitzen Vorschriften der Schriftgelehrten und
Phariséer. Und noch scharfer (Ibid. II, 1 sq.): ,Eine pipstliche
(laubensentscheidung muss mit so viel Vorsicht gefasst, und
mit solcher Reife und Behutsamkeit erwogen, und mit so viel
Ernst und Uberlegung gefillt werden, dass man sie fir durch-
aus richtig zu halten genétigt ist; aber weil der Papst als
Mensch eine solche Weise der Beratung in Glaubenssachen
versiumen kann, und sich stiitzen auf seinen eigenen Sinn und
Klugheit, deshalb wiirde es auch gestattet sein, die Bullen des
Papstes zu priifen, wenn er ein Dogma definiert.“

Jeder sieht, wie sich die Infallibilisten nach den gemachten
Erfahrungen striaubten — die Bestreiter der papstlichen Un-
fehlbarkeit lassen wir natiirlich bei dieser Untersuchung ganz
ausser Betracht — dem Papst eine unbedingte Unfehlbarkeit
bei seinen amtlichen Lehrentscheidungen zuzuschreiben. Noch
weniger hatte man den Mut, alle péapstlichen Dekretalen und
Urteile fiir unumstosslich zu erkliaren, schon darum nicht, weil
sie sich vielfach selbst widersprachen. Dass der Papst bei seinen
Urteilsspriichen tiber einzelne Fille getduscht werden und
irren konne, wurde niemals gelengnet. Die weitgehendste An-
wendung von diesem Satze hat wohl der Kardinal Cajetan



— 292 —

gemacht, der, bekanntlich als Exeget hochst freisinnig, (zu
Matth. 19) die Auflosbarkeit der Ehe wegen Ihebruchs lehrt
und die entgegengesetzt lautenden pépstlichen Intscheidungen
fir fehlbare richterliche Urteile tliber einzelne Fille erklirt,
welche keine Glaubensentscheidungen seien. Selbst bei Glaubens-
entscheidungen nahm im 16. Jahrhundert der Lowener Theo-
loge Joh. Hessels Korrekturen durch folgende Pépste an. Daran,
meint er (De cathedra Petri, c. 10), dass Petrus tber seinen
Irrtum hingichtlich der Heiden durch eine Vision belehrt wor-
den und Gott die Irrtiimer anderer Péapste durch deren Nach-
folger bald habe korrigieren lassen, sehe man, wie er fiir den
Stuhl Petri sorge. So lasse Gott den Papst nie irren, dass die
Kirche darunter Schaden leide. Der Papst diirfe nicht ohne
Grund nach seinem Belieben etwas der Kirche zu glauben
vorschreiben. Honorius und andere irrende Pépste hitten nur
ihre Meinung gedussert, ohne etwas vorschreiben zu wollen.

Erst in der Zeit des Baseler Konzils kam der Kunstaus-
druck ex cathedra auf fur die pépstlichen IEntscheidungen,
welche man alg unfehlbar betrachtete. Nikolaus von Cusa ge-
braucht ihn bei der Erliuterung von Matth. 23, 2, woraus er
stammt: Christus wiirde nicht sagen: auf der Kathedra des
Moses sitzen u.s. w., wenn die Wahrheit nicht an die Kathedra
gebunden wire. Denn es ist niemand anders, der ex cathedra
entscheidet, als Christus, der gehort werden muss. Noch wirde
er sagen: was sie thun, thut nicht, wenn nicht beides neben-
einander bestinde, die Wahrheit der Lehre und die Schlechtig-
keit des Lebens (Serm. ed. Basil., p. 378). Andere Ausdriicke
wurden aber dadurch im 16. Jahrhundert noch nicht verdrangt,
wie der Dominikaner Melchior Canus (Loci theol. VI, 8) dafiir
setzt ex apostolico tribunali. Mit Vorliebe aber beméchtigten
sich die Jesuiten des ex cathedra nach dem Vorgange ihres
Meisters, des Kardinals Bellarmin. Wir leugnen nicht, sagt er
(De Rom. Pont. 1V, 8), dass die Pipste durch ihr Beispiel An-
lass zum Irren geben kénnen, aber wohl, dass sie ex cathedra
der ganzen Kirche vorschreiben kénnen, einem Irrtum zu fol-
gen. Die Theologen von Salamanca lehren in ihrem seit 1631
erschienenen Sammelwerke, der Papst konne zwar auch ex ca-
thedra redend innerlich irren, aber infolge des ihm verliehenen
gottlichen Schutzes niemals in seiner wirklichen Aussprache.
Der Jesuit Gretser (+ 1625), Bellarmin folgend, &dussert (VIL,



— 293 —

415), der Papst konne ex cathedra redend nichts gegen das
Evangelium definieren. ,Auf der Kathedra des Moses u.s. w.“
erlautert er (p.613): alles was sie euch ex cathedra sagen,
d. h. gemiiss der unfehlbaren Autoritit zu definieren; denn diese
ist mit der cathedra gemeint. Die Anwendung davon macht er
p. 617: kein Papst habe durch richterlichen Ausspruch geirrt,
indem er ex cathedra etwas Irriges gelehrt oder festgestellt.
Auch Liberius habe ,als Papst“ keine Hiresie gelehrt oder
festgestellt. Hinsichtlich der Reordinationen der von dem Papst
Formosus Geweihten meint er p. 743, es existiere jedenfalls
kein pipstliches Dekret, durch welches sie mit péapstlicher Au-
toritit definiert und als Dogma des Glaubens allen Gldubigen
anzunehmen vorgestellt hitten, dass die von einem abgesetzten
Bischofe Geweihten von neuem zu weihen seien. Durch Alex-

ander VI. — er scheint ihm also der schlimmste aller Pipste_
7z sein — schreibt er (IX, 374) zur Verteidigung Bellarmins,

habe Gott so gut fiir die Kirche gesorgt wie durch den hl. Pe-
trus, was die Unfehlbarkeit der cathedra und der Definition
angehe. Ob der Papst als Privatperson irren kénne, will Gretser
(IX, 535) dahingestellt sein lassen, er lehre bloss mit Bellar-
min, wenn der Papst etwas ex cathedra definiere und der
ganzen Kirche sententialiter, sententiative aut definitive zu
glauben vorstelle, kénne er nicht irren oder in eine Hiresie
fallen. Ware der Papst innerlich Héretiker, so wiirde Gott
nicht zulassen, dass er seine Hiresie der Kirche ex cathedra
aufzundtigen versuche, oder etwas anderes als gemaiss der
Vorschrift und Regel der Wahrheit definiere. Die Kirche heisst
auch heilig, fuhrt er (p. b43) weiter aus, weil ihr Haupt nur
Heiliges, d. i. Wahres und Gutes ex cathedra erkliren und der
ganzen Kirche vorschreiben kann. Der Jesuit Tanner (T 1632)
machte noch einen besondern Vorbehalt, zu dem ihn die lei-
dige Thatsache veranlasste, dass Sixtus V. in einer feierlichen
Bulle seine von Fehlern wimmelnde Vulgataausgabe unter Be-
rufung auf seine pipstliche Unfehlbarkeit fiir moglichst voll-
kommen erklirt hatte. Den ex cathedra definierenden Papst
nennt auch er natiurlich unfehlbar. Ob der Papst etwas mit
offentlicher Autoritit als von der ganzen Kirche zu beobachten
oder zu glauben, wie man sage ex cathedra definieren wolle,
meint er (De fide disp. 1, queest. 4, dub. 6), sei leicht zu er-
kennen. Was er als Beweis beibringe, oder nur nebenbei er-



— 294 —

wiahne, gehore nicht zur Definition. Wenn er etwas fiir hére-
tisch oder der apostolischen Uberlieferung zuwider erklare,
oder der ganzen Kirche zu glauben befehle, oder das Anathem
gebrauche, definiere er, nicht wenn er bloss unter Strafe der
Exkommunikation etwas zu lehren verbiete. Auch miisse das
Dekret rite veroffentlicht und die notige Zeit verflossen sein,
ohne dass es zuriickgezogen worden. So sei die Bulle Sixtus V.
vor seiner Vulgataausgabe zeitig zurtickgezogen worden. Sixtus
sei dann bald gestorben. Dies sei ein Beweis, dass Gott lieber
einen Papst sterben als den apostolischen Stuhl irren lasse.
Ebenso sei Johannes XXII. durch den Tod an der Definierung
seiner Meinung iiber die visio beatifica gehindert worden, ob-
wohl auch er noch vor dem Tode seinen Irrtum zurickgenom-
men habe. Schreibe der Papst, so fahrt Zanner (dub. T) fort,
in Sachen der Sitten der ganzen Kirche etwas vor, so konne
er so wenig irren, als wenn er die in der Vorschrift enthaltene
Sittenlehre definiere. ,

Ahnliche vorsichtige Kautelen fiir das berithmt gewordene
ex cathedra finden wir bei andern Theologen der neuern Zeit,
welche der Verlegenheit des Honorius-Falles und anderer &hn-
licher entgehen wollten. So &ussert sich im 17. Jahrhundert der
Minorit Bouwain (De eccl. I, 8), ex cathedra spreche der Papst,
wenn er unter Zuziehung seiner gewohnlichen Réte (der Kardi-
néle), nach vorhergeschicktem Gebet und Anrufung der Gnade des
hl. Geistes, als Nachfolger Petri und Stellvertreter Christi ein
zu glaubendes Dogma oder ein zu beobachtendes Gebot der
ganzen Kirche vorschreibe., Bei Erlass von Gesetzen, welche
Tugenden und Laster zum Inhalte hétten, auf den Zustand
der ganzen Kirche sich beztgen und fiir das Seelenheil notig
seien, konne der Papst auch nicht irren, obgleich er als Privat-
person nicht stndeunfihig sei und unniitze und tberfliissige
Gesetze geben konne, die zum Heile nicht notig seien. Mehr
die gallikanische Auffassung vertritt der Jesuit Tournely (1 1797)
(De eccl. I, p. 507), wenn er fiir eine kathedratische Definition
verlangt, dass der Papst in der Kraft und Autoritit seines

tuhles, nach gehaltenem Gebet, nach fleissiger Erforschung
der Tradition der romischen Kirche, nach eingeforderter Mei-
nung der Kardindle oder seines gewdhnlichen Konzils die De-
finition erlésst und der ganzen Kirche als Regel zur Beobach-
tung vorschreibt. Wenn er das nicht thue, fihrt der Jesuif,



— 295 —

allerdings mit unrichtiger Berufung auf Bellarmin II, 118, aus,
kénne er irren wie jeder andere.

Auch einige Pipste unterschieden scharf zwischen andern
amtlichen Erlassen des romischen Stuhles und dessen kathe-
dratischen Definitionen. So behandelte Johannes XXII. die Ent-
scheidung Nikolaus IV. tiber die Armutslehre der Franziskaner,
der er allerdings widersprechen wollte, als eine bloss discipli-
nare, und erklarte, sein Vorginger habe die, welche sich ihr
widersetzten, allerdings als Widerspenstige und Rebellen gegen
die romische Kirche bezeichnet, aber nicht als Héretiker (c. b
Extr. Joan. XIV). Sonst galt im Mittelalter freilich Rebell gegen
die romische Kirche und Héaretiker fir identisch. Weiter fihrt
Johannes XXII. aus, die ILehre von der absoluten Armut
Christi gehore nicht zum Glauben, weil sie weder in der hl.
Schrift noch in einem Artikel der auf die Schrift gegriindeten
(zlaubensbekenntnisse enthalten sei. Das war nun eine bloss
auf den Augenblick berechnete Auskunft, die scnst von den
Papsten nicht geteilt zu werden pflegte. Nur der Merkwiirdig-
keit wegen erwihnen wir noch die Ausserung eines andern
Papstes, Hadrians V1. (7 1523), des letzten Deutschen auf dem
pépstlichen Stuhle, welche eigentlich nicht hierhin gehért, teils
weil sie nicht amtlich, sondern bloss schriftstellerisch gethan
ist, dann weil sie auf thatsdchlichem Irrtum beruht, und end-
lich, weil wir die Bestreiter der pépstlichen Unfehlbarkeit tiber
haupt hier ausser Betracht lassen. Der frithere Professor von
Léwen meint namlich in seinen Queestt. in IV libr. sent,, Paris
1630, f. 55: wenn man unter der rémischen Kirche ihr Haupt,
den Papst, verstehe, so sei es sicher, dass er auch in dem
irren konne, was den Papst betreffe, indem er durch seine
Entscheidung oder Dekretale eine Haresie aufstelle. So heisse
es auch neuestens von Johannes XXII., dass er offentlich ge-
lehrt, erklirt und von allen festzuhalten geboten habe (?), dass
die reinen Seelen vor dem Endgericht nicht zur Anschauung
Gottes gelangten. |

Dass allerdings das ex cathedra mitunter in eine Leug-
nung der péapstlichen Unfehlbarkeit ausartete oder dieselbe
ganz unsicher machte, leuchtet aus den gemachten Mitteilungen
ein. Denn wenn man als unerlissliche Bedingungen aufstellte,
dass der Papst Gebet vorausschicke, dass er alles thue, was
in seinen Kriften stehe u. s.w., so war alles wieder ungewiss.



— 296 —

Die Verfasser des vatikanischen Dekretes haben darum nach
dem Vorgange Bellarmins und der Jesuitentheologie bei der
Definierung des ex cathedra alle jene Einschrinkungen weg-
gelassen und die Dekrete des Papstes fiir unfehlbar erkliirt,
in welchen er Glaubens- oder Sittenlehren als von der ganzen
Kirche festzuhaltend definiere. Hier ist nur unterschieden zwi-
schen dogmatischen oder ethischen Dogmen, welche der Papst auf-
stellt, und allen andern pépstlichen Entscheidungen oder Erlassen.

Man wird fragen diirfen: aus welchem Grunde? Wo ist
denn in den Glaubensquellen, dem N.T. und der alten Uber-
lieferung eine solche Unterscheidung gemacht zwischen kathe-
dratischen und nichtkathedratischen Bullen? Wohl stammt
der Ausdruck ex cathedra mittelbar wenigstens aus Matth. 23, 2,
wie wir sahen. Aber hier kommt er durchaus nicht in dem
Sinne der vatikanischen Unterscheidung vor. Er bezieht sich
auf die amtliche Gesetzeslehre der Schriftgelehrten, die judische
Kasuistik, im Gegensatze zu dem praktischen Verhalten der
Lehrer. Wollte man dies auf die kirchlichen Verhaltnisse tiber-
tragen, so wirde man auch nur, wie dies im Altertum geschah,
zwischen der amtlichen Lehre der Hierarchen und ihrem per-
sonlichen sittlichen Verhalten unterscheiden diirfen. Eine Unter-
scheidung zwischen kathedratischen und nichtkathedratischen
Bullen hierauf grimnden zu wollen, wire geradezu unsinnig.
Und nun erst die drei Stellen, welche als biblische Beweise fir
die Unfehlbarkeit, wenn auch ganz grundlos, verwendet wer-
den! Wie kann man denn aus ihnen auch nur dem Scheine
nach etwas herausklauben, was entfernt an die vatikanische
Unterscheidung zwischen kathedratischen und nichtkathedrati-
schen Builen erinnert? Wenn, wie die Infallibilisten sagen,
nach Matth. 16, 18 der Papst das Fundament der Kirche ist, so
folgt daraus doch nicht, dass er ab und zu, wenn er einmal eine
besonders formulierte Bulle erliasst, als Fundament erscheint,
wahrend er im {brigen vielleicht ein Zerstorer der Kirche ist,
sondern dass seine ganze amtliche Thitigkeit in Lehre und
Verwaltung die Kirche tragt und aufrechthilt. Bewihrt sich
dies thatséchlich nicht, so liegt der augenscheinlichste Beweis
vor — wenn er noch notig sein sollte — dass jene Deutung
verfehlt ist. Wenn ferner der Papst nach der allerdings wieder
ganz falschen Interpretation der Infallibilisten von Luk. 22,
31 f. die Brider im Glauben stirken soll, so ist dies wieder



— 297 —

nicht an einzelne Momente und besondere Formen gekniipft,
sondern ganz allgemein gehalten, als ob der Papst eine stets
zur Verfiigung stehende Quelle der Glaubensstirkung werden
solle. Von kathedratischer Dogmenformulierung ist hier wieder
selbst bei der falschen infallibilistischen Interpretation gar
keine Rede. Endlich Joh. 21, 1d ff,, wo Petrus nach seiner Be-
kehrung das Hirtenamt tibertragen wird! Als Hirt tritt der
Papst doch auf, so oft er seines Amtes waltet, wie der Pfarrer
oder der Bischof, wenn sie das ihrige versehen. Dass bei der
Verwaltung seines Amtes nur fiir gewisse Bullen dem Papste
auch eine Verheissung zu teil geworden sei, kann niemand
auch nur zwischen den Zeilen lesen. Wollen die Infallibilisten
folgern, da der Papst das oberste Hirtenamt besitzt, muss es
stets richtig geftihrt werden, so bezieht sich dieses Erfordernis
naturgeméss wieder nicht auf einzelne Krlasse, sondern auf
die ganze Verwaltung, durch die nach dieser Auffassung der
Papst seine Herde nie und in keiner Weise diirfte in die Irre
fihren konnen. Somit erscheint die Beschriankung der pépst-
lichen Unfehlbarkeit auf die sogenannten kathedratischen Bullen
im N. T. selbst nach der falschen Interpretation der Infallibi-
listen durchaus nicht begriindet und entbehrt alles und jedes
biblischen Fundamentes.

Sehen wir uns die beriihmten patristischen Beweisstellen
der Unfeblbarkeit an, welche deren Verteidiger, aus dem Zu-
sammenhange gerissen, entstellt und missdeutet vorzufiihren
pflegen, so gelangen wir zu demselben Resultate, dass nur be-
stimmte Ausspriiche der romischen Bischofe fiir unfehlbar zu
halten nirgendwo ein Anlass vorliegt. Nannte Ignatius von
Antiochien wirklich die romische Kirche ., Vorsteherin des
Liebesbundes®, sagte Irencdus wirklich, alle mtissten mit der
romischen Kirche iibereinstimmen, Ambrosius, wo der Papst sei,
da sei die Kirche, Augustinus, wenn Rom gesprochen, habe
der Streit sein Ende u. s. w., so verlautete auch hier nichts
von einer auf Formulierung von Dogmen beschrinkten Un-
fehlbarkeit. Unbedingte und riickhaltlose Unterwerfung unter
Rom und die pépstlichen Befehle ist entweder die Forderung
jener Viter gewesen, oder ihre Ausspriiche — was in der That
der Fall ist — werden missdeutet.

Erst in neuerer Zeit, wie wir zeigten, kam die subtile
Unterscheidung kathedratischer und nicht kathedratischer Bullen

Revue intern. de Théologie, Heft 22, 1898, 20



— 298 —

auf, bloss zu dem Zwecke, die Unfehlbarkeit vor todbringenden
Verlegenheiten zu retten. Liberius, Vigilius, Honorius durften
bei ihren notorischen dogmatischen Irrtiimern nicht ,.kathe-
dratisch entschieden“ haben. Die zum Teil verruchten Bullen
mittelalterlicher Pépste, selbst die Bullen Unam sanctam und
Cum ex apostolatus officio schaltete man mit jener jesuitischen
Erfindung aus dem Arsenal pépstlicher Offenbarungen aus.
Hat es doch nicht an kleingldubigen Infallibilisten gefehlt,
welche die Bulle Pius’ IX. tiber die unbefleckte Empfiangnis fiir
die einzige kathedratische erklédrten, welche bisher erlassen
worden sei. Und der Jesuit Tanner erfand, um die Unfehlbar-
keit Sixtus’ V. zu retten, die allersubtilste Reserve, dass eine
Bulle, um kathedratisch zu werden, nicht zeitig dirfe zuriick-
gezogen sein. Da hort freilich der Ernst auf, und wird man
an der Géhrung bediirftige Getrinke erinnert.

Bei dieser Sachlage muss man es nattrlich finden, dass
glaubensstarke Infallibilisten von dem ex cathedra ganzlich
absahen, und bedingungslos alle pépstlichen Entscheidungen
prinzipiellen Inhaltes fiir unfehlbar erklarten. So schon die
gregorianischen Kanonessammlungen im 11. Jahrhundert von
Anselm und Deusdedit, wie auch im 12. Jahrhundert Gratian
die Pflicht einschérft, den Gewohnheiten und Einrichtungen der
rémischen Kirche zu folgen (I, 11, 3 ff.), deren Entscheidungen
unwiderruflich seien (IX, 3, 10. XVII, 4, 30). Nach ihm sind
alle pépstlichen Dekretalen aufzunehmen, als kémen sie aus
dem Munde Petri selbst, und miissen unter die kanonischen
Schriften gerechnet werden (I, 19, 1 ff.). Auf dieser Grund-
lage bauten die spétern Kurialisten ihre Systeme auf.

So der Kardinal Turrecremata, der (De eccl. IT, 108) alle
pépstlichen Dekretalen gemiéss der falschen Berufung Gratians
auf Augustin den kanonischen Schriften gleichstellt. Ahnlich
der Kardinal Jacobazzi (De conc., p. 308): Bei der Fallung
einer Sentenz, d.i. in seinem offentlichen Amte kann der Papst
nicht irren; eher macht Gott, dass er gegen seine eigene
(falsche) Meinung entscheidet. Und wieder, p. 734: Die Kr-
lasse und Entscheidungen des Papstes (statuta et sanctiones)
sind so aufzunehmen, als kimen sie aus dem Munde Gottes.
Desgleichen meint der auf dem Trienter Konzil anwesende
spanische Theologe Cardillus, der Papst konne nie in verderb-
licher Weise irren, namentlich nicht, wenn er amtlich kirch-



— 299 —

liche Angelegenheiten behandle, die den Glauben selbst be-
rithrten, oder wenn er prinzipielle Dekrete iiber die Sitten er-
lasse (Le Plat I, 697). Allgemein fithrt auch Hosius gegen
Brenz (II, 486) aus, nie habe jemand auf dem Stuhl Petri ge-
sessen, der etwas von der Lehre Petri und seiner Nachfolger
Abweichendes gelehrt und einer Haresie tberfihrt worden sei.
Alle Nachfolger Petri seien in dessen Fussstapfen getreten,
wenn nicht hinsichtlich der Heiligkeit, dann doch hinsichtlich
der Lehre und des Glaubens Petri, und hétten sich offentlich
dazu bekannt; was in dem Herzen eines jeden verschlossen
gewesen, wisse Gott allein. Deutlicher noch hatte sich der
erste Gegner Luthers, der Dominikaner und oberste pépstliche
Biichercensor Silvester Prierias in seinem ,Dialog mit Luther®
ausgesprochen: Die romische Kirche konne wie durch die
Lehre so auch durch die Praxis tiber den Glauben und die
Sitten eine Entscheidung treffen, und es bestehe dazwischen
kein anderer Unterschied als der, dass die Lehre dazu ge-
eigneter sei als die Praxis. Wer also einem Irrtume anhange
beztiglich der Lehre und der Praxis der Kirche, welche sich
auf Glauben oder Sitten beziehe, sei ein Ketzer. So wer sage,
die romische Kirche diirfe das nicht thun, was sie thatsidchlich
thue. Noch weiter war zu Anfang des 14. Jahrhunderts der sonst
verhidltnisméssig freisinrige Dominikaner Wilkelm Durandus
gegangen, der (De legib., p. 15) den Papst als Muster des ganzen
Volkes hinstellt, dem die Menschen in Auslegung des Gesetzes
zu glauben hétten wie Gott selbst. Er folgert dann hieraus,
dass der Papst in seiner ganzen Handlungsweise sich als Muster
seiner Herde zu erzeigen habe, dem sie folge und glaube. Ende
des 16. Jahrhunderts sagt Gregor v. Valentia (Comm. in Thom.
I, 7, 6, 40), der Papst sei unfehlbar, wenn er die ganze Kirche
verpflichten wolle, darum nicht bloss in Glaubenssachen, son-
dern in allem, was sich auf die Frommigkeit beziehe, wie bei
Kancnisationen und Bestitigung von Ordensregeln. Den Unter-
schied zwischen kathedratischen und nichtkathedratischen
Bullen leugnet im 17. Jahrhundert auch der Jesuit Coster
(Enchir. controv., p. 132), wenn er sagt, sobald der Papst amt-
lich (ex officio) lehre, habe er Christus zum Leiter. Er be-
wege seine Zunge, dass sie nicht irre, lenke seine Rede, dass
sie nichts Falsches spreche, regiere seine Feder, dass sie die
Héresie zerstore. Suarez (Summa IX, 1, b, 8) erklirt den ex



— 300 —

cathedra definierenden Papst fiir die lebendige Glaubensregel,
will ihn aber auch bei Heiligsprechungen und Bestiitigung von
Ordensregeln als unfehlbar angesehen wissen.

Und nun die Pépste selbst! Schon verhédltnismassig frithe
kommt es vor, dass sie flr einzelne ihrer Entscheidungen die
Unfehlbarkeit in Anspruch nehmen, sie also dem modernen
Sprachgebrauch gemass fiir kathedratisch erkldaren. So ent-
scheidet Johannes XIX. 1031 die Kontroverse iiber den nur in
der Legende existierenden Apostelschiiler Martialis in bindender
Form mit den Worten: Wir aber, auf dem festen Felsen auf-
gebaut . . .. definieren, dass Martialis Apostel genannt werden
konne (Mansi, XIX, 417). Als kathedratisch oder absolut
bindend wollte auch Alexander IV. seine Verdammung des
Buches angesehen wissen, welches Wilhelm v. St. Amour gegen
das Papalsystem und die Bettelmonche geschrieben hatte. Denn
er verdammte es 1254 kraft seiner apostolischen Autoritat; wer
es noch wage, dasselbe zu verteidigen, solle von allen Glau-
bigen als ein Hartnickiger und als ein Rebell gegen die ro-
mische Kirche betrachtet werden (Bull. Rom. I, 113). Noch
formeller definiert bekanntlich Bownifaz VIII. 1302 in der Bulle
Unam sanctam die Unterwerfung aller menschlichen Kreatur
unter den Papst mit der Formel: Wir erkldren, sagen, defi-
nieren und verkiinden u. s. w. [Ebenso formell entscheidet
Benedict XII. 1336 die Kontroverse tiber den Zustand zwischen
dem Tode und der Auferstchung. FEr fithrt aus, Christus be-
wache die romische Kirche, das Haupt aller, durch Petrus und
Paulus, damit sie in sich feststehe, alle Christglaubigen ihr ge-
horchten, auf sie merkten, unter ihrem Lehramt lebten, unter
ihrer Zucht und Zurechtweisung sténden, damit nichts Vor-
eiliges, Unvorsichtiges, Verwegenes in ihr festgestellt werde
(dogmatizetur). Uber die Frage, ob die Verstorbenen schon
vor der Auferstehung zur Anschauung Gottes gelangten, iber
welche der Papst zu entscheiden gehabt, hitte von Johannes
XXII. (der dariiber entgegengesetzt dachte) entschieden werden
sollen, als dieser durch den Tod iibereilt worden. Darum,
fahrt dann der Papst fort, entscheiden wir durch diese ewig
giiltige Feststellung mit apostolischer Autoritat, dass die Heiligen
sofort nach dem Tode zur Anschauung Gottes gelangen u. s. W
indem wir bestimmen, dass diese Definitionen von allen Glau-
bigen festzuhalten sind, und dass, wer das Gegenteil festhilt



— 301 —

oder lehrt, dem Verfahren gegen die Haretiker verfallen soll
(Bull. I, 217). Unzweifelhaft kathedratisch ist auch die 15658
erlassene Bulle Pauls IV. Cum ex apostolatus officio, durch
Pius V. von neuem bestitigt, in welcher der Papst ,mit der
Fiulle apostolischer Autoritit“ lehrt, dass kein Ketzer, wes
Standes er auch sein moge, irgend welches Recht auf Hrden
oder irgend welches Eigentum besitzen kénne, und jeder Ka-
tholik berechtigt sei, sich des Thrones eines ketzerischen Firsten
oder der Giiter eines ketzerischen Privaten zu beméichtigen.

Dass es also lange vor der Bulle Pius’ IX. iiber die un-
befleckte Empfingnis dogmatisch-ethische Entscheidungen ge-
geben hat, welche fiir die ganze Kirche bindend sein sollten,
kann durchaus nicht bezweifelt werden, wie man auch heut-
zutage iiber deren Inhalt urteilen mag. Aber abgesehen von
den Papsten, welche die Unfehlbarkeit ablehnten, wie Pe-
lagius II., Imnocenz III., Innocenz IV. Hadrian VI. u. s. w.,
und denen, welche ihre Irrtiimer oder Fehlgriffe eingestanden,
wie Vigilius, Paschalis II. u. a., haben die Pipste in der Regel
die bindende Kraft ihrer Entscheidungen, also ihre Infallibilitit,
wenn es sich um dogmatisch-moralische Materien handelte,
nicht auf einzelne (kathedratische) Bullen beschréankt, sondern
auf ihre ganze amtliche Wirksamkeit ausgedehnt.

Ehe wir den Nachweis hierfiir erbringen, gedenken wir
noch einer ganz eigenartigen, das katholische Traditionsprinzip
verleugnenden Lirklarung Pauls IV. bei einem Eheprozesse vom
Jahre 1557 (bei Tournely, De eccl. II, 197): ,Die Handlungen
und Beispiele meiner Vorginger sollen euch nicht beirren, die
ihr insofern befolgen miisst, als die Autoritét der Schriftsteller
und die Grinde der Theologen bestimmend sind. Ich zweifle
nicht, dass ich und meine Vorgiinger bisweilen irren konnten,
nicht bloss hierin, sondern auch in mehrern andern Gattungen
von Angelegenheiten, und dennoch sind sie durchaus nicht zu
verdammen. Denn Gott regiert seine Kirche so, dass er ihr auf
eine gewisse Zeit vieles verbirgt, was er ihr spater offenbart.
Bei dieser, iibrigens auch von Gerson entwickelten Anschauung
erwahnt der Papst nichts von kathedratischen Entscheidungen,
weil auch er, wie es scheint, einen wesentlichen Unterschied
zwischen den pépstlichen Bullen nicht macht.

Dass im Altertum eine solche Unterscheidung nicht exis-
tierte, haben wir bereits gesehen; wir konnen sie also auch



— 302 —

bei den Pipsten nicht erwarten. Sobald die réomischen Bischofe
anfingen, Dekretalen fiir fremde Kirchen zu erlassen, schrieben
sie dieselben meist als unbedingt zu befolgende Regeln vor. Ob
sie sich dabel an eine einzelne Kirche richteten oder an alle, war
der Sache nach gleichgtiltig; sie nahmen ihre volle ,apostolische
Autoritit dafir in Anspruch. Der erste, der dies mit grossem
Selbstbewusstsein that, war Innocenz 1. Als der Bischof von
Rouen ihn ersuchte, iiber eine Reihe Disciplinarfragen ihm ,die
Norm und Autoritit der roémischen Kirche“ mitzuteilen, ent-
sprach Innocenz (404) diesem Ersuchen, mit der Anweisung fir
ihn und ,die andern Mitbischofe®, dieses ,Regelbuch® als ,Lehrer
und Mahner® fleissig zu gebrauchen. Bald nachher beant-
wortet er Anfragen des Bischofes von Antiochien, zum Teil
dogmatischen Inhaltes, ,wie die Gnade des h. Geistes es ihm
eingebe®, und beauftragt ihn, diese Entscheidungen den tbrigen
Bischofen mitzuteilen. In Sachen des Pelagianismus bezeichnet
Innocenz 417 den romischen Stuhl geradezu als die Quelle der
richtigen Lehre, aus der die tbrigen Kirchen zu schopfen
hatten, und redet von den Geheimnissen (arcana), welche Rom
fur alle Kirchen bewahre. ,Mit der Autoritiit apostolischer
Gewalt¥ wird dann die pelagianische Lehre verdammt. An
besondere kathedratische Entscheidungen ist hier nirgendwo
gedacht. In demselben allgemeinen Sinne schreibt im 9. Jahr-
hundert Nikolaus I. an Photius, was von den Vorstehern des
romischen Stuhles ,mit voller Autoritiat® festgestellt worden,
sei unerschiitterlich zu beobachten. Sein FEinsichtiges und
Abergléubisches nebeneinander enthaltendes Pastoralschreiben
an die Bulgaren vom Jahre 866 schliesst Nikolaus mit der Kr-
klarung, es enthalte das reine und volle Christentum; die
romische Kirche sei ohne Makel und Runzel, weil von Petrus
gegrindet; in zweifelhaften Fallen sollten die Bulgaren immer
den apostolischen Stuhl befragen. In seinem weitern Streite
mit Photius (867) geht aber der Papst so weit, seine Amtsan-
spriiche geradezu auf seine Person zu tibertragen. Nie, schreibt
er, sei die romische Kirche der Lehre einer andern gefolgt,
wohl aber habe sie ihre Ubeﬂieferungen den andern mitgeteilt.
Und sofort figt er bei: ob er denn je ein Haretiker gewesen?
Wohl bekenne er sich als Siinder, aber mit dem Schmutze Vol
Irrtiimern sei er nie befleckt gewesen. Wie Nikolaus I., S0
nimmt auch Gregor VII fir alle seine Amtshandlungen die



— 303 —

gleiche Autoritit in Anspruch. Schon 1074 ermahnt er seine
Anhénger, was sie vom apostolischen Stuhl tber die simonisti-
schen und konkubinarischen Bischofe und Priester empfangen
hitten, standhaft zu glauben und festzuhalten. Alle von den
romischen abweichenden Gebriiuche der Armenier brandmarkt
er 1080 als ebenso viele Irrtiimer, weil die romische Kirche
die Mutter aller sei und bleiben werde. Allgemein heisst es
darum auch in seinem Dictatus n. 26, wer nicht mit der romi-
schen Kirche ibereinstimme, sei nicht katholisch.

Von dieser so allméihlich usurpierten Unfehlbarkeif machten
die Piapste seit dem spitern Mittelalter einen immer detaillier-
tern Gebrauch. Was auch immer der Papst, erklirt Klemens VLI
(1351) fir wahr ausgebe, miisse man glauben, und umgekehrt.
Als dber den Vorrang der Laterankirche in Rom Streit ent-
stand, ,erklarte, entschied und definierte mit apostolischer
Autoritat Gwregor XI. 1372, dass sie unter allen Kirchen ,der
Stadt und des Erdkreises“ die erste sei; wer dieser Intschei-
dung widerspreche, lade den Zorn des Allmichtigen, sowie der
Apostelfirsten Petri und Pauli auf sich. Bei der Heiligsprech-
ung der h. Brigitta bediente sich Bonifaz IX. 1391 der gleichen
bindenden Formel: wir entscheiden, erkliren, definieren, ver-
kiinden, dass die h. Brigitta heilig sei. Ganz aligemein lehrt
Fugen IV. 1439, der romische Stuhl werde in allen seinen
Massnahmen, wie man glauben miisse, von der Iingebung
des h. Geistes regiert. In der Bulle, in welcher er Luthers Lehre
verdammt, sagt Leo X.: wire er nur nach Rom gekommen, so
hatte er ihn klarer als das Licht belehrt, dass die heiligen
romischen Péapste, seine Vorginger, in ihren Gesetzen oder
Bullen niemals geirrt hitten (Bull. Rom. I, 612). Wenn nicht
alle Menschen, schreibt Alexander VII. 1660 im Jansenisten-
streit, durchaus allen pépstlichen Entscheidungen und der Festig-
keit des Felsen, auf den der Herr die Fundamente seiner Kirche
gebaut, mit ihren Gedanken und Plinen unbeweglich anhingen,
sei es ganz unglaublich, in welche Thorheiten sie verfallen
wirden. Und in einer Encyklika an die ganze Christenheit
halt Klemens XI. 1718 deun Jansenisten, welche sich auf die
Kirchenviiter beriefen, vor, gerade diese hitten stets von dem
apostolischen Stuhl gelernt, was sie glauben, festhalten, lehren
missten (?!), ihre Schriften demselben zur Censur vorgelegt,
um von dort das Licht des katholischen Glaubens zu empfangen.



— 304 —

Die Iichtheit der Reliquien des h. Augustin zu Pavia entscheidet
Benedilt X111, 1728 mit ,sicherer Erkenntnis, aus eigenem An-
trieb und kraft apostolischer Autoritét® fiir ewige Zeiten; wer
diese Entscheidungen angreife, solle dem Zorn Gottes und der
Apostelfursten verfallen. Benedikt XIV. bestitigt von neuem
»die gesunde Lehre® iiber das Zinsnehmen infolge seines ,apo-
stolischen Amtes“, dass namlich nach allen Theologen und
Kanonisten, der h. Schrift, den pépstlichen Dekretalen, Kon-
zilien und Vitern alles Zinsnehmen Stinde sei. Wer dieser
Entscheidung nicht gehorche, solle den kanonischen Strafen
verfallen, welche auf die Verletzung pépstlicher Befehle ge-
setzt seien.

Um aber auch den letzten Zweifel auszuschliessen, dass
die die Unfehlbarkeit beanspruchenden Pépste eine andere Lehre
dariiber aufgestellt haben als Pius IX. auf dem vatikanischen
Konzil, missen wir der wenig bekannten Bulle Gregors XIII.
gedenken, der den einfachen Geliibden der Jesuiten dieselbe
Bedeutung zugesprochen hatte, welche sonst die feierlichen
Ordensgeliibde besitzen. Diese Bestimmungen, sagt er nun in
einer eigenen Bulle vom Jahre 1584, ja die pépstlichen De-
krete, welche dffentlich und ex cathedra iber diesen Gegenstand
erlassen seien, wirden von Verwegenen bekampft. Diese
wagten sogar zu behaupten, er, der doch aus eigenem Antrieb
und mit sicherer Erkenntnis aus der Fulle seiner Gewalt so
entschieden und vorgeschrieben, habe damit nur seine Privat-
meinung ausgesprochen, und als Privatlehrer habe er irren
konnen, ja thatsachlich habe er wegen unrichtiger Information
dabei geirrt, und darum besitze seine Vorschrift keine bindende
Kraft. Mit apostolischer Vollgewalt spreche er es darum noch
einmal aus, dass die einfachen Gelibde gleichbedeutend seien
mit den feierlichen Geliibden der tibrigen Ordensleute (Bull.
Rom. II, 507). Diese Bulle wird dann von seinem Nachfolger
Gregor XIV. 1591 erneuert und bestéitigt.

Diese beiden Papste stellen also ganz ausdriicklich den
ex cathedra redenden Papst ihm als Privatlehrer gegentiber
und bezeichnen alle amtlichen pépstlichen Erlasse als lcathe—
dratisch, nicht bloss die an die ganze Kirche gerichteten Lehr-
entscheidungen. Sie fordern fiir dieselben unbedingte Unter-
werfung, weil sie dabel ,nicht hitten irren konnen®; sie dehnen
demnach die Unfehlbarkeit viel weiter aus als das vatikanische



= 505 —

Dekret. Wer hat nun recht in Sachen der Unfehlbarkeit:
Gregor XIII. und XIV. oder Pius IX.? Nach jenen ist dieser
ein Ketzer, weil er das ex cathedra viel zu sehr beschrinkt;
nach diesem machten jene von ihrer Unfehlbarkeit einen aus-
schweifenden, also blasphemischen Gebrauch. Ist es in diesem
Kreuzfeuer noch moglich, dem péapstlichen Anatheme zu ent-
fliehen? Wenn doch Leo XIII. in seinem unverkennbaren
Interesse fiir die Belehrung aller ,Irrenden“ und die Vereinigung
der ganzen Christenheit unter seinem Hirtenstab sich herab-
lassen wollte, wie Gber sehr vieles andere, so auch tber diese
notorischen Widerspriiche der Pépste in der Unfehlbarkeitslehre
selbst allen Wahrheitsfreunden Aufschluss zu geben! Aber,
wie wir noch in dem vorletzten Hefte zeigten, scheint er selbst
auf diesem Gebiete keinen festen Boden unter den Fiissen zu
haben. Vor dem vatikanischen Konzil halb gallikanisch, feierte
er spater, ohne Riicksicht auf das ex cathedra des vatikani-
schen Dekretes, den Papst schlechthin als den ,unfehlbaren
Lehrer der Menschheit”, und nimmt denn auch selbst in seinen
zahlreichen Encykliken fur alle Religion und Sittlichkeit irgend-
wie betreffenden Belehrungen die unbedingteste, hochste Auto-
ritit in Anspruch. Die nur aus Klugheit, beziehungsweise in
der Erinnerung an eine Reihe widersprechender Thatsachen
ersonnene Bellarminsche Beschrinkung der Unfehlbarkeit, jetzt
durch das vatikanische Dekret dogmatisiert, passte dem kon-
sequenten Denken des gegenwartigen Papstes nicht. Ist dem
obersten Pontifex das unfehlbare Lehramt in der Kirche tiber-
tragen, so kann dasselbe sich nicht auf den einen oder andern
Ausspruch beschrianken, sondern umfasst die ganze amtliche
Thatigkeit, welche der Papst als der von Gott gesetzte hochste
Religionslehrer der Menschheit entfaltet. Nur so verstanden
hat die, freilich alles Grundes entbehrende, Unfehlbarkeitslehre
einen Sinn, wihrend die von den Jesuiten erdachte vatikanische
Gestalt derselben weit mehr geeignet erscheint, durch willktir-
liche Anwendung zu verwirren und in die Irre zu fithren, als
Klarheit und Sicherheit zu verschaffen.

Um aber die Verwirrung auf das hochste zu steigern, hat
Pius IX. sich auf dem vatikanischen Konzil nicht bloss mit
dem oben angefithrten Ausspruch Pauls IV., sondern auch mit
sich selbst in demselben Dekret in Widerspruch gesetzt. Wiahrend
Jener seine Abweichung von frithern Pipsten damit zu erkliren



306 -

sucht, dass Gott zeitweilig seiner Kirche manches verberge,
was er ihr spiter offenbare, lehrt das vatikanische Dekret aus-
dricklich, den Pidpsten werde durch den h. Geist nichts neues.
geoffenbart, sondern nur der Schutz verliehen, dass sie den
den Aposteln geoffenbarten (Glaubensinhalt getreu bewahrten
und auslegten. Ausserdem lehrt dasselbe, alle Véter und
h. Lehrer hitten die Uberzeugung gehegt, der Stuhl Petri bleibe
stets von allem Irrtum frei geméss den Worten: Ich habe
fur dich gebetet, dass dein (xlaube nicht verloren gehe u.s. w.
Dieses Charisma der Wahrheit und des nie mangelnden Glaubens
sel den Pépsten verliehen worden, damit die ganze Herde Christi
mit der himmlischen Lehre gendhrt werde. Das klingt ganz
wie die Sprache alterer Papste, Leos XIII., und Pius’ IX. selbst
in frihern Erlassen, wie der Encyklika Quanta cura mit dem
Syllabus von 1864, so oft Rom mit dem angeblichen Charisma
der Wahrheit als der unfehlbare Lehrer der Menschheit
seine Stimme erhob. Aber dann folgt die Definition, dass nur
die kathedratischen Bullen unfehlbar seien. Nach jener Aus-
fihrung des vatikanischen Dekretes diirfte niemals ein Papst
die Glaubigen in die Irre gefiihrt haben; nach der Definitions-
formel wire aber auch fiir die irreftihrenden Liberius, Vi-
gilius, Homorius und die vielen andern Péapste, deren weit-
tragende dogmatische und ethische Irrtiimer evident nachge-
wiesen sind, in der Liste der Unfehlbaren immer noch Raum:
als sie irrten, heisst es, sprachen sie nicht ex cathedra. Kennte
man nicht durch die Bellarminsche Theorie die Urheber dieser
Jongleurskiinste, so wiirde man sie bald erraten.

Theoretisch sollte man nun denken, dass bei der geschil-
derten Sachlage das vatikanische Konzil in den theologischen
Kreisen die grosste Verwirrung hervorgerufen hétte. In der
Unfehlbarkeitslehre selbst ein unfehlbarer Papst gegen den
andern: Zerstérenderes konnte man sich doch nichts denken.
Aber das war dennoch nicht der Fall. Oberflichlich und
gleichgiiltis wie sie ist, zieht die Menge der Menschen einer
sorgfiltigen und genauen Untersuchung allgemeine Eindriicke
und Richtungen vor. Als freilich Leo XIII. in der deutschen
Septennatsfrage, in den politischen Angelegenheiten Frankreichs
und Spaniens seine pipstliche Autoritét in die Wagschale warf,
wollten selbst ,gute Katholiken* hiervon nichts wissen, weil
der Papst nur iiber religiose, aber nicht tiber politische Fragen



— 307 —

zu entscheiden habe. Mit dieser Anschauung mussten sie natir-
lich unterliegen, weil nach pépstlicher Lehre die politischen
Angelegenheiten teils moralischer Natur sind, teils unmittelbar
mit den kirchlichen zusammenhangen. Die Urheber des vati-
kanischen Konzils hatten recht gesehen, dass, wie immer das
Dekret im einzelnen ausfallen moge, die Unfehlbarkeitserklidrung
die péapstliche Machtstellung in der Welt bedeutend stidrken
werde. Und das war es, was sie bei dem Zusammenbruche
des Kirchenstaates, in den Augen vieler dem Zusammenbruche
des Papsttums selbst, beabsichtigten. Nie ist der Absolutismus
in der katholischen Kirche so gross gewesen wie nach 1870.
Und da im Kampfe gegen die ,Umsturzparteien auch die Re-
gierungen jeder Art von Machterweiterung bereitwilliz ent-
gegenkamen, musste die nur mit wissenschaftlichen Waffen
kampfende Kritik des vatikanischen Konzils den Kkiirzern ziehen.
Was die Vorsehung mit dieser Entwicklung der Dinge will,
kann kein Sterblicher ermessen. Dass aber schliesslich auch
ohne die ex cathedra redenden Pipste die Wahrheit zu ihrem
Rechte gelangt, dafiir wird sie sicherlich sorgen.

J. LANGEN in Bonn.




	Ex cathedra

