
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 22

Artikel: Ex cathedra

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


281 —

EX CATHEDRA.

kSo viel auch über das berüchtigte Thema von der Unfehlbarkeit

bereits geschrieben wurde, dasselbe ist noch lange nicht
erschöpft. Anderseits spielt das Papsttum dank der Zerfahrenheit
des „Liberalismus" und der Angst mancher Regierungen vor den

„Umsturzparteien" noch immer eine so bedeutende Rolle in
der Welt, dass jeder berechtigte Angriff auf dasselbe nicht
bloss von Theologen und Historikern, sondern von allen tiefer
blickenden Menschen mit Interesse aufgenommen werden sollte.
Namentlich ist die Begründung des neuen Dogmas viel zum
Gegenstand der Erörterung gemacht worden. Aber über den
Inhalt und die Tragweite desselben herrschen noch grosse
Missverständnisse. Während oft bei persönlichen Missgriffen oder
abenteuerlichen Verfügungen der römischen Kurie fälschlich an
die Unfehlbarkeit erinnert wird, flüchten sich die Ultramontanen
sofort hinter das geheimnisvolle ex cathedra, wenn sie es für
nützlich finden, päpstlichen Entscheidungen aus dem Wege zu
gehen. Und selbst in einem altkatholischen Organe fanden wrir
noch kürzlich die auffallend unrichtige Behauptung, die Päpste
hätten sich wohl gehütet, jemals selbst eine ihrer Entscheidungen

als ex cathedra erlassen zu bezeichnen. Möge der Leser
darum nicht erschrecken, wenn wir diesen viel berufenen
Terminus nochmals untersuchen. Es wird sich das höchst merkwürdige,

bisher noch nicht ausgebeutete Resultat ergeben, dass
das vatikanische Dogma von der Unfehlbarkeit nach den
eigenen Grundsätzen des Konzils häretisch ist. Wer also an
dasselbe glaubt, unterliegt ebenso dem Anathem wie der,
welcher es bestreitet: die ganze Menschheit befindet sich im
Banne.

Eevue intern, de Théologie. Heft 22, 1898. 19



— 282 —

Auf dem vatikanischen Konzil definierte Pius IX. als göttlich

geoffenbartes Dogma, „dass der Papst, wenn er ex cathedra

spricht, d. i. wrenn er in der Verwaltung seines Amtes als Hirt
und Lehrer aller Christen gemäss seiner obersten apostolischen
Autorität eine Lehre über den Glauben oder die Sitten als von
der ganzen Kirche festzuhaltend definiert, durch den ihm im
hl. Petrus verheissenen göttlichen Beistand derjenigen
Unfehlbarkeit sich erfreue, mit welcher der göttliche Erlöser seine
Kirche bei der Definierung der Glaubens- oder Sittenlehre
ausrüsten wollte, und dass darum derartige Definitionen des Papstes
aus sich, nicht aber zufolge der Zustimmung der Kirche
unverbesserlich seien."

Der Terminus ex cathedra wird hier durch die beigefügte
Begriffsbestimmung überflüssig gemacht; das vatikanische
Dekret lehrt, die päpstlichen Feststellungen der von der ganzen
Kirche festzuhaltenden Glaubens- und Sittenlehren seien
unfehlbar. Es giebt jenem Terminus einen bestimmten Sinn. Aber da

derselbe früher, und zwar sogar in kathedratischen Bullen von
Päpsten, anders gefasst wurde, müssen wir doch seiner
Geschichte näher nachgehen und erforschen, wie man 1870 dazu

kam, die Unfehlbarkeit auf Glaubens- und Sittenlehr-Definitio-
nen, also Dogmen zu beschränken.

Der Ausdruck ex cathedra stammt aus dem N. T. Matth. 23,
2 sagt Christus : „Auf dem Stuhle (super cathedram) des Moses

sitzen die Schriftgelehrten und die Pharisäer. Alles also, was
auch immer sie euch sagen, dass ihr beobachten sollt, das

beobachtet und thut; nach ihren Werken aber thut nicht.
Denn sie sagen es, aber thun es nicht." Hier wird zwischen
den Moralvorschriften der damaligen Religionslehrer und ihrer
eigenen Handlungsweise unterschieden. Die Kathedra des Moses

ist der Lehrstuhl, von dem aus das mosaische Gesetz
verkündet wurde. In der Kirchensprache bedeutete sedes oder
cathedra speciell den bischöflichen Lehrstuhl, und sedes oder
cathedra Petri den römischen, auf welchem der Nachfolger
des hl. Petrus sitze. In späterer Zeit war es etwas ganz
Gewöhnliches, die cathedra Petri an die Stelle der cathedra des

Moses getreten sein zu lassen. Sie bezeichnete darum einfach
das päpstliche Amt, und der Papst redete ex cathedra, so oft
er von seiner päpstlichen Autorität Gebrauch machte. Zum

erstenmale finden wir eine Bezugnahme auf die angeführte



— 283 —

Stelle des Evangeliums in dem Munde Leos IX., der 1054 in
seiner Widerlegungsschrift gegen die Griechen (n. 35) sagt :

„wenn wir schlecht leben, so ist das unsere Sache; dass wir
aber das Gute sagen, ist Sache der cathedra, aus deren An-
lass wir nötig haben, das Richtige zu verkünden." Hier ist

genau wie in den Worten Christi zwischen dem Wandel und
der amtlichen Lehre des Inhabers der Kathedra unterschieden.
Denselben Sinn von „Amt" behielt das Wort in den nächstfolgenden

Zeiten bei. Ein Dominikaner an der Pariser Universität
im 13. Jahrhundert, Nikolaus Gorranus, sagt zu 2. Kor. 2, in
allem was sich auf die Kathedra beziehe, mussten die
Untergebenen ihren Vorgesetzten gehorchen. Und der spanische
Dominikaner Cyprianus Benetus (um 1500) spricht von dem
unüberwindlichen Lehramt der päpstlichen Kathedra, welches
nie befleckt worden sei (Rocaberti, VII, 765). Mit Bezug auf jene
Evangelienstelle aber lehrt der Kardinal Cajétan (De comparât,
auctorit. papœ et Conc. gen. c. 25), nur im Falle der Häresie
sei der Papst abzusetzen, weil man auch auf die schlechten
Prälaten hören müsse, so lange sie gläubig blieben.

Eine korrekte Exegese der Evangelienstelle finden wir bei
dem Kardinal Jakob de Vitriaco (f 1244) in der Predigt auf
den sechsten Sonntag p. Trin. : Kathedra des Moses nennt er
die Lehre, welche Moses vortrug. Alles also was sie sagen,
d. h. was sich auf die Kathedra bezieht, schrieb er vor zu thun,
als ob er sagte: die Lehre beobachtet, nicht das Leben.
Dieselbe Erklärung giebt Petrus de Palude (f 1342), Enarr. 29 zu
Fer. 3 post Reminisc. Diese Beispiele mögen genügen, zu
zeigen, dass, wo man auf den Ursprung des ex cathedra zurückging,

man darunter das Amt, speciell das Lehramt des Papstes
verstand im Gegensatz zu seinem Wandel.

Das grosse päpstliche Schisma im 14. Jahrhundert und seine
Folgen führten freilich mitunter auch zur Aufhebung dieser Di-
stinktion, indem z. B. der berühmte Kanonist und Erzbischof von
Palermo Nicolaus de Tudeschis (f 1445) lehrt (Tract, super conc.
Basil., p. 52), ein hartnäckig Ärgernis gebender Papst sei für
einen Häretiker zu halten. Ausführlicher der Löwener Theologe
Driedo im 16. Jahrhundert (De libert. christ. I, 14), auch der
Papst sei abzusetzen, der durch hartnäckige Verkehrtheit
zerstörend auf die Kirche wirke, indem er durch seinen Wandel
Unglauben verbreite. Vom Glauben abirren und durch sein Bei-



__ 284 —

spiel andere zum Abfall veranlassen, sei eins und dasselbe.
Als zur Zeit des Konstanzer Konzils kein unbezweifelter Papst
vorhanden gewesen, und die vorhandenen ihren Eid,
abzudanken, nicht gehalten, seien sie deshalb als Häretiker abgesetzt

worden.
Eine verführerische Stelle, die Unterscheidung zwischen

der Kathedra und dem Wandel aufzugeben, war Gal. 2, 11 ff.,
wo Paulus erzählt, dass er dem nicht nach der Wahrheit des

Evangeliums wandelnden und andere zum Judaisieren
veranlassenden Petrus widerstanden habe. Hier steht eben der
verkehrte Wandel in unzertrennlicher Verbindung mit der Lehre,
und darum hat man schon in alter Zeit, wenn auch mit
Unrecht, oft von dem „dogmatischen Irrtum" des Petrus gesprochen.

Abgesehen von Cyprian und Augustinus meint auch dei'

Papst Gelasius I. (f 496), Tract. IV, weder des Petrus richtige
Lehre sei mit dem, was ihm menschliches begegnet, zu
verwerfen, noch jene „schwache Unwissenheit" mit seiner
vollkommenen Lehre anzunehmen. Man dürfe nicht alles, was
jemand gesagt, annehmen, sondern müsse prüfend das Gute
behalten und das Schädliche verwerfen. Desgleichen schreibt
der Papst Agapet 535 an den Kaiser Justinian (bei Mansi,
Conc. VIII, 850), um eine grössere Zahl Juden herüberzuziehen,

sei Petrus von der Lehre und dem richtigen Wege
abgewichen, indem er nicht allen Judaismus verschmäht. Papst
Pelagius IL (f 590) folgert sogar aus der Stelle, Petrus habe
sich lange dagegen gesträubt, Heiden ohne Beschneidung in
die Kirche aufzunehmen, habe aber, durch Paulus belehrt,
später seinen Irrtum aufgegeben (bei Mansi, IX, 433). Dieselbe

Auffassung findet sich bei dessen Nachfolger Gregor I. (in
Ezech. II, 6, 9 n. 10). Im Mittelalter liess sich der berühmte
Kanonist Ivo von Chartres (f 1116) über Matth. 23, 2 und
Gal. 2, 11 ähnlich vernehmen: nach ersterer Stelle müsse man
die Vorschriften der Vorgesetzten, welche sich auf die Kathedra
bezögen, erfüllen; wenn sie aber vorschrieben, was gegen die

evangelische oder apostolische Lehre Verstösse, so sei ihnen
nicht zu gehorchen, nach dem Beispiele Pauli, der dem ihm

vorgesetzten Petrus, da derselbe nicht richtig wandelte nach

der Wahrheit des Evangeliums, ins Angesicht widerstanden,
ihn aber nicht verworfen habe (Ep. 233). Aus der Zeit des

Baseler Konzils erwähnen wir Alfonsus Tostatus, der gleichfalls



— 285 -
(Defensor. II, 22) Petrus durch sein Verfahren gegen die Wahrheit

des Evangeliums Irrtum verbreiten lässt. Endlich
verweisen wir noch auf den Bischof Ugonius (um 1530), welcher
schliesst: Paulus klagte den Petrus vor der ganzen Kirche an
und hielt ihm seinen Irrtum vor; wenn also der Papst
hartnäckig sündigt, kann er abgesetzt werden, damit er unsern
Glauben nicht durch schlechte Beispiele zu Grunde richte
(Synodia, p. 116).

Unter der Kathedra verstand man also in den verschiedensten

Zeiten das Amt im Gegensatz zum Leben, hielt es aber
nicht für ausgeschlossen, dass auch Päpste gleich dem Apostelfürsten

selbst der Kathedra untreu wurden in Lehre und Wandel.

Und weil es zu unnatürlich war, das ganze Heil der Kirche
von Einem Munde abhängig zu machen, und auch die richtig
verstandene neutestamentliche Lehre eine so abenteuerliche
Einrichtung nicht kennt, redete man, sobald die cathedra Petri
in den A^ordergrund trat, meist nicht von der Person des
Inhabers, sondern von dem „apostolischen Stuhl" oder der
„römischen Kirche", welcher alle folgen mussten. Selbst die
Stellen, welche fälschlicherweise für die päpstliche Unfehlbarkeit

angeführt werden, wie die von Ignatius und Irenäus,
sprechen nur von der römischen Kirche, was später oft
ausdrücklich von der Person des dortigen Bischofs unterschieden
wurde. Was man aber im Altertum unter der römischen Kirche
verstand, sagt deutlich Papst Gelasius I. : er höre gern auf das
römische Volk, welches ihm eine Abweichung von dem
überlieferten Glauben nicht gestatten würde (Ep. ed. Thiel, p. 312).
An dieser Auffassung hielt man, oft vielleicht unbewusst, fest,
wenn man in späterer Zeit das paulinische Lob der Römer
(Rom. 1, 8): euer Glaube wird verkündet in der ganzen Welt,
durchaus unrichtig auf die Dogmen der Römer deutete. So kam
denn allmählich die noch auf dem Konzil von Trient häufig
verwendete Redensart auf, dass die römische Kirche die Mutter
und Lehrerin aller sei. Aber auch diese weitere Auffassung
von der cathedra Petri hielt im Laufe der Zeit nicht stand.
Im 12. Jahrhundert, als Papst Paschalis IL im Investiturstreit
Konzessionen gemacht, welche nach der Lehre Gregors VII.
häretisch waren, schrieb der Kardinal Goffrid (opusc. 2): Es
giebt Leute, welche glauben, der römischen Kirche sei alles
erlaubt, und sie könne mit einem gewissen Vorrecht anders



— 286 —

handeln, als die hl. Schrift vorschreibt. Wer auch immer dies

meint, ist in einem Wahne befangen; denn der römischen
Kirche ist mit nichten erlaubt, was Petrus nicht erlaubt war.
Als auch Petrus einmal verkehrt handelte, fürchtete Paulus

gar nicht, ihm ins Angesicht zu widerstehen. Die römische
Kirche darf also das Gesetz der hl. Schriften nicht beseitigen,
sondern muss es bewahren, und die ihr von Christus übertragene

Gewalt nicht nach ihrer Willkür gebrauchen, sondern
gemäss der Lehre Christi.

Die Erfahrungen, die man schon frühe mit der „römischen
Kirche" gemacht hatte, führten dahin, dass bei aller Anerkennung

ihrer hervorragenden und massgebenden Stellung die
Glaubensangelegenheiten mit einer besondern Schranke
umgeben und gleichsam in Sicherheit gebracht wurden. So

schreibt der Erzbischof Hinkmar von Reims 864 an Papst
Nikolaus I. (ep. 2), wregen des Primates des hl. Petrus mussten
alle Bischöfe dem Papst gehorchen, unbeschadet des Glaubens
(salva fide), der in der Kirche stets geblüht habe und blühen
werde. Ebenso erläutert Ludolph von Sachsen (um 1330) in
seinem Leben Jesu Matth. 23, 2: Alles also, was zum Lehramt
(ad cathedram) gehört, was sie euch sagen, d. i. zu eurem
Nutzen, bewahret im Herzen, und führet aus, d. i. die Lehre.
Doch nicht einfach alles, sondern nur das, was mit dem Lehramt

(cathedra) und der Lehre des Moses übereinstimmt, vom
wahren Glauben nicht abweicht und den göttlichen Geboten
nicht widerspricht.

Solche Vorbehalte wurden auch von denen gemacht, welche
geradezu die Unfehlbarkeit der Päpste lehrten, und, worauf wir
besonderes Gewicht legen, von den Päpsten selbst. Sogar die

gewaltigsten Päpste des Mittelalters, wie Innocenz III. und IV.,
sprachen sich in diesem Sinne aus. Nach jenem ist wieder die
römische Kirche die Mutter und Lehrerin aller; ihre
Aussprüche sind unfehlbare Wahrheit. Sofern der Papst sich dieser

unterwirft als ihr legitimer Repräsentant, kömmt auch ihm die

Unfehlbarkeit zu; sollte er aber wider Erwrarten von ihr
einmal abweichen, so ist er zu verwerfen. Nur wegen einer Sünde

gegen den Glauben, schreibt er serm. 2 do div. mit Bezug auf
Luk. 22, 21 f., könne er von der Kirche gerichtet werden, und

mit ähnlichen Worten serm. 3 sq. : wegen geistigen Ehebruches,
d. h. wegen ungläubigen Irrtums könne die Kirche ihn ent-



— 287 —

lassen; auch von Menschen könne er gerichtet oder vielmehr
als ein Gerichteter offenkundig gemacht werden, wenn er nämlich

in Häresie falle. Und Innocenz IV., der grösste Kanonist
seiner Zeit (f 1254), lehrt in seinem Kommentar zum Dekret
Gratians (fol. 14), man müsse dem Papst auch in untergeordneten

Dingen gehorchen, solange es nicht gegen den Glauben

Verstösse, weil es nicht heisse: ich glaube, wTas der Papst
glaubt, sondern was die Kirche glaubt. Dass der Papst in
Häresie fallen könne, wrar überhaupt die ganz allgemeine Lehre
des Mittelalters, wie ich in meinem Werke über das vatikanische

Dogma (Bonn 1876) mit einem massenhaften Material
urkundlich nachgewiesen habe.

Dies war auch nicht anders möglich; denn selbst das
unkritische und unhistorische Mittelalter wusste doch etwas von
Liberius, Vigilius, Honorius I. Die Theorie von der päpstlichen
Unfehlbarkeit musste also — von deren Bestreitern natürlich
ganz abgesehen — an den sie betreffenden Thatsachen ihre
Schranke finden. Wenn ein Papst amtlich gegen die apostolische

Lehre angehe, so hiess eine im 12. Jahrhundert beliebte
Formel, so zeige sich dadurch nur, dass er keine Entscheidung
getroffen, sondern geirrt habe. So Placidus von Nonantula (um
1119), der Kardinal Heinrich (um 1188), und selbst das Dekret
Gratians (c. 6, C. XXV, qu. 1).

Autoritativ entscheiden (auctoritative et determinative, wie
Alexander vom hl. Elpidius im 14. Jahrhundert de eccl. potest,
c. 4 dem inquisitive et ratiocinative untersuchen der Gelehrten
gegenüberstellt) war es, was nach mittelalterlicher Anschauung

dem Stuhle Petri zustand. Selbst die Universität Paris, die
sehr bestimmt zwischen der Person des Papstes und dem
apostolischen Stuhl unterschied, bekennt sich hierzu mit den
Worten d'AUlys (Du Plessis, Coli, judic. I, 2, 76): auctoritate
judiciali suprema circa ea quse sunt fidei judicialiter definire.
Dem error personalis des Papstes stellt darum der Kardinal
Cajétan (De compar. papœ et Conc. gen. c. 9) den von ihm
für unmöglich erklärten error judicialis gegenüber, und bedient
sich (De instit. Rom. Pont. o. 13) des auch sonst gebrauchten
Ausdruckes: sententialiter definire.

Eine solche Unterscheidung zwischen persönlichem Irrtum
und einem amtlichen in Glaubenssachen verstand sich nun ganz
von selbst. Wenn der Papst als theologischer Schriftsteller auf-



— 288 —

trat, besass er keine höhere Autorität als jeder andere. Nur
bei amtlichen päpstlichen Erlassen konnte von seinem Anspruch
auf Infallibilität die Rede sein. Lassen wir zunächst wieder
einen Papst reden, den mächtigsten aller, der zugleich in Paris
sich eine gründliche theologisch-philosophische Bildung
angeeignet hatte, Innocenz III. Als der Erzbischof von Compostella
bei ihm anfragte, ob die göttlichen Personen einen eigenen
Namen haben könnten, verbreitete er sich vorab hierüber in
scholastischer Weise, indem er ausführlich seine eigene persönliche

Meinung entwickelte. Dann aber fährt er fort: Das also
antworten wir als Scholastiker (scholastico more) ; aber wenn
wir dir als Papst (more apostolico) antworten sollen, so
antworten wir einfacher zwar, aber vorsichtiger, dass der Mensch
Gott keinen seiner Eigentümlichkeit entsprechenden Namen
geben kann, weil er unfassbar und unendlich ist. Was Gott
nicht sei, könne man sagen, aber nicht was er sei {Rainer,
Coll. Décret. Innoc, tit. 1). Ebenso macht Johannes XXII. 1324

in dem Streite über die Armut Christi und der Apostel den
Unterschied zwischen dem, was Innocenz V. „als Papst" und
was er in seiner Postille als Bruder Petrus de Tarantasia
gesagt habe (c. 5, Extr. Joan. XIV). Der Minorit Geraldus erzählte,
der Papst habe die Meinung der Fratricellen für häretisch
erklärt, freilich nicht durch eine Definition oder feierliche
Erklärung, oder vom Richterstuhle herab, sondern nur gesprächsweise

vor einigen Ordensleuten durch mündlichen Tadel (Ray-
nald. ann. a. 1322, n. 55). Johannes' unmittelbarer Nachfolger
Benedict XII. sagt in der Vorrede eines von ihm herausgegebenen

Buches, alle seine Äusserungen sollten als die eines

Gelehrten, nicht als päpstliche Aussprüche (sicut magistraliter
dicta, et non sicut papaliter dicta) gelten; er unterwerfe sie

dem Urteil der römischen Kirche und seiner Nachfolger. Dann
bemerkt er wieder in seinem Buche über den Zustand der
Seelen im Jenseits, mit Ausnahme dessen, was er in seiner
Bulle Benedictus Deus entschieden (determinare) habe, sollten
seine übrigen Ausführungen nicht als amtliche (per niodum
determinationis ecclesiae ut papaliter dicta) angesehen werden,
sondern als private (scholastice et magistraliter dicta), so dass

jeder auch davon abweichen könne. Dann wiederholt er auch

wieder, dass er das Buch dem Urteil der römischen Kirche
und seiner Nachfolger unterwerfe (Raynald. annal, a. 1333,

n. 69 ; a. 1335, n. 24).



— 289 —

Die Unterscheidung zwischen der Privatperson des Papstes
und seinen amtlichen, päpstlichen Entscheidungen wurde manchmal

mit dem Augustinischen Gedanken verbunden, dass die an
Petrus gerichteten Worte nicht diesem persönlich gegolten
hätten, sondern der ganzen Kirche, welche er repräsentiert habe.
Darum lehrte z. B. der später kanonisierte spanische Dominikaner
Vincenz Ferrerius (f 1419), „ich habe für dich gebetet u. s.w.",
habe Christus zu Petrus gesagt, nicht sofern er eine Einzelperson

(persona particularis) gewesen, sondern in seiner Eigenschaft

als Papst, als Vertreter der Gesamtheit (persona
communis). Das führte dann zu der weitern Anschauung, dass zu
einer amtlichen Entscheidung eines Papstes gehöre der „Beirat
der Brüder", die Verhandlung auf einem grössern oder kleinern
Konzil, oder mit den Kardinälen, oder, wie man es auch
ausdrückte, die Anwendung aller menschlichen Mittel zur
Erforschung der Wahrheit. Auf diese Weise gewrann man wieder
einen Auswreg für die päpstliche Unfehlbarkeit, indem man alle
falschen oder Verlegenheit bereitenden Entscheidungen als
„voreilig" oder nicht mit „päpstlicher Autorität" erlassen
unterdrücken konnte. Hierdurch wurde nun natürlich die ganze
Theorie ebenso unterminiert, wie durch die andere mittelalterliche

Annahme, dass der Papst im Falle der Häresie sofort aus
der Kirche ausscheide und infolgedessen seine etwaigen spätem
Erlasse nicht mehr die eines Papstes, sondern die eines
ausserkirchlichen Privatmannes seien.

Um jede derartige Ausflucht abzuschneiden, erklärte darum
der Papst Johannes XXII. in den Bullen, welche er gegen die
Lehre Nikolaus IV. über die absolute Armut Christi und der
Apostel erliess, dass sie „nach dem Beirate der Brüder für
ewige Zeiten" erlassen seien (c. 4 sq. Extr. Joh. XIV). Das war
denn auch die Lehre der Pariser Universität : Der Papst kann
nicht bloss als Mensch irren, sondern auch wenn er handelt
„ohne den Beirat der Brüder" (sine Consilio fratrum). Die
feierlichen Entscheidungen des apostolischen Stuhles, welche die
allgemeine Sentenz der römischen Kirche ausdrücken, sind
unfehlbar. Dieselbe kann nicht irren in den von Gott geoffenbarten

Dingen, wTelche sie mit den suburbikarischen Kirchen
übereinstimmend als von den Aposteln überliefert festhält. Wie
der hl. Geist von Vater und Sohn ausgeht, so das Urteil vom
Papst und den Bischöfen, entweder dem allgemeinen Konzil,



— 290 —

oder den Bischöfen der römischen Kirche, oder wenigstens den
Kardinälen mit den suburbikarischen Bischöfen (Du Plessis, Coli,
jud. I, 2, 175). Zu Anfang des 16. Jahrhunderts schreibt in
demselben Sinne Jak. Almain (De auctorit. eccl., c. 10) : Der Papst
kann irren nicht bloss als Privatperson, sondern auch in seinen
Entscheidungen (judicialiter). Nicht für die Person des Petrus
oder seiner Nachfolger betete Christus, dass ihr Glaube nicht
verloren gehe, sondern für die Gesamtkirche, die durch Petrus
repräsentiert ist. Damit steht nicht in Widerspruch, dass, wenn
der Papst nach Kräften sich bemüht, die rechte Entscheidung
zu treffen, Gott ihn nicht irren lässt. Aber der Papst kann über
den Glauben entscheiden, ohne sich die nötige Mühe gegeben
zu haben. Dann schuldet ihm die Kirche so wenig Gehorsam,
als wenn er etwas gegen die Vorschriften des Evangeliums
befiehlt. Einer der heftigsten Gegner Gersons auf dem
Konstanzer Konzil, Joh. von Falkenbcrg, hat sich doch auch nur in
diesem beschränkten Sinne für die päpstliche Unfehlbarkeit
ausgesprochen. Er meint, die Glaubensfragen endgültig zu
entscheiden (sententialiter terminare), stehe bloss der Gesamtkirche

zu oder dem Papste, soweit er ihrem Urteile anhange
oder sie befrage (Gerson, Op. V, 1031). Der Bischof Dominicus
de Dominicis von Brixen (um 1460) lehrt desgleichen, die
Dekrete, welche der Papst mit Beirat erlasse, hiessen Dekrete
der Kirche, wie er auch selbst der Idee nach (virtualiter) die

Gemeinschaft darstelle. Er regiere aber nur richtig, wenn er
des nötigen Beirates sich bediene. Sonst seien seine Dekrete
nicht Dekrete der Kirche, wann sie nämlich vom Recht und
der Moral abwichen, bisweilen auch vom Glauben, wie von
Liberius bekannt sei, der den Arianern zugestimmt, und von
Anastasius, der mit Acacius Kirchengemeinschaft gepflogen.
Für den Glauben des Petrus sei nur gebetet worden als
Vertreter der Kirche, während er als Einzelperson den Glauben
verloren habe und später nicht gewandelt sei nach der Wahrheit

des Evangeliums. ZwTar ohne Konzil (sine concilio), aber
nicht ohne Beirat (sine Consilio) könne der Papst entscheiden,
was zum Glauben, zu den Sitten und zur Verwaltung der

Kirche gehöre (De dignit. epp., p. 87). Wenn der Papst dies

nicht thue, sei er vor Irrtümern nicht bewahrt, wie die
Beispiele des Liberius, Anastasius und Marcellin bewiesen. Ob der
Beirat derer, welche amtlich dazu berufen seien (der Kardi-



— 291 —

naie) genüge, namentlich wenn es ihnen an Gelehrsamkeit
mangle, sei eine andere Frage (Ib., p. 97). So lehrte auch die

ganze Löwener Schule des 16. Jahrhunderts : Tapper, Hesseis,

Sander u. s. w. Andere Ausdrücke enthielten im Grunde
genommen denselben Gedanken. So, wenn der Karthäuser Joh.

Ragen zu Erfurt (um 1453) dem Papst nur Unfehlbarkeit
zusprach in seinen Entscheidungen, sofern er ein wahrer Papst
sei, da auch ein toter oder gemalter Mensch in Wirklichkeit
nicht als Mensch in Betracht komme (De conc). Oder wenn in
dem anonymen, 1519 von Bertholdt von Chiemsee geschriebenen

Onus ecclesiee, c. 15, § 34 gesagt wird, der Papst verdiene
Beachtung, wenn er als Papst rede, d. h. nach der hl. Schrift,
indem sonst vieler grausamer Päpste Morde, Häresien und
andere Schandthaten für Wohlthaten frommer Hirten
angesehen werden mussten. Anders wieder drückt sich der
erwähnte Löwener Theologe Driedo (De libert. christ. Ill, 3) aus,
indem er zur Kathedra nur diejenigen Entscheidungen rechnet,
welche ihr, d. i. Christus gemäss seien, nicht etwa solche,
welche, auf eigener Erfindung beruhend, ihr widersprächen,
wie damals die unnützen Vorschriften der Schriftgelehrten und
Pharisäer. Und noch schärfer (Ibid. II, 1 sq.) : „Eine päpstliche
Glaubensentscheidung muss mit so viel Vorsicht gefasst, und
mit solcher Reife und Behutsamkeit erwogen, und mit so viel
Ernst und Überlegung gefällt werden, dass man sie für durchaus

richtig zu halten genötigt ist; aber weil der Papst als
Mensch eine solche Weise der Beratung in Glaubenssachen
versäumen kann, und sich stützen auf seinen eigenen Sinn und
Klugheit, deshalb würde es auch gestattet sein, die Bullen des
Papstes zu prüfen, wenn er ein Dogma definiert."

Jeder sieht, wie sich die Infallibilisten nach den gemachten
Erfahrungen sträubten — die Bestreiter der päpstlichen
Unfehlbarkeit lassen wir natürlich bei dieser Untersuchung ganz
ausser Betracht — dem Papst eine unbedingte Unfehlbarkeit
bei seinen amtlichen Lehrentscheidungen zuzuschreiben. Noch
weniger hatte man den Mut, alle päpstlichen Dekretalen und
Urteile für unumstösslich zu erklären, schon darum nicht, weil
sie sich vielfach selbst widersprachen. Dass der Papst bei seinen
Urteilssprüchen über einzelne Fälle getäuscht werden und
irren könne, wurde niemals geleugnet. Die weitgehendste
Anwendung von diesem Satze hat wohl der Kardinal Cajetan



— 292 —

gemacht, der, bekanntlich als Exeget höchst freisinnig, (zu
Matth. 19) die Auflösbarkeit der Ehe wegen Ehebruchs lehrt
und die entgegengesetzt lautenden päpstlichen Entscheidungen
für fehlbare richterliche Urteile über einzelne Fälle erklärt,
welche keine Glaubensentscheidungen seien. Selbst bei Glaubens-
entseheidungen nahm im 16. Jahrhundert der Löwener Theologe

Joh. Hesseis Korrekturen durch folgende Päpste an. Daran,
meint er (De cathedra Petri, c. 10), dass Petrus über seinen
Irrtum hinsichtlich der Heiden durch eine Vision belehrt worden

und Gott die Irrtümer anderer Päpste durch deren
Nachfolger bald habe korrigieren lassen, sehe man, wie er für den
Stuhl Petri sorge. So lasse Gott den Papst nie irren, dass die
Kirche darunter Schaden leide. Der Papst dürfe nicht ohne
Grund nach seinem Belieben etwas der Kirche zu glauben
vorschreiben. Honorius und andere irrende Päpste hätten nur
ihre Meinung geäussert, ohne etwas vorschreiben zu wollen.

Erst in der Zeit des Baseler Konzils kam der Kunstausdruck

ex cathedra auf für die päpstlichen Entscheidungen,
welche man als unfehlbar betrachtete. Nikolaus von Cusa
gebraucht ihn bei der Erläuterung von Matth. 23, 2, woraus er
stammt: Christus würde nicht sagen: auf der Kathedra des

Moses sitzen u. s. w., wenn die Wahrheit nicht an die Kathedra
gebunden wäre. Denn es ist niemand anders, der ex cathedra
entscheidet, als Christus, der gehört werden muss. Noch würde
er sagen: was sie thun, thut nicht, wenn nicht beides
nebeneinander bestände, die Wahrheit der Lehre und die Schlechtigkeit

des Lebens (Serm. ed. Basil., p. 378). Andere Ausdrücke
wurden aber dadurch im 16. Jahrhundert noch nicht verdrängt,
wie der Dominikaner Melchior Canus (Loci theol. VI, 8) dafür
setzt ex apostolico tribunali. Mit Vorliebe aber bemächtigten
sich die Jesuiten des ex cathedra nach dem Vorgange ihres
Meisters, des Kardinals Bellarmin. Wir leugnen nicht, sagt er
(De Rom. Pont. IV, 8), dass die Päpste durch ihr Beispiel An-
lass zum Irren geben können, aber wohl, dass sie ex cathedra
der ganzen Kirche vorschreiben können, einem Irrtum zu
folgen. Die Theologen von Salamanca lehren in ihrem seit 1631

erschienenen Sammelwerke, der Papst könne zwar auch ex
cathedra redend innerlich irren, aber infolge des ihm verliehenen
göttlichen Schutzes niemals in seiner wirklichen Aussprache.
Der Jesuit Greiser (j 1625), Bellarmin folgend, äussert (VII,



— 293 —

415), der Papst könne ex cathedra redend nichts gegen das

Evangelium definieren. „Auf der Kathedra des Moses u. s. w."
erläutert er (p. 613) : alles was sie euch ex cathedra sagen,
d. h. gemäss der unfehlbaren Autorität zu definieren ; denn diese

ist mit der cathedra gemeint. Die Anwendung davon macht er
p. 617 : kein Papst habe durch richterlichen Ausspruch geirrt,
indem er ex cathedra etwas Irriges gelehrt oder festgestellt.
Auch Liberius habe „als Papst" keine Häresie gelehrt oder
festgestellt. Hinsichtlich der Reordinationen der von dem Papst
Formosus Geweihten meint er p. 743, es existiere jedenfalls
kein päpstliches Dekret, durch welches sie mit päpstlicher
Autorität definiert und als Dogma des Glaubens allen Gläubigen
anzunehmen vorgestellt hätten, dass die von einem abgesetzten
Bischöfe Geweihten von neuem zu weihen seien. Durch
Alexander VI. — er scheint ihm also der schlimmste aller Päpste,
zu sein — schreibt er (IX, 374) zur Verteidigung Bellarmins,
habe Gott so gut für die Kirche gesorgt wie durch den hl.
Petrus, was die Unfehlbarkeit der cathedra und der Definition
angehe. Ob der Papst als Privatperson irren könne, will Greiser
(IX, 535) dahingestellt sein lassen, er lehre bloss mit Bellar-
min, wenn der Papst etwas ex cathedra definiere und der
ganzen Kirche sententialiter, sententiative aut definitive zu
glauben vorstelle, könne er nicht irren oder in eine Häresie
fallen. Wäre der Papst innerlich Häretiker, so würde Gott
nicht zulassen, dass er seine Häresie der Kirche ex cathedra
aufzunötigen versuche, oder etwas anderes als gemäss der
Vorschrift und Regel der Wahrheit definiere. Die Kirche heisst
auch heilig, führt er (p. 543) weiter aus, weil ihr Haupt nur
Heiliges, d. i. Wahres und Gutes ex cathedra erklären und der
ganzen Kirche vorschreiben kann. Der Jesuit Tanner (f 1632)
machte noch einen besondern Vorbehalt, zu dem ihn die
leidige Thatsache veranlasste, dass Sixtus V. in einer feierlichen
Bulle seine von Fehlern wimmelnde Vulgataausgabe unter
Berufung auf seine päpstliche Unfehlbarkeit für möglichst
vollkommen erklärt hatte. Den ex cathedra definierenden Papst
nennt auch er natürlich unfehlbar. Ob der Papst etwas mit
öffentlicher Autorität als von der ganzen Kirche zu beobachten
oder zu glauben, wie man sage ex cathedra definieren wolle,
meint er (De fide disp. 1, qugest. 4, dub. 6), sei leicht zu
erkennen. Was er als Beweis beibringe, oder nur nebenbei er-



— 294 —

wähne, gehöre nicht zur Definition. Wenn er etwas für häretisch

oder der apostolischen Überlieferung zuwider erkläre,
oder der ganzen Kirche zu glauben befehle, oder das Anathem
gebrauche, definiere er, nicht wenn er bloss unter Strafe der
Exkommunikation etwas zu lehren verbiete. Auch müsse das

Dekret rite veröffentlicht und die nötige Zeit verflossen sein,
ohne dass es zurückgezogen worden. So sei die Bulle Sixtus V.

vor seiner Vulgataausgabe zeitig zurückgezogen worden. Sixtus
sei dann bald gestorben. Dies sei ein Beweis, dass Gott lieber
einen Papst sterben als den apostolischen Stuhl irren lasse.

Ebenso sei Johannes XXII. durch den Tod an der Definierung
seiner Meinung über die visio beatifica gehindert worden,
obwohl auch er noch vor dem Tode seinen Irrtum zurückgenommen

habe. Schreibe der Papst, so fährt Tanner (dub. 7) fort,
in Sachen der Sitten der ganzen Kirche etwas vor, so könne
er so wenig irren, als wenn er die in der Vorschrift enthaltene
Sittenlehre definiere.

Ähnliche vorsichtige Kautelen für das berühmt gewordene
ex cathedra finden wir bei andern Theologen der neuern Zeit,
welche der Verlegenheit des Honorius-Falles und anderer
ähnlicher entgehen wollten. So äussert sich im 17. Jahrhundert der

Minorit Bouvain (De eccl. I, 8), ex cathedra spreche der Papst,
wenn er unter Zuziehung seiner gewöhnlichen Räte (der Kardinäle),

nach vorhergeschicktem Gebet und Anrufung der Gnade des

hl. Geistes, als Nachfolger Petri und Stellvertreter Christi ein

zu glaubendes Dogma oder ein zu beobachtendes Gebot der

ganzen Kirche vorschreibe. Bei Erlass von Gesetzen, welche
Tugenden und Laster zum Inhalte hätten, auf den Zustand
der ganzen Kirche sich bezögen und für das Seelenheil nötig
seien, könne der Papst auch nicht irren, obgleich er als Privatperson

nicht sündeunfähig sei und unnütze und überflüssige
Gesetze geben könne, die zum Heile nicht nötig seien. Mehr
die gallikanische Auffassung vertritt der Jesuit Toumely (f 1797)

(De eccl. I, p. 507), wenn er für eine kathedratische Definition
verlangt, dass der Papst in der Kraft und Autorität seines

Stuhles, nach gehaltenem Gebet, nach fleissiger Erforschung
der Tradition der römischen Kirche, nach eingeforderter
Meinung der Kardinäle oder seines gewöhnlichen Konzils die
Definition erlässt und der ganzen Kirche als Regel zur Beobachtung

vorschreibt. Wenn er das nicht thue, führt der Jesuit,



— 295 —

allerdings mit unrichtiger Berufung auf Bellarmin II, 118, aus,
könne er irren wie jeder andere.

Auch einige Päpste unterschieden scharf zwischen andern
amtlichen Erlassen des römischen Stuhles und dessen kathe-
dratischen Definitionen. So behandelte Johannes XXII. die
Entscheidung Nikolaus IV. über die Armutslehre der Franziskaner,
der er allerdings widersprechen wollte, als eine bloss disciplinare,

und erklärte, sein Vorgänger habe die, welche sich ihr
widersetzten, allerdings als Widerspenstige und Rebellen gegen
die römische Kirche bezeichnet, aber nicht als Häretiker (c. 5
Extr. Joan. XIV). Sonst galt im Mittelalter freilich Rebell gegen
die römische Kirche und Häretiker für identisch. Weiter führt
Johannes XXII. aus, die Lehre von der absoluten Armut
Christi gehöre nicht zum Glauben, weil sie weder in der hl.
Schrift noch in einem Artikel der auf die Schrift gegründeten
Glaubensbekenntnisse enthalten sei. Das war nun eine bloss
auf den Augenblick berechnete xluskunft, die sonst von den
Päpsten nicht geteilt zu werden pflegte. Nur der Merkwürdigkeit

wegen erwähnen wir noch die Äusserung eines andern
Papstes, Hadrians VI (f 1523), des letzten Deutschen auf dem
päpstlichen Stuhle, welche eigentlich nicht hierhin gehört, teils
weil sie nicht amtlich, sondern bloss schriftstellerisch gethan
ist, dann weil sie auf thatsächlichem Irrtum beruht, und endlich,

weil wir die Bestreiter der päpstlichen Unfehlbarkeit über
haupt hier ausser Betracht lassen. Der frühere Professor von
Löwen meint nämlich in seinen Quaesti in IV libr. sent., Paris
1530, f. 55 : wenn man unter der römischen Kirche ihr Haupt,
den Papst, verstehe, so sei es sicher, dass er auch in dem
irren könne, was den Papst betreffe, indem er durch seine
Entscheidung oder Dckretale eine Häresie aufstelle. So heisse
es auch neuestens von Johannes XXII., dass er öffentlich
gelehrt, erklärt und von allen festzuhalten geboten habe dass
die reinen Seelen vor dem Endgericht nicht zur Anschauung
Gottes gelangten.

Dass allerdings das ex cathedra mitunter in eine Leugnung

der päpstlichen Unfehlbarkeit ausartete oder dieselbe
ganz unsicher machte, leuchtet aus den gemachten Mitteilungen
ein. Denn wenn man als unerlässliche Bedingungen aufstellte,
dass der Papst Gebet vorausschicke, dass er alles thue, was
in seinen Kräften stehe u. s. w., so war alles wieder ungewiss.



_ 296 —

Die Verfasser des vatikanischen Dekretes haben darum nach
dem Vorgange Bellarmins und der Jesuitentheologie bei der
Definierung des ex cathedra alle jene Einschränkungen
weggelassen und die Dekrete des Papstes für unfehlbar erklärt,
in welchen er Glaubens- oder Sittenlehren als von der ganzen
Kirche festzuhaltend definiere. Hier ist nur unterschieden
zwischen dogmatischen oder ethischen Dogmen, welche der Papst
aufstellt, und allen andern päpstlichen Entscheidungen oder Erlassen.

Man wird fragen dürfen: aus welchem Grunde? Wo ist
denn in den Glaubensquellen, dem N. T. und der alten
Überlieferung eine solche Unterscheidung gemacht zwischen kathe-
dratischen und nichtkathedratischen Bullen? Wohl stammt
der Ausdruck ex cathedra mittelbar wenigstens aus Matth. 23, 2,

wie wir sahen. Aber hier kömmt er durchaus nicht in dem
Sinne der vatikanischen Unterscheidung vor. Er bezieht sich
auf die amtliche Gesetzeslehre der Schriftgelehrten, die jüdische
Kasuistik, im Gegensatze zu dem praktischen Verhalten der
Lehrer. Wollte man dies auf die kirchlichen Verhältnisse
übertragen, so würde man auch nur, wie dies im Altertum geschah,
zwischen der amtlichen Lehre der Hierarchen und ihrem
persönlichen sittlichen Verhalten unterscheiden dürfen. Eine
Unterscheidung zwischen kathedratischen und nichtkathedratischen
Bullen hierauf gründen zu wollen, wäre geradezu unsinnig.
Und nun erst die drei Stellen, welche als biblische Beweise für
die Unfehlbarkeit, wenn auch ganz grundlos, verwendet
werden! Wie kann man denn aus ihnen auch nur dem Scheine
nach etwas herausklauben, was entfernt an die vatikanische
Unterscheidung zwischen kathedratischen und nichtkathedratischen

Bullen erinnert? Wenn, wie die Infallibilisten sagen,
nach Matth. 16, 18 der Papst das Fundament der Kirche ist, so

folgt daraus doch nicht, dass er ab und zu, wenn er einmal eine
besonders formulierte Bulle erlässt, als Fundament erscheint,
während er im übrigen vielleicht ein Zerstörer der Kirche ist,
sondern dass seine ganze amtliche Thätigkeit in Lehre und

Verwaltung die Kirche trägt und aufrechthält. Bewährt sich

dies thatsächlich nicht, so liegt der augenscheinlichste Beweis

vor — wenn er noch nötig sein sollte — dass jene Deutung
verfehlt ist. Wenn ferner der Papst nach der allerdings wieder

ganz falschen Interpretation der Infallibilisten von Luk. 22,

31 f. die Brüder im Glauben stärken soll, so ist dies wieder



— 297 —

nicht an einzelne Momente und besondere Formen geknüpft,
sondern ganz allgemein gehalten, als ob der Papst eine stets

zur Verfügung stehende Quelle der Glaubensstärkung werden
solle. Von kathedratischer Dogmenformulierung ist hier wieder
selbst bei der falschen infallibilistischen Interpretation gar
keine Rede. Endlich Joh. 21, 15 ff., wo Petrus nach seiner
Bekehrung das Hirtenamt übertragen wird! Als Hirt tritt der
Papst doch auf, so oft er seines Amtes waltet, wie der Pfarrer
oder der Bischof, wenn sie das ihrige versehen. Dass bei der
Verwaltung seines Amtes nur für gewisse Bullen dem Papste
auch eine Verheissung zu teil geworden sei, kann niemand
auch nur zwischen den Zeilen lesen. Wollen die Infallibilisten
folgern, da der Papst das oberste Hirtenamt besitzt, muss es

stets richtig geführt werden, so bezieht sich dieses Erfordernis
naturgemäss wieder nicht auf einzelne Erlasse, sondern auf
die ganze Verwaltung, durch die nach dieser Auffassung der
Papst seine Herde nie und in keiner Weise dürfte in die Irre
führen können. Somit erscheint die Beschränkung der
päpstlichen Unfehlbarkeit auf die sogenannten kathedratischen Bullen
im N. T. selbst nach der falschen Interpretation der Infallibilisten

durchaus nicht begründet und entbehrt alles und jedes
biblischen Fundamentes.

Sehen wir uns die berühmten patristischen Beweisstellen
der Unfehlbarkeit an, welche deren Verteidiger, aus dem
Zusammenhange gerissen, entstellt und missdeutet vorzuführen
pflegen, so gelangen wir zu demselben Resultate, dass nur
bestimmte Aussprüche der römischen Bischöfe für unfehlbar zu
halten nirgendwo ein Anlass vorliegt. Nannte Ignatius von
Antiochien wirklich die römische Kirche „Vorsteherin des

Liebesbundes", sagte Irenäus wirklich, alle mussten mit der
römischen Kirche übereinstimmen, Ambrosius, wo der Papst sei,
da sei die Kirche, Augustinus, wenn Rom gesprochen, habe
der Streit sein Ende u. s. w., so verlautete auch hier nichts
von einer auf Formulierung von Dogmen beschränkten
Unfehlbarkeit. Unbedingte und rückhaltlose Unterwerfung unter
Rom und die päpstlichen Befehle ist entweder die Forderung
jener Väter gewesen, oder ihre Aussprüche — was in der That
der Fall ist — werden missdeutet.

Erst in neuerer Zeit, wie wir zeigten, kam die subtile
Unterscheidung kathedratischer und nicht kathedratischer Bullen

Revue intern, de Theologie. Heft 22, 1898. 20



— 298 —

auf, bloss zu dem Zwecke, die Unfehlbarkeit vor todbringenden
Verlegenheiten zu retten. Liberius, Vigilius, Honorius durften
bei ihren notorischen dogmatischen Irrtümern nicht „kathe-
dratisch entschieden" haben. Die zum Teil verruchten Bullen
mittelalterlicher Päpste, selbst die Bullen Unam sanctam und
Cum ex apostolatus officio schaltete man mit jener jesuitischen
Erfindung aus dem Arsenal päpstlicher Offenbarungen aus.
Hat es doch nicht an kleingläubigen Infallibilisten gefehlt,
welche die Bulle Pius' IX. über die unbefleckte Empfängnis für
die einzige kathedratische erklärten, welche bisher erlassen
worden sei. Und der Jesuit Tanner erfand, um die Unfehlbarkeit

Sixtus' V. zu retten, die allersubtilste Reserve, dass eine

Bulle, um kathedratisch zu werden, nicht zeitig dürfe
zurückgezogen sein. Da hört freilich der Ernst auf, und wird man
an der Gährung bedürftige Getränke erinnert.

Bei dieser Sachlage muss man es natürlich finden, dass

glaubensstarke Infallibilisten von dem ex cathedra gänzlich
absahen, und bedingungslos alle päpstlichen Entscheidungen
prinzipiellen Inhaltes für unfehlbar erklärten. So schon die

gregorianischen Kanonessammlungen im 11. Jahrhundert von
Anselm und Deusdedit, wie auch im 12. Jahrhundert Gratian
die Pflicht einschärft, den Gewohnheiten und Einrichtungen der
römischen Kirche zu folgen (I, 11, 3 ff.), deren Entscheidungen
unwiderruflich seien (IX, 3, 10. XVII, 4, 30). Nach ihm sind

alle päpstlichen Dekretalen aufzunehmen, als kämen sie aus
dem Munde Petri selbst, und müssen unter die kanonischen
Schriften gerechnet werden (I, 19, 1 ff.). Auf dieser Grundlage

bauten die spätem Kurialisten ihre Systeme auf.
So der Kardinal Turrecremata, der (De eccl. II, 108) alle

päpstlichen Dekretalen gemäss der falschen Berufung Gratians
auf Augustin den kanonischen Schriften gleichstellt. Ähnlich
der Kardinal Jacobazzi (De conc, p. 308) : Bei der Fällung
einer Sentenz, d. i. in seinem öffentlichen Amte kann der Papst
nicht irren; eher macht Gott, dass er gegen seine eigene

(falsche) Meinung entscheidet. Und wieder, p. 734: Die
Erlasse und Entscheidungen des Papstes (statuta et sanctiones)

sind so aufzunehmen, als kämen sie aus dem Munde Gottes.

Desgleichen meint der auf dem Trienter Konzil anwesende

spanische Theologe Cardillus, der Papst könne nie in verderblicher

Weise irren, namentlich nicht, wenn er amtlich kirch-



— 299 —

liehe Angelegenheiten behandle, die den Glauben selbst

berührten, oder wenn er prinzipielle Dekrete über die Sitten
erlasse (Le Plat I, 697). Allgemein führt auch Hosius gegen
Brenz (II, 486) aus, nie habe jemand auf dem Stuhl Petri
gesessen, der etwas von der Lehre Petri und seiner Nachfolger
Abweichendes gelehrt und einer Häresie überführt worden sei.

Alle Nachfolger Petri seien in dessen Fussstapfen getreten,
wenn nicht hinsichtlich der Heiligkeit, dann doch hinsichtlich
der Lehre und des Glaubens Petri, und hätten sich öffentlich
dazu bekannt; was in dem Herzen eines jeden verschlossen
gewesen, wisse Gott allein. Deutlicher noch hatte sich der
erste Gegner Luthers, der Dominikaner und oberste päpstliche
Büchercensor Silvester Prierias in seinem „Dialog mit Luther"
ausgesprochen : Die römische Kirche könne wie durch die
Lehre so auch durch die Praxis über den Glauben und die
Sitten eine Entscheidung treffen, und es bestehe dazwischen
kein anderer Unterschied als der, dass die Lehre dazu
geeigneter sei als die Praxis. Wer also einem Irrtume anhange
bezüglich der Lehre und der Praxis der Kirche, wrelche sich
auf Glauben oder Sitten beziehe, sei ein Ketzer. So wer sage,
die römische Kirche dürfe das nicht thun, was sie thatsächlich
thue. Noch weiter war zu Anfang des 14. Jahrhunderts der sonst
verhältnismässig freisinnige Dominikaner Wilhelm Durandus
gegangen, der (De legib., p. 15) den Papst als Muster des ganzen
Volkes hinstellt, dem die Menschen in Auslegung des Gesetzes
zu glauben hätten wie Gott selbst. Er folgert dann, hieraus,
dass der Papst in seiner ganzen Handlungsweise sich als Muster
seiner Herde zu erzeigen habe, dem sie folge und glaube. Ende
des 16. Jahrhunderts sagt Gregor v. Valentia (Comm. in Thom.
I, 7, 6, 40), der Papst sei unfehlbar, wenn er die ganze Kirche
verpflichten wolle, darum nicht bloss in Glaubenssachen,
sondern in allem, was sich auf die Frömmigkeit beziehe, wie bei
Kanonisationen und Bestätigung von Ordensregeln. Den Unterschied

zwischen kathedratischen und nichtkathedratischen
Bullen leugnet im 17. Jahrhundert auch der Jesuit Coster
(Enchir. controv., p. 132), wenn er sagt, sobald der Papst amtlich

(ex officio) lehre, habe er Christus zum Leiter. Er
bewege seine Zunge, dass sie nicht irre, lenke seine Rede, dass
sie nichts Falsches spreche, regiere seine Feder, dass sie die
Häresie zerstöre. Suarez (Summa IX, 1, 5, 8) erklärt den ex



— 300 —

cathedra definierenden Papst für die lebendige Glaubensregel,
will ihn aber auch bei Heiligsprechungen und Bestätigung von
Ordensregeln als unfehlbar angesehen wissen.

Und nun die Päpste selbst! Schon verhältnismässig frühe
kömmt es vor, dass sie für einzelne ihrer Entscheidungen die
Unfehlbarkeit in Anspruch nehmen, sie also dem modernen
Sprachgebrauch gemäss für katheclratisch erklären. So

entscheidet Johannes XIX. 1031 die Kontroverse über den nur in
der Legende existierenden Apostelschüler Martialis in bindender
Form mit den Worten: Wir aber, auf dem festen. Felsen
aufgebaut definieren, dass Martialis Apostel genannt werden
könne {Mansi, XIX, 417). Als kathedratisch oder absolut
bindend wollte auch Alexander IV. seine Verdammung des

Buches angesehen wissen, welches Wilhelm v. St. Amour gegen
das Papalsystem und die Bettelmönche geschrieben hatte. Denn
er verdammte es 1254 kraft seiner apostolischen Autorität; wer
es noch wage, dasselbe zu verteidigen, solle von allen
Gläubigen als ein Hartnäckiger und als ein Rebell gegen die
römische Kirche betrachtet werden (Bull. Rom. I, 113). Noch
formeller definiert bekanntlich Bonifaz VIII. 1302 in der Bulle
Unam sanctam die Unterwerfung aller menschlichen Kreatur
unter den Papst mit der Formel: Wir erklären, sagen,
definieren und verkünden u. s. w. Ebenso formell entscheidet
Benedict XII. 1336 die Kontroverse über den Zustand zwischen
dem Tode und der Auferstehung. Er führt aus, Christus
bewache die römische Kirche, das Haupt aller, durch Petrus und

Paulus, damit sie in sich feststehe, alle Christgläubigen ihr
gehorchten, auf sie merkten, unter ihrem Lehramt lebten, unter
ihrer Zucht und Zurechtweisung ständen, damit nichts
Voreiliges, Unvorsichtiges, Verwegenes in ihr festgestellt werde

(dogmatizetur). Über die Frage, ob die Verstorbenen schon

vor der Auferstehung zur Anschauung Gottes gelangten, über
wrelche der Papst zu entscheiden gehabt, hätte von Johannes

XXII. (der darüber entgegengesetzt dachte) entschieden werden

sollen, als dieser durch den Tod übereilt worden. Darum,
fährt dann der Papst fort, entscheiden wir durch diese ewig

gültige Feststellung mit apostolischer Autorität, dass die Heiligen
sofort nach dem Tode zur Anschauung Gottes gelangen u. s. w.,

indem wir bestimmen, dass diese Definitionen von allen
Gläubigen festzuhalten sind, und dass, wer das Gegenteil festhält



— 301 —

oder lehrt, dem Verfahren gegen die Häretiker verfallen soll

(Bull. I, 217). Unzweifelhaft kathedratisch ist auch die 1558

erlassene Bulle Pauls IV. Cum ex apostolatus officio, durch
Pius V. von neuem bestätigt, in welcher der Papst „mit der
Fülle apostolischer Autorität" lehrt, dass kein Ketzer, wes
Standes er auch sein möge, irgend welches Recht auf Erden
oder irgend welches Eigentum besitzen könne, und jeder
Katholik berechtigt sei, sich des Thrones eines ketzerischen Fürsten
oder der Güter eines ketzerischen Privaten zu bemächtigen.

Dass es also lange vor der Bulle Pius' IX. über die
unbefleckte Empfängnis dogmatisch-ethische Entscheidungen
gegeben hat, welche für die ganze Kirche bindend sein sollten,
kann durchaus nicht bezweifelt werden, wie man auch
heutzutage über deren Inhalt urteilen mag. Aber abgesehen von
den Päpsten, welche die Unfehlbarkeit ablehnten, wie Pe-
lagius IL, Innocenz III., Innocenz IV., Hadrian VI. u. s. w.,
und denen, welche ihre Irrtümer oder Fehlgriffe eingestanden,
wie Vigilius, Paschalis IL u. a., haben die Päpste in der Regel
die bindende Kraft ihrer Entscheidungen, also ihre Infallibilität,
wenn es sich um dogmatisch-moralische Materien handelte,
nicht auf einzelne (kathedratische) Bullen beschränkt, sondern
auf ihre ganze amtliche Wirksamkeit ausgedehnt.

Ehe wir den Nachweis hierfür erbringen, gedenken wir
noch einer ganz eigenartigen, das katholische Traditionsprinzip
verleugnenden Erklärung Pauls IV. bei einem Eheprozesse vom
Jahre 1557 (bei Toumely, De eccl. II, 197): „Die Handlungen
und Beispiele meiner Vorgänger sollen euch nicht beirren, die
ihr insofern befolgen müsst, als die Autorität der Schriftsteller
und die Gründe der Theologen bestimmend sind. Ich zweifle
nicht, dass ich und meine Vorgänger bisweilen irren konnten,
nicht bloss hierin, sondern auch in mehrern andern Gattungen
von Angelegenheiten, und dennoch sind sie durchaus nicht zu
verdammen. Denn Gott regiert seine Kirche so, dass er ihr auf
eine gewisse Zeit vieles verbirgt, wras er ihr später offenbart."
Bei dieser, übrigens auch von Gerson entwickelten Anschauung
erwähnt der Papst nichts von kathedratischen Entscheidungen,
weil auch er, wie es scheint, einen wesentlichen. Unterschied
zwischen den päpstlichen Bullen nicht macht.

Dass im Altertum eine solche Unterscheidung nicht
existierte, haben wir bereits gesehen; wir können sie also auch



— 302 —

bei den Päpsten nicht erwarten. Sobald die römischen Bischöfe
anfingen, Dekretalen für fremde Kirchen zu erlassen, schrieben
sie dieselben meist als unbedingt zu befolgende Regeln vor. Ob
sie sich dabei an eine einzelne Kirche richteten oder an alle, war
der Sache nach gleichgültig; sie nahmen ihre volle „apostolische
Autorität" dafür in Anspruch. Der erste, der dies mit grossem
Selbstbewusstsein that, wrar Innocenz I. Als der Bischof von
Rouen ihn ersuchte, über eine Reihe Disciplinarfragen ihm „die
Norm und Autorität der römischen Kirche" mitzuteilen,
entsprach Innocenz (404) diesem Ersuchen, mit der Anweisung für
ihn und „die andern Mitbischöfe", dieses „Regelbuch" als „Lehrer
und Mahner" fleissig zu gebrauchen. Bald nachher
beantwortet er Anfragen des Bischofes von Antiochien, zum Teil
dogmatischen Inhaltes, „wie die Gnade des h. Geistes es ihm
eingebe", und beauftragt ihn, diese Entscheidungen den übrigen
Bischöfen mitzuteilen. In Sachen des Pelagianismus bezeichnet
Innocenz 417 den römischen Stuhl geradezu als die Quelle der

richtigen Lehre, aus der die übrigen Kirchen zu schöpfen
hätten, und redet von den Geheimnissen (arcana), welche Rom
für alle Kirchen bewrahre. „Mit der Autorität apostolischer
Gewalt" wird dann die pelagianische Lehre verdammt. An
besondere kathedratische Entscheidungen ist hier nirgendwo
gedacht. In demselben allgemeinen Sinne schreibt im 9.
Jahrhundert Nikolaus I. an Photius, was von den Vorstehern des

römischen Stuhles „mit voller Autorität" festgestellt worden,
sei unerschütterlich zu beobachten. Sein Einsichtiges und

Abergläubisches nebeneinander enthaltendes Pastoralschreiben
an die Bulgaren vom Jahre 866 schliesst Nikolaus mit der
Erklärung, es enthalte das reine und volle Christentum; die

römische Kirche sei ohne Makel und Runzel, weil von Petrus

gegründet ; in zweifelhaften Fällen sollten die Bulgaren immer
den apostolischen Stuhl befragen. In seinem wreitern Streite
mit Photius (867) geht aber der Papst so weit, seine Amtsansprüche

geradezu auf seine Person zu übertragen. Nie, schreibt

er, sei die römische Kirche der Lehre einer andern gefolgt,
wohl aber habe sie ihre Überlieferungen den andern mitgeteilt.
Und sofort fügt er bei: ob er denn je ein Häretiker gewesen?
Wohl bekenne er sich als Sünder, aber mit dem Schmutze von

Irrtümern sei er nie befleckt gewesen. Wie Nikolaus I., so

nimmt auch Gregor VII. für alle seine Amtshandlungen die



— 303 —

gleiche Autorität in Anspruch. Schon 1074 ermahnt er seine

Anhänger, was sie vom apostolischen Stuhl über die simonistischen

und konkubinarischen Bischöfe und Priester empfangen
hätten, standhaft zu glauben und festzuhalten. Alle von den

römischen abweichenden Gebräuche der Armenier brandmarkt
er 1080 als ebenso viele Irrtümer, weil die römische Kirche
die Mutter aller sei und bleiben werde. Allgemein heisst es

darum auch in seinem Dictatus n. 26, wer nicht mit der
römischen Kirche übereinstimme, sei nicht katholisch.

Von dieser so allmählich usurpierten Unfehlbarkeit machten
die Päpste seit dem spätem Mittelalter einen immer detailliertem

Gebrauch. Was auch immer der Papst, erklärt Klemens VI.
(1351) für wahr ausgebe, müsse man glauben, und umgekehrt.
Als über den Vorrang der Laterankirche in Rom Streit
entstand, „erklärte, entschied und definierte mit apostolischer
Autorität" Gregor XL 1372, dass sie unter allen Kirchen „der
Stadt und des Erdkreises" die erste sei; wer dieser Entscheidung

widerspreche, lade den Zorn des Allmächtigen, sowie der
Apostelfürsten Petri und Pauli auf sich. Bei der Heiligsprechung

der h. Brigitta bediente sich Bonifaz IX. 1391 der gleichen
bindenden Formel: wir entscheiden, erklären, definieren,
verkünden, dass die h. Brigitta heilig sei. Ganz aligemein lehrt
Eugen IV. 1439, der römische Stuhl werde in allen seinen
Massnahmen, wie man glauben müsse, von der Eingebung
des h. Geistes regiert. In der Bulle, in welcher er Luthers Lehre
verdammt, sagt Leo X. : wäre er nur nach Rom gekommen, so
hätte er ihn klarer als das Licht belehrt, dass die heiligen
römischen Päpste, seine "Vorgänger, in ihren Gesetzen oder
Bullen niemals geirrt hätten (Bull. Rom. I, 612). Wenn nicht
alle Menschen, schreibt Alexander VII. 1660 im Jansenisten-
streit, durchaus allen päpstlichen Entscheidungen und der Festigkeit

des Felsen, auf den der Herr die Fundamente seiner Kirche
gebaut, mit ihren Gedanken und Plänen unbeweglich anhingen,
sei es ganz unglaublich, in welche Thorheiten sie verfallen
würden. Und in einer Encyklika an die ganze Christenheit
hält Klemens XL 1718 den Jansenisten, welche sich auf die
Kirchenväter beriefen, vor, gerade diese hätten stets von dem
apostolischen Stuhl gelernt, was sie glauben, festhalten, lehren
mussten ihre Schriften demselben zur Censur vorgelegt,
um von dort das Licht des katholischen Glaubens zu empfangen.



— 304 —

Die Echtheit der Reliquien des h. Augustin zu Pavia entscheidet
Benedikt XIII. 1728 mit „sicherer Erkenntnis, aus eigenem

Antrieb und kraft apostolischer Autorität" für ewige Zeiten ; wer
diese Entscheidungen angreife, solle dem Zorn Gottes und der
Apostelfürsten verfallen. Benedikt XIV. bestätigt von neuem
„die gesunde Lehre" über das Zinsnehmen infolge seines
„apostolischen Amtes", dass nämlich nach allen Theologen und
Kanonisten, der h. Schrift, den päpstlichen Dekretalen,
Konzilien und Vätern alles Zinsnehmen Sünde sei. Wer dieser
Entscheidung nicht gehorche, solle den kanonischen Strafen
verfallen, welche auf die Verletzung päpstlicher Befehle
gesetzt seien.

Um aber auch den letzten Zweifel auszuschliessen, dass

die die Unfehlbarkeit beanspruchenden Päpste eine andere Lehre
darüber aufgestellt haben als Pius IX. auf dem vatikanischen
Konzil, müssen wir der wenig bekannten Bulle Gregors XIII.
gedenken, der den einfachen Gelübden der Jesuiten dieselbe

Bedeutung zugesprochen hatte, welche sonst die feierlichen
Ordensgolübde besitzen. Diese Bestimmungen, sagt er nun in
einer eigenen Bulle vom Jahre 1584, ja die päpstlichen
Dekrete, welche öffentlich und ex cathedra über diesen Gegenstand
erlassen seien, würden von Verwegenen bekämpft. Diese

wagten sogar zu behaupten, er, der doch aus eigenem Antrieb
und mit sicherer Erkenntnis aus der Fülle seiner Gewalt so

entschieden und vorgeschrieben, habe damit nur seine
Privatmeinung ausgesprochen, und als Privatlehrer habe er irren
können, ja thatsächlich habe er wegep unrichtiger Information
dabei geirrt, und darum besitze seine Vorschrift keine bindende

Kraft. Mit apostolischer Vollgewralt spreche er es darum noch

einmal aus, dass die einfachen Gelübde gleichbedeutend seien

mit den feierlichen Gelübden der übrigen Ordensleute (Bull.
Rom. II, 507). Diese Bulle wird dann von seinem Nachfolger
Gregor XIV. 1591 erneuert und bestätigt.

Diese beiden Päpste stellen also ganz ausdrücklich den

ex cathedra redenden Papst ihm als Privatlehrer gegenüber
und bezeichnen alle amtlichen päpstlichen Erlasse als kathe-

dratisch, nicht bloss die an die ganze Kirche gerichteten
Lehrentscheidungen. Sie fordern für dieselben unbedingte
Unterwerfung, weil sie dabei „nicht hätten irren können" ; sie dehnen

demnach die Unfehlbarkeit viel weiter aus als das vatikanische



— 305 —

Dekret. Wer hat nun recht in Sachen der Unfehlbarkeit:
Gregor XIII. und XIV. oder Pius IX. Nach jenen ist dieser
ein Ketzer, weil er das ex cathedra viel zu sehr beschränkt :

nach diesem machten jene von ihrer Unfehlbarkeit einen
ausschweifenden, also blasphemischen Gebrauch. Ist es in diesem

Kreuzfeuer noch möglich, dem päpstlichen Anatheme zu
entfliehen? Wenn doch Leo XIII. in seinem unverkennbaren
Interesse für die Belehrung aller „Irrenden" und die Vereinigung
der ganzen Christenheit unter seinem Hirtenstab sich herablassen

wollte, wie über sehr vieles andere, so auch über diese
notorischen Widersprüche der Päpste in der Unfehlbarkeitslehre
selbst allen Wahrheitsfreunden Aufschluss zu geben! Aber,
wie wir noch in dem vorletzten Hefte zeigten, scheint er selbst
auf diesem Gebiete keinen festen Boden unter den Füssen zu
haben. Vor dem vatikanischen Konzil halb gallikanisch, feierte
er später, ohne Rücksicht auf das ex cathedra des vatikanischen

Dekretes, den Papst schlechthin als den „unfehlbaren
Lehrer der Menschheit", und nimmt denn auch selbst in seinen
zahlreichen Encyklikcn für alle Religion und Sittlichkeit irgendwie

betreffenden Belehrungen die unbedingteste, höchste Autorität

in Anspruch. Die nur aus Klugheit, beziehungsweise in
der Erinnerung an eine Reihe widersprechender Thatsachen
ersonnene Bellarminsche Beschränkung der Unfehlbarkeit, jetzt
durch das vatikanische Dekret dogmatisiert, passte dem
konsequenten Denken des gegenwärtigen Papstes nicht. Ist dem
obersten Pontifex das unfehlbare Lehramt in der Kirche
übertragen, so kann dasselbe sich nicht auf den einen oder andern
Ausspruch beschränken, sondern umfasst die ganze amtliche
Thätigkeit, welche der Papst als der von Gott gesetzte höchste
Religionslehrer der Menschheit entfaltet. Nur so verstanden
hat die, freilich alles Grundes entbehrende, Unfehlbarkeitslehre
einen Sinn, während die von den Jesuiten erdachte vatikanische
Gestalt derselben weit mehr geeignet erscheint, durch willkürliche

Anwendung zu verwirren und in die Irre zu fuhren, als
Klarheit und Sicherheit zu verschaffen.

Um aber die Verwirrung auf das höchste zu steigern, hat
Pius IX. sich auf dem vatikanischen Konzil nicht bloss mit
dem oben angeführten Ausspruch Pauls IV., sondern auch mit
sich selbst in demselben Dekret in Widerspruch gesetzt. Während
jener seine Abweichung von frühern Päpsten damit zu erklären



— 306 —

sucht, dass Gott zeitweilig seiner Kirche manches verberge,
was er ihr später offenbare, lehrt das vatikanische Dekret
ausdrücklich, den Päpsten werde durch den h. Geist nichts neues
geoffenbart, sondern nur der Schutz verliehen, dass sie den
den Aposteln geoffenbarten Glaubensinhalt getreu bewahrten
und auslegten. Ausserdem lehrt dasselbe, alle Väter und
h. Lehrer hätten die Überzeugung gehegt, der Stuhl Petri bleibe
stets von allem Irrtum frei gemäss den Worten: Ich habe
für dich gebetet, dass dein Glaube nicht verloren gehe u. s. w.
Dieses Charisma der Wahrheit und des nie mangelnden Glaubens
sei den Päpsten verliehen worden, damit die ganze Herde Christi
mit der himmlischen Lehre genährt werde. Das klingt ganz
wie die Sprache älterer Päpste, Leos XIIL, und Pius' IX. selbst
in frühern Erlassen, wie der Encyklika Quanta cura mit dem

Syllabus von 1864, so oft Rom mit dem angeblichen Charisma
der Wahrheit als der unfehlbare Lehrer der Menschheit
seine Stimme erhob. Aber dann folgt die Definition, dass nur
die kathedratischen Bullen unfehlbar seien. Nach jener
Ausführung des vatikanischen Dekretes dürfte niemals ein Papst
die Gläubigen in die Irre geführt haben ; nach der Definitionsformel

wäre aber auch für die irreführenden Liberius, Vi-

gilius, Honorius und die vielen andern Päpste, deren
weittragende dogmatische und ethische Irrtümer evident nachgewiesen

sind, in der Liste der Unfehlbaren immer noch Raum:
als sie irrten, heisst es, sprachen sie nicht ex cathedra. Kennte
man nicht durch die Bellarminsche Theorie die Urheber dieser

Jongleurskünste, so würde man sie bald erraten.
Theoretisch sollte man nun denken, dass bei der geschilderten

Sachlage das vatikanische Konzil in den theologischen
Kreisen die grösste Verwirrung hervorgerufen hätte. In der
Unfehlbarkeitslehre selbst ein unfehlbarer Papst gegen den

andern: Zerstörenderes konnte man sich doch nichts denken.
Aber das war dennoch nicht der Fall. Oberflächlich und

gleichgültig wie sie ist, zieht die Menge der Menschen einer

sorgfältigen und genauen Untersuchung allgemeine Eindrücke
und Richtungen vor. Als freilich Leo XIII. in der deutschen

Septennatsfrage, in den politischen Angelegenheiten Frankreichs
und Spaniens seine päpstliche Autorität in die Wagschale warf,
wollten selbst „gute Katholiken" hiervon nichts wissen, weil
der Papst nur über religiöse, aber nicht über politische Fragen



— 307 —

zu entscheiden habe. Mit dieser Anschauung mussten sie natürlich

unterliegen, weil nach päpstlicher Lehre die politischen
Angelegenheiten teils moralischer Natur sind, teils unmittelbar
mit den kirchlichen zusammenhangen. Die Urheber des
vatikanischen Konzils hatten recht gesehen, dass, wie immer das

Dekret im einzelnen ausfallen möge, die Unfehlbarkeitserklärung
die päpstliche Machtstellung in der Welt bedeutend stärken
werde. Und das war es, wras sie bei dem Zusammenbruche
des Kirchenstaates, in den Augen vieler dem Zusammenbruche
des Papsttums selbst, beabsichtigten. Nie ist der Absolutismus
in der katholischen Kirche so gross gewesen wie nach 1870.
Und da im Kampfe gegen die „Umsturzparteien" auch die
Regierungen jeder Art von Machterweiterung bereitwillig
entgegenkamen, musste die nur mit wissenschaftlichen Waffen
kämpfende Kritik des vatikanischen Konzils den kürzern. ziehen.
Was die Vorsehung mit dieser Entwicklung der Dinge will,
kann kein Sterblicher ermessen. Dass aber schliesslich auch
ohne die ex cathedra redenden Päpste die Wahrheit zu ihrem
Rechte gelangt, dafür wird sie sicherlich sorgen.

J. Langen in Bonn.


	Ex cathedra

