
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Der vierte internationale Altkatholiken-Kongress in Wien : 31. August
bis  3. September 1897

Autor: Miraglia, Paolo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


219 —

Der vierte internationale

Altkatholiken-Kongress
in Wien,

31. August bis 3. September 1897.

(Der nachfolgende Bericht stützt sich auf das offizielle Protokoll,
auf das von Herrn Pfarrer Kopp-Mundelfingen zur Verfügung gestellte
Stenogramm der Verhandlungen, auf die Manuskripte vorbereiteter Keferate
und Reden und die einlässlichen Artikel des « Altkath. Volksbl. » über den
Verlauf des Kongresses. Der uns zur Verfügung stehende Kaum gestattet
leider keine wörtliche Wiedergabe der einzelnen Voten und Reden. Wir
bitten, die aphoristische Darstellung zu entschuldigen.)

I. Yerlauf des Kongresses.

Auf dem III. Altkatholikenkongress wurde am 30. August
1894 in Rotterdam beschlossen, die nächste Versammlung in
Wien zu halten. Nach der in Köln 1890 vereinbarten Kongressordnung

hätte der IV. Kongress im Jahre 1896 stattfinden sollen.
Besondere Umstände bewirkten jedoch eine Verschiebung auf
das Jahr 1897.

Am 1. Januar 1897 gab das Wiener Vorbereitungskomitee
(Jos. Bendel, Präsident ; Jul. Wolf, Schriftführer) bekannt, dass
für den IV. Kongress die Tage vom 31. August bis 3. September

festgesetzt seien. Verschiedene weitere Erlasse, die vom
April 1897 an der altkatholischen Presse mitgeteilt wurden,
bezogen sich auf das Programm der Verhandlungen und der
mit dem Kongress verbundenen Festlichkeiten. Die Formulierung

von Thesen, die zur Behandlung geeignet waren, wurde



— 220 —

der Initiative der Kongressteilnehmer anheimgegeben. Das
hatte zur Folge, dass die endgültige Feststellung der
Verhandlungsgegenstände erst wenige Tage vor dem Zusammentritt des

Kongresses geschehen konnte.

Der Vorabend des Kongresses, 31. August.

Zur Begrüssung der Mitglieder und Gäste des Kongresses
hatte die altkatholische Gemeinde in Wien eine festliche
Vereinigung vorbereitet, die am 31. August, abends 8 Uhr, im Ro-
nachersaale stattfand. Die zahireiche Versammlung wurde
durch ein glänzendes Konzert geehrt und erfreut. Aus den
Reden, die zwischen den einzelnen Nummern gehalten wurden,
heben wir folgende Gedanken hervor. Herr Bistumsverweser
Cech hiess die erschienenen Glaubensgenossen und Freunde
willkommen und sprach den Wunsch aus, dass der Kongress
zur Einigung der Kirchen auf dem katholischen Grunde
beitragen möge. „Der innerste Geist des Christentums ist der
Friede, der in der Gotteskindschaft wurzelt." — Herr
Kirchenvorstand Feigelmüller grüsst im Namen der Wiener Gemeinde:
Vor 200 Jahren hat in Wien eine kleine Schar über die Widersacher

der christlichen Religion gesiegt. Auch wir sind eine

kleine Schar ; aber wir wollen in Kampf und Not tapfer
ausharren. Der Kongress belebe unsern Mut. — Herr Regierungsrat

Philippi-Ba,sel dankt für den Gruss und entschuldigt die

verhältnismässig geringe Zahl der Erschienenen. Trotz der weiten
Reise aber sind von allen Seiten Glaubensgenossen eingetroffen,
um das Band kirchlicher Gemeinschaft fester zu knüpfen. —
Herr Seminarpräsident van Thiel-Amersfoort entbietet der
Versammlung den Gruss der Kirche von Utrecht. Es gab eine

Zeit, in der die Altkatholiken Hollands in Wien Trost und
Ermutigung suchten und fanden; heute möchten wir unsererseits
die Wiener ermuntern, im guten Kampfe festzustehen und
auszuharren. — Herr Protopresbyter Janyschew-Vetersburg ist
beauftragt, die Grüsse und Segenswünsche des Metropoliten von
St. Petersburg auszurichten. Er entledigt sich dieses Auftrags,
indem er seiner Freude Ausdruck giebt, einer Versammlungbeiwohnen

zu können, die für christliche Wahrheit und Freiheit
und Liebe einstehen will. Solche Güter finden auch im Orient
Sympathie und Schutz. Wie sehr man sich in Russland für die



— 221 —

altkatholische Sache interessiert, zeigt die Thatsache, dass der
hl. Synod eine Kommission eingesetzt hat, die die kirchliche
Union studieren und anbahnen soll. Dieser Kommission, unter
deren Mitgliedern ein Bischof und zwei Erzbischöfe sind,
gehört auch der Redner selbst an. — Herr Bischof Dr. Ch. Haie
von Cairo (Amerika) ist ein Repräsentant der bischöflichen
Kirche Amerikas. Er ist mit dem Bischof von Springfield
erschienen, um dem Kongress den Wunsch zu übermitteln, dass
die 1874 und 1875 unter Döllingers Leitung in Bonn abgehaltenen

Unionskonferenzen wieder aufgenommen werden möchten.
— Herr Bischof Dr. Ed. Herzog-Bern verdeutscht die englische
Ansprache seines Vorredners und benutzt den Anlass, der
Versammlung zu erzählen, wie durch den seligen Professor Hirscher
in Freiburg vor fünfzig Jahren der väterliche Freund des

Herrn Haie, der vor wenigen Jahren verstorbene Bischof Cleveland

Coxe von Buffalo, für Reformbestrebungen innerhalb
der katholischen Kirche interessiert worden sei, und wie nun
Herr Haie selbst seit vierJahrzehnten die gleiche heilige Sache zum
Gegenstand seiner Studien und Gebete gemacht habe. — Rev.
H. J. lE/iiie-Oxford meldet, dass die im Juli 1897 versammelte
Lambethkonferenz, an der sich 194 anglikanische Bischöfe
beteiligt hatten, die verschiedenen Zweige der anglikanischen
Gemeinschaft einlud, Delegierte an den Wiener Altkatholiken-
kongress zu senden ; er selbst, Herr White, sei der Repräsentant
des Erzbischofs von Canterbury, und er übermittle in dieser
Eigenschaft die Grüsse und Segenswünsche seines Auftraggebers,
sowie diejenigen eines bewährten Freundes der altkatholischen
Sache, nämlich des Bischofs von Salisbury. — Herr Professor
Dr. Niqjpold-Jena ist zunächst auf Grund persönlicher und
freundschaftlicher Beziehungen in der Lage, dem Kongresse Grüsse
aus dem Orient überbringen zu können, so von dem armenischen

Professor Ter Mikelian, dem athenischen Universitätsprofessor

Diomedes Kyriakos und der durch Bischof Ruzitschitsch
vertretenen serbischen Kirche. Sodann bringt er dem
Kongresse zur Kenntnis, dass er als offizieller Vertreter des
evangelischen Bundes erschienen sei. Indem er die grosse Bedeutung

des Bundes für die deutsche evangelische Kirche schildert,
versichert er den Kongress der warmen Sympathie, mit der
der Vorsitzende des Centralvorstandes, Graf Wintzingerode,
und andere hervorragende Mitglieder des Bundes die altkatho-



— 222 —

lische Sache verfolgen. —- Herr Pfarrer Lie. trcete-Passau giebt
Aufschluss über die Lage der Altkatholiken im Königreich
Bayern. Diese gelten in den Augen des Staates nur noch als
Privatkirchengesellschaft. Was das heisst, veranschaulicht
der Redner u. a. mit der Thatsache, dass in Passau die Glocken
der altkatholischen Kirche nicht geläutet werden dürfen, während

sich hart nebenan die Glocke einer Bierbrauerei zu jeder
Stunde hören lassen darf. — Herr Abgeordneter Prof. Bendel
verliest folgendes Telegramm : „Zu seiner apostolischen Reformarbeit,

die Ketten einer christuswidrigen Macht zu brechen,
wünscht dem internationalen Kongress der Altkatholiken Gottes
reichsten Segen Professor Bunkofer"- (Wertheim, Baden). —
Herr Fürsprech Dr. Weïbél-lTxzem schlägt vor, dieses

Telegramm in folgender Weise zu beantworten : „Der Kongress, zu
einem zahlreichen Familienabend versammelt, dankt Ihnen mit
sympathischer Freude für Ihre Erklärung (vom 20. Juli 1897,
betreffend Anschluss an die altkatholische Kirche) und begrüsst
Sie für den mit Überzeugung gethanen Schritt, der Sie in
unsere Reihen geführt." Der Vorschlag findet allgemeine und

begeisterte Zustimmung. — Zum Schluss bespricht Herr Sektionschef

Sinneck-'Wiei\ die Organisierung und Geschichte der
Wiener Gemeinde, zu deren ersten Mitgliedern er gehört.

Der erste Kongresstag, 1. September.

a. Der Eröffnungsgottesdienst. — Zur Abhaltung des

Eröffnungsgottesdienstes war in brüderlicher Weise die
evangelische Kirche an der Gumpendorfer Strasse eingeräumt
worden. Herr Bistumsverweser Cech celebrierte unter Assistenz
der Herren Hülfspfarrer Deprida und Cooperator Marschall das

Hochamt, das um 7^9 Uhr begann. Ein aus Kunstsängern
zusammengesetzter Männerchor verherrlichte die Feier durch den

Vortrag passender Lieder. Der Herr Bistumsverweser wählte
zum Text seiner Predigt die Abschiedsworte Jesu: „Den Frieden

lasse ich euch; meinen Frieden gebe ich euch; nicht wie
die Welt giebt, gebe ich euch." (Joh. 14, 27.) Der Prediger
machte auf die traurige Thatsache aufmerksam, dass die
kirchlichen Zustände der Vergangenheit und Gegenwart vielfach
den Frieden vermissen lassen, den der Heiland den Menschen

vermitteln wollte. Die Ursache des Unfriedens sah er in der



— 223 —

Abirrung von Christus. Allein die Botschaft des Friedensfürsten

ist nicht verstummt und wird zu keiner Zeit ganz überhört.

Die Sehnsucht nach dem Frieden Christi hat uns angeregt,

wider die Verunstaltung des Evangeliums Protest zu
erheben. Das Gotteshaus, das uns für diesen Gottesdienst
geöffnet worden ist, kann zum Zeugnis dafür dienen, dass unser
Streben nach dem Frieden Christi gewürdigt wird und
Entgegenkommen findet. Möge der Kongress von Gott gesegnet
sein und dazu dienen, das Reich Gottes zu fördern in unserm
Vaterlande und in allen Ländern.

b. Die erste Delegiertenversammlung. — Herr
Reichstagsabgeordneter Professor Bendel-Wien eröffnet als Präsident des
vorbereitenden Kongressausschusses um 11 Uhr im
Gemeinderatssitzungssaale des alten städtischen Rathauses die
Kongressverhandlungen mit einer kurzen Ansprache : Wir können Sie
nicht so empfangen, wie wir wünschen möchten ; unsere kirchliche

Organisation ist noch nicht vollendet, da uns immer noch
die Zustimmung der Regierung zur Vornahme der Bischofswahl
fehlt. Inzwischen verfügen unsere Gegner über unermessliche
Machtmittel und erfreuen sich der mannigfaltigsten Privilegien.
Unser Kampf aber gilt nur dem ultramontanen System, das die
Herrschaft über alle und über alles anstrebt. Diesem System
entgegenzutreten, ist ebenso sehr eine Pflicht der Vaterlandsliebe
wie des christlichen Gewissens. Die wirksamste Art der
Bekämpfung des Ultramontanismus besteht aber darin, dass wir,
die romfreien christlichen Kirchen, zusammenstehen. Zur
Anbahnung solcher Einigung sollen unsere internationalen
Kongresse dienen.

Auf den Vorschlag des Herrn Bendel wird mit einstimmiger
Acclamation Herr Regierungsrat Philippi-B&sel zum Präsidenten
des Kongresses erwählt. Herr Philippi besteigt den Präsidentenstuhl,

dankt für das ehrende Zutrauen, bittet aber in Anbetracht
seiner geschwächten Gesundheit um Nachsicht und allseitige
Unterstützung. „Wenn man meine schwache Kraft noch
brauchen kann, auch wenn sie noch schwächer wäre, so
gehört sie meiner Kirche und meinem Glauben bis zum letzten
Atemzuge." Auf seinen Vorschlag werden ebenfalls unter
lautem Beifall einstimmig ernannt: als I. Vizepräsident Herr
Professor Bendel, als IL Vizepräsident Herr Seminarpräsident



— 224 —

van Thiel, als Sekretäre die Herren Fürsprech Dr. Weibel-

Luzern, Schulrat Dr. Küppers - Berlin, Hülfspfarrer Schindelar-
Arnsdorf, als Übersetzer die Herren Pfarrer Richterich-Schönen-
werd, Pfarrer Meissner-V&nd&u, als Stimmenzähler die Herren
Pfarrer K. Weckerle-Basel, Apotheker Rieger-Warnsdorf, stud,
theol. Aret^er-Berlin.

Unter stillschweigender Zustimmung wird die Geschäftsordnung

der früheren Kongresse auch für die gegenwärtige
Versammlung angenommen.

Der Präsident legt die Traktandenliste vor. Diese enthielt
in ihrer letzten Form folgende Verhandlungsgegenstände:

I. Eine altkatholische Beurteilung der päpstlichen
Versuche, eine kirchliche Wiedervereinigung herbeizuführen ; damit
war in Verbindung gebracht der von der Lambethkonferenz
ausgesprochene und durch Bischof Dr. Haie von Cairo (Amerika)

übermittelte Wunsch, es möchten die Bonner
Unionskonferenzen (1874 und 1875) wieder aufgenommen werden ;

IL eine Betonung des Unterschieds zwischen Ultramontanismus

oder Vatikanismus einerseits und Katholizismus andererseits,

verbunden mit der Aufforderung an alle erleuchteten
Katholiken, sich auch von der bloss passiven oder scheinbaren
Gemeinschaft mit der vatikanischen Kirche loszusagen und zur
alten katholischen Kirche zurückzukehren; Urheber und
Vertreter dieser These war der Bistumsverweser der österreichischen

Altkatholiken, Herr M. Cech;

III. eine von Herrn Lie. C. Gcetz, Pfarrer in Passau,
formulierte Erinnerung an den religiösen und kirchlichen
Standpunkt, den Cyrillus und Methodius, die Apostel der slavischen
Kirchen, eingenommen hatten, verbunden mit einer Ermahnung
an die slavischen Katholiken, sich mit den Stiftern ihrer Kirchen
wiederum in Übereinstimmung zu setzen;

IV. eine von Herrn Pfarrer Tobias in Gottesberg
vorgeschlagene erneuerte Anerkennung des Prinzips des National-
kirchentums, mit besonderer Berücksichtigung der in Österreich
bestehenden nationalen Gegensätze ;

V. eine Verurteilung des auf dem Konstanzer Konzil gegen
Johann Huss und Hieronymus von Prag eingeschlagenen
Verfahrens, verbunden mit einer Aufforderung an die Tschechen,
die nationalkirchlichen Bestrebungen der genannten Märtyrer



— 225 —

wieder aufzunehmen; — diese Anregung war von Herrn
Professor Dr. Michaud in Bern ausgegangen; —

VI. drei Thesen, die Herr Bischof Dr. Weber formuliert
hatte :

a. betreffend die Verurteilung der Güntherschen Philosophie
durch die römische Kurie,

b. über die positive und erbauende Arbeit des Altkatholizismus
im Gegensatz zu einer bloss negativen Polemik,

c. über die Aufgabe des Altkatholizismus, eine Versöhnung
von Staat und Kirche, Auktorität und Freiheit herbeizuführen ;

VII. Anträge von Bischof Herzog betreffend die internationale

theologische Zeitschrift und die katholisch-theologische
Fakultät an der Universität Bern ;

VIII. Anträge von Herrn Stadtpfarrer Dr. Menn in Freiburg

i. B. betreffend verschiedene Mittel, die altkatholische
Propaganda zu fördern.

Gegen die erste These waren schon vor Beginn der
Kongressverhandlungen verschiedene Einwendungen erhoben worden.

So hatte namentlich Herr Justizrat Richter aus Koblenz
eine ganz neue Formulierung eingesandt. In der vom
Lokalkomitee vorgelegten Gestalt wollte sie kein Delegierter
vertreten. Sie wurde daher fallen gelassen. An deren Stelle
machte Herr Fürsprech Dr. Weibel dem Kongress den
Vorschlag, der nachfolgenden Resolution zuzustimmen:

„Die päpstlichen Versuche, die Einheit der Kirche im
römischen Sinne zu erzielen, und die in dieser Absicht
unternommenen sogenannten Wiedervereinigungsversuche sind
gescheitert und werden immer scheitern,

a. weil sie nur scheinbar auf Vereinigung, in Wirklichkeit
auf Unterwerfung gehen,

b. weil das römische System in den wesentlichsten Punkten
•auf Fälschungen aufgebaut ist und die dauernde Entwickelung
der Kirche und der Menschheit in der Wahrheit allein wurzeln
kann,

c. weil das Streben der Kurie nach dem Imperium (der
Oberherrlichkeit der Welt) gleicherweise mit dem Wesen des Christentums

wie mit dem natürlichen Streben nach Fortschritt im
Widerspruche steht."

Bevue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 15



— 226 —

Herr Dr. Weibel entwickelt zur Begründung dieser These
u. a. folgende Gedanken :

Vorab können die sogenannten römischen
Wiedervereinigungsversuche nicht zu einem Ziele führen, weil sie unter
falscher Flagge segeln und in der Religion endgültig nur die
Wahrheit siegen kann. Freilich liebt es die römische Kirche,
entgegen einer Mahnung Pius IX., nicht Wörter mit ganz falscher
Bedeutung zu gebrauchen, Ausdrücke beizubehalten, welche
kein Recht mehr haben, wie z. B. der Ausdruck Primat, der
auf das jetzige Papsttum und seine Stellung gar nicht mehr
passt. Der Ausdruck Primat bezeichnet die Würde eines

Ersten, dem aber ein Zweiter, Dritter etc. wesentlich
gleichberechtigt folgen. Den deutschen Kaiser nennt man nicht den
Primaten, obwohl er als König von Preussen noch andere
Könige und Fürsten neben sich hat. Der Papst aber hat jetzt in
seiner Kirche eine ganz eigenartige Stellung ; man musste seine
Würde den Unikat nennen (unicus der Einzige). So reden
die Römer auch immer von der katholischen, d. h. der
allgemeinen Kirche, wo sie die römische Specialkirche meinen. Das
ist auch eine Täuschung.

Dann aber können die sogenannten römischen
Wiedervereinigungsversuche nicht zum Ziele führen, weil das römische
System nicht nur äusserlich unter fafscher Flagge segelt,
sondern innerlich auf Fälschungen beruht, soweit es von der

übrigen Kirche sich gesondert hat. Es ist traurig, zu sagen,,
dass das offizielle Rechtsbuch der römischen Kirche wesentlich
auf Fälschungen beruht, dass das offizielle Gebetbuch der
römischen Geistlichen, das Brevier, von Fälschungen und
Dichtungen wimmelt, und dass der Papst trotz seiner Allgewalt
keinen Anlauf nimmt, diese Fälschungen auszumerzen. Freilich,
wer will den Ast absägen, auf dem er sitzt? Wir sehen ja,
wie Rom von der neuesten Fälschung, den Dichtungen Leo
Taxils und den sogenannten Offenbarungen der angeblichen
Diana Vaughan, fortan profitiert, obwohl Leo Taxil den Schwindel

aufgedeckt hat. Die auf diesen Schwindel hin gegründeten
Bruderschaften („Ehrenwache") und gebauten Klöster und

Sühnekapellen, angeordneten Andachten gedeihen ja munter,
und der Papst thut nichts, das Produkt des Schwindels aus der
Kirche zu beseitigen. Glaubt jemand, die christliche Welt
werde auf Kommando Roms hinter Leo Taxil herlaufen? Wir



— 227 —

waren erstaunt über das Vorgehen des edeln Lord Halifax und
seiner Freunde; ihre Naivetät hat in der Taxilgeschichte eine
schreckliche Enttäuschung erlitten, und andere werden wohl
kaum den Mut finden, diesen Pfad weiter zu wandeln.

Endlich können Roms Bestrebungen um Wiedervereinigung
nicht gelingen, weil sie die absolute Herrschaft eines Einzelnen
(das Imperium, die Weltherrschaft) anstreben und damit gegen
die menschliche Natur selbst Verstössen. Da sind die Staaten,
deren Souveränität gefährdet ist, da ist das natürliche Streben
der Menschen nach Freiheit. „Ihr seid zur Freiheit berufen."
Die ganze Geschichte des Menschengeschlechtes zeigt dieses

Bestreben, und solange die Wasser nicht rückwärts fliessen,
wird auch der Lockruf nach sogenannter Wiedervereinigung
mit Rom umsonst ertönen. —

Zum Wort über die erste These meldet sich kein weiterer
Redner; der Antrag des Herrn Dr. Weibel ist einstimmig
angenommen.

Die Herren Bischöfe Dr. Seymour von Springfield und
Dr. Hole von Cairo überreichen dem Präsidenten ihre
Beglaubigungsschreiben, durch die sie als offizielle Vertreter der
bischöflichen Kirche Amerikas legitimiert sind, und bringen
ein Amendement zur ersten These zur Sprache, das folgenden
Wortlaut hat:

Der IV. internationale Altkatholiken - Kongress, geleitet von dem
Wunsche, den von ihm vertretenen Unionsgedanken praktischen und
lebendigen Ausdruck zu geben und die volle Annäherung der Kirchen durch
die That zu fördern, ersucht das Präsidium, ungesäumt Schritte zu
veranlassen, welche zu der Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und 1875
unter dem Vorsitze Dr. von Döllingers zu Bonn abgehaltenen Unions-
Konferonzen führen würden.

Nachdem Herr Bischof Dr. Seymour diesen Antrag in
englischer Sprache begründet hat, stellt sich Rev. II. J. White-
Oxford dem Kongress als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury

vor und giebt Kenntnis von den auf der letzten Lambeth-
konferenz bezüglich der katholischen Reformbewegung ge-
fassten Resolutionen (vergi, unten, S. 261). Herr Dr. Weibel
erläutert in deutscher Sprache die Mitteilungen der beiden
Vorredner und begründet folgenden Antrag:



— 228 —

« Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkonferenz, welche
um die Wiederaufnahme der Bonner Unionskonferenzen ersucht, mit Freuden
Kenntnis genommen und beschliesst:

1. Es wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferenzen eine
Kommission bestellt. Zum Präsidenten dieser Kommission ernennt der
Kongress Herrn Bischof Dr. Th. Weber, zum Vizepräsidenten Herrn Bischof
Dr. Ed. Herzog, zu Mitgliedern die Herron Professor Dr. Langen, Professor
Dr. Michaud und Seminarpräsident van Thiel, zum Sekretär den Herrn
Professor Dr. Lauchert. Der Kongress ersucht diese Kommission, die
Konferenzen in Bonn, wenn möglich, schon nächstes Jahr zu eröffnen.

2. Als Org'an dieser Konferenzen wird die in Bern erscheinende Berne
internationale de Theologie erklärt. »

Herr Protopresbyter Janyschew: Die Wiederaufnahme der
Unionskonferenzen erscheint uns im Orient als zwecklos. Wir
haben alles gesagt, was wir sagen konnten. Ich selbst werde
in der Lage sein, eine abschliessende Antwort der Petersburger
Unionskommission, von der ich gestern gesprochen, dem
Präsidenten der altkatholischen Kommission übergeben zu können.
Demnach glaube ich kaum, dass sich orientalische Theologen
an den neuen Verhandlungen beteiligen werden.

Herr Pfarrer Kaminski: Ich bin einer der ältesten
altkatholischen Geistlichen und habe von Anfang an an allen
Versammlungen teilgenommen; aber ich muss gestehen: diese
Konferenzen und Sympathiebezeugungen haben uns wenig genützt.
Wir müssen uns auf eigene Füsse stellen und uns an Christus
halten. Ich beantrage, statt der vorgeschlagenen Resolution
ein Bekenntnis unseres Glaubens an die Gottheit Christi zu
formulieren.

LIerr Bischof Herzog : Herr Pfarrer Kaminski hat seine

Anregung gewiss in bester Absicht gemacht, aber ich möchte ihn
doch bitten, zu bedenken, dass unser Kongress keine Synode
ist und in dogmatischen Dingen keine Autorität besitzt. Wir
können uns daher unmöglich auf eine Erörterung grundlegender

Dogmen einlassen; Herr Kaminski musste seinen Antrag
vor die Synode seiner Kirche bringen. — Die Erklärung des

Herrn Protopresbyter Janyschew nehme ich respektvoll hin;
aber ich erlaube mir doch, zu bemerken, dass die beabsichtigten
neuen Unionskonferenzen einen rein privaten Charakter haben
werden und kirchenamtliche Verhandlungen durchaus nicht
ausschliessen oder hemmen sollen. Kommt es zu neuen
Konferenzen, so werden für die allfälligen Voten und Resolutionen



— 229 —

einzig und allein deren Urheber verantwortlich sein. Es wird
sich damit genau so verhalten, wie mit der „Internat, theolog.
Zeitschrift", in der sich ja auch die Theologen verschiedener
Kirchen in der Absicht, sich zu verständigen, auf eigene
Verantwortlichkeit hin zusammenfinden. Eine persönliche
Zusammenkunft auf einer Konferenz wird dem gleichen Zwecke dienen.

Herr Professor Dr. Nippold liest zunächst das vom Central-
vorstand des Evangelischen Bundes ausgestellte Beglaubigungsschreiben

vor. Der Schlussatz des Briefes lautet : „Wir
bevollmächtigen Sie hiermit, unsern Centralvorstand bei den
Verhandlungen des IV. internationalen Altkatholikenkongresses zu
vertreten und demselben unsere lebhafte Sympathie für sein
Werk und seine Bestrebungen und unsere herzlichsten
Segenswünsche zu überbringen." Der Redner fährt fort: Diese
Bevollmächtigung legt mir die Pflicht auf, zu vorliegender Frage
das Wort zu ergreifen. Schon an den ersten Unionskonferenzen
haben gastweise auch Vertreter der evangelischen Kirchen
teilgenommen. Das wird auch in Zukunft nicht anders sein.
Ich begreife, dass diese Konferenzen ihren katholischen
Charakter wahren müssen. Allein das hindert sie nicht, auch die
Verständigung zwischen Katholiken und Evangelischen zu
fördern. Die Nachwirkungen der ersten Bonner Unionskonferenzen
haben das bewiesen. Diese waren das Werk Döllingers. Man
darf

^

es als eine Fügung der göttlichen Vorsehung preisen, dass
Döllinger nach seiner Exkommunikation nicht praktisch
hervortrat, sondern lediglich die wissenschaftliche Überwindung
der kirchlichen Gegensätze im Auge behielt. Auf diese Weise
sind Sie freilich zunächst arm geworden, aber doch auch, um
mit Gottes Hülfe andere reich zu machen. Ich bin schon ein
alter Professor gewesen, als ich Döllingers Schüler wurde.
Einmal erlaubte ich mir aber doch, ihm zu sagen, dass die
Unionskonferenzen meines Erachtens zu dogmatisch gewesen
seien und daher im evangelischen Deutschland nicht verstanden
wurden. Er hat mir darin nicht Unrecht gegeben. Für den
wahren Historiker giebt es keine protestantische und keine
katholische Geschichtsforschung ; es ist vielmehr seine Aufgabe,
Katholizismus und Protestantismus im Zusammenhang mit dem
praktisch-kirchlichen Leben aufzufassen. Döllinger hat zuletzt
auch anerkannt, dass die mannigfaltigen Kirchenbildungen
innerhalb des Protestantismus doch nicht bloss ein Zeichen der



— 230 —

Schwäche, sondern mindestens ebensosehr ein Zeichen
übersprudelnden Lebens und kirchlicher Kraft seien. So weiss ich
nun ats Historiker es sehr wohl zu würdigen, dass die Bonner
Konferenzen über das Filioque nicht stillschweigend hinweggehen

wollten und konnten. Aber in jenen Tagen begegnete
man doch oft der Frage: Wer versteht das? Über Dinge, von
denen uns Gott kein Wissen gegeben, dürfen wir auch keine
bindenden Formeln aufstellen. Auch wir in der protestantischen

Kirche haben unter den Versuchen, solche Formeln zu
schaffen, genug gelitten. Wenn ich nicht irre, hat unsere Zeit
für solche Versuche noch weniger Verständnis als frühere
Perioden. Daher schätze und ehre ich zwar die Pietät gegen die

dogmatische Entwicklung, aber ich meine, dass wir uns die

praktischen Lebensfragen der Gegenwart stets vergegenwärtigen,

die geschichtlich gewordenen kirchlichen Formen
respektieren, keine Unterwerfung der einen unter die andern
anstreben, wohl aber die gemeinschaftlichen Interessen
verteidigen sollen. Und da muss ich bemerken, dass die Gegner
zur Linken, der Indifferentismus, Materialismus, Atheismus
ebenso gefährlich sind, wie die zur Rechten. Um standzuhalten,

müssen wir alle wachsen in der Erkenntnis unseres
Herrn Jesu Christi. Meinerseits glaube ich dem ehrwürdigen
Vertreter der russischen Kirche die Beruhigung geben zu dürfen,

dass niemand daran denkt, an dem zu rütteln, worüber
sich die frühern Unionskonferenzen geeinigt haben. Aber es

bleiben der Aufgaben genug übrig. Wenn dieser Kongress die
Wiederaufnahme der Unionskonferenzen bewirkt, so wird er
nicht vergeblich gewesen sein.

Das von den amerikanischen Bischöfen vorgeschlagene
Amendement zur ersten These und der Ausführungsantrag- des

Herrn Dr. Weibel werden einstimmig angenommen.
Herr Bistumsverweser M. Cech referiert nun über die von

ihm vorgeschlagene IL These, welche lautet:
„Der von den Jesuiten genährte falsche Schein, als wurzle

der Ultramontanismus und Vatikanismus in der katholischen
Kirche oder bilde sogar einen wesentlichen Bestandteil der

Kirche, ja die Kirche selbst, hat die Massen des katholischen
Volkes irregeführt und bildet die Hauptstütze Roms. Er kann
nur dadurch zerstört werden, dass alle erleuchteten Katholiken,
welche die Unkirchlichkeit und Verwerflichkeit des Ultramon-



— 231 —

tanismus erkannt, auch den Mut haben, sich von jeder auch

nur passiven oder scheinbaren Gemeinschaft mit demselben
offen loszusagen und über ihn hinweg zur alten katholischen
Kirche zurückzukehren."

Der Referent führt u. a. folgende Gedanken aus: Mein
Thema ist alt, aber leider immer noch sehr zeitgemäss. So

wenig ist der Ultramontanismus überwunden, dass man heute
beginnt, die ultramontane Fahne ostentativ zur Schau zu tragen.
Der Ultramontanismus hat es nämlich dahin gebracht, dass
zwischen der vom Papst geleiteten Kirche und der sogenannten
Gesellschaft Jesu nicht mehr gut zu unterscheiden ist. Zwar
bekennen sich die Jesuiten einzeln zu einem sklavischen
Gehorsam, aber sie beherrschen als Gesellschaft den Papst und
die ganze römische Kirche, sie bringen ihre kirchenpolitischen
Grundsätze im Staats- und Volksleben zur Geltung und reissen
mehr und mehr eine Herrschaft über Kirche und Weltreiche
an sich. Werden sie siegreich, so sinkt das Volk ins Mittelalter
zurück. Schon ist man so weit, dass man die mittelalterliche
Inquisition wieder anzupreisen wagt. Der Ultramontanismus
verfügt über eine grossartige Organisation : über Klöster- und
Nonnenschulen, Gymnasien und Universitäten, Gesellen- und
Volksvereine, Kasinos, Betbruderschaften, Laienorden, und übt
mit solchen Organen massgebenden Einfluss auf alle Glieder
des Volkes aus. Es wäre erstaunlich, wenn er keine Erfolge
aufweisen könnte. Aber welcher Art sind seine Erfolge? Er
korrigiert die Geschichte und Theologie nach seinen
Grundsätzen; er führt in die Moral den Probabilismus ein und
verwüstet und lähmt die Gewissen ; er veräusserlicht die Religion
zu einem abergläubischen Formelwesen und treibt die Gebildeten

in den Atheismus hinein; er verquickt Religion und
Politik und verschärft die politischen Gegensätze; er verweltlicht

das Christentum und setzt den Papstkönig an die Stelle
Christi des Sohnes Gottes. Gegen solches System sich zu
erheben, ist Pflicht aller Einsichtigen.

Das Wort wird nicht weiter verlangt ; die vorgeschlagene
These ist einstimmig genehmigt. Da es inzwischen gegen 2 Uhr
geworden ist, schliesst der Präsident die erste
Delegiertenversammlung.



— 232 —

c. Erste öffentliche Versammlung in der evangelischen Kirche
zu Gumpendorf, abends 8 Uhr.

Herr Erzbischof G. Gul von Utrecht: Die Kirche, die ich
vertrete, beharrt seit 200 Jahren in der Verteidigung der wahren
katholischen Lehre. Anf der Reise hierher sah ich in Ihren
Bergen ein ermutigendes Bild dafür, dass auch Kleine und
Geringe sich nicht fürchten dürfen, ihrem katholischen Gewissen
zu folgen. Von Ihren Bergen herab kommen viele kleine Bäche.
Gott speist sie fortwährend, indem er mit seiner Sonne den
Schnee zum Schmelzen bringt oder Regen aus seinen Wolken
niedergehen lässt. Unten aber werden die Bäche zu mächtigen
Flüssen und Strömen. Verzagen wir nicht ob unserer
verhältnismässig kleinen Zahl. Sorgen wir nur dafür, dass wir
stets der Gnade Gottes würdig seien, die uns stark macht.
Wenn das Licht seiner Wahrheit in unsern Herzen leuchtet
und sein Beistand uns nicht fehlt, können auch die Bächlein
unserer Gemeinden und Kirchen zu einem Strome Averden, dem
keine irdische Gewalt widersteht.

Herr Bischof Dr. 77. Haie von Chairo (Nordamerika) hält
eine englische Ansprache, die von Herrn Pfarrer Meissner
verdeutscht wird: Auch wir in Amerika haben vielfach mit
ähnlichen Schwierigkeiten zu kämpfen wde Sie; aber wir pflegen
zu sagen : Einer und Gott auf seiner Seite sind die Mehrheit.
Lasst uns nur bei der Verfechtung katholischer und christlicher

Lehre nicht vergessen, dass man in solchen Dingen um
so reicher und stärker wird, je mehr man andern Leuten zu
bieten sucht, und dass die religiöse Wahrheit nicht ein
Streitobjekt, sondern dazu da ist, von gläubigen Herzen aufgenommen
und im Leben geübt zu werden. Insbesondere dürfen sich die
Laien nicht dem Gedanken hingeben, der Gottesdienst sei lediglich

Sache des Geistlichen; sie müssen denselben zur Sache
des eigenen Herzens und der eigenen Familie machen und dies
durch Teilnahme am gottesdienstlichen Leben bekunden. So

stärken sie sich selbst mit dem Brote des Lebens und dienen
in einzig wirksamer und segensreicher Weise der heiligen Sache,
die Sie vertreten.

Herr Bischof Dr. Herzog-Bern : Ich benutze die mir gebotene

Gelegenheit, vor einer österreichischen Zuhörerschaft zn

reden, zu einem Worte des Dankes. Wir schulden in meinem
Vaterlande Österreich Dank für den guten kirchlichen Einfluss,



— 233 —

den es im vorigen Jahrhundert auf einzelne Gegenden, die
heute zur Schweiz gehören, ausgeübt hat. Blühende Gemeinden
meiner Kirche befinden sich in dem früher österreichischen
Frickthal (Aargau). Dort pflegte man bis in die neueste Zeit
mit Stolz zu sagen : Wir sind Josefiner. Gleichbedeutend damit
war die Bezeichnung „christkatholisch", die Wessenberg und
seine Schüler auf die eigenen kirchlichen Bestrebungen
anzuwenden pflegten. Als uns -das Jahr 1870 zwang, zwischen dem

alten und neuen Glauben zu wählen, fiel es uns in den
ehemaligen österreichischen Ortschaften und in Gegenden, die einst
unter der kirchlichen Leitung des berühmten Konstanzer
Bistumsverwesers standen, nicht sehr schwer, die vatikanische
Neuerung von uns abzulehnen und uns auf katholischem und
nationalem Boden zu einer romfreien Kirche zu vereinigen.
Wir blieben damit nur unserer kirchlichen Überlieferung treu.
Als Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz nenne
ich heute in der Kaiserstadt Wien voll dankbarer Ehrfurcht
den Namen des edeln Kaisers Joseph IL

Herr Bischof Dr. Weber-Bonn: Mein Freund Herzog hat
Sie an das sogenannte vatikanische Konzil erinnert. Diese
Versammlung hat uns in der That in die Zwangslage versetzt,
uns entweder einer notorischen Unwahrheit zu fügen oder dann
aus der päpstlichen Jurisdiktion herauszutreten und uns
selbständig kirchlich zu organisieren. Namentlich brachten die
Worte ex sese, non autem ex consensu ecclesiœ des
Unfehlbarkeitsdekrets volle Klarheit in die Situation: die päpstlichen
Dekrete seien unfehlbar und daher irreformabel aus sich selbst,
nicht aber auf Grund der kirchlichen Übereinstimmung. Damit
war das wahre Verhältnis in sein Gegenteil verkehrt. Bisher
hatte der Katholik die Unfehlbarkeit der Kirche zugeschrieben
und sich in unfehlbarem Besitz der Wahrheit geglaubt, wenn
er mit dem Inhalt seines Glaubens mit der Kirche in
Übereinstimmung stehe; nun aber soll die Unfehlbarkeit im Papste
wurzeln und von diesem in die Kirche übergehen. Daher ist
es konsequent — aber freilich ganz und gar unkatholisch —
wenn die Jesuiten offen gestehen : wir meinen den Papst, wenn
wir von der Kirche als Lehrautorität reden. Mit dieser vom
vatikanischen Konzil dogmatisierten Anschauung ist die katholische

Kirche einem willkürlichen und verderblichen Subjektivismus

in die Arme geworfen. Wollten wir Katholiken bleiben,



— 234 —

so mussten wir die neue Lehre bekämpfen und uns unter
Festhaltung der katholischen Kirchenverfassung kirchlich organisieren.

Das ist auch in Österreich geschehen. Der Mut, die

Opferwilligkeit, die Treue der Österreicher verpflichten nicht
nur die Schweizer, sondern auch uns Deutsche und die
Holländer und alle Altkatholiken zu dankbarer Anerkennung.

Herr Bistumsverweser M. Cech - Warnsdorf : Diesem
Kongresse brauche ich nicht, wie ich das sonst zu thun pflegte,
Aufschluss über unsere Verhältnisse zu geben. Sie haben diese

nun vor Augen. Freilich mussten Sie, um unsere Kirche ganz
kennen zu lernen, auch mit mir nach Nordböhmen kommen,
wo wir unsere stärksten Gemeinden haben. Hier in Wien haben
Sie eine Gemeinde vor sich, die unsere Passionszeit
veranschaulicht. Unduldsamkeit und Aberglaube auf der einen,
Indifferentismus und Unglaube auf der andern Seite machen uns
hier die Situation sehr schwierig. Den einen sind wir ketzerisch,

den andern viel zu katholisch. Aber Gott wird uns durch
die Schwierigkeiten auch in Zukunft hindurchhelfen. Wir freuen
uns der Anerkennung aus so hochgeschätztem Munde. Wir
danken Ihnen dafür, dass Sie zu uns gekommen sind, und
danken Ihnen für jede Ermutigung, die Sie uns brachten.
Gestärkt durch die reichen Tröstungen, die dieser Kongress uns

bietet, werden wir wieder in unsere Gemeinden hinausgehen
und in Geduld weiter arbeiten. — Redner schliesst die
Versammlung mit einem kurzen Gebet.

Der zweite Kongresstag, 2. September.

a. Der Festgottesdienst. — Dieser findet wiederum in der
evangelischen Kirche an der Gumpendorferstrasse statt und
beginnt um 9 Uhr. Herr Bischof Dr. Herzog celebriert das Hochamt;

Herr Seminarpräsident van Thiel hält die Festpredigt.
Der Prediger wählte zum Text seiner Ansprache die Worte
I. Kor. 3, 9: „Gottes Mitarbeiter sind wir". Es ist keine
Überhebung, so führt der Prediger aus, wenn wir diese apostolischen
Worte auf uns selbst anwenden. Sie erinnern uns daran, wie

herrlich unsere Arbeit ist. Als Mitarbeiter Gottes arbeiten wir
an einem Werke Gottes. Ein solches ist der Aufbau der Kirche
Gottes. Sie ist das Werk des menschgewordenen Logos, eine

Schöpfung der göttlichen Liebe zu den Menschen. Beherzigen



— 235 —

wir es recht, dass es heisst: „Niemand kann einen andern Grund

legen ausser dem, der gelegt ist, welcher ist Christus Jesus,"

— nicht bloss etwa : Niemand darf einen andern Grund legen.
Jesus, der Gottmensch, ist nach seiner geschichtlichen Erscheinung

und in seinem Mittleramte das von Gott, dem dreieinen,
in Zeit und Raum gelegte Fundament. Wer auf anderm Grunde
bauen wollte, wäre allerdings nicht mehr Gottes Mitarbeiter;
aber so gewiss wir an dem ein für allemal gelegten Fundament

festhalten und auf diesem Fundamente bauen, ist unsere
Arbeit die erhabenste, die sich denken lässt. — Freilich auch
eine verantwortungsvolle. Es geziemt sich, dass wir stets dessen

eingedenkt bleiben, wozu wir berufen sind. Besonnenen Geistes

wollen wir vorgehen und uns immer wieder aus der hl. Schrift
und der christlichen Überlieferung darüber unterrichten lassen,
was Gottes Wille ist, damit wir wahrhaft Gottes Mitarbeiter
seien. Das schliesst auch in sich, dass wir uns nicht bloss auf
das Reden beschränken, sondern uns auch in That und Leben
als Kinder Gottes und als Glieder seiner heiligen Kirche
bewähren. Wenn wir in unsern Gotteshäusern bessere geistige
Nahrung bieten und erhalten, so wollen wir das auch durch eifrige
Teilnahme am gottesdienstlichen Leben vor aller Welt bezeugen.
— Wer Gottes Mitarbeiter sein und an Gottes Werk arbeiten will,
weiss schon, class er sich dabei nicht auf seine geringe menschliche

Befähigung verlassen darf, sondern seine Kraft bei dem
suchen muss, in dessen Dienst er steht. Gott wird seine
aufrichtigen Diener nicht ohne Hülfe und Trost lassen. „Wenn
aber Gott für uns ist, wer ist dann wider uns?" Mag es nun
langsamer oder rascher mit unserer Arbeit vorangehen: das
liegt in Gottes Ratschluss und in. Gottes Hand. Von uns wird
nur das Eine gefordert, dass wir treu erfunden werden. Den
treuen Arbeitern winkt als Siegespreis das Verheissungswort :

„Wohlan, du guter und getreuer Knecht, du bist über weniges
getreu gewesen; ich will dich über vieles setzen; gehe ein in
die Freude deines Herrn" — gehe ein in das himmlische
Jerusalem, in die ewige Gottesstadt. Mögen wir uns dort alle wieder
finden

b. Die zweite Delegiertenversammlung im Gemeinderatssitzungssaale

des alten städtischen Rathauses. Beginn 7sll Uhr.
Herr Kongresspräsident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn

Pfarrer Lie. Gœtz zur Begründung der von ihm vorgeschlagenen

dritten These,



_ 236 —

Herr Pfarrer Lie. 67œfe-Passau hat, gestützt auf gründliche
Forschungen, jüngst ein Werk über die Slavenapostel Cyrillus
und Methodius herausgegeben und schildert nun in gedrängten
Zügen die Wirksamkeit der beiden Männer. Diese begründeten
im 9. Jahrhundert in Mähren und Pannonien katholische
Nationalkirchen, die in ihrer geschichtlichen Grundlage und
Entwickelung dem Altkatholizismus nahe verwandt sind. Ihr
dogmatischer Standpunkt ist der der sieben, vom Morgen- und
Abendland anerkannten allgemeinen Konzilien, zu denen sich
auch die Altkatholiken bekennen. Methodius bekämpfte den
abendländischen Zusatz filioque, von dem auch die Altkatholiken
anerkennen, dass er nicht in rechtmässiger Weise in das
Glaubensbekenntnis der allgemeinen Kirche eingefügt worden sei.

Auch hinsichtlich des Primats des römischen Bischofs steht
Methodius auf dem gleichen Boden, auf welchem sich die
Altkatholiken befinden. Einen päpstlichen Universalepiskopat
anerkannte er so wenig, dass er eine slavische Nationalkirche
organisierte und eine slavische Liturgie schuf und trotz
päpstlichem Verbot bis an sein Lebensende festhielt. Daher trat er
auch mit dem Patriarchen von Konstantinopel in Verbindung,
trotzdem Rom die Kirchengemeinschaft mit demselben aufhob.
Auch bezüglich der Kirchendisciplin blieben die Slavenapostel
in Übereinstimmung mit der alten ungeteilten Kirche. Der
Redner verfolgt die Geschichte der vom Papst verbotenen
slavischen Liturgie und enthüllt die charakteristische Taktik,
nach welcher Rom zeitweise einzelnen Völkerschaften den

Gebrauch dieser Liturgie gestattete, um die betreffenden Kirchen
anzuziehen oder festzuhalten, dann aber, wenn er den
Zeitpunkt für günstig hielt, das Verbot wieder erneuerte. In neuerer
Zeit erhielten Montenegro und Serbien dieses päpstliche
Gnadengeschenk, während es den mit Rom verbundenen Slaven in
Istrien und Dalmatien wieder entzogen wurde. Trotz der
durchaus altkatholischen Stellung, die die Slavenapostel
eingenommen haben, verehrt die römische Kirche die beiden als

Heilige, strebt aber nach Kräften danach, überall deren Werk
zu vernichten. (Vgl. den Wortlaut des Referates in der „Revue
Internat, de Théologie", Januar 1898, S. 34—45.)

Herr Dr. Iska-Bern : Sie werden es begreiflich finden,
dass ich als Slave zu der vorliegenden und der folgenden
These um das Wort bitte. Ich halte den Gegenstand, mit dem



— 237 —

wir uns befassen, für sehr wichtig. In diesen Tagen war ich
in Böhmen, um mich mit den dortigen Verhältnissen bekannt
zu machen. Wo ich hinkam, fand ich für den Plan, wieder
eine slavische Nationalkirche ins Leben zu rufen, sympathisches
Gehör. Lassen Sie mich betonen, dass man damit keine
politischen Zwecke verfolgt. Man ist im Gegenteil endlich des

Missbrauches der Kirche und Religion zu politischer Agitation
überdrüssig geworden und möchte diesem Unfug ein Ende
machen. Gewiss verkennt man gar nicht, dass eine romfreie
slavische Nationalkirche auch ihre politische Bedeutung hätte.
Sie würde die römischen Agitatoren zwingen, Mass zu halten,
um uns nicht alle Leute, die katholisch sein wollen und in der
Kirche Erbauung suchen, zuzutreiben. Sie fragen vielleicht:
Warum haben Sie nicht schon längst zu diesem Mittel
gegriffen? Ich antworte: Bei uns herrscht das Vorurteil, der
Altkatholizismus sei lediglich das Werk einiger deutscher
Theologen. Allein glauben Sie mir : Die Resolutionen, die Sie fassen
werden, werden bei den Slaven ein Echo finden. Unser Volk
ist religiös und ist katholisch ; es wird ihm nicht schwer fallen,
Ihre Sache zu der seinigen zu machen; es braucht sie nur
kennen zu lernen. In dieser Hinsicht ist von grosser Bedeutung

das Zeugnis der orthodoxen Kirche des Ostens. Dieses
Zeugnis wird auf unser Volk Eindruck machen und ihm
beweisen, dass ja auch Sie die „Hinterlage des Glaubens" bewahren
wollen und thatsächlich bewahren. Wer mein Volk kennt,
wird wissen, dass es ein frommes Volk ist, obwohl man es ihm
oft schwer genug gemacht hat, katholisch zu bleiben. Ich
wiederhole noch einmal: Es handelt sich für uns Slaven in
dieser Frage um Religion, nicht um Politik.

Herr Pfarrer -Sc/m-mer-Konstanz : Was mein Kollege Dr.
Iska von Böhmen erzählt hat, habe ich in Mähren erfahren,
wo ich jüngst 14 Tage verweilte. Von Olmütz bis Ung. Hradisch
dehnt sich eine reich gesegnete Ebene aus. Unter dem Volke,
das hier wohnt, bin ich aufgewachsen. Es sind die Hannaken,
ein geistig regsames, freiheitlich gesinntes Völklein. Seit Jahren
nun besteht in der Hanna eine Cyrillo-Methodeische Bewegung,
die gut organisiert ist. Sie hat sich in dem zweimal wöchentlich

in Kremsier erscheinenden „Velchrad" ein Organ geschaffen.
Kremsier ist der Mittelpunkt der Hanna, die Perle des reichsten
aller Bischöfe, des Fürstbischofs von Olmütz. Dort habe ich



— 238 —

meine Gymnasialstudien absolviert; ich kenne die dortigen
Verhältnisse. Während meines jüngsten Aufenthaltes daselbst
habe ich wiederholt den „Velchrad" zur Hand genommen.
Ich war erstaunt über die klare, feste, Rom gegenüber schroff
ablehnende Sprache. Das Blatt ist von einem Hannaken
redigiert, und gehen Sie in der gesegneten Hanna von Haus zu
Haus, so finden Sie es auch in der Hütte des kleinen Mannes,
den klerikalen „Hlas" nirgendwo. Auf einem Dorf bei Kremsier
traf ich jüngst einen Bauer, der mich fragte: „Was sind Sie

eigentlich, Herr Pfarrer; Ihre Eltern waren doch katholisch?"
„Ich bin ebenfalls katholisch, altkatholisch", antwortete ich.

„Was ist denn das, altkatholisch?" Als ich ihm das erklärte,
rief er thränenden Auges : „Dann bin ich auch altkatholisch,
und soweit Sie hier sehen, wohnen lauter Altkatholiken."
In der Hanna haben Sie auf der einen Seite den Hostein mit
der berühmten Wallfahrtskirche — jetzt in den Händen der

Jesuiten, auf der andern Seite das Cyrillo - Methodeische
Velchrad — jetzt in den Händen der Jesuiten. Zwischen diesen
beiden. Zwingburgen der Jesuiten aber wohnt das freiheitsliebende

Volk der Hanna. Da stand ich dieser Tage auf einer

Anhöhe, schaute hinüber auf das vieltürmige Kremsier, wo ich
die schönsten Jahre verlebt habe, und sagte mir: Dort hat ein

Wilic gewirkt, ein Reformator seines Volkes ; wollte Gott, dass

wieder ein Wilic käme für das hannakische Volk, um es zu

erlösen aus der römischen Knechtschaft. Das ist die Sehnsucht,
die in der Brust der Tschecho-Slaven in Mähren lebt. Reichen

wir diesem Volke die tland. Sagen wir ihm: Was ihr suchet,
das könnet ihr ja haben; greift nur zu, hier liegt es fertig
vor euch.

Herr Pfarrer TbWas-Gottesberg : Auch ich bin ein Hannake.
Wenn es eine Frage giebt, die mein Innerstes bewegt, so ist

es die vorliegende. Ich kann nur bestätigen, was Ihnen Herr Pfarrer

Schirmer soeben vorgetragen. Ich habe meine theologischen
Studien in Olmütz gemacht, wo ich unter 38 Priesteramtskandidaten

der einzige deutsche war. Es ist richtig, dass gegen
die Deutschen viel Missstimmung herrschte. Aber ich habe

seither erfahren, dass es ganz ungerecht ist, wenn man einerseits

deutsch und liberal, anderseits slavisch und ' ultramontan
für identisch hält. Es giebt Ultramontane hüben und drüben,

sogar unter liberalem Mantel. Ich habe die vierte These ge-



— 239 —

stellt, weil der Altkatholizismus am Nationalitätenprinzip
festhält, aber damit die nationalen Antipathien nicht verschärfen,
sondern die Nationalitäten zu ihrem Rechte kommen lassen
und versöhnen will.

Herr Professor Dr. Nippold-Jena: Ich möchte doch der
hellen Freude Ausdruck geben, mit der mich der Gang dieser

Verhandlung erfüllt. Jedes Wort, das ich von den Herren
Vorrednern gehört, kann ich unterschreiben. Gestatten Sie mir
nur eine kleine Ergänzung: Vergessen Sie die armen Ruthenen
nicht. Denken Sie daran, wie ihnen die Jesuiten ihr nationales
Kloster entrissen haben und was für eine Rolle der päpstliche
Nuntius dort spielte. Auch da handelt es sich um Neubelebung
dessen, was noch keimartig vorhanden ist. Sie dienen damit
dem Willen Gottes; denn, wie einst Döllinger es ausgesprochen
hat, auch die Nationalität ist eine Gabe Gottes, die man zu
pflegen hat.

Herr Dr. Weibel-Vuzem : Herr Pfarrer Tobias will die von
ihm gestellte vierte These fallen lassen; ich nehme sie wieder
auf, meine aber nicht, dass sie Gegenstand besonderer
Diskussion zu sein brauche. Sie enthält den allgemeinen Grundsatz,

zu welchem der Vorschlag des Herrn Pfarrer Gœtz eine
einzelne Anwendung bildet. Selbstverständlich findet der Grundsatz

auch seine Anwendung auf die Ruthenen, auf die Italiener,
deren Repräsentant hier unser Freund Miraglia ist, und auf
andere Nationalitäten.

Herr Pfarrer Deprida-Bessendorf : Ich wirke seit drei Jahren
an der tschechisch-deutschen Sprachgrenze. Eine halbe Stunde
von meiner Gemeinde entfernt ist eine tschechische Gemeinde
von 3—4000 Seelen. Ich stehe zu dieser Gemeinde in
friedlichster Beziehung. Wenn wir auf rein religiösem Boden bleiben,
wird es nicht allzu schwer sein, auch eine tschechische Nationalkirche

zu organisieren. Schon jetzt kommen oft Tschechen zu
uns herüber, um an unserm deutschen Gottesdienst teilzunehmen.
Sie freuen sich über jeden Fortschritt, den wir zu verzeichnen
haben. Noch grösser wäre gewiss ihre Freude, wenn sie dazu
kämen, tschechische Gemeinden zu bilden und in ihrer Sprache
Gottesdienst halten zu können.

Herr Bischof Dr. Weber: Wir alle, vom ersten bis zum
letzten, haben mit hoher Freude das treffliche Referat und die
gefallenen Voten vernommen. Einmütig wurde bezeugt: Auch



— 240 —

in den slavischen Völkern ist ein lebendiger Zug* für die
Wiederherstellung eines romfreien, echten und wahrhaften Katholizismus.

Nun sind wir hier in Österreich, und es wurde von
unserm Präsidenten wiederholt mit vollem Recht betont, dass

wir uns jeder politischen Diskussion enthalten und uns auf
rein religiöse Dinge beschränken sollen. Da meine ich nun,
es sei Sache der bischöflichen Verwaltung der altkatholischen
Kirche Österreichs, die hier erörterte Angelegenheit sich gründlich

ad notam zu nehmen und dafür zu sorgen, dass in die

Gegenden mit gemischter Bevölkerung Geistliche kommen, die
beide Sprachen beherrschen, und dass diese versuchen, durch
rein religiöse Wirksamkeit auch unter dem tschechischen Volke
altkatholische Gemeinden zu gründen. Das wäre der praktische
Gewinn, den wir aus diesen Verhandlungen haben, und ich
schliesse mit dem Wunsche, dass der Herr Bistumsverweser
und der österreichische Synodalrat und die ganze bischöfliche
Verwaltung in diesem weittragenden Werke reichen Erfolg und
Gottes Segen haben mögen.

Herr Abgeordneter Professor Bendel-Wien: Wir alle sind

darin einig, dass in unserer Versammlung keine Politik getrieben
werden soll. Es gehört sonst freilich zu meinem Beruf, Politik
zu treiben, aber ich anerkenne unumwunden, dass in die
vorliegende Frage die Politik nicht hineinreden darf. Als Deutscher,
der mit Leib und Seele an seinem Volke hängt, begrüsse ich

es mit Freuden, wenn die andern Völkerschaften ihre
selbstständigen nationalen Kirchen in diesem Lande errichten, weil
ich überzeugt bin, dass dann der unselige Nationalitätenstreit,
der unser liebes Vaterland verwüstet, viel von seiner Schärfe

verlieren würde. Diese nationalen Kirchen würden gewiss jedem
Volke seine volle Selbständigkeit, seine volle Eigentümlichkeit
und Selbstberechtigung lassen und könnten, nebeneinander
bestehend, nicht eine feindselige Stellung gegeneinander
einnehmen. Sie würden ja doch alle auf demselben Grunde ruhen,

von dem heute so schön gepredigt worden ist, auf dem ein für
allemal gelegten Fundamente Jesus Christus. Diese Nationalkirchen

würden höchstens noch einen friedlichen Wetteifer

kennen, der heilsam ist. Ich glaube daher, solche Nationalkirchen

würden für unser Vaterland von unermesslichem
Werte sein.



— 241 —

Herr Präsident Philippi: Das Wort wird nicht weiter
verlangt; ein Gegenantrag liegt nicht vor; die beiden Thesen III
und IV sind angenommen. Nach dem Antrag des Herrn Dr.
Weibel soll in der endgültigen Redaktion die These IV
vorangestellt werden. (Vgl. den Wortlaut der beiden Thesen unten
S. 262, E. und F.) Ich erteile das Wort Herrn Professor Dr.
Michaud zur Begründung der von ihm vorgeschlagenen fünften
These.

Herr Professor Dr. Michaud-Bem referiert in französischer
Sprache. Er beginnt damit, dass er zwischen den wahren und

guten und den falschen und verderblichen Beschlüssen und
Massregeln des Konstanzer Konzils scharf unterscheidet. Zu
den Missgriffen des Konzils rechnet er die Verdammung des
Johannes Huss und Hieronymus von Prag. Er zeigt, dass diese

Verdammung unter Missachtung von Recht und Gerechtigkeit
ausgesprochen worden ist. Wenn Johannes Huss Dinge lehrte,
über die man verschiedener Ansicht sein kann, so steht doch
fest, class er das katholische Dogma vortragen wollte. Er
verdient, als Märtyrer geehrt zu werden, und ist als Vertreter
des katholischen Dogmas im Gegensatz zu römischer Abirrung
ein Vorläufer des Altkatholizismus. (Vgl. den Wortlaut der
Referates in Nr. 21 der „Internat, theolog. Zeitschrift" vom Januar
1898, S. 46—56.)

Herr Dr. Iska-Bern : Der Mahnung des Präsidenten folgend,
fasse ich mich kurz. Ist es notwendig, zur Organisierung
nationaler Kirchen auch unter unsern slavischen Völkerschaften
zu schreiten? Ja. Jeder, dem Christentum und Katholizismus
am Herzen liegen, wird mir zustimmen. Der Romanismus treibt
seine Bekenner in den Indifferentismus hinein. Sic klagen
darüber, dass der Indifferentismus das grösste Hemmnis der
altkatholischen Bestrebungen bilde. So ist es. Dieses Übel ist auch
bei uns im Zunehmen, und es lässt sich das gar nicht anders
denken. Sollen wir zuwarten, bis den grossen Massen unseres
Volkes die Liebe zur Religion und zur katholischen Kirche aus
dem Herzen gerissen ist Dann ist's zu spät. — Wird es aber
möglich sein, auch bei uns eine katholische Nationalkirche zu
errichten? Ich bin davon überzeugt. Die Sache wird ja ihre
Schwierigkeiten haben und langsam gehen. Die Bewegung
kann natürlich nicht von solchen ausgehen, die für ihre
Herrschaft fürchten, sondern muss im Volke selbst ihren Anfang

Bevue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 16



— 242 —

nehmen. Sie kann sich auch nicht an eine der bestehenden
politischen Parteien anschliessen ; in der nationalen Kirche
sollen die Anhänger aller politischen Richtungen Platz finden.
Wir müssen also den Samen in die Masse des Volkes selbst
hineinwerfen. In dieser Hinsicht ist heute schon etwas
geschehen. Der Geist, der aus Ihren. Reden sprach, und die
Resolutionen, denen Sie Ihre Zustimmung gegeben haben, können
unser Volk nur sympathisch berühren. Ich danke Ihnen für
die brüderliche Gesinnung, die Sie uns bekunden. Ich danke
Ihnen für die ehrende Anerkennung, die Sie den grossen Männern

meines Volkes zollen.
Herr Dr. Weibel - Luzern : Es wird mir von verschiedenen

Seiten bemerkt, dass die These in der vorgeschlagenen Form
ein geschichtliches Urteil enthalte, zu dem wir kaum kompetent
seien, da ja unmöglich angenommen werden könne, dass wir
uns eine genaue Kenntnis der Thatsachen verschafft haben,
die zur Verurteilung der beiden Märtyrer Johannes Huss und

Hieronymus von Prag führten. Ich traue mir zwar meinerseits
ein solches Urteil zu, da ich mich seiner Zeit einlässlich mit
dem Gegenstand beschäftigt und darüber auch eine Schrift
publiziert habe. Allein es wird richtig sein, dass wir hier
nicht berufen sind, historisch-kritische Fragen zu erledigen.

Herr Bischof Dr. Weber giebt unter näherer Begründung
der These eine neue Form, in welcher sie einstimmig
angenommen wird. (Vgl. unten, S. 262, G.)

Präsident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn Bischof
Dr. Weber zur Begründung der sechsten These.

Herr Bischof Dr. Weber hatte nachfolgende These
vorgeschlagen :

Die Philosophie des österreichischen Gelehrten Anton Günther stellt

gegenüber den Leistungen früherer Zeiten einen bedeutenden Fortschritt
dar in dem wissenschaftlichen Verständnisse und in der Begründung des

positiven Christentums. Es ist nicht zu rechtfertigen, dass sie durch Papst
Pius IX. verurteilt wurde und dass Günthcrsche Schriften auf das

Verzeichnis der verbotenen Bücher gesetzt worden sind.

Der Referent erläutert und begründet diese Sätze. (Vgl.
den Wortlaut des Referates in der „ Internationalen theol.

Zeitschrift", Januar 1898, S. 24—33.) Auf die Bemerkung des Herrn
Dr. Weibel, dass es seiner Meinung nach nicht Sache des Kon-



gresses sein könne, über philosophische Probleme und Systeme
ein Urteil abzugeben, zieht Herr Bischof Weber die These zurück.

Herr Präsident Philippi: Herr Bischof Dr. Weber hat das
Wort zur Motivierung der zweiten von ihm vorgeschlagenen
These :

Herr Bischof Dr. Weber: Die Männer, welche die
altkatholische Bewegung ins Leben riefen, waren samt und sonders

gläubige, als solche allgemein anerkannte und zum Teil
berühmte Katholiken. Ich brauche bloss Namen wie Döllinger,
Reinkens, Petri, von Schulte, Maassen, Reusch, LIerzog, Hilgers,
Menzel, Knoodt, Baltzer, Langen, Friedrich, Michelis und
andere in die Erinnerung zu rufen, um die Behauptungen als
wahr und unanfechtbar erscheinen zu lassen. Keinem
derselben fiel es ein, aus der katholischen Kirche auszuscheiden.
Im Gegenteil entschloss man sich, der That des 18. Juli 1870
energischen Widerstand zu leisten, weil man der festen,
wohlbegründeten Überzeugung war, dass durch Jone eine neue
Kirche gegründet worden, die sich nur sehr zu Unrecht noch
als katholische Kirche bezeichne. Gegenüber dieser neuen
Kirche wollte man die alte wahrhaft katholische nicht
preisgeben, vielmehr war alles Bemühen darauf gerichtet, sie aus
der Verunstaltung, in die der Ultramontanismus sie bis zur
Unkenntlichkeit gebracht, in ihrer vollen Reinheit wieder
erstehen zu lassen.

Der hieraus entstehende Geisterkampf nötigte den
Altkatholizismus dazu, innerhalb der römischen oder päpstlichen
Kirche zwischen den katholischen und ultramontanen Elementen
scharf zu unterscheiden und diese als unkatholische und
unchristliche in helles Licht zu setzen. Und da dieselben nicht
bloss die Lehren, sondern auch die Disciplin und den Kultus
der römischen Kirche völlig überwucherten, so sah sich der
Altkatholizismus auch sehr bald aufgefordert, die letztere in
der angegebenen dreifachen Richtung einer scharfen und wahr-
heitsgemässen Kritik zu unterziehen. Diese kritische Arbeit,
welche naturgemäss zu einer Polemik gegen den Ultramontanismus

seinem ganzen Umfange nach sich gestaltet, kann
der Altkatholizismus auch heute und auf lange Zeit hinaus
nicht entbehren. Er kann und darf erst dann darauf
verzichten, wenn die römische Kirche ihr am 18. Juli 1870
begangenes Unrecht wieder gut macht, die damals proklamierten



— 244 —

neuen Glaubenssätze mit dem ganzen kirchenpolitischen System,
deren konzentrierter Ausdruck sie sind, als unkatholisch und
un christlich verwirft und die überlieferte geoffenbarte Wahrheit

nicht mehr dazu gebraucht, um dem Papste die
Weltherrschaft zu verschaffen, sondern um Christus durch den
Glauben wieder wohnen zu machen in den Herzen der Menschen.

Aber so notwendig dem Altkatholizismus die Polemik gegen
den Ultramontanismus noch auf lange Zeit auch immer sein

mag, sie ist in ihm und für ihn doch nur das Mittel zu einem
weit höheren Zwecke; sie ist deswegen, wie römischerseits oft
verläumderisch behauptet worden ist, auch keineswegs die
Hauptsache und der Schwerpunkt des Altkatholizismus. Denn
die Hauptaufgabe desselben besteht doch eben darin, der
ultramontanisierten römischen Kirche gegenüber in Lehre und
Verfassung, Disciplin und Kultus die wahrhaft katholische
Kirche ohne alle und jede ultramontane Verunstaltung zu
neuem Leben zu erwecken. Diese grosse und lohnende
Aufgabe mehr und mehr fruchtbringend zu erfüllen, muss namentlich

die Sorge der altkatholischen Synoden sein ; sie ist ferner

ganz besonders der Wirksamkeit der Geistlichen in den. schon
bestehenden und sich noch bildenden Gemeinden anvertraut.
Vor allem soll in der Predigt, Christenlehre, dem
Religionsunterrichte an die Kinder die Polemik gegen den Ultramontanismus

gänzlich zurücktreten oder doch auf das allerbeschei-
denste und notwendigste Mass besekränkt werden. Alle diese

priesterlichen Handlungen sind dazu bestimmt, den Gläubigen
die Geist und Gemüt bereichernde Gedankenfülle und Gedankentiefe

der Wahrheiten des Evangeliums mehr und mehr zu

klarem und deutlichem Bewusstsein zu bringen. Je treuer und

gewissenhafter die Geistlichen diese ihnen obliegende Aufgabe
erfüllen, um so mehr werden sie dazu beitragen, echte
Religiosität und Sittlichkeit zu verbreiten, den Altkatholizismus
allen denen zu empfehlen, welche diese grössten Güter des

Menschen und Christen zu schätzen wissen, um so seiner innern
Befestigung und seinem allmählichen Wachstum die Wege zu

bereiten.
Herr Bischof Dr. Herzog: Ich begreife und billige den

Beifall, mit dem Sie die Ausführungen meines Bruders im

bischöflichen Amte aufgenommen haben und will denselben

nicht widersprechen; aber ich glaube, im Sinne des Herrn



— 245 —

Bischofs Weber zu handeln, wenn ich Ihnen vorschlage, die
These mit einem Zusatz zu erweitern, der Missverständnisse
ausschliesst. Wir dürfen und können nicht unterlassen, auch
in der Predigt und im Religionsunterricht von den Punkten zu

reden, in denen wir uns von. der römischen Kirche
unterscheiden. Die Mitglieder unserer Kirche sollen wissen, warum
sie altkatholisch sind, und die Befähigung- erhalten, über ihren
Glauben und ihre kirchliche Stellung Rechenschaft zu geben.

Herr Bischof Weber erklärt sich mit dem Zusatz
einverstanden. Die These wird in der erweiterten Form einstimmig-
angenommen (vgl. unten, S. 263, H.).

c. Festmahl im Ronachersaal, nachmittags 272 Uhr. — Es
beteiligen sich etwa 140 Personen. Herr Bischof Dr. Herzog
spricht das Tischgebet. — Die erste Tischrede hält Herr Bischof
Dr. Weber. Während die Versammlung sich erhebt, kündigt
er an, dass er auf Sc. Majestät den Kaiser Franz Josef ein
Hoch ausbringen wolle. Es geschieht ungefähr mit folgenden
Sätzen: Wir befinden uns in der Hauptstadt Österreichs und
gedenken darum zuerst des glorreichen Kaisers Franz Josef.
Wie die christlichen Kirchen Schwierigkeiten haben bei der
Erfüllung ihrer Aufgaben, so auch besonders grosse Staaten.
Zu diesen gehört in erster Linie Österreich mit seinen
verschiedenen Nationalitäten. Wir Altkatholiken haben keine
politischen, keine staatlichen Aufgaben, sondern rein religiöse;
aber wir haben das Bewusstsein, dass dasjenige, was wir
Altkatholiken allein anstreben können, durch Behandlung der
religiösen Probleme und mit Beziehung auf die Annäherung
der Konfessionen, für die staatlichen Interessen von grösster
Wichtigkeit sei. Unsere religiösen Bestrebungen werden in
hervorragendem Masse dazu führen, dass der politische Kampf
der Nationen an Schärfe verliert und ihre Beziehungen einen
versöhnlichen Charakter annehmen ; denn nicht dadurch sind
Völker zu leiten, dass man sie ihrer Selbständigkeit beraubt,
sondern ihnen freien Raum lässt. Indem wir indirekt durch unsere
Arbeit fördernd dabei einwirken, erinnern wir uns des Landes-
fürsten und erheben unsere Blicke zu ihm mit dem innigsten
Wunsche, dass er stets Ratgeber habe, die von der Erkenntnis
des Evangeliums durchdrungen sind, so dass Einheit und
Frieden gefördert werden auf dem Boden des Evangeliums.



— 246 —

Se. Majestät der Kaiser von Österreich, der mit dem Kaiser von
Deutschland und dem Kaiser von Russland als gütiger Friedenskaiser

den Frieden fördert, Se. Majestät der Kaiser Franz
Josef, für den auch unsere Gebete zu Gott emporsteigen,
regiere noch viele Jahre und lebe hoch, hoch, hoch!

Die Versammlung singt stehend die österreichische Nationalhymne.

Herr Kongresspräsident Philippi: Der Verlauf des

Kongresses erfüllt uns alle mit hoher Befriedigung. Dafür sind
wir dem Vorbereitungs- und Lokalkomitee unsern Dank schuldig.

Dank schulden wir auch der altkatholischen Gemeinde
Wien für den herzlichen Empfang, den sie uns bereitet hat.
Ich verbinde damit den Dank, den wir den österreichischen
Altkatholiken insgesamt zollen für ihre Opferfreudigkeit und
ihren Glaubensmut. Ein Hoch der altkatholischen Kirche
Österreichs.

Herr Erzbischof Gul: Die Altkatholiken wollen der Sache
Christi dienen; seine Lehre halten sie fest; seine Kirche suchen
sie in ihrer Reinheit herzustellen. Es lebe die altkatholische
Bekenntnistreue, wo sie sich finden möge.

Herr Bischof Dr. Herzog: Ich feiere heute das 25jährige
Jubiläum als Altkatholik; denn anlässlich des Kongresses in
Köln im Jahr 1872 bin ich aus der päpstlichen Obeclienz
herausgetreten. Was mir den Schritt schwer machte, war die

Voraussicht, dass ich nun in den Augen von sehr vielen, die

ich liebte, ein Schismatiker, ein Ketzer sein werde. Den bösen

Schein, wir seien eine Sekte, hätten wir alle auf die Dauer
nicht leicht ertragen, wie bestimmt wir auch wussten, dass uns
in Wahrheit dieser Vorwurf gar nicht treffe. Den bösen Schein
haben von Anfang an die Kirchen des Ostens und Westens, die

uns so brüderlich die Hand reichten und deren ehrwürdige
Vertreter unter uns sind, zerstört. Ihnen gilt mein Hoch.

Herr Protopresbyter Janyschew: Welcher Christ kann
zaudern, Leuten die Hand zu reichen, die auf dem Boden des

ursprünglichen Christentums stehen wollen. Ich fühle mich
heute wie bei einem Festtag der orthodoxen Kirche. Wir
hoffen eine Vereinigung der Altkatholiken mit den orthodoxen
Christen. Ein Hurrah dem Präsidenten des Kongresses und
den altkatholischen Bischöfen!



— 247 —

Herr Bischof Dr. Seymour von Springfield, dessen englische
Rede von Herrn Dr. Weibel deutsch wiedergegeben wird:
Wäre der babylonische Turm nicht gewesen, so redeten wir
alle eine Sprache. Aber der Altkatholizismus hat in gewissem
Sinne die Einheit der Sprache wiederhergestellt. Die Sprache,
die er redet, wird im Osten und Westen verstanden. Diese
Kongresstage gehören zu den schönsten meines Lebens. Halten
Sie sich in allen Dingen an das Vorbild des Herrn, geben Sie
Gott was Gottes, dem Kaiser was des Kaisers ist. Gottes Segen
kann Ihnen nicht fehlen.

Herr Professor Dr. Nippold: Warum hat die Reformationskirche

mit dem Episkopat gebrochen? Der Protestantismus
hatte in den Bischöfen weltliche Fürsten vor sich, ebenso wie
im Papsttum die Nachfolger der römischen Cäsaren unter der
falschen Flagge des sogenannten Apostelfürsten. Ähnliche
Vorwürfe treffen die altkatholischen Bischöfe nicht. (Redner durchgeht

die Geschichte des altkatholischen Episkopats und lässt
das altkatholische Bistum in seinen Trägern hochleben.)

In schwungvoller Ansprache feiert Herr Stadtpfarrer
#cAmwer-Konstanz die altkatholischen Frauen uud Mütter, Herr
Professor Dr. Michaud, seiner Beziehungen zu Döllinger gedenkend,

die bis in das Jahr 1868 zurückreichen, die Vereinigung
der Nationalkirchen. — Herr Nationalrat Dr. Joos charakterisiert

das römische Papsttum, indem er an einzelne Sätze des
Bischofseides und an die Fabeln des römischen Breviers er-
innert. — Herr Kirchenvorstand Frohlich-Wa.Ynsà.oYÌ dankt dem
Herrn Philippi für die freundliche Anerkennung, schildert die
hoffnungsvollen Zustände in Böhmen und ermuntert zu fortgesetzter

Opferwiiligkeit. — Als letzter Redner erhebt sich Don
Miraglia aus Piacenza, um in flammender lateinischer Rede zu
schildern, wie er jenseits der Alpen den gleichen Kampf führt,
wie die Altkatholiken diesseits der Alpen.

d. Zioeite öffentliche Versammlung, j%% Uhr abends, in der
grossen Volkshalle des neuen städtischen Rathauses. — In
Verhinderung des Präsidenten übernimmt Herr Professor Bendel
als I. Vizepräsident den Vorsitz.

Herr Seminarpräsident van Thiel-Amersfoort erstattet
Bericht über die unter dem Erzbischof von Utrecht stehende
altkatholische Gemeinde in Paris und die hingebende Thätigkeit
des Herrn Pfarrer Volet. Mit Hülfe der Glaubensgenossen in



— 248 —

Holland gelang es, am Boulevard d'Italie 96 eine schöne Kirche
zu bauen. Die Gemeinde wächst fortwährend. Herr Pfarrer
Volet besucht die Gemeindegenossen fleissig, hat gute religiöse
Schriften herausgegeben und verrichtet mit grossem Ernst und
Eifer seine priesterlichen Obliegenheiten. Dei' Redner erbittet
sich die Erlaubnis, der Gemeinde und ihrem Pfarrer den
sympathischen Gruss des Kongresses übermitteln zu dürfen.

Herr Schulrat Dr. Küppers-Berlin hält einen glänzenden
Vortrag über die Pflicht und die Wirkungen des aufrichtigen
Bekenntnisses in Sachen der Religion. (Vgl. den Wortlaut der
Ansprache in „Deutscher Merkur", Nr. 39, vom 25. September
1897.) Der Redner schliesst mit den Worten: „Ein jeder von
uns betrachtet sein Bekenntnis zum Altkatholizismus als ein
köstliches Kleinod, dessen geheimnisvolles Licht sein Inneres,
das Familienleben, die Stellung zur Gesellschaft und zum Vaterlande

klärt und erwärmt. Wir leben in dem erquickenden
Bewusstsein, in einer Zeit, da die idealen Güter leider bei vielen
an Wertschätzung verloren haben, unsere höchste, von Gott
geforderte Pflicht, das Bekenntnis der Überzeugung, erfüllt zu
haben. Wer Einsicht besitzt und frei ist von Vorurteilen, wird
zugestehen, dass seit der Reformation keine religiöse Bewegung
aufgetreten ist, die sich mit der unsrigen an Tiefe und Bedeutung

für das Wohl des einzelnen, der Nationen und der ganzen
Christenheit messen kann. Die Zukunft wird diese Ansicht
wahr machen, wenn es uns nur mit Gottes Hülfe gelingt, die

jetzt herrschende Pest der religiösen Gleichgültigkeit und die

das ganze Volk entsittlichende Unaufrichtigkeit zu überwinden."
Herr Professor Dr. Nippold-)ena, : Verehrte Glaubensgenossen

Wenn ich Sie so anrede, so liegt darin ausgesprochen,
was mir den Mut giebt, hier von Dingen zu reden, die noch

nicht allgemein verstanden werden können. Ich habe ja oft

gehört, dass man uns vorwirft: „Ihr treibt Zukunftsmusik."
Was man einst ironisch so nannte, bekam bekanntlich nachher

eine gewaltige Bedeutung- für das musikalische Leben der

Gegenwart. Die altkatholischen Kongresse haben von jeher
einen Ton angeschlagen, der verstanden worden ist. Die
theologische Fakultät in Bern, die in Luzern beschlossene theologische

Zeitschrift waren solche auf die Zukunft berechnete

Unternehmungen. Was hier in Wien über die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen beschlossen worden ist, wird auch seine



— 249 —

Bedeutung für die Zukunft haben. Die amerikanischen Bischöfe,
die die Sache angeregt haben, erinnern wieder daran, wie
schon Paulus und Petrus, wiewohl verschiedene Wege gehend,
doch die Kraft von dem Einen Herrn hatten. Ist der grosse
Moment genug gewürdigt, da Paulus die Stimme vernahm:
„Komm herüber zu uns und hilf uns" Ist es genug verstanden,

was es heissen will, wenn Petrus endlich gestehen muss:
„Nun sehe ich, in allerlei Volk, wer Gott fürchtet und recht
thut, der ist ihm genehm"? Was der österreichische
Volksheilige Kaiser Franz Joseph II. angestrebt hat, ist ja zeitweilig
wieder unterdrückt worden ; aber die Synode der österreichischen

Altkatholiken, der ich gestern als Gast beiwohnte, hat
mir die tröstliche Gewissheit gegeben, dass die Saat nicht ganz
ausgerottet ist. Von der heute noch kleinen Gemeinschaft
kann sogar eine Befruchtung des deutschen Geistes ausgehen.
Erlebten und erleben wir denn solches nicht schon in der
Litteratur? Giebt es denn Grösseres in unserm Drama als Ihren
Anzengruber? Giebt es in ganz Deutschland einen Volksschriftsteller,

der so das deutsche Herz zu ergreifen weiss wie
Rosegger Es ist mir nichts Rätselhaftes, wie Pfarrer Schirmer
„altkatholische Spuren in Roseggers Volkspoesie" nachweisen
konnte. Das ist ein Anfang. Ich danke Gott, dass ich diese
Tage hier in Wien erleben durfte. Neben dem, was mich in
Wien persönlich erwärmt, steht zugleich die Erinnerung an
die schöne Steiermark, an Gratz, an Wieden. Von da aus ist
Rosegger mir verständlich geworden als der Dolmetscher
deutschösterreichischer Frömmigkeit.

Don Aliraglia-Pi&cenza, führt in lateinischer Sprache aus,
er sei katholischer, apostolischer, römischer Priester, römisch
aber eben nur als Lateiner hinsichtlich des Ritus, dessen er
sich bediene; hinsichtlich der Lehre sei er altkatholisch. Damit

ständen die liturgischen Bücher, das Missale, Rituale, Pon-
tihkale und Brevier so wenig in Widerspruch, dass er im Gegenteil

jeweilen diese Bücher mit auf die Kanzel nehme und nach
Erklärung der heiligen Schrift seinen Zuhörern zeige, wie auch
nach dem römischen Ritus alles Heil auf dem Glauben an
Christus beruhe. Leider wisse man das heute in Italien nicht
mehr. Der Glaube sei durch den Aberglauben verdrängt, an
die Stelle der Gottesverehrung ein Bilder- und Reliquiendienst
getreten und die Religion zu einem Mittel geworden, das Volk



— 250 —

auszubeuten und zu knechten. Er kämpfe für den Katholizismus

und die katholische Kirche und tröste sich bei allem Jammer

der Gegenwart mit der Verheissung des Herrn, class die
Pforten der Hölle die Kirche Christi nicht überwältigen werden.

Herr Popovitsky, Rédacteur des „Pilger", einer in St. Petersburg

erscheinenden religiösen Zeitschrift, hält eine französische
Ansprache, die nachher im Catholique National, Nr. 22, 9.

Oktober 1897, gedruckt worden ist. Er erinnert an seine Aufsätze
in der „Internat, theolog. Zeitschrift", in der er sich warm für
eine Vereinigung zwischen Altkatholiken und Orthodoxen
ausgesprochen hat. Das Problem der kirchlichen Wiedervereinigung

beschäftige die russische Presse lebhaft. Mit grosser
Anerkennung spricht er von den gleichen Bestrebungen unter den

Altkatholiken und segnet den Tag, an dem die Christgläubigen
wieder ein Herz und eine Seele sein werden.

Herr Dr. lEei&eHLuzern : Auf der Lippe unserer Freunde
aus andern Kirchen begegnen wir immer, wenn wir mit ihnen
zusammenkommen, der Frage : wachset Ihr Und wenn wir
sagen, wenig, oder nur langsam, so wird weiter gefragt: wie
kommt das? Und man pflegt dann zuweilen auf die ersten
Jahrzehnte der Reformation und ihre Fortschritte hinzuweisen.
Daher darf ich wohl die Frage zu beantworten suchen : warum
wachsen unsere Kirchen nur so langsam und nicht wie s. Z.

die Reformationskirchen
Da dürfen wir vorab die staatsrechtlichen Verhältnisse

nicht ausser acht lassen. Zur Zeit der Reformation des 16.

Jahrhunderts galt der Satz: „cujus regio, illius et religio", d. h. der

Landesherr verfügt über die Religion seiner Unterthanen. Das

war schon vor der Reformation so gewesen, und es hatten bei

dem Streite der verschiedenen Päpste die Landesherren
verfügt, zu welcher Obedienz das Land gehören solle. Heute ist

das glücklicherweise, anders, heute ist das Individuum frei,
seine Religion zu bestimmen. Die Reformation ist nur
durchgedrungen da, wo die Fürsten, dafür waren, sonst wurde sie

überall unterdrückt, auch wo sie Hunderttausende und Millionen
Bekenuer hatte, wie in Österreich und Frankreich. Jetzt, wo

der einzelne mit seinem Entschlüsse auf sich selbst gestellt ist,

liegen die Verhältnisse natürlich schwieriger. Dazu kommt aber,

dass die gebildeten, führenden Katholiken, die hier in Betracht

fallen, durchweg durch das römische Kirchenwesen abgestossen



— 251 —

und gegen alle kirchlichen Fragen gleichgültig, wo nicht renitent

gemacht sind. Das war zur Zeit der Reformation ebenfalls
anders.

Sodann aber dürfen, müssen wir wohl sagen, dass diese

Entwickelung eine Fügung der Vorsehung ist; denn wenn z. B.

Bayern s. Z. in Mehrheit durch staatliche Anordnung altkatholisch

geworden wäre, dann wäre alle gründliche Reform
unmöglich geworden, und wir wären heute wohl eine grössere
Zahl, aber unsere Kirchen könnten nicht den Anspruch auf
die Bedeutung erheben, die ihnen heute zukommt. Jetzt sind
sie ein Sauerteig für die abendländische Welt ; dieser Sauerteig
wirkt ohne Gepränge, ohne hervorzutreten, aber er wirkt, und
diesem Umstände verdanken wir heute die ehrenvolle Anwesenheit

von Vertretern grosser und ehrwürdiger Kirchen aus dem
Osten und Westen, von Norden und Süden.

Als Schweizer freue ich mich, in diesem herrlichen
Rathause der Stadt Wien zu sprechen. Da fühle ich mich gewissermassen

auf heimischer Erde. Wien und die Schweiz haben das
gleiche Wappen: das weisse Kreuz im roten Felde, das
unbefleckte mackellose Zeichen unseres Glaubens und unserer
Erlösung, getragen von dem breiten Grunde treuer opfermutiger
Liebe bis zum Tode. In diesem Zeichen kämpfen auch wir
Altkatholiken, und in diesem Zeichen werden wir siegen.

Herr Professor Bendel, Vorsitzender: Die Tage des
Kongresses sind für uns Österreicher Tage tiefgefühlter Freude.
Die Samenkörner, die gelegt worden sind, werden aufgehen
und Frucht bringen. Als die unseligen vatikanischen Dogmen
erlassen wurden, erklärte der Kultusminister von Stremayr
in einem unterthänigsten Vortrag Sr. Majestät dem Kaiser:
„Das katholische Bewusstsein bedarf in den weiten Kreisen
derer, welche den faktiösen Kreisen der ultramontanen Partei
fern stehen, dabei aber auf religiösem Gebiete nicht stark sind,
einer nachhaltigen Kräftigung ; denn es erleidet durch das
Unfehlbarkeitsdogma einen schweren Schlag." Unser geliebter
Kaiser und Herr sah sich auf Grund dieser Eingabe veranlasst,
das Konkordat zu kündigen. In jenen Tagen schien durch ganz
Österreich ein freier Geist zu wehen. Aber es wurde bald
anders. Heute ist der grossen Presse im allgemeinen ein
interessanter Spitzbube wichtiger — als der internationale Altkatho-
likenkongress. Wenige nur gab es, die die Konsequenzen zogen,



— 252 —

aus clem römischen Verband ausschieden und eine nationale
Kirche errichteten. Über die kleine Gemeinschaft kamen hier
in Österreich schwere Prüfungen, und wir wundern uns nicht,
wenn man auch auswärts wenig mehr von uns erwartete.
Aber wir sind doch standhaft geblieben, und es kamen wieder
bessere Jahre. Unsere Fortschritte sind nicht gerade erstaunlich;

aber in Böhmen haben wir uns mindestens verfünffacht.
Der Kongress giebt uns neuen Mut und neuen Ansporn. Mehr
und mehr wird auch das Volk erkennen, dass die Glaubensund

Gewissensfreiheit die Grundlage aller wahren Freiheit ist.
Weil wir die Religion Christi in alter Plerrlichkeit erstrahlen
lassen möchten, sind wir auch durchdrungen von wahrer Friedensliebe.

Diese findet Anklang. Hier sind ja Vertreter verschiedener

Kirchen, die uns brüderlich die Hand reichen. Aber
unser internationaler Kongress bedeutet nicht eine
Geringschätzung der Nationalität. Vielmehr anerkennen wir, dass die

Gliederung der Menschheit in Nationalitäten eine gottgewollte
ist, und wir glauben daher, class eine solche Gliederung auch

in kirchlicher Hinsicht dem Willen Gottes entspreche. So wenig
das Gebot, Vater und Mutter zu ehren, die allgemeine Menschenliebe

ausschliesst, so wenig ist die Liebe zur eigenen nationalen
Kirche der allgemeinen christlichen Liebe entgegen. Durch
nationale Kirchen wird das nationale Leben überhaupt neuen

und reichen Inhalt erhalten und werden die Kräfte eines Volkes

zu glücklicher Entfaltung gelangen, ohne damit in feindseligen
Gegensatz zu andern Nationalitäten zu geraten; denn unsere
Kirchen ruhen und werden ruhen auf dem einen Grund Jesus

Christus.

Dritter Kongresstag, 3. September.

a. Gedächtnisgottesdienst in der St. Salvatorische, vormittags

8 Uhr. Herr Seminarpräsiclent van Thiel celebriert die

hl. Messe. Während derselben hält Herr Pfarrer Tobias-Gottes-

berg eine Predigt über den Text: „Es ist ein heiliger und
heilsamer Gedanke, für die Verstorbenen zu beton, damit sie von

ihren Sünden befreit werden" (IL Machah. 12, 46.) : Wie wir
mit unsern kirchlichen Bestrebungen das Ziel verfolgen, eine

kirchliche Wiedervereinigung der Christgiäubigen anzubahnen,

so begleitet uns auch stets die Hoffnung auf eine selige Wieder-



— 253 —

Vereinigung mit den Brüdern und Schwestern, die schon aus
diesem zeitlichen Leben geschieden sind. Heute denken wir
ganz besonders an die, die ehedem auch an unsern Versammlungen

teilnahmen und uns durch ihr Wort erleuchteten und

erbauten, heute aber nicht mehr unter uns weilen, weil sie der
Herr in das grosse Vaterhaus abgerufen hat. Es wird die
Stunde kommen, da alle, die in den Gräbern sind — zu diesen
werden auch wir bald gehören — die Stimme des Sohnes Gottes
hören und auferstehen werden. Dann wird die wahre und
ewige Wiedervereinigung sich vollziehen. Allein auch hienieden
schon fühlen wir uns nicht ganz geschieden von den Entschlafenen.

Es ist ein heiliger Gedanke, für die Verstorbenen zu
beten, denn er ist uns von reiner Liebe eingegeben, und ein
heilsamer Gedanke, denn wir wissen, wohl, class nichts Unreines
in den Himmel eingeht und dass auch der Vollkommenste unter
den Sterblichen immer noch der Läuterung und Reinigung
bedarf. Darum feiern wir für die Dahingeschiedenen das Opfer
unserer Erlösung. So lasst uns für alle, die wir liebten, und
ehrten in ihrem Leben, in Andacht beten, dass Gott um Christi
willen nicht ansehen wolle ihre Schwachheiten und Fehltritte,
sondern sie gelangen lassen möge zu seiner seligen Klarheit.

b. Versammlung des altkatholischen Press- und Schriftenvereins

in der St. Salvatorkirche unter dem Vorsitze des Herrn
Rédacteur Dr. Menzel. Einen ausführlichen Bericht über diese
Versammlung- enthält das „Altkath. Volksbl." in Nr. 38, vom
17. Sept. 1897.

c. Dritte Delegiertenversammlung, 11 Uhr vormittags im
Gemeinderatssitzungssaaie des alten städtischen Rathauses.

Herr Präsident Philippi: Ich gebe zunächst dem Herrn
Professor Bendel das Wort zu einer Berichtigung.

Herr Professor Bendel: Ein viel gelesenes Wiener Blatt
deutschnationaler Richtung bringt heute einen Artikel, der von
Unrichtigkeiten wimmelt. Es heisst da u. a.: Die russische,
die englische Kirche komme national zur Geltung ; die tschechischen

Altkatholiken verlangten eine tschechische Nationalkirche;

nur von der deutschen altkatholischen Kirche fordere
man, dass sie international sei. — Daran denkt kein einziger
deutscher Altkatholik. Es ist für uns absolut selbstverständ-



— 254 —

lieh, dass auch die deutsche Kirche ihren nationalen Charakter
wahren soll. — Wenn es weiter heisst, wir würden uns wohl
heftig dagegen sträuben, class ein Altkatholik zum Protestantismus

übertrete, so antworte ich ciarauf: Wir Altkatholiken
anerkennen die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Wenn ein

bisheriger Altkatholik glaubt, er sei es seiner Überzeugung und
seinem Gewissen schuldig, dass er sich der protestantischen
Kirche anschliesse, so möge er es thun. — Endlich ist auch

unser hochverehrter Gast, Herr Professor Dr. Nippold
verdächtigt worden. Wir geben ihm das feierliche Zeugnis, dass

uns seine nationale Gesinnung über allen Zweifel erhaben ist.

Der Präsident: Ich erteile Herrn Bischof Dr. Weber das Wort
zur Begründung der letzten These, die er vorgeschlagen hat.

Herr Bischof Dr. Weber: Der Altkatholizismus ist seinem

wahren Wesen nach echt konservativ und echt liberal. Denn nach

seinen immer wiederholten offiziellen Erklärungen bekennt
sich derselbe zu allen Lehren und Institutionen des positiven
Christentums nach dem Bekenntnisse und der Übung der
allgemeinen, noch ungeteilten Kirche ; sein ganzes Streben ist

darauf gerichtet, die Verunstaltungen, welche dem Christentum
im Laufe der Jahrhunderte beigemischt worden sind, wieder

zu entfernen, damit die Stiftung Christi in reinem Glänze und

voller Wahrheit wieder hervortrete und ihren segensreichen
Einfluss auf die Bildung und Gesittung der Völker von neuem

gewinne. Hierin ist das konservative Wesen des Altkatholizismus

gegeben. Er ist ebenso konservativ wie das Christentum
selbst, denn er ist und will nichts anderes sein als die möglichst
reine Darstellung und Übung des letztern.

Der Altkatholizismus ist aber auch echt liberal. Denn

worin besteht der echte Liberalismus? Er besteht darin, dass

man die Würde eines jeden Menschen, seine selbstbewusste und

freie und eben deshalb auch für ihr Thun und Lassen selbst

verantwortliche Persönlichkeit hoch hält und achtet. Die
Achtung und Hochschätzung der persönlichen Menschenwürde muss

jede kirchliche Gemeinschaft hegen und pflegen, die in Zukunft

noch auf Erfolge rechnen will, denn wahr ist und bleibt das

bedeutungsvolle Wort: Der Mensch unserer Zeit begehrt als

Persönlichkeit geehrt zu werden, womit Gott selber als sein

Ebenbild ihn beehrt hat; sie ist aber auch ein Gebot der
Religion Jesu Christi. Aus dieser Achtung der Menschenwürde



— 255 —

fliessen die grossen Grundsätze der Freiheit des Denkens und
der Überzeugung, des Glaubens und des Gewissens, der Wissenschaft

und des Kultus, Grundsätze, die Christus nicht verworfen,
sondern in den Inhalt seines Evangeliums mitaufgenommen, die

durch den Kulturfortschritt der christlichen Völker mehr und
mehr zum Durchbruche und zur Anerkennung gekommen sind
und deren Heilighaltung den echten und wahrhaften Liberalismus

ausmacht. Dieser Liberalismus führt auch nicht
notwendigerweise zur religiösen Indifferenz oder gar zur Verwerfung
des Christentums, wie der Jesuitismus den ihm unterworfenen
Scharen einreden will, sondern er ist mit der Treue gegen
und der gläubigen Hingabe an das letztere vollkommen
Arrembar. Und da der Altkatholizismus von Anfang an beides,
das Festhalten an der Religion Christi nach dem Bekenntnisse
und der Übung der alten ungeteilten Kirche und die Achtung
der Alenschenwürcle in jedem Mitgliecle des Geschlechtes auf
seine Fahne geschrieben, so erweist er sich eben hierdurch
auch, wie echt konservativ, so nicht weniger echt liberal. Ja
es ist die Hoffnung nicht ausgeschlossen, dass gerade der
Altkatholizismus beide geistige Strömungen mehr und mehr von
ihren unwahren Auswüchsen und Einseitigkeiten befreien, beide
auf ihre Wahrheit zurückführen und dadurch endlich mit
einander versöhnen wird.

Der Altkatholizismus ist, konsequent durchgeführt, die
Versöhnung von Staat und Kirche. Die Kämpfe zwischen beiden
grossen, von Gott in gleicher Weise gegründeten Institutionen,
welche die Jahrhunderte hindurch bis auf die Gegenwart namentlich

in der abendländischen (päpstlichen) Kirche gelebt und
das Wohl der Völker wesentlich beeinträchtigt haben, rühren
ganz besonders daher, weil das Papsttum die Kirche mehr und
mehr aus einer rein religiösen Gemeinschaft, wie sie nach der
Anordnung Christi ist und allein sein soll, in eine religiös-politische

Gemeinschaft umgewandelt und verschlechtert hat. Und
diese Verschlechterung hat man an dem 18. Juli 1870 sogar
mit der Würde des Dogmas umkleidet. Seit jenem Tage ist der
Papst als Bischof von Rom nicht mehr der, als welchen die
alte ungeteilte Kirche allein ihn angesehen hat — nämlich der
Erste unter den Patriarchen und Bischöfen der Gesamtkirche,
sondern er ist wie der absolute Herrscher über die Gesamtkirche

ja auch der König der Könige, so dass er wie alle



— 256 —

kirchliche, so auch alle staatliche Gewalt in sich vereinigt,
die bischöfliche und königliche (fürstliche) Gewalt nur als ein
Ausfluss aus der in ihm konzentrierten Machtfülle erscheint.
Und class der Papst das alles ist, soll seit dem 18. Juli 1870

von allen Christen auch als eine von Gott geoffenbarte Wahrheit

hingenommen und geglaubt werden. Mit dieser Entwickelung

der päpstlichen Kirche ist der Krieg zwischen ihr und
dem Staate in Permanenz erklärt.

Dem gegenüber hat der Altkatholizismus von Anfang an
diejenige Verfassung sich angeeignet, wie sie als Verfassung
der Kirche Christi in allen wesentlichen Bestimmungen aus
den Schriften des Neuen Testamentes und aus den der griechischen

wie lateinischen Väter der Kirche so klar hervorleuchtet.
Hiernach ist die altkatholische Kirche eine rein religiöse
Gemeinschaft; ihr ganzer Zweck geht darin auf, ihre Mitglieder
durch das Evangelium Christi innerlich zu heiligen, um sie

dadurch mehr und mehr Gott wohlgefällig und zu Erben des

Himmels zu machen. Ihr gegenüber erkennt die Kirche der
Altkatholiken den Staat als den Ausbildner, Schützer und
Schirmer des Rechtes in seiner vollen Souveränität und
Selbstständigkeit an, so sehr, dass jene von sich selbst abfallen und

ihr eigenstes Wesen verläugnen musste, wenn sie jemals nach
weltlicher Gewalt streben oder auch nur dulden wollte, dass

eines ihrer Mitglieder z. B. einer ihrer Bischöfe sich mit
fürstlichem Glänze umgeben oder irgendwie staatliche Gewalt sich

in die Hände spielen wollte. Staat und Kirche sind nach Christi

Anordnung zwei für die Erreichung ihrer Zwecke zwar
fortwährend auf einander angewiesene, aber dennoch, jede in ihrer
Sphäre und in dem ihr zugewiesenen Kreise von Pflichten,
voneinander völlig unabhängige, selbständige Institutionen. Diese

Anordnung Christi erkennt der Altkatholizismus voll und
rückhaltslos an. Durch Erfüllung der einzigen Aufgabe, die ihm

obliegt, die Heiligung seiner Mitglieder mittelst des Evangeliums

Christi, erzieht er auch dem Staate treue und gewissenhafte

Bürger, welche wie das Wort: Gebet Gott, was Gottes

ist, auch gern das andere erfüllen: Und dem Kaiser, was des

Kaisers ist.
Wie die Versöhnung von Staat und Kirche, so ist der

Altkatholizismus, konsequent durchgeführt, auch die Versöhnung

von Autorität und Freiheit. Es leuchtet das aus dem Vorher-



— 257 —

gesagten schon ein. Jndem der Altkatholizismus zu dem
positiven Christentume nach seinem ganzen Umfange sich bekennt,
schützt und schirmt er jede wahrhafte, von Gott in Schöpfung
und Erlösung gegründete Autorität. Aber er anerkennt auch
das Selbstbestimmungsrecht der selbstbewussten und freien
Persönlichkeit. Dabei bemüht sich derselbe nicht ohne Erfolg
darzuthun, dass die Freiheit ihre von Gott gewollte ideegemässe

Entfaltung nur dann gewinnen könne, wenn diese Entfaltung
in der Weise sich vollzieht, wie sie durch die Wahrheit des

Evangeliums geforciert wird. Mit einem Worte : Dem Altkatho-
zismus sind die Begriffe Autorität und Freiheit keine sich aus-
schliessende Gegensätze. Vielmehr ist er der thatsächliche
Beweis dafür, class beide einander forclern, und dass aus dem
willigen Gehorsam gegen die von Gott gegründeten und daher
wahrhaften Autoritäten die echte und wahre Freiheit erst
erblühen kann.

Herr Schulrat Dr. Küjxpers-Beiim : Es ist wohl keiner unter
uns, der nicht im tiefsten Herzen bewegt ist von den Worten
unseres deutschen Bischofs. Auch halte ich es für selbstverständlich,

class wir seine These billigen. Nur sind meines
bescheidenen Erachtens die Ausdrücke: „echt konservativ" und
„echt liberal" in unserer Zeit nicht allgemein in dem Sinne
verständlich, in dem sie der Herr Bischof verstanden wissen
will. Die These wird aber — ohne die Erläuterung des
Bischofs — in die Welt hinaus gehen, und diese wird die
erwähnten Ausdrücke einfach im politischen Sinne auffassen. Ich
möchte wünschen, dass der Herr Bischof der These eine
Redaktion gäbe, die dieses Missverständnis ausschlösse.

Herr Dr. Weibel unterstützt diesen Wunsch, und beruft sich
dabei darauf, dass ja Herr Bischof Dr. Weber selbst es
gewesen sei, der sich bei der Behandlung der These über Huss
und Hieronymus von Prag gegen jede Ausdrucksveise gewehrt
habe, die zu Missverständnissen Anlass geben könnte.

Herr Bischof Dr. Weber ist bereit, sich mit den Vorrednern
über eine neue Redaktion der These zu einigen. Das geschieht,
¦während Herr Bischof Dr. Herzog die von ihm formulierten
Anträge begründet. Die These wird sodann einstimmig in der
Form angenommen, in der sie unten, S. 263, J., mitgeteilt ist.

Herr Präsident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn
Bischof Herzog.

Revne intera, de Théologie. Heft 21, 1898. 17



— 258 —

Herr Bischof Dr. Herzog begründet die von ihm gestellten
Anträge betreffend die Internationale theologische Zeitschrift und
die katholisch-theologische Fakultät an der Universität Bern..
In letzterer Hinsicht betont er, class Mittel gefunden werden
sollten, um Kirchen, die erst in der Organisierung begriffen
sind, einen seiner Aufgabe würdigen und gewachsenen Kierus
zu. verschaffen. Auch wäre es oft für jüngere Priester innerhalb

der römischen Kirche eine unermessliche Wohlthat, wenn
ihnen die Möglichkeit geboten wäre, aus dem römischen
Verbände herauszutreten und sich für den altkatholischen Kirchendienst

vorzubereiten. In derartiger Propaganda dürfe man das

von Papst Leo XIII. gegebene Beispiel beachten und nachahmen.
Der Referent wünscht, class die altkatholische theologische
Fakultät gedeihe und wie die Internationale theologische
Zeitschrift zu einem Band der Gemeinschaft werde. (Vgl. den Wortlaut

des Referates in Nr. 50 des „Katholik", 11. Dez. 1897.)
Herr Prof. Dr. Nippold: In der „Intern, theol. Zeitschrift"

haben wir ein SamenKorn für die Zukunft, das wir nicht hoch

genug schätzen können. Die bisher erschienenen Hefte werden
auf lange hinaus ihre Nachwirkung haben. In evangelischen
Kreisen sage ich oft: Abonniert auf diese Revue. Ich wiederhole

diese Bitte hier. Die Erinnerung des Herrn Bischof Herzog
an seine ehemaligen Zuhörer aus Siebenbürgen giebt mir
Veranlassung, die Grüsse auszurichten, die sein Schüler, der jetzige
Pfarrer Reichardt, mir an ihn aufgetragen hat. Man gedenkt
seiner in Siebenbürgen heute noch in dankbarer Liebe. Ich
war damals selbst in gewissem Sinne der Schüler meiner
Schüler. Das wunderbare Verhältnis unserer beiden Fakultäten

musste ja versöhnend zurückwirken auf die verschiedenen
Richtungen innerhalb der evangelischen Kirche. Wenn die

Schüler die Kluft des 16. Jahrhunderts überbrückten, so mussten
auch die Lehrer das lernen. Das ist ein Beispiel, welchen
Segen der Altkatholizismus mit Gottes Hülfe stiften kann. Ich
darf davon nicht weiter reden ; denn da könnte ich gar nicht
mehr enden. Ich empfehle Ihnen, die vorgeschlagenen Thesen

mit Acclamation anzunehmen. (Es geschieht. Vgl. die Thesen

auf S. 263, K.)
(Die Reden des Herrn Prof. Nippold sind erschienen in den

Deutsch-Evang. Blättern, Dez. 1897, von Herrn Prof. Beyschlag.)



— 259 —

Herr Bischof Dr. Weber empfiehlt den Angehörigen seiner
Diöcese, auf die Revue zu abonnieren.

Herr Präsident Philippi: Da Herr Stadtpfarrer Dr. Menn-

Freiburg nicht zum Kongress kommen konnte und für seine
Thesen kein anderer Referent bestellt worden ist, muss dieser
Gegenstand fallen gelassen werden.

Sie haben gestern die Tischrede des Herrn Bischof Dr. Weber
auf Se. Majestät den Kaiser mit grossem Beifall aufgenommen.
Es wird sich geziemen, dass wir davon Sr. Majestät Kenntnis
geben. Ich schlage vor, das mit folgendem Telegramm zu
thun: „Die zum IV. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Wien versammelten Delegierten und Gäste bitten Eure Majestät,

den hochherzigen Schirmer der Glaubens- und Gewissensfreiheit,

den Ausdruck aufrichtigster Huldigung und ehrerbietigsten

Dankes entgegenzunehmen. Gott erhalte, schütze, segne
Eure Majestät." (Einstimmiger Beifall.)

Wir gehen über zur Verlesung der eingegangenen
Zuschriften.

(Es gelangen die unten, S. 265 ff., mitgeteilten Kundgebungen
und viele Briefe und Depeschen zur Verlesung. Ausserdem
hält der anwesende serbische Bischof Nikanor Ruzitschitsch eine
Ansprache, in der er seiner Freude über das Erreichte und
seiner warmen Sympathie für die Sache des Altkatholizismus
Ausdruck giebt. Herr Pfarrer 67cefe-Passau ist beauftragt, dem
Kongress die Segenswünsche des armenischen Katholikos von
Etschmiadsin zu übermitteln.)

Herr Präsident Philippi teilt mit, dass die Anregung
gemacht worden sei, den nächsten Kongress anlässlich der
Weltausstellung in Paris zu halten. Die Anregung findet keine
Unterstützung. Nach dem 1890 vereinbarten Reglement hat
der nächste Kongress im Jahr 1899 stattzufinden. An der Reihe
ist Deutschland. Die Bestimmung des Ortes wird der deutschen
Synodalrepräsentanz anheimgegeben. Genannt werden vorzüglich

München, Passau und Bonn.
Das Vorbereitungskomitee besteht aus zwei Mitgliedern, deren

Ernennung der deutschen Synodalrepräsentanz überlassen wird.
Als ausserdeutsche Mitglieder werden nach dem Vorschlag des
Präsidenten bezeichnet: für Holland Herr Seminarpräsident
van Thiel, für Österreich Herr Professor Bendel, für die Schweiz
Herr Dr. Weibel.



— 260 —

Herr Präsident Philippi: Ich schliesse den Kongress, indem
ich Ihnen für die vielen Beweise Ihrer Freundschaft danke.
Auch spreche ich den Herren Referenten für die wertvollen
Arbeiten, die sie uns geliefert, und allen Mitgliedern für den
hohen Ernst, mit dem sie an den Verhandlungen teilgenommen,
meinen aufrichtigsten Dank aus.

Herr Professor Bendel : Ich spreche in aller Namen, wenn
ich unserm verehrten Herrn Präsidenten, der trotz seiner
angegriffenen Gesundheit die Bürde des Präsidiums auf sich
genommen hat, für die ausgezeichnete Leitung unserer Verhandlungen

den herzlichsten Dank darbringe. (Lebhafte Zustimmung.)

Herr Präsident Philippi: Auch für diesen letzten Beweis
Ihrer Freundschaft besten Dank Möge der gütige Gott unsern
Beschlüssen seinen Segen verleihen und möge er uns die Kraft
geben, dieselben in seinem Namen und zu seiner Ehre, im
Geiste der alten, wahren, katholischen Kirche auszuführen.
Mit diesem Wunsche erkläre ich den IV. internationalen Alt-
katholiken-Kongress für geschlossen.

Am Nachmittag wurde ein Ausflug auf den Kahlenberg
unternommen, wo sich die Mitglieder und Gäste des Kongresses
von einander verabschiedeten. Unter dem Vorsitze der
Begründerin des Bonner Schwesternhauses, Frau vom Rath, tagte
gleichzeitig auf dem Kahlenberg eine altkatholische
Frauenversammlung.

II. Die Kongresstoeschlüsse.

A.
Die päpstlichen Versuche, die Einheit der Kirche im

römischen Sinne zu erzielen, und die in dieser Absicht unternommenen

sogenannten Wiedervereinigungsversuche sind gescheitert

und werden immer scheitern,
a. weil sie nur scheinbar auf Vereinigung, in Wirklichkeit

auf Unterwerfung gehen;
b. weil das römische System in den wesentlichsten Punkten

auf Fälschungen aufgebaut ist und die dauernde Entwicklung



— 261 —

der Kirche und der Menschheit in der Wahrheit allein wurzeln
kann;

c. weil das Streben der Kurie nach dem Imperium (der
Oberherrlichkeit der Welt) gleicherweise mit dem Wesen des

Christentums wie mit dem natürlichen Streben nach Fortschritt
im Widerspruche steht.

B.

Der IV. internationale Altkatholiken-Kongress, gefeitet von
dem Wunsche, den von ihm vertretenen Unionsgeclanken
praktischen und lebendigen Ausdruck zu geben und die volle
Annäherung der Kirchen durch die That zu fördern, ersucht das

Präsidium, ungesäumt Schritte zu veranlassen, welche zu der
Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und 1875 unter dem
Vorsitze Dr. v. Döllingers zu Bonn abgehaltenen Uniouskon-
ferenzen führen würden.

C.

Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkon-
ferenz, welche um die Wiederaufnahme der Bonner
Unionskonferenzen ersucht, mit Freuden Kenntnis genommen und
beschliesst :

1. Es wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferenzen
eine Kommission bestellt. Zum Präsidenten dieser Kommission
ernennt der Kongress Herrn Bischof Dr. Theodor Weber, zum
Vizepräsidenten Herrn Bischof Dr. Eduard Heimzog, zu Mitgliedern

die Herren Professor Dr. Längen-Bonn, Professor Dr. Mi-
chaud-Bern, Seminarpräses van Thiel-Amersfoort, zum Sekretär
den Herrn Professor Dr. Lauchert-Bonn.

Der Kongress ersucht diese Kommission, die Konferenzen
in Bonn wenn möglich schon nächstes Jahr zu eröffnen.

2. Als Organ dieser Konferenzen wird die in Bern
erseheinende Revue internationale de Théologie erklärt.

D.
Der von den Jesuiten genährte falsche Schein, als wurzle

der Ultramontanismus und Vatikanismus in der katholischen
Kirche oder bilde sogar einen wesentlichen Bestandteil der
Kirche, ja die Kirche selbst, hat die Massen des katholischen
Volkes irregeführt und bildet die Hauptstütze Roms. Er kann
nur dadurch zerstört werden, dass alle erleuchteten Katho-



— 262 —

liken, welche die Unkirchlichkeit und Verwerflichkeit des
Ultramontanismus erkannt, auch den Mut haben, sich von jeder
auch nur passiven oder scheinbaren Gemeinschaft mit
demselben offen loszusagen und über ihn hinweg zur alten
katholischen Kirche zurückzukehren.

E.

Der Altkatholizismus hält am Prinzipe des Nationalkirchen-
tums fest. Weit entfernt aber, hierdurch Spaltungen zu
veranlassen, sucht er nationale Gegensätze auszugleichen und,
das volle Recht jeder Nationalität anerkennend und unbeschadet
von nationalen Eigentümlichkeiten, Frieden und Eintracht unter
den Nationen herbeizuführen und zu erhalten. Dies kann er
dadurch, dass er sich gemäss der Anordnung Christi nicht in
Politik mengt, dagegen darauf hinarbeitet, dass christliche
Wahrheit immer heller leuchte, christliche Liebe immer stärker
flamme.

F.

Weitaus mehr als die heutige römische Kirche ist die
altkatholische Kirche ihrem Dogma und ihrer Disciplin nach eins

mit dem Geiste und Glauben, in welchem von Cyrillus und
Methuclius der Grund zur slavischen Kirche gelegt worden ist.

Eine Rückkehr zu dem religiösen Standpunkte der Stifter der
slavischen Kirchen wäre es also, wenn die slavischen Katholiken

sich von Rom lossagen und im Geiste ihrer Apostel wie
des Altkatholizismus romfreie Nationalkirchen gründen würden.

Durch die Rückkehr zum Geiste und Glauben eines Cyrillus
und Methodius würden die slavischen Katholiken auch wieder
den verlorenen, historisch begründeten Zusammenhang mit den
orthodoxen Kirchen des Orients finden.

G.

Entfernt von jeder Politik und jeder politischen Partei,
einzig und allein auf den Boden der katholischen Religion sich

stellend, erklärt der IV. internationale Altkatholiken-Kongress,
dass er die Verurteilung und Verbrennung des Johannes Huss

und des Hieronymus von Prag durch das Konstanzer Konzil
als eine ganz und gar unkatholische, ja unchristliche Massregel
verurteilt.

Er erklärt ferner, dass die Tschechen das Recht und die

religiöse Pflicht haben, zur Gründung einer der alten katho-



— 263 —

lischen Kirche entsprechenden Nationalkirche zu schreiten, und
dass sie, wenn sie diese Gründung vornehmen, in Übereinstimmung

stehen mit ihren religiösen Überlieferungen.
Der Kongress hegt den glühendsten Wunsch für das

vollkommene Gelingen dieses heiligen Werkes. Er stellt es vor
allem unter den Schutz Gottes und erbittet für dasselbe die

Sympathie und die Mithülfe afler Schwesterkirchen, sowie aller
Freunde der Gewissensfreiheit.

H.

Die altkatholische Bewegung bedarf noch auf lange Zeit
der Polemik gegen die Verunstaltungen der Lehre, der Disciplin

und des Kultus der Kirche. Gleichwohl liegt der Schwerpunkt

des Altkatholizismus nicht im Polemisieren, sondern in
dem Ausbau des wahrhaft Katholischen in den drei angegebenen

Beziehungen. Der Kongress betont nachdrücklichst,
dass in den bestehenden und sich bildenden Gemeinden diese
positive Arbeit ganz besonders gepflegt werden soll. Ihr gegenüber

muss, namentlich in dem Gottesdienste und dem
Religionsunterrichte, die Polemik gänzlich zurücktreten, womit aber
natürlich die Unerlässlichkeit einer objektiven Behandlung der
Unterscheidung-sichren auch in der Predigt und im Jugendunterricht

nicht in Zweifel gezogen werden soll.

J.

Der Altkatholizismus ist, da er das Evangelium nach der
Lehre und Übung der alten, noch ungeteilten Kirche
rückhaltlos annimmt, seinem wahren reiigiösen Wesen nach echt
konservativ; er ist aber auch, da er die Selbstverantwortlichkeit

des Einzelnen, sowie Glaubens- und Gewissensfreiheit hochhält,

echt liberal. Konsequent durchgeführt, ist er daher die
Versöhnung von Staat und Kirche, von Autorität und Freiheit.

K.
Der Kongress spricht seine Genugthuung darüber aus, dass

es mit Hülfe opferwilliger Freunde und eifriger Mitarbeiter in
verschiedenen Ländern gelungen ist, die vom IL internationalen

Altkatholiken-Kongress gewünschte internationale
theologische Zeitschrift ins Leben zu rufen, und zollt insbesondere
der ebenso unermüdlichen wie tüchtigen und umsichtigen
Redaktion seine volle Anerkennung. Dagegen bedauert er, dass



-- 264 —

der ebenfalls auf Antrag Sr. Excellenz des Herrn Generals
Kirejew gefasste Beschluss betreffs des internationalen Charakters

der katholisch-theologischen Fakultät an der Universität
Bern bisher nicht erfolgreicher verwirklicht werden konnte.
(Vgl. Kongressprotokoll Seite 129 ff., IL Altkathofiken-Kongress
in Luzern.)

Indem der Kongress den in Luzern gefassten Beschluss,
betreffend die internationale theologische Fakultät, in
zustimmendem Sinne in Erinnerung ruft, macht er darauf aufmerksam,

dass ein wünschenswerter und wirksamer Schritt zur
Durchführung des Beschlusses in der Beschaffung der nötigen
Mittel bestände, um Priesteramtskandidaten und jungen
Geistlichen, die auf Anstellung in den organisierten altkatholischen
Kirchen keinen Anspruch erheben, die Fortsetzung ihrer
Studien an der genannten Fakultät zu ermöglichen.

Der Kongress nimmt Kenntnis davon, dass in den
altkatholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
katholische Priester, die in der römischen Kirche ausgebildet
und ordiniert worden sind, vor ihrem Eintritt in die altkatholische

Seelsorge Gelegenheit erhalten, sich in den betreffenden
theologischen Lehranstalten über das Wesen der katholischen
Reformbewegung gründlich zu unterrichten. Er würde es

begrüssen, wenn insbesondere die katholisch-theologische Fakultät
in Bern in die Lage versetzt werden könnte, junge römische
Priester auch dann aufzunehmen und mit bescheidenen
Existenzmitteln zu versehen, wenn dieselben in absehbarer Zeit
keine Aussicht haben, in einer der organisierten altkatholischen
Kirchen eine Anstellung zu finden.

Der Kongress hält es nicht für thunlich, zu diesem letztem
Zwecke eine internationale Geldsammlung zu veranstalten;
allein er richtet an die Anhänger und Freunde der altkatholischen

Bewegung die Bitte, jungen römischen Geistlichen, die
solcher Hülfe würdig sind, in der angedeuteten Weise das
Ausscheiden aus der päpstlichen Jurisdiktion zu ermöglichen, sofern
sich zu solcher Hülfeleistung Gelegenheit bietet. Er empfiehlt
auch, Gaben zu dem genannten Zwecke der Fakultät direkt
zukommen zu lassen. Diese wird über die eingegangenen
Gelder dem Exekutivkomitee des Kongresses alljährlich Rechnung

stellen.



— 265 —

III. Kundgebungen aus befreundeten Kirchen.

1. Schreiben des ökumenischen Patriarchen von
Konstantinopel.

Au très distingué Monsieur Joseph Bendel et à tous les membres

de la commission préparatoire du quatrième Congrès
international des anciens-catholiques. Que la grâce et la paix de

Dieu soit avec vous!

Béni soit Dieu le Père de Notre Seigneur Jésus-Christ qui
nous juge digne des dons abondants et inexprimables de son

amour, par lesquels il effectue notre salut, en donnant un
fondement à notre foi et en nous excitant à la charité les uns
pour les autres, ce qui est la vertu par excellence. Quelle
chose, en effet, pourrait être plus importante pour nous que la
charité si nous sommes possédés d'un désir pur et sincère de

conserver l'unité de l'Esprit dans le lien de la paix (Eph. IV, 3)
Mais puisqu'il est impossible d'avoir la paix sans la charité, il
est évident qu'il nous faut absolument avoir cette charité, si
nous voulons être de vrais et fidèles disciples de Jésus-Christ.
En effet, si nous avons la charité, nous avons l'espoir „de
parvenir tous par la grâce de Dieu à l'unité de la foi et de la
connaissance du Fils de Dieu, à l'état d'homme fait, à la
mesure de la stature parfaite du Christ" (Eph. IV, 13). C'est
ainsi que nous pouvons tous croire en lui en charité et en
vérité. Or, ce qui cause aujourd'hui et depuis longtemps le plus
de dommage aux Eglises de Dieu, c'est sans contredit le
refroidissement de la charité chez beaucoup de chrétiens. On oublie
trop facilement le signe que Jésus-Christ nous a donné: „C'est
à cela, dit-il, que tous connaîtront que vous êtes mes disciples,
si vous avez de l'amour les uns pour les autres" (Jean XIII, 35).
Si, en effet, la charité fleurit chez nous, comment les hérésies
les schismes et autres choses semblables pourraient-ils y germer?
Si nous sommes fidèles aux règles de la charité, en ne
considérant pas seulement nos propres intérêts, mais aussi ceux des



— 266 —

autres (Philip. II, 4); si nous ne nous laissons point aller à

l'ambition et aux querelles, nous croîtrons certainement en
grâce, nous réjouissant du salut les uns des autres, et travaillant

à notre sainteté dans la crainte de Dieu. Oui, c'est en
renversant tous les obstacles et, pour ainsi dire, toutes les
murailles élevées entre chrétiens que nous lutterons avec succès

pour le triomphe de cette foi qui a été remise, il y a dix-
neuf siècles, entre les mains des chrétiens et qui a été confirmée

par les sept conciles œcuméniques. C'est ainsi que nous
atteindrons l'unité de l'Esprit et l'union de tous ceux qui croient
en Christ. Car les vrais et fidèles disciples du Seigneur n'aiment
point les discordes et les divisions, mais ils aspirent toujours à

l'unité et à la fraternité universelle. C'est le meilleur bien que
nous puissions réaliser selon la dernière prière de Jésus-Christ :

„Qu'ils soient tous un comme vous, mon Père et moi nous
sommes un." Or, la plus ancienne Eglise chrétienne, l'Eglise
orthodoxe orientale qui, depuis des siècles, a conservé si
fidèlement toutes les traditions et qui porte sur son corps les

marques du Seigneur Jésus (Gai. VI, 17), ne cesse nuit et jour
de prier pour cette unité et cette fraternité universelle. C'est
ainsi qu'après la prière „pour la paix d'en haut et pour le salut de

nos âmes", elle prie tous les jours „pour la paix du monde

entier, pour la fermeté des saintes Eglises de Dieu et pour
l'unité de tousu. C'est pourquoi non seulement elle n'a jamais
refusé toute collaboration légitime et régulière clans la recherche
de cette unité, mais elle est prête encore â en donner la preuve
à quiconque la demande non dans un esprit de servitude et de

soumission aveugle, mais dans l'esprit de paix et de charité.
Car comment un vrai et fidèle disciple du Seigneur oserait-il
réduire en servitude ceux que le Fils a délivrés de la servitude
du péché et de la mort et qu'il a conduits comme de vrais
enfants à Dieu son Père Et si dans les Eglises orientales cette
servitude est absolument inconnue, c'est que nous cherchons
le lien de l'unité ailleurs que dans des puissances supérieures
ecclésiastiques (ce qui est contraire à la liberté et à la vérité

chrétiennes), mais clans l'accord de la foi aux dogmes et à la

doctrine du salut, d'après ce qui nous a été enseigné dès le

commencement par Notre Seigneur et par les saints apôtres,
ce qui a été défini par les sept conciles œcuméniques et ce qui
s'est conservé intact chez les fidèles depuis tant de siècles. Car



— 267 —

si l'on est divisé sur les points essentiels du salut, on ne peut
songer à une union vraie et pure. Là, en effet, où il y a

discorde, il n'y a point de charité mutuelle et si nous manquons
de charité, nous ne sommes rien, dit l'apôtre, et nous ne
méritons rien. Le centre donc, ainsi que la pierre fondamentale
de l'unité et d'une organisation parfaite, est la vraie et pure
foi, la foi agissant par la charité (Gai. V, 6), une foi, la même

pour tous, nourrissant et fortifiant les âmes en Dieu. Mais

qu'ai-je besoin d'insister sur toutes ces choses, puisque vous
êtes clés hommes savants et pieux, connaissant parfaitement
les principes chrétiens, et à notre grande joie cherchant à

les réaliser dans les mêmes sentiments, les mêmes intentions
et la même charité dont nous sommes nous-même animés?

Nous vous regardons, en effet, comme c'est notre devoir,
avec beaucoup d'affection et de charité et quand nous nous
rappelons qu'autrefois le monde d'Orient et d'Occident ne formait
qu'un seul corps, nous adressons des prières incessantes à Dieu
tout puissant pour qu'il illumine et conduise tous les hommes
dans ces travaux salutaires cle concorde et d'union, afin que la
volonté de Notre Seigneur Jésus-Christ, toujours bonne et
parfaite, soit réalisée.

Nous prions donc pour vous, chers frères, et nous vous
exhortons, non pas comme si nous voulions dominer le clergé
et opprimer des frères, mais comme donnant un avis et ayant
reçu du Seigneur la grâce d'être fidèles (1 Cor. VII, 25):
Soyez pleins de la grâce qui vient de Dieu, vous entr'aimant
les uns les autres et ayant soin de faire le bien devant tous
les hommes et surtout devant tes fidèles.

Quoique nous soyons pleins du désir de vous voir „et de
vous entretenir cle bouche à bouche" (II Ep. Jean, 12), comme
vous nous y invitez dans votre lettre, nous ne pouvons pour
différentes raisons nous aboucher présentement avec vous, ni
par nous-mêmes, ni par des délégués, mais nous tenons à vous
écrire cette lettre pour vous montrer notre bienveillance et
notre charité. En bénissant de tout notre cœur votre travail
qui est si agréable à Dieu, puisqu'il a pour but principal le
salut du monde, nous souhaitons qu'il produise du fruit excellent

pour la gloire du Christ et l'honneur de sa pure et
irrépréhensible épouse l'Eglise, une, sainte, catholique et
apostolique.



— 268 —

Que la grâce de Notre Seigneur Jésus-Christ, que l'amour
de Dieu et la communion du Saint-Esprit soient avec vous tous

(II Cor. XIII, 13.)

Constantinople, le 11 août 1897.

Constantin,
Archevêque de Constantinople,

Patriarche œcuménique.

2. Resolutionen der im Juli 1897 versammelten, von
194 anglikanischen Bischöfen besuchten Lambeth-
konferenz.

28. That in accordance with the sentiments expressed by
the Bishops who met in the last Conference, we regard it as

our duty to maintain and promote friendly relations with the
Old Catholic Community in Germany, and with the Christian
Catholic Church in Switzerland, assuring them of our sympathy,
of our thankfulness to God Who has held them steadfast in
their efforts for the preservation of the Primitive Faith, and

Order, and Who, through all discouragements, difficulties, and

temptations, has given them the assurance of His blessing, in
the maintenance of their principles, in the enlargement of their
congregations, and in the increase of their Churches. We
continue the offer of the religious privileges by which the Clergy
and faithful Laity may be admitted to Holy Communion on the

same conditions as our own Communicants.

29. That we renew the expression of hope for a more formal
relation with the Old Catholics in Austria, when their organisation

shall have been made more complete.

30. That we recognise thankfully the movement for the

formation of an autonomous Church in Mexico, organised upon
the primitive lines of administration, and having a Liturgy and

Book of Offices approved by the presiding Bishop of the Church

in the United States and his Advisory Committee as being

framed after the primitive forms of worship.

31. That we express our sympathy with the Reformation
movement in Brazil, and trust that it may develop in
accordance with sound principles.



— 269 —

32. That we repeat the expressions of sympathy (contained
in the Report of the Lambeth Conference of 1888) with the
brave and earnest men of France, Italy, Spain, and Portugal
who have been driven to free themselves from the burden of
unlawful terms of Communion imposed by the Church of Rome ;

and continue to watch these movements with deep and anxious

interest, praying that they may be blessed and guided by
Almighty God.

33. That we recommend to the Archbishop of Canterbury
and the Primates and Presiding Bishops of other Churches in
Communion with the Church of England the appointment of at
least one representative of each Church to attend the
International Congress which is to meet in Vienna on August 30,
1897 ; and we express the hope that there may be a revival
of such Conferences as those held at Bonn in. 1874 and 1875
to which representatives may be invited and appointed from
the Church of England and the Churches in Communion with,
her.

3. Schreiben des Metropoliten von Kastoria.
Au très distingué et très honorable Monsieur Jules Wolf, secrétaire

de la commission préparatoire du quatrième Congrès international

des anciens-catholiques.

Ayant reçu il y a quelque temps, au mois d'avril dernier,
la gracieuse invitation de la commission préparatoire du
quatrième Congrès international des anciens-catholiques, par laquelle
elle me convie à ses réunions, j'ai l'avantage cle lui exprimer
ma profonde reconnaissance pour la bienveillance dont elle
m'honore. J'ai malheureusement le regret de lui annoncer que
mes travaux pastoraux ne me permettront pas, malgré mon
grand désir, de me rendre au Congrès de Vienne, mais je profite

de l'occasion pour féliciter de tout mon cœur les anciens-
catholiques, nos frères en Christ, de la persévérance dont ils
font preuve dans ce travail d'union qu'ils ont inauguré depuis
longtemps déjà pour la gloire de l'Evangile.

J'ai suivi, depuis le commencement, avec un grand intérêt
religieux, le mouvement des anciens-catholiques, j'ai toujours
apprécié le saint but qu'ils poursuivent. C'est pourquoi je joins



— 270 —

mes humbles vœux à ceux d'entre les chrétiens qui souhaitent
que ce but soit couronné de succès. Que le Christ, Notre
Seigneur, seconde et fortifie les travaux de ceux qui, d'une
manière si agréable à Dieu, luttent en faveur de sa véritable
Eglise, qu'il leur donne la couronne de la victoire qui ne se

flétrit jamais.
En vous assurant de mes sentiments sincères et en vous

réitérant ma sympathie pour tout ce qui concerne le mouvement

religieux des anciens-catholiques,
Je reste toujours votre dévoué

Philarète,
Métropolitain.

Castoria, le 6/18 juin 1897.

4. Schreiben des Metropoliten von Anehialos.

A Messieurs Joseph Bendel, président, et Jules Wolf, secrétaire,
ainsi qu'à tous les honorables membres qui composent la
commission préparatoire du quatrième Congrès international
des anciens-catholiques, Basile, très humble métropolitain
d'Anehialos, salutations et vœux de prospérité en Jésus-Christ

notre Seigneur!

C'est avec joie et reconnaissance que nous avons reçu
votre aimable lettre, par laquelle vous nous invitez au
quatrième Congrès international des anciens-catholiques.
Malheureusement il nous sera difficile, malgré notre bonne volonté,
de répondre à votre invitation; nous croyons donc mieux de

vous écrire une lettre pour vous saluer tous fraternellement
et vous témoigner notre intérêt et notre affection. Dans le

dernier quart de ce siècle, rien, que nous sachions, n'a été fait
de meilleur en Occident en ce qui concerne les choses

religieuses, que l'organisation de votre Eglise destinée à combattre
le bon combat (IL Tim. IV. 7). Voyant que l'Eglise de Rome

flétrissait de jour en jour, par l'adjonction de nouvelles doctrines,

la vérité religieuse, vous vous êtes levés avec un pieux et

courageux sentiment et après vous être réunis, vous avez entrepris

avec foi la prédication de la vérité chrétienne et de la

liberté qui en est la fille; nuit et jour vous avez lutté pour

la foi de l'Evangile et pour la foi des sept conciles œcuméni-



— 271 —

ques, puis avec beaucoup cle zèle vous avez travaillé à l'union
des Eglises et des communautés chrétiennes du monde entier,
et vous espérez fermement qu'un jour il nous sera donné par
la grâce cle Dieu de voir tous les peuples réunis en un seul

troupeau sous un seul pasteur, notre divin Rédempteur (Jean
X, 16). Tout cela est bon et consolant et s'il arrive que votre
espoir soit traversé parfois de diverses épreuves (1 Pierre I, 6),

vous continuerez néamoins à agir, afin que le salut soit
accompli selon la volonté du Seigneur „qui veut que tous les
hommes soient sauvés et qu'ils parviennent à la connaissance
de la vérité" (I. Tim. VI, 4). C'est dans ce sens que nous
prions pour vous et que nous vous exhortons â poursuivre
surtout comme vous l'avez fait clu reste dès le commencement,
la vérité chrétienne et la liberté qui vient d'elle (Jean VIII, 32).
Ce sont les meilleures choses, dont nous ayons été jugés dignes
par la grâce de notre Seigneur. Tous les vrais disciples de
Jésus-Christ doivent en effet lutter courageusement et avec des

armes puissantes s'ils veulent détruire les retranchements et
les obstacles de toute nature élevés contre l'enseignement du
Maître. Il ne nous convient pas, ayant été rachetés par le
sang de Jésus-Christ, d'être les esclaves cle ceux qui, par leurs
innovations et leurs erreurs, corrompent la religion en la
remplissant cle traditions humaines et d'éléments mondains. Si nous
avions le malheur cle perdre les dons de la charité divine, par
quoi pourrions-nous les remplacer? Nous risquerions de nous
perdre, la base elle-même du salut étant arrachée de notre
cœur. Sans ces dons, la foi ne peut fleurir et produire de fruit
salutaire, un esprit de témérité et d'invention humaine se
glisse abondant et perfide dans les âmes et détruit la grâce de
Dieu. Sous le nom de Vérité nous comprenons non seulement,
la vérité dogmatique, qui doit être naturellement la même chez
tous les chrétiens et qui produit chez tous les mêmes fruits de
charité, mais aussi la vérité historique telle qu'elle ressort des
documents concernant la vie et jusqu'à l'administration des
Eglises et des diverses communautés chrétiennes. Toutes doivent
avoir une seule tête, Jésus-Christ, par lequel tout le corps est
bien coordonné et forme un solide assemblage (Eph. IV, 16), mais
chacune d'elles conserve après cela sa liberté intacte en ce
qui concerne sa vie particulière. Elle veille à ce qui lui
appartient en propre, sans influer sur sa voisine et sans toucher



— 272 —

aux fondements cle la foi et de la discipline chrétiennes. C'est
ainsi que la liberté en Christ accompagne tous les hommes
aussi bien dans l'action que théoriquement éclairant leur esprit,
et versant en même temps dans leur cœur une tranquillité
parfaite, surtout ne permettant à personne de dominer sur ses

frères.
C'est pourquoi la véritable union des Eglises et communautés

chrétiennes, union féconde en fruits de charité ne peut
se faire autrement que par la puissance de la vérité chrétienne
et de la liberté qui en dérive: ces deux biens qui ont fait leurs

preuves feront seuls progresser le monde. Quant à nous, frères
de l'Orient, nous sommes remplis d'une grande joie en vous
voyant marcher dans la vérité, car nous aimons la véritable
doctrine cle Jésus-Christ et nous n'avons jamais cessé de nous

y intéresser avec amour, prenant surtout soin de la conserver
intacte comme un trésor du ciel. Nous rendons grâces à Dieu
de ce que plus d'une fois dans ie cours des siècles nous avons
traversé des maux presque insupportables pour la religion et

que nous avons néanmoins conservé, au milieu des plus
extrêmes dangers, notre foi pure et intacte. Ce qui nous a été

remis en dépôt avec tant de soins par nos ancêtres, nous l'avons
fidèlement transmis à nos descendants, de sorte que nous

gardons un lien ininterrompu avec l'Eglise une, sainte, catholique

et apostolique. Et si nous n'avons pas fait tout le bien

que nous eussions pu faire en raison cle la dureté clés temps et

des épreuves de toutes sortes que nous avons subies, que
personne ne nous condamne, oubliant ainsi l'amour fraternel.
Car quels maux n'avons-nous pas soufferts depuis des siècles

non seulement de la part cle ceux qui n'ont pas la même foi

que nous, mais encore de ceux qui sont considérés comme nos

frères! Ces derniers, tant ceux de Rome que ceux des pays

protestants, croient pouvoir nous convertir, nous éclairer et

nous illuminer par la lumière cle la connaissance cle Dieu; Us

ne se souviennent pas sans doute que nous avons appris la

foi bien avant eux et que nous l'avons enseignée nous-mêmes

à de nombreuses générations. Mais néanmoins, tout cela cause

des haines et des querelles entre frères, refroidit la charité et

retarde considérablement ce qui est le plus désiré par les vrais
et sincères disciples de Jésus-Christ, à savoir l'union des diverses

Eglises et communautés chrétiennes. C'est en effet par la tôle-



— 273 —

rance et par le respect mutuel que nous l'obtiendrons, mais
non par le mépris des frères aînés dans la foi, ni par la propagation

opiniâtre d'opinions particulières souvent fausses. Mais
est-il besoin de vous en dire davantage, à vous qui connaissez
l'histoire impartiale des Eglises, nos luttes et nos sacrifices pour
la conservation de la foi? Pleins de cette charité, nous nous
souvenons continuellement de tous les fidèles et nous prions
instamment Dieu qu'il nous illumine tous et qu'il montre à tous
ce qui leur est convenable. C'est pourquoi aussi, très chers
frères, nous contemplons votre œuvre avec le plus vif intérêt;
nous voyons un bien immense pour les Eglises de Dieu dans
ce rapprochement et cette communion d'hommes pieux et savants
occupés si ardemment du progrès chrétien. Nous n'avons cessé

d'étudier soigneusement ce qui vous concerne, vous et vos
affaires, nous vous adressons une partie de cette étude publiée
dans la „Vérité ecclésiastique" «ExxXyGiuGxixr} AXrfîaa». Nous
sommes heureux de vous exprimer notre opinion particulière
et que nous croyons fortement basée, à savoir que chez vous
et chez nos frères d'Angleterre, la succession apostolique est
conservée sans interruption et qu'ainsi l'autorité légitime existe
dans l'une et l'autre Eglise. Sur d'autres points nous voyons
avec joie vos efforts pour abattre les obstacles qui séparent
les Eglises en éloignant la haie épaisse qui a crû entre elles et
en restaurant le chemin de la confession de foi commune dans
un amour réciproque et fraternel. Sans exprimer plus longuement

nos sentiments à votre endroit, très chers frères, nous
vous louons de votre travail, qui est certainement agréable à
Dieu et nous vous renouvelons notre estime et notre affection.

Que le Seigneur Dieu conduise votre marche et que vos
travaux continuent à être bons et salutaires!

Constantinople, le 15 août 1897.

Basile,
Métropolitain d'Anehialos.

Bevile intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 18



- 274 —

5. Ansprache des Archimandriten Hilarion, offiziellen
Delegierten des Metropoliten von Belgrad. (In deutscher
Sprache mitgeteilt von Sr. Excellenz dem Herrn General
Kirejew.)

„Der Allmächtige Schöpfer der Welt, indem Er die
Teilung der Menschheit in verschiedene sich teilweise feindlich
gegenüberstehende Völker geduldet, hat ihnen aber auch eine
hohe Gnade erwiesen, hat ihnen ein stärkeres Band als Na-
tionalitäts- und Sprachen-Einheit gegeben; dieses Band ist die

Kirche, das gesegnete Reich des Heilandes ; die Kirche, welche
bereit ist, alle Christen, alle Völker in eine liebevolle Umarmung
zu schüessen.

Christus hat aber und konnte nur eine Kirche, eine heilige,
ökumenische, apostolische Kirche gründen, und wenn wir
verschiedene Kirchen auf Erden sehen, so ist diese Verschiedenheit

nur ein Zeichen, dass die Menschheit, die gesamte christliche

AVeit, noch nicht hinreichend die Grundidee der christlichen
Religion verstanden und sich noch nicht hinreichend angeeignet

hat, nämlich die Idee, das Gefühl der Liebe!
Als Abgesandter meines kirchlichen Oberhauptes, des

Metropoliten des serbischen Volkes im Königreich Serbien, habe

ich an Ihren Konferenzen teilgenommen. Ich habe mit der
innigsten Freude vernommen, dass alle Anwesenden in allen

Sprachen den Wunsch ausgesprochen haben, der Tag der

Wiederherstellung der Einheit in dieser von Christus gegründeten

Kirche möge baldigst kommen
Erlauben Sie auch mir, mich diesem Wunsche anzu-

schliessen, ihm beizustimmen, — auch mir, zur Verwirklichung
dieser hohen Idee mein Scherflein beizutragen.

Ich werde mich nicht einlassen in die Beurteilung der

Gründe der Spaltung der Kirche, der Verschiedenheiten der

Bekenntnisse in der Kirche ; sie wurzeln teilweise in der
historischen Entwicklung der Menschheit, in der Verschiedenheit
der Auffassung der Wahrheit, der religiösen Idee ; wir müssen

aber die Grundidee des Christentums wieder zur Geltung bringen,

sie uns aneignen. Diese Grundidee ist die Liebe!
Ihr sollt euch gegenseitig lieben, wie ich euch liebe, sagt

der Heiland. Gewiss wäre die Spaltung eine geringere und

die Herstellung der Einheit eine leichtere, wenn die christliche



— 275 —

Liebe unter den Menschen eine hochauflodernde Wahrheit
wäre.

Unsere Bestrebungen aber können noch so eifrig und

kräftig sein, ohne die Hülfe Gottes, ohne die Fürbitte des
Heilandes werden wir unser Ziel nie erreichen. Wollen wir also

eifrig beten, damit Er unsern Bestrebungen Seinen Segen
erteile, damit wir zur Herstellung der ungeteilten ökumenischen
(universellen) Kirche gelangen, der Kirche, welche nur ein

Oberhaupt an erkennen will und kann — Jesum Christum!
Wir aber müssen thun, was uns der Heiland gesagt hat:

die Liebe bis zur Aufopferung unserer selbst predigen, aus
unsern Herzen die Selbstüberhebung und den Stolz verdrängen,
die so viel zur Spaltung der Kirche beigetragen haben.

Hunderte von Jahren besteht die unheilbringende
Zwietracht bestehen die Missverständnisse unter den Christen ;

schwer ist es, die Einheit wieder herzustellen, wir müssen aber
und werden diesem heiligen Ziele unsere besten Kräfte widmen
und um die baldige Herstellung der Einheit beten.

Das walte Gott!"

Der Herr General fügte hinzu, dass der hochwürdigste
Herr Metropolit Michael von Belgrad auch in einem Schreiben
an ihn, den General, die wärmsten Segenswünsche für die
Arbeiten des Kongresses geäussert und seine Freude darüber
ausgesprochen habe, dass die Altkatholiken die päpstlichen
Neuerungen verwerfen. Damit sei das wichtigste Hindernis der
kirchlichen Wiedervereinigung beseitigt.

6. Zustimmung der Gemeinde des Herrn P. Miraglia in
Piacenza zu den Beschlüssen des Kongresses.

Udite le communicazioni rispettive del Rev. Don Paolo
Miraglia, fondatore dell'Oratorio San Paolo e del Circolo
Popolare Italiano „Gerolamo Savonarola", sul Congresso
internazionale di Vienna e lo stato attuale delle Chiese Vecchio-
Cattoliche ;

Nello scopo di soddisfare diffinitivamente il nostro
desiderio di ristabilire la Chiesa cattolica sulla primitiva organizzazione,

dottrina e culto della Chiesa indivisa;



— 276 —

Dichiaramo :

a. Di salutare rispettosamente le Chiese vecchio-cattoliche
dell' Olanda, Germania, Svizzera ed Austria, colle quali Noi
tutti ci sentiamo uniti in fede cristiana e carità.

b. Di aderire alle decisioni del Congresso internazionale
tenuto a Vienna dal 1° al 3° sett. 1897, ed alle decisioni dei
Congressi internazionali di Cotogna, Lucerna e Rotterdam.

e. Di voler entrare in più strette relazioni con queste
Chiese sorelle onde combattere con loro il despotismo
anticristiano della Curia Romana e la morale semi-pagana del
gesuitismo per arrivare ad una unione federativa delle Chiese
cattoliche autonome ed indipendenti da Roma all' esempio della
Chiesa primitiva.

Discusso, letto ed approvato per acclamazione dalla generale

Assemblea, costituita da 753 presenti, che rappresentano
anche tutti gli altri confratelli assenti, non potuti intervenire,
sia perchè giorno feriale, sia pel tempo piovoso, sia per altri
legittimi motivi, fra cui è non ultima la persecuzione gesuitica
contro quei molti Nicodemi (discepoli occulti), che direttamente
o indirettamente hanno interessi economici coi clericali intransigenti

e coi Reverendi anti-cristiani delle altre Parrocchie!

Piacenza, 21 ottobre 1897.

Sac. Paolo Miraglia,
Presidente-estensore.

(Seguono le firme.)



277

IV. Verzeichnis der Teilnehmer.

(Es können hier nur die Namen derjenigen Teilnehmer angegeben
werden, die volle Mitgliederkarten gelöst haben.)

Amerika.
S. Hochwürden Dr Charles Haie, Bischof der amerik. bischöfl. Kirche, Cairo,

Illinois, U. St.
S. Hochwürden Dr Seymour, Bischof der amerik. bischöfl. Kirche, Spring¬

field, U. St.
Mstrs. Seymour, Springfield.

Deutschland.
Frau Bouvier, Bonn.
Herr Theodor Gilbert, königl. Eisenbahnbeamter, Breslau.

» Göken, Priester der russischen Kirche, in Berlin.
» Lie. Leop. Carl Götz, altkath. Pfarrer, Passau.
» Paul Hammel, Kattowitz (Schlesien).
» Joseph Heldrich, Bankbeamter, München.

Frau Marie Heldrich, München.
» Baronin Henzler von Lehnensburg', München.

Herr A. Th. Herter, altkath. Pfarrer, Breslau.
Frau Witwe Karl Hülsmann, Rentière, Köln a. Rhein.
Herr Paul Kamincki, altkath. Pfarrer, Thiengen.

» C. J. Kaufmann, Privatier, München.
» Willy Klein, Kaufmann, Köln a. Rein.
» Max Kopp, altkath. Pfarrer, Mundelfingen b. Donaueschingen (Baden).
» Joseph Kosar, altkath. Pfarrer, Säckingen.
» R. A. Kreuzer, stud, theol. cath., Berlin.
» Dr. Küppers, königl. Schulrat, Berlin.
» Richard Lamariche, Rentner, Saarbrücken.
» H. Meissner, altkath. Pfarrer, Landau (Bayern).

Frau Meissner, Landau.
Herr Dr. E. Melzer, Eigentümer und Verleger des «Altkath. Volksblattes »,

Bonn.
» Karl Müller, altkath. Pfarrer, Kattowitz (Schlesien).
» Karl Ludwig Müller, Kaufmann, Köln a. Rhein.

Frau Karl Müller, Köln a. Rhein.
Herr Dr. Friedrich Nippold, Universitätsprofessor, Jena.

» Joseph Pickl, k. Oberamtsrichter, München.
» Franz Poppeisdorf, Dekorateur, Köln a. Rhein.

Frau Geheimrat Professor Dr. Josephine vom Rath, Bonn.
Herr Riessmann, Oberpostsekretär, Zabrze (Oberschlesien).



— 278 —

Frau Riessmann, Zabrze.
Herr Wilhelm Schirmer, altkath. Pfarrer, Konstanz.

» Michael Schlägel, königl. Stationsvorstand, Ladenburg, b. Heidelberg.
» R. Schmikalla, Landgerichtssekretär, Neisse (Schlesien).
» Lorenz Schmotz, Privatier, München.
» Max Schropp, Bankier, Passau.
» Seyfried, altkath. Pfarrer, .Furtwangen (bad. Schwarzwald).
» Gottfried Spruit, altkath. Pfarrer, Nordstrand (Schleswig-Holstein).
» Theobald Steinlein, königl. Staatsbuchhalter, München.
» Adam Josef Steinwachs, altkath. Pfarrer, Offenbach a. Main.
» Thomaschek, Oberschichtmeister, Zabrze (Schlesien).

Frau Thomaschek, Zabrze.
Herr Johann Trau, Privatier, Heidelberg.
S. Hochwürden Dr. Theodor Weber, Bischof der altkath. Kirche in Deutsch¬

land,' Bonn.
Herr Theodor Weiss, Gymnasialprofessor, Durlach b. Karlsruhe.

» Eugen Wissler, Kaufmann, Heidelberg.

England.
Reverend H. J. White, Kaplan des Bischofs von Salisbury, Delegierter des

Erzbischofs von Canterbury.

Holland.
Mynher J. S. van Beck, Pfarrer, Rotterdam.

S. W. H. M. Colombijn, Dordrecht.
» Dr L. W. A. Colombijn, Dordrecht.

Monseigneur Gerard Gul, Erzbischof von Utrecht.
Mynher Kenninck, Professor, Amersfoort.

» J. J. van Thiel, Seminarpräsident, Amersfoort.

Italien.
Rev. Professor Paolo Miraglia, Piacenza.

Österreich-Ungarn.
Herr Ant. Adolph Arpassy, Magistratsbeamter, Wien.

» Josef Bendel, Professor, Reichstagsabgeordneter, Wien.
» Karl Bittner, Wirtschaftsbesitzer, Krima (Nordböhmen).
» Franz Buchmeisser, Buchhalter, Wien.

S. Hochwürden Milosch Cech, Pfarrer, Bistumsverweser der altkath. Kirche
in Österreich, Warnsdorf.

Herr Franz Christof, Vorstand der altkath. Gemeinde Arnsdorf b. Haida

(Nordböhmen.)
» Ignaz Deprida, Hülfspfarrer, Dessendorf b. Tannenwald (Nordböhmen).
» Jakob Diwock, Wirtschafsbesitzer, Schwaz.
» Josef Diwock, Wirtschaftsbesitzer, Kattowitz b. Schwaz.
» Franz Dörfler, Professor, Wien.
» Victor Erb, altkath. Pfarrer, Ried.



— 279 -
Herr Edmund Eyt, Buchhalter, Wien.

» Heinrich Feigelmüller, Buchhalter, Wien.
» Anton Fiedler, Realitätenbesitzer, Hostomitz (Nordböhmen).
» Carl Georg Fröhlich, Fabrikbesitzer, Warnsdorf.
» Max Fröhlich, Chemiker, Warnsdorf.
» Karl Frost, Chemiker, Warnsdorf.
» Karl Frost, Kaufmann, Wien.
» Theodor Greiner, Disponent, Wien.

Frau Paula Grimeisen, Kaufmannsgattin, Wien.
» Adolf Grohmann, Fabrikant, Schönlinde.
» Anton Hausenblas, Tischlermeister, Schwaz.
» Mathilde Hausenblas, Schwaz.

Reverend W. A. Hechler, Pfarrer der engl. Gesandtschaft, Wien.
Herr Franz Hennig, Warnsdorf.

» Herold, Glasfabrikant, Dessendorf.
» Hermann Humplik, Beamter der k. k. Staatsbahn, Wien.
» Ludwig Illauschock, Bildhauer, Wien.
» Theophil Kardasevic, Erzpriester der russischen Kirche, in Budapest.
» Ignaz Kucera, Redakteur, Wien.
» August Liebisch, Bäckermeister, Warnsdorf.
» Johann Marschall, Hülfspfarrer, Gablonz a. d. Neisse (Nordböhmen).
>> Gustav Menzel, Hotelier, Warnsdorf.
» Hermann Michel, Fabrikant, Schönlinde.

Fräulein Thérèse Nitsch, Hausbesitzerin, Wien.
» Emilie Nowock, Privatière, Wien.

Herr Dr. med. A. Okumiewski, Roschimitz (Bukowina).
» Hermann Otto, Fabrikant, Warnsdorf.
» Franz Otto, Gastwirt, Warnsdorf.
» Hermann Rampfel, Chemiker, Warnsdorf.
» Gustav Richter, Bäckermeister, Warnsdorf.
» Hermann Schimmel, Buchbindermeister, Wien.
» Adalbert Schindelar, Pfarrer, Arnsdorf b. Haida (Nordböhmen).
» Anton Schmied, Balmbeamter, Wien.
» Franz Schuster, Bürgerschullehrer, Wien.
» Mathias Schuster, Kunstschlossermeister, Wien.
» Carl Seidel, Fabrikant, Warnsdorf.
» Adalbert Sieber, Färbereibesitzer, Warnsdorf.
» Heinrich Sieber, Agent, Warnsdorf.
» Leopold Sindl, Kaufmann, Wien.

Frau Thérèse Sindl, Wien.
Herr Josef Sinneck, Inspektor der k. k. Staatsbahnen, Wien.

» Carl Smekal, Bahnbeamter, Wien.
» Franz Ulbrich, Gürtlermeister, Warnsdorf.
» Julius Wolf, Pfarrer, Wien.
» Johann Ziegler, Bildhauer, Wien.



— 280 —

Russland.

Herr Michael Annenkoff, Priester der russ. Gesandtschafskirche, Dresden.
S. Hochwürden J. Janischew, Protopresbyter, St. Petersburg.
Herr Kérensky, kais. russ. Universitäts-Professor, Kasan.
S. Excellenz Alexander Kirejew, kais. russ. General, Schloss Pavlovsk, bei

St. Petersburg.
Herr M. A. Kodpobr, Priester der russ. Kirche, Baden-Baden.

» Krasnoshen, kais. russ. Universitäts-Professor der Rechte, Dorpat.
» Maltzew, Propst der russ. Kirche, Berlin.

S. Hochwürden Erzpriester A. W. Nicolajewsky, Vorstand der russ. Botschafts¬

kirche, in Wien.
Frau Olga Nowikoff, London.
S. Excellenz M. A. Popovitzky, kais. russ. Staatsrat, St. Petersburg.
Herr Nicolaj Ryschkow, Priester der k. russ. Botschaftskirche, in Wien.

Schweiz.

Herr Karl Gilg*, christkath. Pfarrer, Zürich.
S. Hochwürden Dr. Eduard Herzog, Bischof der christkath. Kirche der

Schweiz, Bern.
Herr Dr. jur. Franz Iska, christkath. Hülfspriester, Bern.

» Dr. Wilhelm Joos, Nationalrat, Schaffhausen.
» Dr. Eugène Michaud, Professor, Bern.
» Rudolf Philippi, Regierungspräsident, Basel.
» Karl Richterich, christkath. Pfarrer, Schönenwerd.
» J. Schmid-Rabell, Vizepräsident der christkath. Gemeinde Zürich.
» Karl Weckerle, christkath. Pfarrer, Basel.
» Dr. J. L. Weibel, Advokat, Luzern.
» Dr. F. Wrubel, Zürich.

Serbien.

S. Hochwürden Archimandrit Hilarion, Belgrad.
S. Hochwürden Bischof Nikanor Ruzitschitsch, Belgrad.

-v-Qfr-c-


	Der vierte internationale Altkatholiken-Kongress in Wien : 31. August bis  3. September 1897

