Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Der vierte internationale Altkatholiken-Kongress in Wien : 31. August
bis 3. September 1897

Autor: Miraglia, Paolo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403410

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 219 —

Der vierte internationale

Altkatholiken-Kongress

in Wien,

31. August bis 3. September 1897.

(Der nachfolgende Bericht stiitzt sich auf das offizielle Protokoll,
auf das von Herrn Pfarrer Kopp-Mundelfingen zur Verfiigung gestellte
Stenogramm der Verhandlungen, auf die Manuskripte vorbereiteter Referate
und Reden und die einlisslichen Artikel des «Altkath. Volksbl.» iiber den
Verlauf des Kongresses. Der uns zur Verfiigung stehende Raum gestattet
leider keine wortliche Wiedergabe der einzelnen Voten und Reden. Wir
bitten, die aphoristische Darstellung zu entschuldigen.)

I. Verlauf des Kongresses.

Auf dem IIT. Altkatholikenkongress wurde am 30. August
1894 in Rotterdam beschlossen, die n#chste Versammlung in
Wien zu halten. Nach der in Koln 1890 vereinbarten Kongress-
ordnung hitte der IV. Kongress im Jahre 1896 stattfinden sollen.
Besondere Umstéinde bewirkten jedoch eine Verschiebung auf
das Jahr 1897,

Am 1. Januar 1897 gab das Wiener Vorbereitungskomitee
(Jos. Bendel, Prisident; Jul. Wolf, Schriftfithrer) bekannt, dass
fir den IV. Kongress die Tage vom 31. August bis 3. Septem-
ber festgesetzt seien. Verschiedene weitere Erlasse, die vom
April 1897 an der altkatholischen Presse mitgeteilt wurden,
bezogen sich auf das Programm der Verhandlungen und der
mit dem Kongress verbundenen Festlichkeiten. Die Formu-
lierung von Thesen, die zur Behandlung geeignet waren, wurde



— 220 —

der Initiative der Kongressteilnehmer anheimgegeben. Das
hatte zur Folge, dass die endgitiltige Feststellung der Verhand-
lungsgegenstinde erst wenige Tage vor dem Zusammentritt des
Kongresses geschehen konnte.

Der Vorabend des Kongresses, 31. August.

Zur Begriissung der Mitglieder und Géste des Kongresses
hatte die altkatholische Gemeinde in Wien eine festliche Ver-
einigung vorbereitet, die am 31. August, abends 8 Uhr, im Ro-
nachersaale stattfand. Die zahlreiche Versammlung wurde
durch ein glinzendes Konzert geehrt und erfreut. Aus den
Reden, die zwischen den einzelnen Nummern gehalten wurden,
heben wir folgende Gedanken hervor. IHerr Bistumsverweser
Cech hiess die erschienenen Glaubensgenossen und Freunde
willkommen und sprach den Wunsch aus, dass der Kongress
zur Einigung der Kirchen auf dem katholischen Grunde bei-
tragen moge. ,Der innerste Geist des Christentums ist der
Friede, der in der Gotteskindschaft wurzelt.* — Herr Kirchen-
vorstand Feigelmiiller griisst im Namen der Wiener Gemeinde:
Vor 200 Jahren hat in Wien eine kleine Schar tiber die Wider-
sacher der christlichen Religion gesiegt. Auch wir sind eine
kleine Schar; aber wir wollen in Kampf und Not tapfer aus-
harren. Der Kongress belebe unsern Mut. — Herr Regierungs-
rat Philippi-Basel dankt fiir den Gruss und entschuldigt die
verhéltnisméssig geringe Zahl der Erschienenen. Trotz der weiten
Reise aber sind von allen Seiten Glaubensgenossen eingetrotfen,
um das Band kirchlicher Gemeinschaft fester zu kniipfen. —
Herr Seminarprisident van Thiel-Amersfoort entbietet der Ver-
sammlung den Gruss der Kirche von Utrecht. Es gab eine
Zeit, in der die Altkatholiken Hollands in Wien Trost und Kr-
mutigung suchten und fanden; heute mochten wir unsererseits
die Wiener ermuntern, im guten Kampfe festzustehen und aus-
zuharren. — Herr Protopresbyter Janyschew-Petersburg ist be-
auftragt, die Griisse und Segenswiinsche des Metropoliten von
St. Petersburg auszurichten. Er entledigt sich dieses Auftrags,
indem er seiner Freude Ausdruck giebt, einer Versammlung
beiwohnen zu konnen, die fiir christliche Wahrheit und Freiheit
und Liebe einstehen will. Solche Giiter finden auch im Orient
Sympathie und Schutz. Wie sehr man sich in Russland fiir die



— 221 —

altkatholische Sache interessiert, zeigt die Thatsache, dass der
hl. Synod eine Kommission eingesetzt hat, die die kirchliche
Union studieren und anbahnen soll. Dieser Kommission, unter
deren Mitgliedern ein Bischof und zwei Erzbischofe sind, ge-
hort auch der Redner selbst an. — Herr Bischof Dr. Ch. Hale
von Cairo (Amerika) ist ein Reprisentant der bischéflichen
Kirche Amerikas. IEr ist mit dem Bischof von Springfield er-
schienen, um dem Kongress den Wunsch zu tibermitteln, dass
die 1874 und 1875 unter Déllingers Leitung in Bonn abgehal-
tenen Unionskonferenzen wieder aufgenommen werden mochten.
— Herr Bischof Dr. Ed. Herzog-Bern verdeutscht die englische
Ansprache seines Vorredners und benutzt den Anlass, der Ver-
sammlung zu erzéhlen, wie durch den seligen Professor Hirscher
in Freiburg vor finfzig Jahren der viterliche Freund des
Herrn Hale, der vor wenigen Jahren verstorbene Bischof Cleve-
land Coxe von Buffalo, fiir Reformbestrebungen innerhalb
der katholischen Kirche interessiert worden sei, und wie nun
Herr Hale selbst seit vier Jahrzehnten die gleiche heilige Sache zum
Gegenstand seiner Studien und Gebete gemacht habe. — Rev.
H. J. White-Oxford meldet, dass die im Juli 1897 versammelte
Lambethkonferenz, an der sich 194 anglikanische Bischofe be-
teiligt hatten, die verschiedenen Zweige der anglikanischen
Gemeinschaft einlud, Delegierte an den Wiener Altkatholiken-
kongress zu senden ; er selbst, Herr White, sei der Reprisentant
des Erzbischofs von Canterbury, und er tbermittle in dieser
Eigenschaft die Grisse und Segenswiinsche seines Auftraggebers,
sowie diejenigen eines bewihrten Freundes der altkatholischen
Sache, nimlich des Bischofs von Salisbury. — Herr Professor
Dr. Nippold-Jena ist zunachst auf Grund personlicher und freund-
schaftlicher Beziehungen in der Lage, dem Kongresse Griisse
aus dem Orient tiberbringen zu kénnen, so von dem armeni-
schen Professor Ter Mikelian, dem athenischen Universitits-
professor Diomedes Kyriakos und der durch Bischof Ruzitschitsch
vertretenen serbischen Kirche. Sodann bringt er dem Kon-
gresse zur Kenntnis, dass er als offizieller Vertreter des evan-
gelischen Bundes erschienen sei. Indem er die grosse Bedeu-
tung des Bundes fiir die deutsche evangelische Kirche schildert,
versichert er den Kongress der warmen Sympathie, mit der
der Vorsitzende des Centralvorstandes, Graf Wintzingerode,
und andere hervorragende Mitglieder des Bundes die altkatho-



— 222 —

lische Sache verfolgen. — Herr Pfarrer Lic. Getz-Passau giebt
Aufschluss tber die Lage der Altkatholiken im Koénigreich
Bayern. Diese gelten in den Augen des Staates nur noch als
Privatkirchengesellschaft. Was das heisst, veranschaulicht
der Redner u. a. mit der Thatsache, dass in Passau die Glocken
der altkatholischen Kirche nicht geldutet werden diirfen, wih-
rend sich hart nebenan die Glocke einer Bierbrauerei zu jeder
Stunde horen lassen darf. — Herr Abgeordneter Prof. Bendel
verliest folgendes Telegramm : ,Zu seiner apostolischen Reform-
arbeit, die Ketten einer christuswidrigen Macht zu brechen,
wiinscht dem internationalen Kongress der Altkatholiken Gottes
reichsten Segen Professor Bunkofer“ (Wertheim, Baden). —
Herr Fursprech Dr. Weibel-Luzern schlégt vor, dieses Tele-
gramm in folgender Weise zu beantworten: ,Der Kongress, zu
einem zahlreichen Familienabend versammelt, dankt Ihnen mit
sympathischer Freude fur Ihre Erkliarung (vom 20. Juli 1897,
betreffend Anschluss an die altkatholische Kirche) und begriisst
Sie fiir den mit Uberzeugung gethanen Schritt, der Sie in un-
sere Reihen gefiihrt.“ Der Vorschlag findet allgemeine und
begeisterte Zustimmung. — Zum Schluss bespricht Herr Sektions-
chef Sinneck-Wien die Organisierung und Geschichte der
Wiener Gemeinde, zu deren ersten Mitgliedern er gehort.

Der erste Kongresstag, 1. September.

a. Der Eriffnungsgottesdienst. — Zur Abhaltung des Kr-
offnungsgottesdienstes war in briiderlicher Weise die evan-
gelische Kirche an der Gumpendorfer Strasse eingerdumt
worden. Herr Bistumsverweser Cech celebrierte unter Assistenz
der Herren Hiilfspfarrer Deprida und Cooperator Marschall das
Hochamt, das um /29 Uhr begann. Ein aus Kunstsingern zu-
sammengesetzter Méannerchor verherrlichte die Feier durch den
Vortrag passender Lieder. Der Herr Bistumsverweser wéhlte
zum Text seiner Predigt die Abschiedsworte Jesu: ,Den Frie-
den lasse ich euch; meinen Frieden gebe ich euch; nicht wie
die Welt giebt, gebe ich euch.“ (Joh. 14, 27.) Der Prediger
machte auf die traurige Thatsache aufmerksam, dass die kirch-
lichen Zustiande der Vergangenheit und Gegenwart vielfach
den Frieden vermissen lassen, den der Heiland den Menschen
vermitteln wollte. Die Ursache des Unfriedens sah er in der



— 223 —

Abirrung von Christus. Allein die Botschaft des Friedens-
fursten ist nicht verstummt und wird zu keiner Zeit ganz iiber-
hort. Die Sehnsucht nach dem Frieden Christi hat uns ange-
regt, wider die Verunstaltung des Evangeliums Protest zu er-
heben. Das Gotteshaus, das uns fiir diesen Gottesdienst ge-
offnet worden ist, kann zum Zeugnis dafiir dienen, dass unser
Streben nach dem Frieden Christi gewtirdigt wird und Ent-
gegenkommen findet. Moge der Kongress von Gott gesegnet
sein und dazu dienen, das Reich Gottes zu fordern in unserm
Vaterlande und in allen Landern.

b. Die erste Delegiertenversammlung. — Herr Reichstags-
abgeordneter Professor Bendel-Wien eroffnet als Préisident des
vorbereitenden Kongressausschusses um 11 Uhr im Gemeinde-
ratssitzungssaale des alten stidtischen Rathauses die Kongress-
verhandlungen mit einer kurzen Ansprache: Wir kénnen Sie
nicht so empfangen, wie wir wiinschen mochten ; unsere kirch-
liche Organisation ist noch nicht vollendet, da uns immer noch
die Zustimmung der Regierung zur Vornahme der Bischofswahl
tehlt. Inzwischen verfiigen unsere Gegner iiber unermessliche
Machtmittel und erfreuen sich der mannigfaltigsten Privilegien.
Unser Kampf aber gilt nur dem ultramontanen System, das die
Herrschaft tiber alle und itber alles anstrebt. Diesem System
entgegenzutreten, ist ebenso sehr eine Pflicht der Vaterlandsliebe
wie des christlichen Glewissens. Die wirksamste Art der Be-
kiampfung des Ultramontanismus besteht aber darin, dass wir,
die romfreien christlichen Kirchen, zusammenstehen. Zur An-
bahnung solcher Einigung sollen unsere internationalen Kon-
- gresse dienen,.

Auf den Vorschlag des Herrn Bendel wird mit einstimmiger
Acclamation Herr Regierungsrat Philippi-Basel zum Présidenten
des Kongresses erwihlt. Herr Philippi besteigt den Présidenten-
stubl, dankt fiir das ehrende Zutrauen, bittet aber in Anbetracht
seiner geschwiichten Gesundheit um Nachsicht und allseitige
Unterstiitzung. ,Wenn man meine schwache Kraft noch
brauchen kann, auch wenn sie noch schwicher wire, so ge-
hort sie meiner Kirche und meinem Glauben bis zum letzten
Atemzuge.“  Auf seinen Vorschlag werden ebenfalls unter
lautem Beifall einstimmig ernannt: als I. Vizeprasident Herr
Professor Bendel, als II. Vizeprisident Herr Seminarprésident



— 224 —

van Thiel, als Sekretire die IHerren Fursprech Dr. Weibel-
Luzern, Schulrat Dr. Kiéppers-Berlin, Hiilfsptarrer Schindelar-
Arnsdorf, als Ubersetzer die Herren Pfarrer Richterich-Schonen-
werd, Pfarrer Meissner-Landau, als Stimmenzidhler die Herren
Pfarrer K. Weckerle-Basel, Apotheker Rieger-Warnsdorf, stud.
theol. Kreuzer-Berlin.

Unter stillschweigender Zustimmung wird die Geschéfts-
ordnung der fritheren Kongresse auch fiir die gegenwirtige
Versammlung angenommen.

Der Prisident legt die Traktandenliste vor. Diese enthielf
in ihrer letzten Form folgende Verhandlungsgegenstinde:

I. Eine altkatholische DBeurteilung der pépstlichen Ver-
suche, eine kirchliche Wiedervereinigung herbeizufiihren ; damit
war in Verbindung gebracht der von der Lambethkonferenz
ausgesprochene und durch Bischof Dr. Hale von Cairo (Ame-
rika) Ubermittelte Wunsch, es mochten die Bonner Unions-
konferenzen (1874 und 1875) wieder aufgenommen werden;

II. eine Betonung des Unterschieds zwischen Ultramonta-
nismus oder Vatikanismus einerseits und Katholizismus anderer-
seits, verbunden mit der Aufforderung an alle erleuchteten
Katholiken, sich auch von der bloss passiven oder scheinbaren
Gemeinschaft mit der vatikanischen Kirche loszusagen und zur
alten katholischen Kirche zuriickzukehren; Urheber und Ver-
treter dieser These war der Bistumsverweser der osterreichi-
schen Altkatholiken, Herr M. Cech;

I11. eine von Herrn Lic. C. Geetz, Pfarrer in Passau, for-
mulierte Frinnerung an den religivsen und kirchlichen Stand-
punkt, den Cyrillus und Methodius, die Apostel der slavischen
Kirchen, eingenommen hatten, verbunden mit einer Ermahnung
an die slavischen Katholiken, sich mit den Stiftern ihrer Kirchen
wiederum in Ubereinstimmung zu setzen;

IV. eine von Herrn Pfarrer Tobias in Gottesberg vorge-
schlagene erneuerte Anerkennung des Prinzips des National-
kirchentums, mit besonderer Berticksichtigung der in Osterreich
bestehenden nationalen (Gegensitze;

V. eine Verurteilung des auf dem Konstanzer Konzil gegen
Johann Huss und Hieronymus von Prag eingeschlagenen Ver-
fahrens, verbunden mit einer Aufforderung an die Tschechen,
die nationalkirchlichen Bestrebungen der genannten Martyrer



— 225 —

wieder aufzunehmen; — diese Anregung war von Herrn Pro-
fessor Dr. Michaud in Bern ausgegangen; —

VI. drei Thesen, die Herr Bischof Dr. Weber formuliert
hatte:

a. betreffend die Verurteilung der Giintherschen Philosophie
durch die romische Kurie,

b. tiber die positive und erbauende Arbeit des Altkatholizis-
mus im Gegensatz zu einer bloss negativen Polemik,

c. liber die Aufgabe des Altkatholizismus, eine Versohnung
von Staat und Kirche, Auktoritit und Freiheit herbeizufiihren ;

VII. Antrége von Bischof Herzog betreffend die internatio-
nale theologische Zeitschrift und die katholisch-theologische Fa-
kultit an der Universitit Bern;

VIII. Antrige von Herrn Stadtpfarrer Dr. Menn in Frei-
burg i. B. betreffend verschiedene Mittel, die altkatholische
Propaganda zu fordern.

Gegen die erste These waren schon vor Beginn der Kon-
gressverhandlungen verschiedene Einwendungen erhoben wor-
den. So hatte namentlich Herr Justizrat Richter aus Koblenz
eine ganz neue Formulierung eingesandt. In der vom Lokal-
komitee vorgelegten Gestalt wollte sie kein Delegierter ver-
treten. Sie wurde daher fallen gelassen. An deren Stelle
machte Herr Fursprech Dr. Weibel dem Kongress den Vor-
schlag, der nachfolgenden Resolution zuzustimmen :

»Die papstlichen Versuche, die Einheit der Kirche im r6-
mischen Sinne zu erzielen, und die in dieser Absicht unter-
hommenen sogenannten Wiedervereinigungsversuche sind ge-
scheitert und werden immer scheitern,

a. weil sie nur scheinbar auf Vereinigung, in Wirklichkeit
auf Unterwerfung gehen,

b. weil das romische System in den wesentlichsten Punkten
auf Falschungen aufgebaut ist und die dauernde Entwickelung
der Kirche und der Menschheit in der Wahrheit allein wurzeln
kann,

¢. weil das Streben der Kurie nach dem Imperium (der Ober-
herrlichkeit der Welt) gleicherweise mit dem Wesen des Christen-
tums wie mit dem natirlichen Streben nach Fortschritt im
Widerspruche steht.*

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1898, 15



-— 226 —

Herr Dr. Weibel entwickelt zur Begriindung dieser These
. a. folgende Gedanken :

Vorab konnen die sogenannten romischen Wiederver-
einigungsversuche nicht zu einem Ziele fiihren, weil sie unter
falscher Flagge segeln und in der Religion endgiltig nur die
Wahrheit siegen kann. Freilich liebt es die romische Kirche,
entgegen einer Mahnung Pius IX., nicht Worter mit ganz falscher
Bedeutung zu gebrauchen, Ausdriicke beizubehalten, welche
kein Recht mehr haben, wie z. B. der Ausdruck Primat, der
auf das jetzige Papsttum und seine Stellung gar nicht mehr
passt. Der Ausdruck Primat bezeichnet die Wiirde eines
Ersten, dem aber ein Zweiter, Dritter etc. wesentlich gleich-
berechtigt folgen. Den deutschen Kaiser nennt man nicht den
Primaten, obwohl er als Kénig von Preussen noch andere Ko-
nige und Firsten neben sich hat. Der Papst aber hat jetzt in
seiner Kirche eine ganz eigenartige Stellung; man miisste seine
Wiirde den Unikat nennen (unicus = der Einzige). So reden
die Romer auch immer von der katholischen, d. h. der allge-
meinen Kirche, wo sie die romische Specialkirche meinen. Das
ist auch eine Tiuschung. '

Dann aber konnen die sogenannten romischen Wieder-
vereinigungsversuche nicht zum Ziele fiithren, weil das romische
System nicht nur #dusserlich unter falscher Ilagge segelt, son-
dern innerlich auf Filschungen beruht, soweit es von der
tbrigen Kirche sich gesondert hat. s ist traurig, zu sagen,
dass das offizielle Rechtsbuch der romischen Kirche wesentlich
auf Félschungen beruht, dass das offizielle Gebetbuch der ro-
mischen Geistlichen, das Brevier, von Félschungen und Dich-
tungen wimmelt, und dass der Papst trotz seiner Allgewalt
keinen Anlauf nimmt, diese Filschungen auszumerzen. Freilich,
wer will den Ast absigen, auf dem er sitzt? Wir sehen ja,
wie Rom von der neuesten Filschung, den Dichtungen Leo
Taxils und den sogenannten Offenbarungen der angeblichen
Diana Vaughan, fortan profitiert, obwohl Leo Taxil den Schwin-
del aufgedeckt hat. Die auf diesen Schwindel hin gegriindeten
Bruderschaften (,Fhrenwache“) und gebauten Kloster und
Stihnekapellen, angeordneten Andachten gedeihen ja munter,
und der Papst thut nichts, das Produkt des Schwindels aus der
Kirche zu beseitigen. Glaubt jemand, die christliche Welt
werde auf Kommando Roms hinter Leo Taxil herlaufen? Wir



— 227 —

waren erstaunt tiber das Vorgehen des edeln Lord Halifax und
seiner Kreunde; ihre Naivetit hat in der Taxilgeschichte eine
schreckliche Enttduschung erlitten, und andere werden wohl
kaum den Mut finden, diesen Pfad weiter zu wandeln.

IIndlich kénnen Roms Bestrebungen um Wiedervereinigung
nicht gelingen, weil sie die absolute Herrschaft eines Einzelnen
(das Imperium, die Weltherrschaft) anstreben und damit gegen
die menschliche Natur selbst verstossen. Da sind die Staaten,
deren Souverdnitat gefihrdet ist, da ist das nattrliche Streben
der Menschen nach Freiheit. ,Thr seid zur Freiheit berufen.®
Die ganze Geschichte des Menschengeschlechtes zeigt dieses
Bestreben, und solange die Wasser nicht rickwirts fliessen,
wird auch der Lockruf nach sogenannter Wiedervereinigung
mit Rom uwmsonst erténen. —

Zum Wort liber die erste These meldet sich kein weiterer
Redner; der Antrag des Herrn Dr. Weibel ist einstimmig an-
genommen.

Die Herren Bischofe Dr. Seymour von Springfield und
Dr. Hale von Cairo iiberreichen dem Priisidenten ihre Be-
glaubigungsschreiben, durch die sie als offizielle Vertreter der
bischéflichen Kirche Amerikas legitimiert sind, und bringen
ein Amendement zur ersten These zur Sprache, das folgenden
Wortlaut hat:

Der IV. internationale Altkatholiken-Kongress, geleitet von dem
Wunsche, den von ihm vertretenen Unionsgedanken praktischen und le-
bendigen Ausdruck zu geben und die volle Anniherung der Kirchen durch
die That zu fordern, ersucht das Prisgidium, ungesiiumt Schritte zu veran-
lassen, welche zu der Wiederaufnahme der in den Jahren 1874 und 1875
1}111:61‘ dem Vorsitze Dr. von Déllingers zu Bonn abgehaltenen Unions-
Konferenzen fiihren wiirden.

' Nachdem Herr Bischot Dr. Seymour diesen Antrag in eng-
lischer Sprache begriindet hat, stellt sich Rev. H. J. White-
Oxford dem Kongress als Vertreter des Erzbischofs von Canter-
bury vor und giebt Kenntnis von den auf der letzten Lambeth-
konferenz beziglich der katholischen Reformbewegung ge-
fagsten Resolutionen (vergl. unten, S. 261). Herr Dr. Weibel
erlautert in deutscher Sprache die Mitteilungen der beiden Vor-
redner und begriindet folgenden Antrag:



— 228 —

« Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkonferenz, welche
um die Wiederaufnahme der Bonner Unionskonferenzen ersucht, mit Freuden
Kenntnis genommen und beschliesst:

1. s wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferenzen eine Kom-
misgion bestellt. Zum Présidenten dieser Kommission ernennt der Kon-
gress Herrn Bischof Dr. Th. Weber, zum Vizeprisidenten Herrn Bischof
Dr. Ed. Herzog, zu Mitgliedern die Herren Professor Dr. Langen, Professor
Dr. Michaud und Seminarprisident van Thiel, zum Sekretir den IHerrn
Professor Dr. Lauchert. Der Kongress ersucht diese Kommission, die Kon-
ferenzen in Bonn, wenn moglich, schon nichstes Jahr zu erdffnen.

2. Als Organ dieser Konferenzen wird die in Bern erscheinende Revne
internationale de Théologie erklart. »

Herr Protopresbyter Janyschew: Die Wiederaufnahme der
Unionskonferenzen erscheint uns im Orient als zwecklos. Wir
haben alles gesagt, was wir sagen konnten. Ich selbst werde
in der Lage sein, eine abschliessende Antwort der Petersburger
Unionskommission, von der ich gestern gesprochen, dem Pri-
sidenten der altkatholischen Kommission tibergeben zu konnen.
Demnach glaube ich kaum, dass sich orientalische Theologen
an den neuen Verhandlungen beteiligen werden.

Herr Pfarrer Kaminski: Ich bin einer der #ltesten alt-
katholischen Geistlichen und habe von Anfang an an allen Ver-
sammlungen teilgenommen ; aber ich muss gestehen: diese Kon-
ferenzen und Sympathiebezeugungen haben uns wenig geniitzt.
Wir miissen uns auf eigene Fisse stellen und uns an Christus
halten. Ich beantrage, statt der vorgeschlagenen Resolution
ein Bekenntnis unseres Glaubens an die Gottheit Christi zu
formulieren.

Herr Bischof Herzog: Herr Pfarrer Kaminski hat seine An-
regung gewiss in bester Absicht gemacht, aber ich mdchte ihn
doch bitten, zu bedenken, dass unser Kongress keine Synode
ist und in dogmatischen Dingen keine Autoritit besitzt, Wir
konnen uns daher unmoglich auf eine Er¢rterung grundlegen-
der Dogmen ecinlassen; Herr Kamingki miisste seinen Antrag
vor die Synode seiner Kirche bringen. — Die Erklirung des
Herrn Protopresbyter Janyschew nehme ich respektvoll hin;
aber ich erlaube mir doch, zu bemerken, dass die beabsichtigten
neuen Unionskonferenzen einen rein privaten Charakter haben
werden und kirchenamtliche Verhandlungen durchaus nicht
ausschliessen oder hemmen sollen. Kommt es zu neuen Kon-
ferenzen, so werden fiir die allfalligen Voten und Resolutionen



einzig und allein deren Urheber verantwortlich sein. Es wird
sich damit genau so verhalten, wie mit der ,Internat. theolog.
Zeitschrift“, in der sich ja auch die Theologen verschiedener
Kirchen in der Absicht, sich zu verstindigen, auf eigene Ver-
antwortlichkeit hin zusammenfinden. Eine personliche Zusam-
menkunft auf einer Konferenz wird dem gleichen Zwecke dienen.

Herr Professor Dr. Nippold liest zunéchst das vom Central-
vorstand des Evangelischen Bundes ausgestellte Beglaubigungs-
schreiben vor. Der Schlussatz des Briefes lautet: , Wir bevoll-
méchtigen Sie hiermit, unsern Centralvorstand bei den Ver-
handlungen des IV. internationalen Altkatholikenkongresses zu
vertreten und demselben unsere lebhafte Sympathie fur sein
Werk und seine Bestrebungen und unsere herzlichsten Segens-
wiinsche zu tiberbringen.“ Der Redner fiahrt fort: Diese Be-
vollméchtigung legt mir die Pflicht auf, zu vorliegender Frage
das Wort zu ergreifen. Schon an den ersten Unionskonferenzen
haben gastweise auch Vertreter der evangelischen Kirchen
teilgenommen. Das wird auch in Zukunft nicht anders sein.
Ich begreife, dass diese Konferenzen ihren katholischen Cha-
rakter wahren miissen. Allein das hindert sie nicht, auch die
V_erstémdigung zwischen Katholiken und Evangelischen zu for-
dern. Die Nachwirkungen der ersten Bonner Unionskonferenzen
haben das bewiesen. Diese waren das Werk Dollingers. Man
darf es als eine Figung der gottlichen Vorsehung preisen, dass
Dallinger nach seiner Exkommunikation nicht praktisch her-
vortrat, sondern lediglich die wissenschaftliche Uberwindung
d.er kirchlichen Gegensitze im Auge behielt. Auf diese Weise
SlIlld Sie freilich zunschst arm geworden, aber doch auch, um
mit Gottes Hilfe andere reich zu machen. Ich bin schon ein
al.ter Professor gewesen, als ich Dollingers Schiiler wurde.
Em.m&l erlaubte ich mir aber doch, ihm zu sagen, dass die
U1'11onskonferenzen meines Erachtens zu dogmatisch gewesen
selen und daher im evangelischen Deutschland nicht verstanden
wurden. Er hat mir darin nicht Unrecht gegeben. Fir den
W&hre%l Historiker giebt es keine protestantische und keine
Ei%OlllSQhe Geschichtsforschung ; es ist vielmehr seine Aufgabe,

olizismus und Protestantismus im Zusammenhang mit dem
praktisch-kirchlichen Leben aufzufassen. Déllinger hat zuletzt
fluc;h ‘anerkannt, dass die mannigfaltigen Kirchenbildungen
nnerhalb des Protestantismus doch nicht bloss ein Zeichen der



Schwéache, sondern mindestens ebensosehr ein Zeichen iiber-
sprudelnden Lebens und kirchlicher Kraft seien. So weiss ich
nun als Historiker es sehr wohl zu wiirdigen, dass die Bonner
Konferenzen tiber das Filioque nicht stillschweigend hinweg-
gehen wollten und konnten. Aber in jenen Tagen begegnete
man doch oft der Frage: Wer versteht das? Uber Dinge, von
denen uns Gott kein Wissen gegeben, diirfen wir auch keine
bindenden Formeln aufstellen. Auch wir in der protestanti-
schen Kirche haben unter den Versuchen, solche Formeln zu
schaffen, genug gelitten. Wenn ich nicht irre, hat unsere Zeit
fur solche Versuche noch weniger Verstindnis als frithere Pe-
rioden. Daher schétze und ehre ich zwar die Pietit gegen die
dogmatische Entwicklung, aber ich meine, dass wir uns die
praktischen Lebensfragen der Gegenwart stets vergegenwiir-
tigen, die geschichtlich gewordenen kirchlichen Formen re-
spektieren, keine Unterwerfung der einen unter die andern
anstreben, wohl aber die gemeinschaftlichen Interessen ver-
teidigen sollen. Und da muss ich bemerken, dass die Gegner
zur Linken, der Indifferentismus, Materialismus, Atheismus
ebenso gefihrlich sind, wie die zur Rechten. Um standzu-
halten, miissen wir alle wachsen in der Erkenntnis unseres
Herrn Jesu Christi. Meinerseits glaube ich dem ehrwiirdigen
Vertreter der russischen Kirche die Beruhigung geben zu diir-
fen, dass niemand daran denkt, an dem zu ritteln, woriiber
sich die frithern Unionskonferenzen geeinigt haben. Aber es
bleiben der Aufgaben genug iibrig. Wenn dieser Kongress die
Wiederaufnahme der Unionskonferenzen bewirkt, so wird er
nicht vergeblich gewesen sein.

Das von den amerikanischen Bischofen vorgeschlagene
Amendement zur ersten These und der Ausfithrungsantrag des
Herrn Dr. Weibel werden einstimmig angenommen.

Herr Bistumsverweser M. Cech referiert nun iiber die von
ithm vorgeschlagene II. These, welche lautet:

,Der von den Jesuiten genihrte falsche Schein, als wurzle
der Ultramontanismus und Vatikanismus in der katholischen
Kirche oder bilde sogar einen wesentlichen Bestandteil der
Kirche, ja die Kirche selbst, hat die Massen des katholischen
Volkes irregefiihrt und bildet die Hauptstiitze Roms. Er kann
nur dadurch zerstort werden, dass alle erleuchteten Katholiken,
welche die Unkirchlichkeit und Verwerflichkeit des Ultramon-



— 231 —

tanismus erkannt, auch den Mut haben, sich von jeder auch
nur passiven oder scheinbaren Gemeinschaft mit demselben
offen loszusagen und tber ihn hinweg zur alten katholischen
Kirche zuriickzukehren.“

Der Referent fiihrt u. a. folgende Gedanken aus: Mein
Thema ist alt, aber leider immer noch sehr zeitgeméss. So
wenig ist der Ultramontanismus tberwunden, dass man heute
beginnt, die ultramontane Fahne ostentativ zur Schau zu tragen.
Der Ultramontanismus hat es némlich dahin gebracht, dass
zwischen der vom Papst geleiteten Kirche und der sogenannten
Gesellschaft Jesu nicht mehr gut zu unferscheiden ist. Zwar
bekennen sich die Jesuiten einzeln zu einem sklavischen Ge-
horsam, aber sie beherrschen als Gesellschaft den Papst und
die ganze romische Kirche, sie bringen ihre kirchenpolitischen
Grundsatze im Staats- und Volksleben zur Geltung und reissen
mehr und mehr eine Herrschaft tiber Kirche und Weltreiche
an sich. Werden sie siegreich, so sinkt das Volk ins Mittelalter
zurtick. Schon ist man so weit, dass man die mittelalterliche
Inquisition wieder anzupreisen wagt. Der Ultramontanismus
verfigt tiber eine grossartige Organisation: tiber Kloster- und
Nonnenschulen, Gymnasien und Universititen, Gesellen- und
Volksvereine, Kasinos, Betbruderschaften, Laienorden, und tibt
mit solchen Organen massgebenden Einfluss auf alle Glieder
des Volkes aus. Es wire erstaunlich, wenn er keine Erfolge
aufweisen konnte. Aber welcher Art sind seine Erfolge? Er
korrigiert die Geschichte und Theologie nach seinen Grund-
sitzen; er fihrt in die Moral den Probabilismus ein und ver-
wiistet und lahmt die Gewissen; er veriusserlicht die Religion
zu einem abergliubischen Formelwesen und treibt die Gebil-
deten in den Atheismus hinein; er verquickt Religion und
Politik und verscharft die politischen Gegensitze; er verwelt-
licht das Christentum und setzt den Papstkénig an die Stelle
Christi des Sohnes Gottes. Gegen solches System sich zu er-
heben, ist Pflicht aller Rinsichtigen.

Das Wort wird nicht weiter verlangt; die vorgeschlagene
These ist einstimmig genehmigt. Da es inzwischen gegen 2 Uhr

geworden ist, schliesst der Prasident die erste Delegierten-
‘versammlung.



— 232 —

c. Hrste dffentliche Versammlung in der evangelischen Kirche:
zu Gumpendorf, abends 8 Uhr.

Herr Erzbischof . Gul von Utrecht: Die Kirche, die ich
vertrete, beharrt seit 200 Jahren in der Verteidigung der wahren
katholischen Lehre. Anf der Reise hierher sah ich in Ihren
Bergen ein ermutigendes Bild dafiir, dass auch Kleine und
Geringe sich nicht fiirchten diirfen, ihrem katholischen Gewissen
zu folgen. Von Ihren Bergen herab kommen viele kleine Béche.
Gott speist sie fortwdhrend, indem er mit seiner Sonne den
Schnee zum Schmelzen bringt oder Regen aus seinen Wolken
niedergehen lasst. Unten aber werden die Béiche zu machtigen
Flissen und Stromen. Verzagen wir nicht ob unserer ver-
haltnisméssig kleinen Zahl. Sorgen wir nur daftir, dass wir
stets der Gnade Gottes wiirdig seien, die uns stark macht.
Wenn das Licht seiner Wahrheit in unsern Herzen leuchtet
und sein Beistand uns nicht fehlt, koénnen auch die Bichlein
unserer Gemeinden und Kirchen zu einem Strome werden, dem
keine irdische Gewalt widersteht.

Herr Bischof Dr. H. Hale von Chairo (Nordamerika) hélt
eine englische Ansprache, die von Herrn Pfarrer Meissner ver-
deutscht wird: Auch wir in Amerika haben vielfach mit dhn-
lichen Schwierigkeiten zu kampfen wie Sie; aber wir pflegen
zu sagen: Einer und Gott auf seiner Seite sind die Mehrheit.
Lasst uns nur bei der Verfechtung katholischer und christ-
licher Lehre nicht vergessen, dass man in solchen Dingen um
so reicher und stirker wird, je mehr man andern Leuten zu
bieten sucht, und dass die religivse Wahrheit nicht ein Streit-
objekt, sondern dazu da ist, von glaubigen Herzen aufgenommen
und im Leben geiibt zu werden. Insbesondere diirfen sich die
Lajen nicht dem Gedanken hingeben, der Gottesdienst sei ledig-
lich Sache des Geistlichen; sie miissen denselben zur Sache
des eigenen Herzens und der eigenen Familie machen und dies
durch Teilnahme am gottesdienstlichen Leben bekunden. So
stairken sie sich selbst mit dem Brote des Lebens und dienen
in einzig wirksamer und segensreicher Weise der heiligen Sache,
die Sie vertreten.

Herr Bischof Dr. Herzog-Bern: Ich benutze die mir gebo-
tene Gelegenheit, vor einer Osterreichischen Zuhorerschaft zu
reden, zu einem Worte des Dankes. Wir schulden in meinem
Vaterlande Osterreich Dank fiir den guten kirchlichen Einfluss,



den es im vorigen Jahrhundert auf einzelne Gegenden, die
heute zur Sehweiz gehoren, ausgeiibt hat. Blihende Gemeinden
meiner Kirche befinden sich in dem frither Osterreichischen
Frickthal (Aargau). Dort pflegte man bis in die neueste Zeit
mit Stolz zu sagen: Wir sind Josefiner. Gleichbedeutend damit
war die Bezeichnung ,christkatholisch®, die Wessenberg und
seine Schiiler auf die eigenen kirchlichen Bestrebungen anzu-
wenden pflegten. Als uns-das Jahr 1870 zwang, zwischen dem
alten und neuen Glauben zu wihlen, fiel es uns in den ehe-
maligen osterreichischen Ortschaften und in Gegenden, die einst
unter der kirchlichen Leitung des bertthmten Konstanzer Bis-
tumsverwesers standen, nicht sehr schwer, die vatikanische
Neuerung von uns abzulehnen und uns auf katholischem und
nationalem Boden zu einer romfreien Kirche zu vereinigen.
Wir blieben damit nur unserer kirchlichen Uberlieferung treu.
Als Bischof der christkatholischen Kirche der Schweiz nenne
ich heute in der Kaiserstadt Wien voll dankbarer Ehrfurcht
den Namen des edeln Kaisers Joseph II.

Herr Bischof Dr. Weber-Bonn: Mein Freund Herzog hat
Sie an das sogenannte vatikanische Konzil erinnert. Diese
Versammlung hat uns in der That in die Zwangslage versetzt,
uns entweder eciner notorischen Unwahrheit zu fiigen oder dann
aus der péipstlichen Jurisdiktion herauszutreten und uns selb-
stindig Kkirchlich zu organisieren. Namentlich brachten die
Worte ex sese, non autem ex consensu ecclesice des Unfehlbar-
keitsdekrets volle Klarheit in die Situation: die pépstlichen
Dekrete seien unfehlbar und daher irreformabel aus sich selbst,
nicht aber auf Grund der kirchlichen Ubereinstimmung. Damit
war das wahre Verhiltnis in sein Gegenteil verkehrt. Bisher
hatte der Katholik die Unfehlbarkeit der Kirche zugeschrieben
und sich in unfehlbarem Besitz der Wahrheit geglaubt, wenn
er mit dem Inhalt seines Glaubens mit der Kirche in Uberein-
stimmung stehe; nun aber soll die Unfehlbarkeit im Papste
wurzeln und von diesem in die Kirche tibergehen. Daher ist
es konsequent — aber freilich ganz und gar unkatholisch —
wenn die Jesuiten offen gestehen: wir meinen den Papst, wenn
wir von der Kirche als Lehrautoritit reden. Mit dieser vom
vatikanischen Konzil dogmatisierten Anschauung ist die katho-
lische Kirche einem willkiirlichen und verderblichen Subjekti-
Vismus in die Arme geworfen. Wollten wir Katholiken bleiben,



— 234 —

so mussten wir die neue Lehre bekdmpfen und uns unter Fest-
haltung der katholischen Kirchenverfassung kirchlich organi-
sieren. Das ist auch in Osterreich geschehen. Der Mut, die
Opferwilligkeit, die Treue der Osterreicher verpflichten nicht
nur die Schweizer, sondern auch uns Deutsche und die Hol-
linder und alle Altkatholiken zu dankbarer Anerkennung.

Herr Bistumsverweser M. Cech- Warnsdorf: Diesem Kon-
gresse brauche ich nicht, wie ich das sonst zu thun pflegte,
Aufschluss tiber unsere Verhdltnisse zu geben. Sie haben diese
nun vor Augen. Ireilich miissten Sie, um unsere Kirche ganz
kennen zu lernen, auch mit mir nach Nordbohmen kommen,
wo wir unsere starksten Gemeinden haben. Hier in Wien haben
Sie eine Gemeinde vor sich, die unsere Passionszeit veran-
schaulicht. Unduldsamkeit und Aberglaube auf der einen, In-
differentismus und Unglaube auf der andern Seite machen uns
hier die Situation sehr schwierig. Den einen sind wir ketze-
risch, den andern viel zu katholisch. Aber Gott wird uns durch
die Schwierigkeiten auch in Zukunft hindurchhelfen. Wir freuen
uns der Anerkennung aus so hochgeschitztem Munde. Wir
danken Thnen dafiir, dass Sie zu uns gekommen sind, und
danken Thnen fiir jede Ermutigung, die Sie uns brachten. Ge-
starkt durch die reichen Trostungen, die dieser Kongress uns
bietet, werden wir wieder in unsere Gtemeinden hinausgehen
und in Geduld weiter arbeiten. — Redner schliesst die Ver-
sammlung mit einem kurzen Gebet.

Der zweite Kongresstag, 2. September.

a. Der Festgottesdienst. — Dieser findet wiederum in der evan-
gelischen Kirche an der Gumpendorferstrasse statt und be-
ginnt um 9 Uhr. Herr Bischof Dr. Herzog celebriert das Hoch-
amt; Herr Seminarprisident van Thiel halt die Festpredigt.
Der Prediger wihlte zum Text seiner Ansprache die Worte
I. Kor. 3, 9: ,Gottes Mitarbeiter sind wir“. Is ist keine Uber-
hebung, so fithrt der Prediger aus, wenn wir diese apostolischen
Worte auf uns selbst anwenden. Sie erinnern uns daran, wie
herrlich unsere Arbeit ist. Als Mitarbeiter Gottes arbeiten wir
an einem Werke Gottes. Ein solches ist der Aufbau der Kirche
Gottes. Sie ist das Werk des menschgewordenen Logos, eine
Schopfung der gottlichen Liebe zu den Menschen. Beherzigen



— 235 —

wir es recht, dass es heisst: ,Niemand kann einen andern Grund
legen ausser dem, der gelegt ist, welcher ist Christus Jesus,”
— nicht bloss etwa: Niemand dar/ einen andern Grund legen.
Jesus, der Gottmensch, ist nach seiner geschichtlichen Erschei-
nung und in seinem Mittleramte das von Gott, dem dreieinen,
in Zeit und Raum gelegte Fundament. Wer auf anderm Grunde
bauen wollte, wire allerdings nicht mehr Gottes Mitarbeiter;
aber so gewiss wir an dem ein fiir allemal gelegten Funda-
ment festhalten und auf diesem Fundamente bauen, ist unsere
Arbeit die erhabenste, die sich denken lédsst. — Freilich auch
eine verantwortungsvolle. Es geziemt sich, dass wir stets dessen
eingedenkt bleiben, wozu wir berufen sind. Besonnenen Geistes
wollen wir vorgehen und uns immer wieder aus der hl. Schrift
und der christlichen Uberlieferung dariiber unterrichten lassen,
was Gottes Wille ist, damit wir wahrhaft Gottes Mitarbeiter
seien. Das schliesst auch in sich, dass wir uns nicht bloss auf
das Reden beschrinken, sondern uns auch in That und Leben
als Kinder Gottes und als Glieder seiner heiligen Kirche be-
wihren. Wenn wir in unsern Gotteshilusern bessere geistige
Nahrung bieten und erhalten, so wollen wir das auch durch eifrige
Teilnahme am gottesdienstlichen Lieben vor aller Welt bezeugen.
— Wer Gottes Mitarbeiter sein und an Gottes Werk arbeiten will,
weiss schon, dass er sich dabei nicht auf seine geringe mensch-
liche Befahigung verlassen darf, sondern seine Kraft bei dem
suchen muss, in dessen Dienst er steht. Gott wird seine auf-
richtigen Diener nicht ohne Hiilfe und Trost lassen. ,Wenn
aber Gott flir uns ist, wer ist dann wider uns?“ WMag es nun
langsamer oder rascher mit unserer Arbeit vorangehen: das
liegt in Gottes Ratschluss und in Gottes Hand. Von uns wird
nur das Eine gefordert, dass wir treu erfunden werden. Den
treuen Arbeitern winkt als Siegespreis das Verheissungswort:
»Wohlan, du guter und getreuer Knecht, du bist iiber weniges
getreu gewesen; ich will dich tiber vieles setzen; gehe ein in
die Freude deines Herrn“ — gehe ein in das himmlische Jeru-
salem, in die ewige Gottesstadt. Mogen wir uns dort alle wieder
finden!

b. Die zweite Delegiertenversammlung im Gemeinderats-
sitzungssaale des alten stidtischen Rathauses. Beginn /211 Uhr.

Herr Kongressprasident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn
Pfarrer Lic. Gtz zur Begriindung der von ihm vorgeschla-
genen dritten These,



e DG —

Herr Pfarrer Lic. Geetz-Passau hat, gestiitzt auf griindliche
Forschungen, jingst ein Werk tber die Slavenapostel Cyrillus
und Methodius herausgegeben und schildert nun in gedringten
Zugen die Wirksamkeit der beiden Manner. Diese begriindeten
im 9. Jahrhundert in Mihren und Pannonien katholische Na-
tionalkirchen, die in ihrer geschichtlichen Grundlage und Ent-
wickelung dem Altkatholizismus nahe verwandt sind. Ihr dog-
matischer Standpunkt ist der der sieben vom Morgen- und
Abendland anerkannten allgemeinen Konzilien, zu denen sich
auch die Altkatholiken bekennen. Methodius bekémpfte den
abendlandischen Zusatz filioque, von dem auch die Altkatholiken
anerkennen, dass er nicht in rechtméssiger Weise in das Glau-
bensbekenntnis der allgemeinen Kirche eingefiigt worden sei.
Auch hinsichtlich des Primats des roémischen Bischofs steht
Methodiug auf dem gleichen Boden, auf welchem sich die Alt-
katholiken befinden. Einen pépstlichen Universalepiskopat an-
erkannte er so wenig, dass er eine slavische Nationalkirche
organisierte und eine slavische Liturgie schuf und trotz pépst-
lichem Verbot bis an sein Lebensende festhielt. Daher trat er
auch mit dem Patriarchen von Konstantinopel in Verbindung,
trotzdem Rom die Kirchengemeinschaft mit demselben aufhob.
Auch beziiglich der Kirchendisciplin blieben die Slavenapostel
in Ubereinstimmung mit der alten ungeteilten Kirche. Der
Redner verfolgt die Geschichte der vom Papst verbotenen
slavischen Liturgie und enthiillt die charakteristische Taktik,
nach welcher Rom zeitweise einzelnen Voélkerschaften den
Gebrauch dieser Liturgie gestattete, um die betreffenden Kirchen
anzuziehen oder festzuhalten, dann aber, wenn er den Zeit-
punkt fiir glinstig hielt, das Verbot wieder erneuerte. In neuerer
Zeit erhielten Montenegro und Serbien dieses pipstliche Gnaden-
geschenk, wihrend es den mit Rom verbundenen Slaven in
Istrien und Dalmatien wieder entzogen wurde. Trotz der
durchaus altkatholischen Stellung, die die Slavenapostel einge-
nommen haben, verehrt die romische Kirche die beiden als
Heilige, strebt aber nach Kriften danach, tiberall deren Werk
zu vernichten. (Vgl. den Wortlaut des Referates in der ,Revue
Internat. de Théologie“, Januar 1898, S. 34—45.)

Herr Dr. Iska-Bern: Sie werden es begreiflich finden,
dass ich als Slave zu der vorliegenden und der folgenden
These um das Wort bitte. Ich halte den Gegenstand, mit dem



— 237 —

wir uns befassen, fiir sehr wichtig. In diesen Tagen war ich
in Bohmen, um mich mit den dortigen Verhéltnissen bekannt
zu machen. Wo ich hinkam, fand ich fiir den Plan, wieder
eine slavische Nationalkirche ins Leben zu rufen, sympathisches
Gehor. Lassen Sie mich betonen, dass man damit keine poli-
tischen Zwecke verfolgt. Man ist im Gegenteil endlich des
Missbrauches der Kirche und Religion zu politischer Agitation
tiberdriissig geworden und mochte diesem Unfug ein Ende
machen. Gewiss verkennt man gar nicht, dass eine romfreie
slavische Nationalkirche auch ihre politische Bedeutung hitte.
Sie wiirde die romischen Agitatoren zwingen, Mass zu halten,
um uns nicht alle Leute, die katholisch sein wollen und in der
Kirche Erbauung suchen, zuzutreiben. Sie fragen vielleicht:
Warum haben Sie nicht schon lingst zu diesem Mittel ge-
griffen? Ich antworte: Bei uns herrscht das Vorurteil, der
Altkatholizismus sel lediglich das Werk einiger deutscher Theo-
logen. Allein glauben Sie mir: Die Resolutionen, die Sie fassen
werden, werden bei den Slaven ein Iicho finden. Unser Volk
ist religits und ist katholisch; es wird ihm nicht schwer fallen,
Ihre Sache zu der seinigen zu machen; es braucht sie nur
kennen zu lernen. In dieser Hinsicht ist von grosser Bedeu-
tung das Zeugnis der orthodoxen Kirche des Ostens. Dieses
Zeugnis wird auf unser Volk Findruck machen und ihm be-
weisen, dass ja auch Sie die ,Hinterlage des Glaubens* bewahren
wollen und thatséchlich bewahren. Wer mein Volk kennt,
wird wissen, dass es ein frommes Volk ist, obwohl man es ihm
oft schwer genug gemacht hat, katholisch zu bleiben. Ich
wiederhole noch einmal: Es handelt sich fir uns Slaven in
dieser Frage um Religion, nicht um Politik.

Herr Pfarrer Schirmer-Konstanz: Was mein Kollege Dr.
Iska von Bohmen erziihlt hat, habe ich in Mahren erfahren,
wo ich jingst 14 Tage verweilte. Von Olmiitz bis Ung. Hradisch
dehnt sich eine reich gesegnete Ebene aus. Unter dem Volke,
das hier wohnt, bin ich aufgewachsen. s sind die Hannaken,
ein geistig regsames, freiheitlich gesinntes Volklein. Seit Jahren
nun besteht in der Hanna eine Cyrillo-Methodeische Bewegung,
die gut organisiert ist. Sie hat sich in dem zweimal wochent-
lich in Kremsier erscheinenden , Velchrad“ ein Organ geschaffen,
Kremsier ist der Mittelpunkt der Hanna, die Perle des reichsten
aller Bischofe, des Fiirstbischofs von Olmiitz. Dort habe ich



— 238 —

meine Gymnasialstudien absolviert; ich kenne die dortigen
Verhiltnisse. Wahrend meines jingsten Aufenthaltes daselbst
habe ich wiederholt den ,Velchrad“ zur Hand genommen.
Ich war erstaunt tiber die klare, feste, Rom gegeniiber schroff
ablehnende Sprache. Das Blatt ist von einem Hannaken redi-
giert, und gehen Sie in der gesegneten IHanna von Haus zu
Haus, so finden Sie es auch in der Hiitte des kleinen Mannes,
den klerikalen ,Hlas“ nirgendwo. Auf einem Dorf bei Kremsier
traf ich jungst einen Bauer, der mich fragte: ,Was sind Sie
eigentlich, Herr Pfarrer; Ihre Eltern waren doch katholisch ?¢
,lch bin ebenfalls katholisch, altkatholisch“, antwortete ich.
. Was ist denn das, altkatholisch?* Als ich ihm das erklirte,
rief er thridnenden Auges: ,Dann bin ich auch altkatholisch,
und soweit Sie hier sehen, wohnen lauter Altkatholiken.”
In der Hanna haben Sie auf der einen Seite den Hostein mit
der berithmten Wallfahrtskirche — jetzt in den Handen der
Jesuiten, auf der andern Seite das Cyrillo-Methodeische
Velchrad — jetzt in den Hénden der Jesuiten. Zwischen diesen
beiden Zwingburgen der Jesuiten aber wohnt das freiheits-
liecbende Volk der Hanna. Da stand ich dieser Tage auf einer
Anhohe, schaute hintiber auf das vieltirmige Kremsier, wo ich
die schonsten Jahre verlebt habe, und sagte mir: Dort hat ein
Wilic gewirkt, ein Reformator seines Volkes; wollte Gott, dass
wieder ein Wilic kdme fir das hannakische Volk, um es zu
erlosen aus der romischen Knechtschaft. Das ist die Sehnsucht,
die in der Brust der Tschecho-Slaven in Méhren lebt. Reichen
wir diesem Volke die Hand. Sagen wir ihm: Was ihr suchet,
das koénnet ihr ja haben; greift nur zu, hier liegt es fertig
vor euch.

Herr Pfarrer Tobias-Gottesberg: Auch ich bin ein Hannake.
Wenn es eine Frage giebt, die mein Innerstes bewegt, so ist
es die vorliegende. Ich kann nur bestéitigen, was Thnen Herr Pfar-
rer Schirmer soeben vorgetragen. Ich habe meine theologischen
Studien in Olmiitz gemacht, wo ich unter 38 Priesteramtskan-
didaten der einzige deutsche war. Ks ist richtig, dass gegen
die Deutschen viel Missstimmung herrschte. Aber ich habe
seither erfahren, dass es ganz ungerecht ist, wenn man einer-
seits deutsch und liberal, anderseits slavisch und ultramontan
fur identisch hilt. Es giebt Ultramontane hiiben und driiben,
sogar unter liberalem Mantel. Ich habe die vierte These gé-



— 239 —

stellt, weil der Altkatholizismus am Nationalitdtenprinzip fest-
hilt, aber damit die nationalen Antipathien nicht verschiirfen,
sondern die Nationalititen zu ihrem Rechte kommen lassen
und versthnen will.

Herr Professor Dr. Nippold-Jena: Ich mochte doch der
hellen Freude Ausdruck geben, mit der mich der Gang dieser
Verhandlung erfillt. Jedes Wort, das ich von den Herren
Vorrednern gehért, kann ich unterschreiben. Gestatten Sie mir
nur eine kleine Ergéinzung: Vergessen Sie die armen Ruthenen
nicht. Denken Sie daran, wie ihnen die Jesuiten ihr nationales
Kloster entrissen haben und was fiir eine Rolle der pépstliche
Nuntius dort spielte. Auch da handelt es sich um Neubelebung
dessen, was noch keimartig vorhanden ist. Sie dienen damit
dem Willen Gottes; denn, wie einst Dollinger es ausgesprochen
hat, auch die Nationalitit ist eine Gabe Gottes, die man zu
pflegen hat.

Herr Dr. Weibel-Luzern: Herr Plarrer Tobias will die von
ihm gestellte vierte These fallen lassen; ich nehme sie wieder
auf, meine aber nicht, dass sie Gegenstand besonderer Dis-
kussion zu sein brauche. Sie enthilt den allgemeinen Grund-
satz, zu welchem der Vorschlag des Herrn Pfarrer Geetz eine
einzelne Anwendung bildet. Selbstverstindlich findet der Grund-
satz auch seine Anwendung auf die Ruthenen, auf die Italiener,
deren Reprisentant hier unser Freund Miraglia ist, und auf
andere Nationalitéiten.

Herr Pfarrer Deprida-Dessendorf: Tch wirke seit drei Jahren
an der tschechisch-deutschen Sprachgrenze. Eine halbe Stunde
von meiner Gemeinde entfernt ist eine tschechische Gemeinde
von 3—4000 Seelen. Ich stehe zu dieser Gemeinde in fried-
lichster Beziehung. Wenn wir auf rein religiosem Boden bleiben,
wird es nicht allzu schwer sein, auch eine tschechische National-
kirche zu organisieren. Schon jetzt kommen oft Tschechen zu
uns hertiber, um an unserm deutschen Gottesdienst teilzunchmen.
Sie freuen sich wber jeden Fortschritt, den wir zu verzeichnen
haben. Noch grosser wire gewiss ihre Freude, wenn sie dazu
kéimen, tschechische Gemeinden zu bilden und in ihrer Sprache
Gottesdienst halten zu konnen.

Herr Bischof Dr. Weber: Wir alle, vom ersten bis zum
letzten, haben mit hoher Freude das treffliche Referat und die
gefallenen Voten vernommen. Einmitie wurde bezeugt: Auch



— 240 —

in den slavischen Volkern ist ein lebendiger Zug fir die Wieder-
herstellung eines romfreien, echten und wahrhaften Katholi-
zismus. Nun sind wir hier in Osterreich, und es wurde von
unserm Présidenten wiederholt mit vollem Recht betont, dass
wir uns jeder politischen Diskussion enthalten und uns auf
rein religiose Dinge beschrinken sollen. Da meine ich nun,
es sei Sache der bischoflichen Verwaltung der altkatholischen
Kirche Osterreichs, die hier erorterte Angelegenheit sich griind-
lich ad notam zu nehmen und dafir zu sorgen, dass in die
Gegenden mit gemischter Bevolkerung Geistliche kommen, die
beide Sprachen beherrschen, und dass diese versuchen, durch
rein religiose Wirksamkeit auch unter dem tschechischen Volke
altkatholische Gemeinden zu grinden. Das wéire der praktische
Gewinn, den wir aus diesen Verhandlungen haben, und ich
schliesse mit dem Wunsche, dass der Herr Bistumsverweser
und der o6sterreichische Synodalrat und die ganze bischofliche
Verwaltung in diesem weittragenden Werke reichen Erfolg und
Gottes Segen haben mogen.

Herr Abgeordneter Professor Bendel-Wien: Wir alle sind
darin einig, dass in unserer Versammlung keine Politik getrieben
werden soll. Es gehort sonst freilich zu meinem Beruf, Politik
zu treiben, aber ich anerkenne unumwunden, dass in die vor-
liegende Frage die Politik nicht hineinreden darf. Als Deutscher,
der mit Leib und Seele an seinem Volke hingt, begriisse ich
es mit Freuden, wenn die andern Volkerschaften ihre selbst-
stindigen nationalen Kirchen in diesem Lande errichten, weil
ich tberzeugt bin, dass dann der unselige Nationalitéiitenstreit,
der unser liebes Vaterland verwiistet, viel von seiner Schéarfe ver-
lieren wiirde. Diese nationalen Kirchen wiirden gewiss jedem
Volke seine volle Selbstindigkeit, seine volle Eigentiimlichkeit
und Selbstberechtigung lassen und kénnten, nebeneinander
bestehend, nicht eine feindselige Stellung gegeneinander ein-
nehmen. Sie wiirden ja doch alle auf demselben Grunde ruhen,
von dem heute so schon gepredigt worden ist, auf dem ein fur
allemal gelegten Fundamente Jesus Christus. Diese National-
kirchen wiirden hochstens noch einen friedlichen Wetteifer
kennen, der heilsam ist. Ich glaube daher, solche National-
kirchen wiirden fiir unser Vaterland von unermesslichem
Werte sein.



— 241 —

Herr Prisident Philippi: Das Wort wird nicht weiter ver-
langt; ein Gegenantrag liegt nicht vor; die beiden Thesen III
und IV sind angenommen. Nach dem Antrag des Herrn Dr.
Weibel soll in der endgiiltigen Redaktion die These IV voran-
gestellt werden. (Vgl. den Wortlaut der beiden Thesen unten
S. 262, E. und F.) Ich erteile das Wort Herrn Professor Dr.
Michaud zur Begrimdung der von ihm vorgeschlagenen fiunften
These.

Herr Professor Dr. Michaud-Bern referiert in franzosischer
Sprache. Er beginnt damit, dass er zwischen den wahren und
guten und den falschen und verderblichen Beschliissen und
Massregeln . des Konstanzer Konzils scharf unterscheidet. Zu
den Missgriffen des Konzils rechnet er die Verdammung des
Johannes Huss und Hieronymus von Prag. Er zeigt, dass diese
Verdammung unter Missachtung von Recht und Gerechtigkeit
ausgesprochen worden ist. Wenn Johannes Huss Dinge lehrte,
tber die man verschiedener Ansicht sein kann, so steht doch
fest, dass er das katholische Dogma vortragen wollte. Fr
verdient, als Mértyrer geehrt zu werden, und ist als Vertreter
des katholischen Dogmas im Gegensatz zu romischer Abirrung
ein Vorliufer des Altkatholizismus. (Vgl. den Wortlaut der Re-
ferates in Nr. 21 der ,Internat. theolog. Zeitschrift vom Januar
1898, S. 46—56.)

Herr Dr. Iska-Bern: Der Mahnung des Priisidenten folgend,
ffbsse ich mich kurz. Tst es notwendig, zur Organisierung na-
tionaler Kirchen auch unter unsern slavischen Valkerschaften
zu schreiten? Ja. Jeder, dem Christentum und Katholizismus
am Herzen liegen, wird mir zustimmen. Der Romanismus treibt
seine Bekenner in den Indifferentismus hinein. Sie klagen dar-
tber, dass der Indifferentismus das grosste Hemmnis der alt-
ka.tholisohen Bestrebungen bilde. So ist es. Dieses Ubel ist auch
bei uns im Zunehmen, und es liasst sich das gar nicht anders
denken. Sollen wir zawarten, bis den grossen Massen unseres
Volkes die Liebe zur Religion und zur katholischen Kirche aus
dem Herzen gerissen ist? Dann ist’s zu spit. — Wird es aber
mbglich sein, auch bei uns eine katholische Nationalkirche zu er-
richten? Ich bin davon tiberzeugt. Die Sache wird ja ihre
Schwierigkeiten haben und langsam gehen. Die Bewegung
kann natirlich nicht von solchen ausgehen, die fur ihre Herr-
schaft fiirchten, sondern muss im Volke selbst ihren Anfang

Revue intern. de Théologie. Heft 21, 1898, 16l



— 242 —

nehmen. Sie kann sich auch nicht an eine der bestehenden
politischen Parteien anschliessen; in der nationalen Kirche
sollen die Anhénger aller politischen Richtungen Platz finden.
Wir miissen also den Samen in die Masse des Volkes selbst
hineinwerfen. In dieser Hinsicht ist heute schon etwas ge-
schehen. Der Geist, der aus Ihren Reden sprach, und die Re-
solutionen, denen Sie Ihre Zustimmung gegeben haben, kénnen
unser Volk nur sympathisch bertihren. Ich danke Thnen fir
die briiderliche Gesinnung, die Sie uns bekunden. Ich danke
Thnen fiir die ehrende Anerkennung, die Sie den grossen Mén-
nern meines Volkes zollen.

Herr Dr. Weibel- Luzern: Es wird mir von verschiedenen
Seiten bemerkt, dass die These in der vorgeschlagenen Form
ein geschichtliches Urteil enthalte, zu dem wir kaum kompetent
seien, da ja unmoglich angenommen werden konne, dass wir
uns eine genaue Kenntnis der Thatsachen verschafft haben,
die zur Verurteilung der beiden Mértyrer Johannes Huss und
Hieronymus von Prag fiihrten. Ich traue mir zwar meinerseits
ein solches Urteil zu, da ich mich seiner Zeit einléisslich mit
dem Gegenstand beschiftigt und dariiber auch eine Schrift
publiziert habe. Allein es wird richtig sein, dass wir hier
nicht berufen sind, historisch-kritische Fragen zu erledigen.

Herr Bischof Dr. Weber giebt unter néherer Begriindung
der These eine mneue Form, in welcher sie einstimmig ange-
nommen wird. (Vgl. unten, S. 262, G.)

Priasident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn Bischof
Dr. Weber zur Begriindung der sechsten These.

Herr Bischof Dr. Weber hatte nachfolgende These vorge-
schlagen :

Die Philosophie des sterreichischen Gelehrten Anton Giinther stellt
gegeniiber den Leistungen fritherer Zeiten einen bedeutenden Fortschritt
dar in dem wissenschaftlichen Verstindnisse und in der Begriindung des
positiven Christentums. Es ist nicht zu rechtfertigen, dass sie durch Papst
Pius IX. verurteilt wurde und dass Giinthersche Schriften auf das Ver-
zeichnis der verbotenen Biicher gesetzt worden sind.

Der Referent erldautert und begrindet diese Sitze. (Vgl.
den Wortlaut des Referates in der ,Internationalen theol. Zeit-
schrift*, Januar 1898, S. 24—33.) Auf die Bemerkung des Herrn
Dr. Weibel, dass es seiner Meinung nach nicht Sache des Kon-



— 243 -

gresses sein konne, tiber philosophische Probleme und Systeme
ein Urteil abzugeben, zieht Herr Bischof Weber die These zuriick.

Herr Président Philippi: Herr Bischof Dr. Weber hat das
Wort zur Motivierung der zweiten von ihm vorgeschlagenen
These:

Herr Bischof Dr. Weber: Die Méanner, welche die alt-
katholische Bewegung ins Leben riefen, waren samt und son-
ders gléubige, als solche allgemein anerkannte und zum Teil
beriihmte Katholiken. Ich brauche bloss Namen wie Dollinger,
Reinkens, Petri, von Schulte, Maassen, Reusch, Herzog, Hilgers,
Menzel, Knoodt, Baltzer, Langen, Friedrich, Michelis und an-
dere in die Erinnerung zu rufen, um die Behauptungen als
wahr und unanfechtbar erscheinen zu lassen. Keinem der-
selben fiel es ein, aus der katholischen Kirche auszuscheiden.
Im Gegenteil entschloss man sich, der That des 18. Juli 1870
energischen Widerstand zu leisten, weil man der festen, wohl-
begrindeten Uberzeugung war, dass durch jcne eine neue
Kirche gegriindet worden, die sich nur sehr zu Unrecht noch
als katholische Kirche bezeichne. Gegeniiber dieser neuen
Kirche wollte man die alte wahrhatt katholische nicht preis-
geben, vielmehr war alles Bemiithen darauf gerichtet, sie aus
der Verunstaltung, in die der Uliramontanismus sie bis zur
Unkenntlichkeit gebracht, in ihrer vollen Reinheit wieder er-
_ stehen zu lassen.

Der hieraus entstehende Geisterkampf notigte den Alt-
ke.t-tholizismus dazu, innerhalb der rémischen oder pépstlichen
Kirche zwischen den katholischen und ultramontanen Elementen
scharf zu unterscheiden und diese als unkatholische und un-
christliche in helles Licht zu setzen. Und da dieselben nicht
bloss die Lehren, sondern auch die Disciplin und den Kultus
der rémischen Kirche vollig tberwucherten, so sah sich der
Altkatholizismus auch sehr bald aufgefordert, die letztere in
de? angegebenen dreifachen Richtung einer scharfen und wahr-
heitsgemiissen Kritik zu unterziehen. Diese kritische Arbeit,
w:elehe naturgemsss zu einer Polemik gegen den Ultramonta-
nismus seinem ganzen Umfange nach sich gestaltet, kann
d(.%r Altkatholizismus auch heute und auf lange Zeit hinaus
n}cht entbehren. Er kann und darf erst dann darauf ver-
Zichten, wenn die rémische Kirche ihr am 18. Juli 1870 be-
gangenes Unrecht wieder gut macht, die damals proklamierten



— P —

neuen Glaubenssitze mit dem ganzen Kirchenpolitischen System,
deren konzentrierter Ausdruck sie sind, als unkatholisch und
unchristlich verwirft und die tiberlieferte geoffenbarte Wahr-
heit nicht mehr dazu gebraucht, um dem Papste die Welt-
herrschaft zu verschaffen, sondern um Christus durch den
Glauben wieder wohnen zu machen in den Herzen der Menschen.

Aber so notwendig dem Altkatholizismus die Polemik gegen
den Ultramontanismus noch auf lange Zeit auch immer sein
mag, sie ist in ihm und flir ihn doch nur das Mittel zu einem
weit hoheren Zwecke; sie ist deswegen, wie romischerseits oft
verliumderisch behauptet worden ist, auch Kkeineswegs die
Hauptsache und der Schwerpunkt des Altkatholizismus. Denn
die Hauptaufgabe desselben besteht doch eben darin, der
ultramontanisierten romischen Kirche gegentiber in Lehre und
Verfassung, Disciplin und Xultus die wahrhaft katholische
Kirche ohne alle und jede ultramontane Verunstaltung zu
neuem Leben zu erwecken. Diese grosse und lohnende Auf-
gabe mehr und mehr fruchtbringend zu erfiillen, muss nament-
lich die Sorge der altkatholischen Synoden sein; sie ist ferner
ganz besonders der Wirksamkeit der Geistlichen in den schon
bestehenden und sich noch bildenden Gemeinden anvertraut.
Vor allem soll in der Predigt, Christenlehre, dem Religions-
unterrichte an die Kinder die Polemik gegen den Ultramon-
tanismus ginzlich zuriicktreten oder doch auf das allerbeschei-
denste und notwendigste Mass besckrankt werden. Alle diese
priesterlichen Handlungen sind dazu bestimmt, den Glaubigen
die Geist und Gemiit bereichernde Gedankenfiille und Gedanken-
tiefe der Wahrheiten des Evangeliums mehr und mehr zu
klarem und deutlichem Bewusstsein zu bringen. Je treuer und
gewissenhafter die Geistlichen diese ihnen obliegende Aufgabe
erfilllen, um so mehr werden sie dazu beitragen, echte Reli-
giositiit und Sittlichkeit zu verbreiten, den Altkatholizismus
allen denen zu empfehlen, welche diese grossten Giiter des
Menschen und Christen zu schétzen wissen, um so seiner innern
Befestigung und seinem allméhlichen Wachstum die Wege zu
bereiten.

Herr Bischof Dr. Herzog: Ich begreife und billige den
Beifall, mit dem Sie die Ausfuhrungen meines Bruders im
bischoflichen Amte aufgenommen haben und will denselben
nicht widersprechen; aber ich glaube, im Sinne des Herrn



— 245 —

- Bischofs Weber zu handeln, wenn ich Ihnen vorschlage, die
These mit einem Zusatz zu erweitern, der Missverstindnisse
ausschliesst. Wir diurfen und konnen nicht unterlassen, auch
in der Predigt und im Religionsunterricht von den Punkten zu
reden, in denen wir uns von der romischen Kirche unter-
scheiden. Die Mitglieder unserer Kirche sollen wissen, warum
sie altkatholisch sind, und die Beffihigung erhalten, iiber ihren
Gtlauben und ihre kirchliche Stellung Rechenschaft zu geben.

Herr Bischof Weber erklart sich mit dem Zusatz einver-
standen. Die These wird in der erweiterten Form einstimmig
angenommen (vgl. unten, S. 263, H.).

c. Festmahl im Ronachersaal, nachmittags 2!z Uhr. — Es
beteiligen sich etwa 140 Personen. Herr Bischof Dr. Herzog
spricht das Tischgebet. — Die erste Tischrede halt Herr Bischof
Dr. Weber. Wahrend die Versammlung sich erhebs, kiindigt
er an, dass er auf Se. Majestit den Kaiser Franz Josef ein
Hoch ausbringen wolle. Es geschicht ungefihr mit folgenden
Sttzen: Wir befinden uns in der Hauptstadt Osterreichs und
gedenken darum zuerst des glorreichen Kaisers Franz Josef.
Wie die christlichen Kirchen Schwierigkeiten haben bei der
Erfullung ihrer Aufgaben, so auch besonders grosse Staaten.
Zu diesen gehort in erster Linie Osterreich mit seinen ver-
schiedenen Nationalititen. Wir Altkatholiken haben keine po-
litischen, keine staatlichen Aufgaben, sondern rein religiose;
aber wir haben das Bewusstsein, dass dasjenige, was wir Alt-
katholiken allein anstreben kénnen, durch Behandlung der
religissen Probleme und mit Beziehung auf die Anniherung
der Konfessionen, fur die staatlichen Interessen von grosster
Wichtigkeit sei. Unsere religissen Bestrebungen werden in
hervorragendem Masse dazu fihren, dass der politische Kampf
der Nationen an Schirfe verliert und ihre Beziehungen einen
versthnlichen Charakter annehmen; denn nicht dadurch sind
Volker zu leiten, dass man sie ihrer Selbstindigkeit beraubt,
sondern ihnen freien Raum lisst. Indem wir indirekt durch unsere
Arbeit fordernd dabei einwirken, erinnern wir uns des Landes-
firsten und erheben unsere Blicke zu ihm mit dem innigsten
Wunsche, dass er stets Ratgeber habe, die von der Erkenntnis
des Evangeliums durchdrungen sind, so dass Einheit und
Frieden gefordert werden auf dem Boden des Evangeliums.



— 246 —

Se. Majestit der Kaiser von Osterreich, der mit dem Kaiser von
Deutschland und dem Kaiser von Russland als glitiger Friedens-
kaiser den Frieden fordert, Se. Majestdt der Kaiser Franz
Josef, fiir den auch unsere Gebete zu Gott emporsteigen, re-
giere noch viele Jahre und lebe hoch, hoch, hoch!

Die Versammlung singt stehend die osterreichische National-
hymne.

Herr Kongressprasident Philippi: Der Verlauf des Kon-
gresses erfiillt uns alle mit hoher Befriedigung. Dafir sind
wir dem Vorbereitungs- und Lokalkomitee unsern Dank schul-
dig. Dank schulden wir auch der altkatholischen (Gemeinde
Wien fiir den herzlichen Empfang, den sie uns bereitet hat.
Ich verbinde damit den Dank, den wir den &sterreichischen
Altkatholiken insgesamt zollen fir ihre Opferfreudigkeit und
ihren Glaubensmut. Kin Hoch der altkatholischen Kirche
Osterreichs.

Herr Trzbischof Gul: Die Altkatholilken wollen der Sache
Christi dienen; seine Lehre halten sie fest; seine Kirche suchen
sie in ihrer Reinheit herzustellen. Es lebe die altkatholische
Bekenntnistreue, wo sie sich finden moége.

Herr Bischof Dr. Herzog: Ich feiere heute das 2bjahrige
Jubildum als Altkatholik; denn anlisslich des Kongresses in
Koln im Jahr 1872 bin ich aus der péapstlichen Obedienz her-
ausgetreten. Was mir den Schritt schwer machte, war die
Voraussicht, dass ich nun in den Augen von sehr vielen, die
ich liebte, ein Schismatiker, ein Ketzer sein werde. Den bdsen
Schein, wir seien eine Sekte, hitten wir alle auf die Dauer
nicht leicht ertragen, wie bestimmt wir auch wussten, dass uns
in Wahrheit dieser Vorwurf gar nicht treffe. Den bésen Schein
haben von Anfang an die Kirchen des Ostens und Westens, die
uns so brliderlich die Hand reichten und deren ehrwirdige
Vertreter unter uns sind, zerstort. Ihmen gilt mein Hoch.

Herr Protopresbyter Janyschew: Welcher Christ kann
zaudern, Leuten die Hand zu reichen, die auf dem Boden des
urspringlichen Christentums stehen wollen. Ich fithle mich
heute wie bei einem Festtag der orthodoxen Kirche. Wir
hoffen eine Vereinigung der Altkatholiken mit den orthodoxen
Christen. Ein Hurrah dem Prisidenten des Kongresses und
den altkatholischen Bischofen!



— 247 —

Herr Bischof Dr. Seymour von Springfield, dessen englische
Rede von Herrn Dr. Weibel deutsch wiedergegeben wird:
Wire der babylonische Turm nicht gewesen, so redeten wir
alle eine Sprache. Aber der Altkatholizismus hat in gewissem
Sinne die Einheit der Sprache wiederhergestellt. Die Sprache,
die er redet, wird im Osten und Westen verstanden. Diese
Kongresstage gehoren zu den schonsten meines Lebens. Halten
Sie sich in allen Dingen an das Vorbild des Herrn, geben Sie
Gott was Gottes, dem Kaiser was des Kaisers ist. Gottes Segen
kann Thnen nicht fehlen.

Herr Professor Dr. Nippold: Warum hat die Reformations-
kirche mit dem Episkopat gebrochen? Der Protestantismus
hatte in den Bischofen weltliche Fiirsten vor sich, ebenso wie
im Papsttum die Nachfolger der rémischen Césaren unter der
falschen Flagge des sogenannten Apostelfirsten. Ahnliche Vor-
wirfe treffen die altkatholischen Bischofe nicht. (Redner durch-
geht die Geschichte des altkatholischen Episkopats und ldsst
das altkatholische Bistum in seinen Trigern hochleben.)

In schwungvoller Ansprache feiert Herr Stadtpfarrer
Schirmer-Konstanz die altkatholischen Frauen uud Mitter, Herr
Professor Dr. Michaud, seiner Beziehungen zu Déllinger geden-
kend, die bis in das Jahr 1868 zurtickreichen, die Vereinigung
der Nationalkirchen. — Herr Nationalrat Dr. Joos charakteri-
siert das romische Papsttum, indem er an einzelne Sitze des
Bischofseides und an die Fabeln des romischen Breviers er- .
innert. — Herr Kirchenvorstand Frohlich-Warnsdorf dankt dem
Herrn Philippi fiir die freundliche Anerkennung, schildert die
hoffnungsvollen Zustinde in Béhmen und ermuntert zu fortge-
setzter Opferwilligkeit. — Als letzter Redner erhebt sich Don
Miraglia aus Piacenza, um in flammender lateinischer Rede zu
schildern, wie er jenseits der Alpen den gleichen Kampf fiihrt,
wie die Altkatholiken diesseits der Alpen.

d. Zweite iffentliche Versammlung, '/28 Uhr abends, in der
grossen Volkshalle des neuen stidtischen Rathauses. — In Ver-
hinderung des Prasidenten tibernimmt Herr Professor Bendel
als I. Vizeprisident den Vorsitz.

Herr Seminarprisident wan Thiel-Amersfoort erstattet Be-
richt iber die unter dem Frzbischof von Utrecht stehende alt-
katholische Gemeinde in Paris und die hingebende Théatigkeit
des Herrn Pfarrer Volet. Mit Hilfe der Gtlaubensgenossen in



— 248 —

Holland gelang es, am Boulevard d’'Italie 96 eine schone Kirche
zu bauen. Die Gemeinde wéchst fortwihrend. Herr Ptarrer
Volet besucht die Gemeindegenossen fleissig, hat gute religiose
Schriften herausgegeben und verrichtet mit grossem Ernst und
Fifer seine priesteriichen Obliegenheiten. Der Redner erbittet
sich die Erlaubnis, der Gemeinde und ihrem Pfarrer den sym-
pathischen Gruss des Kongresses Ubermitteln zu diirfen.

Herr Schulrat Dr. Kippers-Berlin hélt einen glinzenden
Vortrag tiber die Pflicht und die Wirkungen des aufrichtigen
Bekenntnisses in Sachen der Religion. (Vgl. den Wortlaut der
Ansprache in ,Deutscher Merkur®, Nr. 39, vom 25. September
1897.) Der Redner schliesst mit den Worten: ,Hin jeder von
uns betrachtet sein Bekenntnis zum Altkatholizismus als ein
kostliches Kleinod, dessen geheimnisvolles Licht sein Inneres,
das Familienleben, die Stellung zur Gesellschaft und zum Vater-
lande klart und erwirmt. Wir leben in dem erquickenden
Bewusstsein, in einer Zeit, da die idealen Giiter leider bei vielen
an Wertschiitzung verloren haben, unsere hochste, von Gott
geforderte Pflicht, das Bekenntnis der Uberzeugung, erfillt zu
haben. Wer Finsicht besitzt und frei ist von Vorurteilen, wird
zugestehen, dass seit der Reformation keine religitose Bewegung
aufgetreten ist, die sich mit der unsrigen an Tiefe und Bedeu-
tung flir das Wohl des einzelnen, der Nationen und der ganzen
Christenheit messen kann. Die Zukunft wird diese Ansicht
wahr machen, wenn es uns nur mit Gottes Hiilfe gelingt, die
jetzt herrschende Pest der religitsen Gleichgiiltigkeit und die
das ganze Volk entsittlichende Unaufrichtigkeit zu iiberwinden.”

Herr Professor Dr. Nippold-Jena: Verehrie Glaubensge-
nossen! Wenn ich Sie so anrede, so liegt darin ausgesprochen,
was mir den Mut giebt, hier von Dingen zu reden, die noch
nicht allgemein verstanden werden koénnen. Ich habe ja oft
gehort, dass man uns vorwirft: ,Thr treibt Zukunftsmusik.”
Was man einst ironisch so nannte, bekam bekanntlich nach-
her eine gewaltige Bedeutung fiir das musikalische Leben der
Gegenwart. Die altkatholischen Kongresse haben von jeher
einen Ton angeschlagen, der verstanden worden ist. Die theo-
logische Fakultit in Bern, die in Luzern beschlossene theolo-
gische Zeitschrift waren solche auf die Zukunft berechnete
Unternehmungen. Was hier in Wien tiber die Wiederaufnahme
der Unionskonferenzen beschlossen worden ist, wird auch seine



Bedeutung fiir die Zukunft haben. Die amerikanischen Bischofe,
die die Sache angeregt haben, erinnern wieder daran, wie
schon Paulus und Petrus, wiewohl verschiedene Wege gehend,
doch die Kraft von dem Finen Herrn hatten. Ist der grosse
Moment genug gewlrdigt, da Paulus die Stimme vernahm:
o,Komm hertiber zu uns und hilf uns“? Ist es genug verstan-
den, was es heissen will, wenn Petrus endlich gestehen muss:
sNun sehe ich, in allerlei Volk, wer Gott fiirchtet und recht
thut, der ist ihm genehm“? Was der Osterreichische Volks-
heilige Kaiser Franz Joseph I1. angestrebt hat, ist ja zeitweilig
wieder unterdriickt worden; aber die Synode der osterreichi-
schen Altkatholiken, der ich gestern als Gast beiwohnte, hat
mir die trostliche Gewissheit gegeben, dass die Saat nicht ganz
ausgerottet ist. Von der heute noch kleinen Gemeinschaft
kann sogar eine Befruchtung des deutschen Geistes ausgehen.
Erlebten und erleben wir denn solches nicht schon in der
Litteratur? Giebt es denn Grosseres in unserm Drama als Thren
Anzengruber? Giebt es in ganz Deutschland einen Volksschrift-
steller, der so das deutsche Herz zu ergreifen weiss wie
LRosegger? Es ist mir nichts Ritselhaftes, wie Pfarrer Schirmer
naltkatholische Spuren in Roseggers Volkspoesie® nachweisen
konnte. Das ist ein Anfang. Ich danke Gott, dass ich diese
Tage hier in Wien erleben durfte. Neben dem, was mich in
Wien personlich erwarmt, steht zugleich die Erinnerung an
die schone Stelermark, an Gratz, an Wieden. Von da aus ist
Rosegger mir verstandlich geworden als der Dolmetscher deutsch-
osterreichischer Frommigkeit.

Don Miraglia-Piacenza filhrt in lateinischer Sprache aus,
er sei katholischer, apostolischer, rémischer Priester, romisch
a.ber eben nur als Lateiner hinsichtlich des Ritus, dessen er
Sl(?h bediene; hinsichtlich der Lehre sei er altkatholisch. Da-
mit stdnden die liturgischen Blicher, das Missale, Rituale, Pon-
tiﬁkale und Brevier so wenig in Widerspruch, dass er im Gegen-
teil jeweilen diese Bucher mit auf die Kanzel nehme und nach
Erklamng der heiligen Schrift seinen Zuhorern zeige, wie auch
nach dem romischen Ritus alles Heil auf dem Glauben an
Christus beruhe. TLeider wisse man das heute in Ttalien nicht
H%ehr. Der Glaube sei durch den Aberglauben verdriangt, an
die Stelle der Gottesverehrung ein Bilder- und Reliquiendienst
getreten und die Religion zu einem Mittel geworden, das Volk



— 250 —

auszubeuten und zu knechten. Er kimpfe fur den Katholizis-
mus und die katholische Kirche und troste sich bei allem Jam-
mer der Gegenwart mit der Verheissung des Herrn, dass die
Pforten der Holle die Kirche Christi nicht tiberwéltigen werden.

Herr Popovitsky, Redacteur des ,,Pilger, einer in St. Peters-
burg erscheinenden religitsen Zeitschrift, hilt eine franzésische
Ansprache, die nachher im Catholique National, Nr. 22, 9. Ok-
tober 1897, gedruckt worden ist. Kr erinnert an seine Aufséitze
in der ,,Internat. theolog. Zeitschrift“, in der er sich warm fir
eine Vereinigung zwischen Altkatheliken und Orthodoxen aus-
gesprochen hat. Das Problem der Kkirchlichen Wiedervereini-
gung beschiftige die russische Presse lebhaft. Mit grosser An-
erkennung spricht er von den gleichen Bestrebungen unter den
Altkatholiken und segnet den Tag, an dem die Christgléubigen
wieder ein Herz und eine Seele sein werden.

Herr Dr. Weibel-Luzern: Auf der Lippe unserer Freunde
aus andern Kirchen begegnen wir immer, wenn wir mit ihnen
zusammenkommen, der Frage: wachset IThr? Und wenn wir
sagen, wenig, oder nur langsam, so wird weiter gefragt: wie
kommt das? Und man pflegt dann zuweilen auf die ersten
Jahrzehnte der Reformation und ihre Fortschritte hinzuweisen.
Daher darf ich wohl die Frage zu beantworten suchen: warum
wachsen unsere Kirchen nur so langsam und nicht wie s. Z
die Reformationskirchen?

Da diirfen wir vorab die staatsrechtlichen Verhiltnisse
nicht ausser acht lassen. Zur Zeit der Reformation des 16. Jahr-
hunderts galt der Satz: ,cujus regio, illius et religio¥, d. h. der
Landesherr verfugt tiber die Religion seiner Unterthanen. Das
war schon vor der Reformation so gewesen, und es hatten bei
dem Streite der verschiedenen Pépste die Landesherren ver-
fiigt, zu welcher Obedienz das Land gehoren solle. Heute ist
das gliicklicherweise anders, heute ist das Individuum frei,
seine Religion zu bestimmen. Die Reformation ist nur durch-
gedrungen da, wo die Firsten dafiir waren, sonst wurde sie
iberall unterdriickt, auch wo sie Hunderttausende und Millionen
Bekenner hatte, wie in Osterreich und Frankreich. Jetzt, WO
der einzelne mit seinem Entschlusse auf sich selbst gestellt ist,
liegen die Verhiltnisse natiirlich schwieriger. Dazu kommt aber,
dass die gebildeten, fiihrenden Katholiken, die hier in Betracht
fallen, durchweg durch das romische Kirchenwesen abgestossell



25 =

und gegen alle kirchlichen Fragen gleichgiiltig, wo nicht reni-
tent gemacht sind. Das war zur Zeit der Reformation ebenfalls
anders.

Sodann aber diirfen, miissen wir wohl sagen, dass diese
Entwickelung eine Fiigung der Vorsehung ist; denn wenn z. B.
Bayern s. Z. in Mehrheit durch staatliche Anordnung altkatho-
lisch geworden wire, dann wéire alle grindliche Reform un-
moglich geworden, und wir wiren heute wohl eine grossere
Zahl, aber unsere Kirchen konnten nicht den Anspruch auf
die Bedeutung erheben, die ihnen heute zukommt. Jetzt sind
sie ein Sauerteig fir die abendlandische Welt; dieser Sauerteig
wirkt ohne Geprange, ohne hervorzutreten, aber er wirks, und
diesem Umstande verdanken wir heute die ehrenvolle Anwesen-
heit von Vertretern grosser und ehrwiirdiger Kirchen aus dem
Osten und Westen, von Norden und Stden.

Als Schweizer freue ich mich, in diesem herrlichen Rat-
hause der Stadt Wien zu sprechen., Da fiihle ich mich gewisser-
massen auf heimischer Erde. Wien und die Schweiz haben das
gleiche Wappen: das weisse Kreuz im roten Felde, das unbe-
fleckte mackellose Zeichen unseres Glaubens und unserer Er-
losung, getragen von dem breiten Grunde treuer opfermutiger
Liebe bis zum Tode. In diesem Zeichen kémpfen auch wir
Altkatholiken, und in diesem Zeichen werden wir siegen.

Herr Professor Bendel, Vorsitzender: Die Tage des Kon-
gresses sind fir uns Osterreicher Tage tiefgefiihlter Freude.
Die bSamenkorner, die gelegt worden sind, werden aufgehen
und Frucht bringen. Als die unseligen vatikanischen Dogmen
erlassen wurden, erklarte der Kultusminister von Stremayr
in einem unterthinigsten Vortrag Sr. Majestit dem Kaiser:
»Das katholische Bewusstsein bedarf in den weiten Kreisen
derer, welche den faktiosen Kreisen der ultramontanen Partei
fern stehen, dabei aber auf religiosem Gebiete nicht stark sind,
einer nachhaltigen Kriftigung; denn es erleidet durch das Un-
fehlbarkeitsdogma einen schweren Schlag.* Unser geliebter
Kaiser und Herr sah sich auf Grund dieser Eingabe veranlasst,
das Konkordat zu kiindigen. In jenen Tagen schien durch ganz
Osterreich ein freier Geist zu wehen. Aber es wurde bald
anders. Heute ist der grossen Presse im allgemeinen ein inte-
ressanter Spitzbube wichtiger — als der internationale Altkatho-
likenkongress. Wenige nur gab es, die die Konsequenzen zogen,



— 252 —

aus dem rdmischen Verband ausschieden und eine nationale
Kirche errichteten. Uber die kleine Gemeinschaft kamen hier
in Osterreich schwere Prifungen, und wir wundern uns nicht,
wenn man auch auswirts wenig mehr von uns erwartete.
Aber wir sind doch standhaft geblieben, und es kamen wieder
bessere Jahre. Unsere Fortschritte sind nicht gerade erstaun-
lich; aber in Bohmen haben wir uns mindestens verfiinffacht.
Der Kongress giebt uns neuen Mut und neuen Ansporn. Mehr
und mehr wird auch das Volk erkennen, dass die Glaubens-
und Gewissensfreiheit die Grundlage aller wahren Freiheit ist.
Weil wir die Religion Christi in alter Herrlichkeit erstrahlen
lassen mochten, sind wir auch durchdrungen von wahrer Friedens-
liebe. Diese findet Anklang. IHier sind ja Vertreter verschie-
dener Kirchen, die uns briiderlich die Hand reichen. Aber
unser internationaler Kongress bedeutet nicht eine Gering-
schitzung der Nationalitit. Vielmehr anerkennen wir, dass die
Gliederung der Menschheit in Nationalititen eine gottgewollte
ist, und wir glauben daher, dass eine solche Gliederung auch
in kirchlicher Hinsicht dem Willen Gottes entspreche. So wenig
das Gebot, Vater und Mutter zu ehren, die allgemeine Menschen-
liebe ausschliesst, so wenig ist die Licbe zur eigenen nationalen
Kirche der allgemeinen christlichen Liebe entgegen. Durch
nationale Kirchen wird das nationale Leben tberhaupt neuen
und reichen Inhalt erhalten und werden die Krifte eines Volkes
zu glicklicher Entfaltung gelangen, ohne damit in feindseligen
Gegensatz zu andern Nationalititen zu geraten; denn unsere
Kirchen ruhen und werden ruhen auf dem einen Grund Jesus
Christus. '

Dritter Kongresstag, 3. September.

a. Geddchtnisgottesdienst in der St. Salvatorkirche, vormit-
tags 8 Uhr. Herr Seminarpriisident van Thiel celebriert die
hl. Messe. Wahrend derselben hiilt Herr Pfarrer Tobias-Gottes-
berg eine Predigt tiber den Text: ,Es ist ein heiliger und heil-
samer CGedanke, fur die Verstorbenen zu beten, damit sie won
ihren Stinden befreit werden® (II. Machab. 12, 46.): Wie WiI
mit unsern kirchlichen Bestrebungen das Ziel verfolgen, eine
kirchliche Wiedervereinigung der Christgliubigen anzubahnen,
so begleitet uns auch stets die Hoffnung auf eine selige Wieder-



— 2553 —

vereinigung mit den Bridern und Schwestern, die schon aus
diesem zeitlichen Leben geschieden sind. Heute denken wir
ganz besonders an die, die ehedem auch an unsern Versamm-
lungen teilnahmen und uns durch ihr Wort erleuchteten und
erbauten, heute aber nicht mehr unter uns weilen, weil sie der
Herr in das grosse Vaterhaus abgerufen hat. s wird die
Stunde kommen, da alle, die in den Grébern sind — zu diesen
werden auch wir bald gehtéren — die Stimme des Sohnes Goftes
horen und auferstehen werden. Dann wird die wahre und
ewige Wiedervereinigung sich vollziehen. Allein auch hienieden
schon fithlen wir uns nicht ganz geschieden von den Entschla-
fenen. Ks ist ein heiliger Gedanke, fir die Verstorbenen zu
beten, denn er ist uns von reiner Liebe eingegeben, und ein
heilsamer Gedanke, denn wir wissen wohl, dass nichts Unreines
in den Himmel eingeht und dass auch der Vollkommenste unter
den Sterblichen immer noch der Lé#uterung und Reinigung
bedarf. Darum feiern wir fiir die Dahingeschiedenen das Opfer
unserer KErlosung. So lasst uns fur alle, die wir liebten und
ehrten in ihrem Leben, in Andacht beten, dass Gott um Christi
willen nicht ansehen wolle ihre Schwachheiten und Fehltritte,
sondern sie gelangen lassen moge zu seiner seligen Klarheit.

b. Versammlung des altkatholischen Press- und Schriften-
vereins in der St. Salvatorkirche unter dem Vorsitze des IHerrn
Redacteur Dr. Menzel. Einen ausfiihrlichen Bericht tiber diese

Versammlung enthalt das ,Altkath. VolksbL.“ in Nr. 38, vom
17. Sept. 1897.

c. Dritte Delegiertenversammlung, 11 Uhr vormittags im
Gemeinderatssitzungssaale des alten stidtischen Rathauses.

Herr Président Philippi: Ich gebe zunichst dem Herrn
Professor Bendel das Wort zu einer Berichtigung.

Herr Professor Bendel: Ein viel gelesenes Wiener Blatt
deutschnationaler Richtung bringt heute einen Artikel, der von
Unrichtigkeiten wimmelt. Es heisst da u. a.: Die russische,
die englische Kirche komme national zur Geltung ; die tschechi-
schen Altkatholiken verlangten eine tschechische National-
kirche; nur von der deutschen altkatholischen Kirche fordere
man, dass sie international sei. — Daran denkt kein einziger
deutscher Altkatholik. Ts ist fir uns absolut selbstverstind-



— 254 —

lich, dass auch die deutsche Kirche ihren nationalen Charakter
wahren soll. — Wenn es weiter heisst, wir wiirden uns wohl
heftig dagegen strauben, dass ein Altkatholik zum Protestan-
tismus tbertrete, so antworte ich darauf: Wir Altkatholiken
anerkennen die Glaubens- und Gewissensfreiheit. Wenn ein
bisheriger Altkatholik glaubt, er sei es seiner Uberzeugung und
seinem Gewissen schuldig, dass er sich der protestantischen
Kirche anschliesse, so moge er es thun. — KEndlich ist auch
unser hochverchrter Gast, Herr Professor Dr. Nippold ver-
didchtigt worden. Wir geben ihm das feierliche Zeugnis, dass
uns seine nationale (tesinnung tiber allen Zweifel erhaben ist.

Der Prdisident: Ich erteile Herrn Bischof Dr. Weber das Wort
zur Begriindung der letzten These, die er vorgeschlagen hat.

Herr Bischof Dr. Weber: Der Altkatholizismus ist seinem
wahren Wesen mach echt Lonservativ und echt liberal. Denn nach
seinen immer wiederholten offiziellen FErklarungen bekennt
sich derselbe zu allen Lehren wnd Institutionen des positiven
Christentums nach dem Bekenntnisse und der Ubung der all-
gemeinen, noch ungeteilten Kirche; sein ganzes Streben ist
darauf gerichtet, die Verunstaltungen, welche dem Christentum
im Laufe der Jahrhunderte beigemischt worden sind, wieder
zu entfernen, damit die Stiftung Christi in reinem Glanze und
voller Wahrheit wieder hervortrete und ihren segensreichen
Einfluss auf die Bildung und Gesittung der Volker von neuem
gewinne. Hierin ist das konservative Wesen des Altkatholi-
zismus gegeben. Ir ist ebenso konservativ wie das Christentum
selbst, denn er ist und will nichts anderes sein als die moglichst
reine Darstellung und Ubung des letztern. .

Der Altkatholizismus ist aber auch echt liberal. Denn
worin besteht der echte Liberalismus? Er besteht darin, dass
man die Wiirde eines jeden Menschen, seine selbstbewusste und
freie und eben deshalb auch fir ihr Thun und Lassen selbst
verantwortliche Personlichkeit hoch hilt und achtet. Die Ach-
tung und Hochschéitzung der persénlichen Menschenwiirde muss
jede kirchliche Gemeinschaft hegen und pflegen, die in Zukunft
noch auf Erfolge rechnen will, denn wahr ist und bleibt das
bedeutungsvolle Wort: Der Mensch unserer Zeit begehrt als
Persimlichkeit geehrt zu werden, womit Gott selber als sein
Ebenbild ihn beehrt hat; sie ist aber auch ein Gebot der Reli-
gion Jesu Christi. Aus dieser Achtung der Menschenwiirde



— 265 —

fliessen die grossen Grundséitze der Freiheit des Denkens und
der Uberzeugung, des Glaubens und des Gewissens, der Wissen-
schaft und des Kultus, Grundsitze, die Christus nicht verworfen,
sondern in den Inhalt seines Evangeliums mitaufgenommen, die
durch den Kulturfortschritt der christlichen Vélker mehr und
mehr zum Durchbruche und zur Anerkennung gekommen sind
und deren Heilighaltung den echten und wahrhaften Liberalis-
mus ausmacht. Dieser Liberalismus fiihrt auch nicht notwen-
digerweise zur religiosen Indifferenz oder gar zur Verwerfung
des Christentums, wie der Jesuitismus den ihm unterworfenen
Scharen einreden will, sondern er ist mit der Treue gegen
und der glaubigen Hingabe an das letztere vollkommen ver-
einbar. Und da der Altkatholizismus von Anfang an beides,
das Festhalten an der Religion Christi nach dem Bekenntnisse
und der Ubung der alten ungeteilten Kirche und die Achtung
der Menschenwiirde in jedem Mitgliede des Geschlechtes auf
seine Fahne geschrieben, so erweist er sich eben hierdurch
auch, wie echt konservativ, so nicht weniger echt liberal. Ja
es ist die Hoffnung nicht ausgeschlossen, dass gerade der Alt-
katholizismus beide geistige Stromungen mehr und mehr von
ihren unwahren Auswiichsen und Kinseitigkeiten befreien, beide
auf ihre Wahrheit zurtdckfihren und dadurch endlich mit ein-
ander versohnen wird.

Der Altkatholizismus ist, konsequent durchgefiihrt, die Ver-
séhnung von Staat und Kirche. Die Kampfe zwischen beiden
grossen, von Gott in gleicher Weise gegriindeten Institutionen,
welche die Jahrhunderte hindurch bis auf die Gegenwart nament-
lich in der abendléndischen (pépstlichen) Kirche gelebt und
das Wohl der Volker wesentlich beeintréichtigt haben, riithren
ganz besonders daher, weil das Papsttum die Kirche mehr und
mehr aus einer rein religiosen Gemeinschaft, wie sie nach der
Anordnung Christi ist und allein sein soll, in eine religivs-poli-
tische Gemeinschaft umgewandelt und verschlechtert hat. Und
diese Verschlechterung hat man an dem 18. Juli 1870 sogar
mit der Wiirde des Dogmas umkleidet. Seit jenem Tage ist der
Papst als Bischof von Rom nicht mehr der, als welchen die
alte ungeteilte Kirche allein ihn angesehen hat — némlich der
Erste unter den Patriarchen und Bischofen der Gesamtkirche,
sondern er ist wie der absolute Herrscher iiber die Gesamt-
kirche ja auch der Konig der Konige, so dass er wie alle



— 266 —

kirchliche, so auch alle staatliche Gewalt in sich vereinigt,
die bischofliche und konigliche (fiirstliche) Gewalt nur als ein
Ausfluss aus der in 1hm konzentrierten Machtfiille erscheint.
Und dass der Papst das alles ist, soll seit dem 18. Juli 1870
von allen Christen auch als eine von Gott geoffenbarte Wahr-
heit hingenommen und geglaubt werden. Mit dieser Entwicke-
lung der pépstlichen Kirche ist der Krieg zwischen ihr und
dem Staate in Permanenz erklirt.

Dem gegentiber hat der Altkatholizismus von Anfang an
diejenige Verfassung sich angecignet, wie sie als Verfassung
der Kirche Christi in allen wesentlichen Bestimmungen aus
den Schriften des Neuen Testamentes und aus den der griechi-
schen wie lateinischen Viter der Kirche so klar hervorleuchtet.
Hiernach ist die altkatholische Kirche eine rein religivse Ge-
meinschaft; ihr ganzer Zweck geht darin auf, ihre Mitglieder
durch das Evangelium Christi innerlich zu heiligen, um sie
dadurch mehr und mehr Gott wohlgefiillig und zu Krben des
Himmels zu machen. Thr gegeniiber erkennt die Kirche der
Altkatholiken den Staat als den Ausbildner, Schiitzer und
Schirmer des Rechtes in seiner vollen Souveranitit und Selbst-
standigkeit an, so sehr, dass jene von sich selbst abfallen und
ihr eigenstes Wesen verliugnen miisste, wenn sie jemals nach
weltlicher Gewalt streben oder auch nur dulden wollte, dass
eines ihrer Mitglieder z. B. einer ihrer Bischofe gich mit furst-
lichem Glanze umgeben oder irgendwie staatliche Gewalt sich
in die Hande spielen wollte. Staat und Kirche sind nach Christi
Anordnung zwei fir die Erreichung ihrer Zwecke zwar fort-
wihrend auf einander angewiesene, aber dennoch, jede in ihrer
Sphére und in dem ihr zugewiesenen Kreise von Pflichten, von-
einander vollig unabhiingige, selbstindige Institutionen. Diese
Anordnung Christi erkennt der Altkatholizismus voll und riick-
haltslos an. Durch Erfillung der einzigen Aufgabe, die ihm
obliegt, die Heiligung seiner Mitglieder mittelst des Ivange-
liums Christi, erzieht er auch dem Staate treue und gewissen-
hafte Biirger, welche wie das Wort: Gebet Gott, was Gottes
ist, auch gern das andere erfiilllen: Und dem Kaiser, was des
Kaisers ist.

Wie die Versshnung von Staat und Kirche, so ist der Alt-
katholizismus, konsequent durchgefiihrt, auch die Verschnung
von Autoritit und Freiheit. Es leuchtet das aus dem Vorher-



— OET

gesagten schon ein. Jndem der Altkatholizismus zu dem posi-
tiven Christentume nach seinem ganzen Umfange sich bekennt,
schiitzt und schirmt er jede wahrhafte, von Gott in Schopfung
und Erlosung gegriindete Autoritit. Aber er anerkennt auch
das Selbstbestimmungsrecht der selbstbewussten und freien
Personlichkeit. Dabei bemiiht sich derselbe nicht ohne Erfolg
darzuthun, dass die Freiheit ihre von Gott gewollte ideegemésse
Entfaltung nur dann gewinnen konne, wenn diese Entfaltung
in der Weise sich vollzieht, wie sie durch die Wahrheit des
Evangeliums gefordert wird. Mit einem Worte: Dem Altkatho-
zismus sind die Begriffe Autoritéit und Freiheit keine sich aus-
schliessende Gegensitze. Vielmehr ist er der thatsichliche
Beweis dafiir, dass beide einander fordern, und dass aus dem
willigen Gehorsam gegen die von Gott gegrimdeten und daher
wahrhaften Autorititen die echte und wahre Freiheif erst er-
blithen kann.

Herr Schulrat Dr. Kiéippers-Berlin: Es ist wohl keiner unter
uns, der nicht im tiefsten Herzen hewegt ist von den Worten
unseres deutschen Bischofs.  Auch halte ich es fir selbstver-
stindlich, dass wir seine These billigen. Nur sind meines be-
scheidenen Erachtens die Ausdricke: ,echt konservativ* und
-echt liberal® in unserer Zeit nicht allgemein in dem Sinne
verstindlich, in dem sie der Herr Bischof verstanden wissen
will, Die These wird aber — ohne die Erlduterung des Bi-
schofs — in die Welt hinaus gehen, und diese wird die er-
wihnten Ausdriicke einfach im politischen Sinne auffassen. Ich
mochte wiinschen, dass der Herr Bischof der These eine Re-
daktion gibe, die dieses Missverstindnis ausschlosse.

Herr Dr. Weibel unterstiitzt diesen Wunsch. und beruft sich
dabeil darauf, dass ja Herr Bischof Dr. Weber selbst es ge-
wesen sei, der sich bei der Behandlung der These tiber Huss
und Hieronymus von Prag gegen jede Ausdrucksveise gewehrt
habe, die zu Missverstindnissen Anlass geben konnte.

Herr Bischof Dr. Weber ist bereit, sich mit den Vorrednern
liber eine neue Redaktion der These zu einigen. Das geschieht,
‘wiahrend Herr Bischof Dr. Herzog die von ihm formulierten
Antrige begriindet. Die These wird sodann einstimmig in der
Form angenommen, in der sie unten, S. 263, J., mitgeteilt ist,

Herr Prasident Philippi: Ich erteile das Wort Herrn Bi-
schof Herzog.

Revue intern. de Théologie. Heft 21, 1898, 17



— 258 —

Herr Bischof Dr. Herzog begrindet die von ihm gestellten
Antrage betreffend die Internatlionale theologische Zeitschrift und
die katholisch-theologische Falkultit an der Universitat Bern.
In letzterer Hinsicht betont er, dass Mittel gefunden werden
sollten, um Kirchen, die erst in der Organisierung begriffen
sind, einen seiner Aufgabe wiirdigen und gewachsenen Klerus
zu verschaffen. Auch wire es oft fir jingere Priester inner-
halb der romischen Kirche eine unermessliche Wohlthat, wenn
ihnen die Méglichkeit geboten wére, aus dem rémischen Ver-
bande herauszutreten und sich fir den altkatholischen Kirchen-
dienst vorzubereiten. In derartiger Propaganda diirfe man das
von Papst Leo XIII. gegebene Beispiel beachten und nachahmen.
Der Referent wiinscht, dass die altkatholische theologische
Fakultit gedeihe und wie die Internationale theologische Zeit-
schrift zu einem Band der Gemeinschaft werde. (Vgl. den Wort-
laut des Referates in Nr. b0 des ,Katholik, 11. Dez. 1897.)

Herr Prof. Dr. Nippold: In der ,Intern. theol. Zeitschrift®
haben wir ein Samenkorn fir die Zukunft, das wir nicht hoch
genug schitzen konnen. Die bisher erschienenen Hefte werden
auf lange hinaus ihre Nachwirkung haben. In evangelischen
Kreisen sage ich oft: Abonniert auf diese Revue. Ich wieder-
hole diese Bitte hier. Die Iirinnerung des Herrn Bischof Herzog
an seine ehemaligen Zuhorer aug Siebenbtirgen giebt mir Ver-
anlassung, die Griisse auszurichten, die sein Schiiler, der jetzige
Pfarrer Reichardt, mir an ihn aufgetragen hat. Man gedenkt
seiner in Siebenbiirgen heute noch in dankbarer Liebe. Ich
war damals selbst in gewissem Sinne der Schiiler meiner
Schiiler. Das wunderbare Verhiltnis unserer beiden Fakul-
taten musste ja verséhnend zurickwirken auf die verschiedenen
Richtungen innerhalb der evangelischen Kirche. Wenn die
Schiler die Kluft des 16. Jahrhunderts tiberbriickten, so mussten
auch die Lehrer das lernen. Das ist ein Beispiel, welchen
Segen der Altkatholizismus mit Gottes Hiilfe stiften kann. Ich
darf davon nicht weiter reden; denn da koénnte ich gar nicht
mehr enden. Ich empfehle Ihnen, die vorgeschlagenen Thesen
mit Acclamation anzunehmen. (Es geschieht. Vgl. die Thesen
auf S. 263, K.)

(Die Reden des Herrn Prof. Nippold sind erschienen in den
Deutsch-Evang. Bldttern, Dez. 1897, von Herrn Prof. Beyschlag-)



— 259 —

Herr Bischof Dr. Weber empfiehlt den Angehorigen seiner
Didcese, auf die Levue zu abonnieren.

Herr Prasident Philippi: Da Herr Stadtpfarrer Dr. Menn-
Freiburg nicht zum Kongress kommen konnte und flr seine
Thesen kein anderer Referent bestellt worden ist, muss dieser
Gegenstand fallen gelassen werden.

Sie haben gestern die Tischrede des Herrn Bischof Dr. Weber
auf Se. Majestit den Kaiser mit grossem Beifall aufgenommen.
Es wird sich geziemen, dass wir davon Sr. Majestit Kenntnis
geben. Ich schlage vor, das mit folgendem Telegramm zu
thun: ,Die zum IV. internationalen Altkatholiken-Kongress in
Wien versammelten Delegierten und Gdéste biften Eure Maje-
stiit, den hochherzigen Schirmer der Glaubens- und Gewissens-
freiheit, den Ausdruck aufrichtigster Huldigung und ehrerbie-
tigsten Dankes entgegenzunehmen. Gott erhalte, schiitze, segne
Eure Majestiat.“ (Einstimmiger Beifall.)

Wir gehen tber zur Verlesung der eingegangenen Zu-
schriften.

(Its gelangen die unten, 5. 265 ff., mitgeteilten Kundgebungen
und viele Briefe und Depeschen zur Verlesung. Ausserdem
hilt der anwesende serbische Bischof Nikanor Ruzitschitsch eine
Ansprache, in der er seiner Freude tiber das Erreichte und
seiner warmen Sympathie fiir die Sache des Altkatholizismus
Ausdruck giebt. Herr Pfarrer Getz-Passau ist beauftragt, dem
Kongress die Segenswiinsche des armenischen Katholikos von
Etschmiadsin zu tbermitteln.)

Herr Prasident Philippi teilt mit, dass die Anregung ge-
macht worden sei, den ndgchsten Kongress anlisslich der Welt-
ausstellung in Paris zu halten. Die Anregung findet keine
Unterstiitzung. Nach dem 1890 vereinbarten Reglement hat
der néchste Kongress im Jahr 1899 stattzufinden. An der Reihe
ist Deutschland. Die Bestimmung des Ortes wird der deutschen
Synodalreprisentanz anheimgegeben. Genannt werden vorzig-
lich Miinchen, Passau und Bonn.

Das Vorbereitungskomitee besteht aus zwei Mitgliedern, deren
Ernennung der deutschen Synodalreprisentanz tiberlassen wird.
Als ausserdeutsche Mitglieder werden nach dem Vorschlag des
Prasidenten bezeichnet: fir Holland Herr Seminarprasident
van Thiel, fir Osterreich Herr Professor Bendel, fir die Schweiz
Herr Dr. Weibel.



— 260 —

Herr Priisident Philippi: Ich schliesse den Kongress, indem
ich Ihnen fiir die vielen Beweise Threr Freundschaft danke.
Auch spreche ich den Herren Referenten fiir die wertvollen
Arbeiten, die sie uns geliefert, und allen Mitgliedern fiir den
hohen Ernst, mit dem sie an den Verhandlungen teilgenommen,
meinen aufrichtigsten Dank aus.

Herr Professor Bendel: Ich spreche in aller Namen, wenn
ich unserm verehrten Herrn Présidenten, der trotz seiner an-
gegriffenen Gesundheit die Birde des Prisidiums auf sich ge-
nommen hat, fir die ausgezeichnete Leitung unserer Verhand-
lungen den herzlichsten Dank darbringe. (Lebhafte Zustim-
mung.)

Herr Prisident Philippi: Auch flir diesen letzten Bewels
Threr Freundschatt besten Dank! Moge der giitige Gott unsern
Beschliissen seinen Segen verleihen und moge er uns die Kraft
geben, dieselben in seinem Namen und zu seiner Khre, im
Geiste der alten, wahren, katholischen Kirche auszuftithren.
Mit diesem Wunsche erklare ich den IV. internationalen Alt-
katholiken-Kongress flir geschlossen.

Am Nachmittag wurde ein Ausflug auf den Kahlenberg
unternommen, wo sich die Mitelieder und Géste des Kongresses
von einander verabschiedeten. Unter dem Vorsitze der Be-
grinderin des Bonner Schwesternhauses, I'rau vom Rath, tagte
gleichzeitig auf dem Kahlenberg eine altkatholische Frauen-
versammlung.

II. Die Kongressbeschliisse.

A.

Die pépstlichen Versuche, die Einheit der Kirche im romi-
schen Sinne zu erzielen, und die in dieser Absicht unternom-
menen sogenannten Wiedervereinigungsversuche sind geschei-
tert und werden immer scheitern,

a. weil sie nur scheinbar auf Vereinigung, in Wirklichkeit
auf Unterwerfung gehen;

b. weil das romische System in den wesentlichsten Punkten
auf Falschungen aufgebaut ist und die dauernde Entwicklung



— 261 —

der Kirche und der Menschheit in der Wahrheit allein wurzeln
kann;

c. weil das Streben der Kurie nach dem Imperium (der
Oberherrlichkeit der Welt) gleicherweise mit dem Wesen des
Christentums wie mit dem natirlichen Streben nach Fortschritt
im Widerspruche steht.

B.

Der IV. internationale Altkatholiken-Kongress, geleitet von
dem Wunsche, den von ihm vertretenen Unionsgedanken prak-
tischen und lebendigen Ausdruck zu geben und die volle An-
niaherung der Kirchen durch die That zu fordern, ersucht das
Priasidium, ungesiiumt Schritte zu veranlassen, welche zu der
Wiederautnahme der in den Jahren 1874 und 1875 unter dem
Vorsitze Dr. v. Déllingers zu Bonn abgehaltenen Unionskon-
ferenzen fiuhren wiirden.

C.

Der Kongress hat von dem Wunsche der Lambethkon-
ferenz, welche um die Wiederaufnahme der Bonner Unions-
konferenzen ersucht, mit Freuden Kenntnis genommen und
beschliesst:

1. Es wird zur Wiederaufnahme der Unionskonferenzen
eine Kommission bestellt. Zum Prisidenten dieser Kommission
ernennt der Kongress Herrn Bischof Dr. Theodor Weber, zum
Vizepriisidenten Herrn Bischof Dr. Eduard Herzog, zu Mitglie-
dern die Herren Professor Dr. Langen-Bonn, Professor Dr. Mi-
chaud-Bern, Seminarpriises van Thiel-Amersfoort, zum Sekretir
den Herrn Professor Dr. Lawuchert-Bonn.

Der Kongress ersucht diese Kommission, die Konferenzen
in Bonn wenn moglich schon nichstes Jahr zu erésffnen.

2. Als Organ dieser Konferenzen wird die in Bern er-
scheinende Revue internationale de Théologie erklirt.

D.

Der von den Jesuiten genihrte falsche Schein, als wurzle
der Ultramontanismus und Vatikanismus in der katholischen
Kirche oder bilde sogar einen wesentlichen Bestandteil der
Kirche, ja die Kirche selbst, hat die Massen des katholischen
Volkes irregefiihrt und bildet die Hauptstitze Roms. Er kann
nur dadurch zerstort werden, dass alle erleuchteten Katho-



— 262 —

liken, welche die Unkirchlichkeit und Verwerflichkeit des Ultra-
montanismus erkannt, auch den Mut haben, sich von jeder
auch nur passiven oder scheinbaren Gemeinschaft mit dem-
selben offen loszusagen und tber ihn hinweg zur alten katho-
lischen Kirche zuriickzukehren.

E.

Der Altkatholizismus hélt am Prinzipe des Nationalkirchen-
tums fest. Weit entfernt aber, hierdurch Spaltungen zu ver-
anlassen, sucht er nationale Gegensitze auszugleichen und,
das volle Recht jeder Nationalitit anerkennend und unbeschadet
von nationalen Eigentimlichkeiten, Frieden und Hintracht unter
den Naftionen herbeizufithren und zu erhalten. Dies kann er
dadurch, dass er sich gemiss der Anordnung Christi nicht in
Politik mengt, dagegen darauf hinarbeitet, dass christliche
Wahrheit immer heller leuchte, christliche Liebe immer stirker
Jamme.

F.

Weitaus mehr als die heutige rémische Kirche ist die alt-
katholische Kirche ihrem Dogma und ihrer Disciplin nach eins
mit dem Geiste und Glauben, in welchem von Cyrillus und
Methudius der Grund zur slavischen Kirche gelegt worden Ist.
Eine Riickkehr zu dem religivsen Standpunkte der Stifter der
slavischen Kirchen wiire es also, wenn die slavischen Katho-
liken sich von Rom lossagen und im Geiste ihrer Apostel wie
des Altkatholizismus romfreie Nationalkirchen grunden wirden.

Durch die Riickkehr zum Geiste und Glauben eines Cyrillus
und Methodius wirden die slavischen Katholiken auch wieder
den verlorenen, historisch begriindeten Zusammenhang mit den
orthodoxen Kirchen des Orients finden.

G.

Entfernt von jeder Politik und jeder politischen Partei,
einzig und allein auf den Boden der katholischen Religion sich
stellend, erklirt der IV. internationale Altkatholiken-Kongress,
dass er die Verurteilung und Verbrennung des Johannes Huss
und des Hieronymus von Prag durch das Konstanzer Konzil
als eine ganz und gar unkatholische, ja unchristliche Massregel
verurteilt. _

Er erklart ferner, dass die Tschechen das Recht und die
religivse Pflicht haben, zur Grindung einer der alten katho-



— 263 —

lischen Kirche entsprechenden Nationalkirche zu schreiten, und
dass sie, wenn sie diese Griindung vornehmen, in Ubereinstim-
mung stehen mit ihren religiosen Uberlieferungen.

Der Kongress hegt den glithendsten Wunsch fiir das voll-
kommene Gelingen dieses heiligen Werkes. FEr stellt es vor
allem unter den Schutz Gottes und erbittet fur dasselbe die
Sympathie und die Mithiilfe aller Schwesterkirchen, sowie aller
Freunde der Gewissensfreiheit.

H.

Die altkatholische Bewegung bedarf noch auf lange Zeit
der Polemik gegen die Verunstaltungen der Lehre, der Disci-
plin und des Kultus der Kirche. Gleichwohl liegt der Schwer-
punkt des Altkatholizismus nicht im Polemisieren, sondern in
dem Ausbau des wahrhaft Katholischen in den drei angege-
benen Beziehungen. Der Kongress betont nachdriicklichst,
dass in den bestechenden und sich bildenden Gemeinden diese
positive Arbeit ganz besonders gepflegt werden soll. Thr gegen-
tiber muss, namentlich in dem Gottesdienste und dem Religions-
unterrichte, die Polemik génzlich zuriicktreten, womit aber
natirlich die Unerlisslichkeit einer objektiven Behandlung der
Unterscheidungslehren auch in der Predigt und im Jugendunter-
richt nicht in Zweifel gezogen werden soll.

Js

Der Altkatholizismus ist, da er das Evangelium nach der
Lehre und Ubung der alten, noch ungeteilten Kirche riick-
haltlos annimmt, seinem wahren religiosen Wesen nach echt
konservativ; er ist aber auch, da er die Selbstverantwortlich-
keit des Einzelnen, sowie Glaubens- und Gewissensfreiheit hoch-
hélt, echt liberal. Konsequent durchgefiihrt, ist er daher die
Versohnung von Staat und Kirche, von Autoritéat und Freiheit.

K.

Der Kongress spricht seine Genugthuung dariiber aus, dass
es mit Hiilfe opferwilliger Freunde und eifriger Mitarbeiter in
verschiedenen Liandern gelungen ist, die vom II. internatio-
nalen Altkatholiken-Kongress gewtinschte internationale theo-
logische Zeitschrift ins Leben zu rufen, und zollt insbesondere
der ebenso unermidlichen wie tiichtigen und umsichtigen Re-
daktion seine volle Anerkennung. Dagegen bedauert er, dass



— 264 —

der ebenfalls auf Antrag Sr. Excellenz des Herrn Generals
Kirejew gefasste Beschluss betreffs des internationalen Charak-
ters der katholisch-theologischen Fakultit an der Universitit
Bern bisher nicht erfolgreicher verwirklicht werden konnte.
(Vgl. Kongressprotokoll Seite 129 ff., II. Altkatholiken-Kongress
in Luzern.)

Indem der Kongress den in Luzern gefassten Beschluss,
betreffend die internationale theologische Fakultit, in zustim-
mendem Sinne in Erinnerung ruft, macht er darauf aufmerk-
sam, dass ein wilnschenswerter und wirksamer Schritt zur
Durchfiihrung des Beschlusses in der Beschaffung der notigen
Mittel bestéinde, um Priesteramtskandidaten und jungen Geist-
lichen, die auf Anstellung in den organisierten altkatholischen
Kirchen keinen Anspruch erheben, die Fortsetzung ihrer Stu-
dien an der genannten Fakultit zu ermoglichen.

Der Kongress nimmt Kenntnis davon, dass in den alt-
katholischen Kirchen Hollands, Deutschlands und der Schweiz
katholische Priester, die in der romischen Kirche ausgebildet
und ordiniert worden sind, vor ihrem Eintritt in die altkatho-
lische Seelsorge (Gtelegenheit erhalten, sich in den betreffenden
theologischen Lehranstalten iiber das Wesen der katholischen
Reformbewegung griindlich zu unterrichten. Er wirde es be-
griissen, wenn insbesondere die katholisch-theologische Fakultédt
in Bern in die Lage versetzt werden konnte, junge rémische
Priester auch dann aufzunehmen und mit bescheidenen Iixi-
stenzmitteln zu versehen, wenn dieselben in absehbarer Zeit
keine Aussicht haben, in einer der organisierten altkatholischen
Kirchen eine Anstellung zu finden.

Der Kongress hilt es nicht fiir thunlich, zu diesem letztern
Zwecke eine internationale Geldsammlung zu veranstalten;
allein er richtet an die Anhinger und Freunde der altkatho-
lischen Bewegung die Bitte, jungen rémischen Geistlichen, die
solcher Hilfe wirdig sind, in der angedeuteten Weise das Aus-
scheiden aus der papstlichen Jurisdiktion zu erméglichen, sofern
sich zu solcher Hiilfeleistung Gelegenheit bietet. Er empfichlt
auch, Gaben zu dem genannten Zwecke der Fakultit direkt
zukommen zu lassen. Diese wird iiber die eingegangenen
Gelder dem Exekutivkomitee des Kongresses alljahrlich Rech-
nung stellen.



— 260 —

III. Kundgebungen aus befreundeten Kirchen.

1. Schreiben des okumenischen Patriarchen von
Konstantinopel.

Au trés distingué Monsieur Joseph DBendel et d tous les membres
de la commission préparatoive du quatriéme Congrés inter-
national des anciens-catholiques. Que la grdce et la paix de
Diew soit avec vous!

Béni soit Dieu le Pére de Notre Seigneur Jésus-Christ qui
nous juge digne des dons abondants et inexprimables de son
amour, par lesquels il effectue notre salut, en donnant un fon-
dement & notre foi et en nous excitant & la charité les uns
pour les aufres, ce qui est la vertu par excellence. Quelle
chose, en effet, pourrait étre plus importante pour nous que la
charité si nous sommes possédés d'un désir pur et sincere de
conserver l'unité de I'lisprit dans le lien de la paix (Eph. IV, 3)?
Mais puisqu’il est impossible d’avoir la paix sans la charité, il
est évident qu’il nous faut absolument avoir cette charité, si
nous voulons étre de vrais et fideles disciples de Jésus-Christ.
En effet, si nous avons la charité, nous avons 'espoir ,de par-
venir tous par la grace de Dieu & l'unité de la foi et de la
connaissance du Fils de Dieu, & U'état d’homme fait, & la me-
sure de la stature parfaite du Christ* (HEph. IV, 13). Cest
ainsi que nous pouvons tous croire en lui en charité et en vé-
rité. Or, ce qui cause aujourd’hui et depuis longtemps le plus
de dommage aux Eglises de Dieu, ¢’est sans contredit le refroi-
dissement de la charité chez beaucoup de chrétiens. On oublie
trop facilement le signe que Jésus-Christ nous a donné: ,(Vest
& cela, dit-il, que tous connaitront que vous &tes mes disciples,
81 vous avez de Pamour les uns pour les autres“ (Jean XIII, 35).
Si, en effet, 1a charité fleurit chez nous, comment les hérésies
les schismes et autres choses semblables pourraient-ils y germer ?
Si nous sommes fidéles aux régles de la charité, en ne consi-
dérant pas seulement nos propres intéréts, mais aussi ceux des



— 266 —

autres (Philip. II, 4); si nous ne nous laissons point aller &
'ambition et aux querelles, nous croitrons certainement en
grace, nous réjouissant du salut les uns des autres, et travail-
lant & notre sainteté dans la crainte de Dieu. Oui, c’est en
renversant tous les obstacles et, pour ainsi dire, toutes les
murailles ¢levées entre chrétiens que nous lutterons avec suc-
cés pour le triomphe de cette fol qui a été remise, il y a dix-
neuf siécles, entre les mains des chrétiens et quia €té confir-
meée par les sept conciles cecumeéniques. C’est ainsi que nous
atteindrons 'unité de I'Iisprit et 'union de tous ceux qui croient
en Christ. Car les vrais et fidéles disciples du Seigneur n’aiment
point les discordes et les divisions, mais ils aspirent toujours a
I'unité et a la fraternité universelle. C’est le meilleur bien que
nous puissions réaliser selon la derniere priere de Jésus-Christ:
LQuils soient fous un comme vous, mon Pére et moi nous
sommes un.“ Or, la plus ancienne Eglise chrétienne, 'lglise
orthodoxe orientale qui, depuis des siécles, a conservé si fidé-
lement toutes les tradifions et qui porte sur son corps les
marques du Seigneur Jésus (Gal. VI, 17), ne cesse nuit et jour
de prier pour cette unité et cette fraternité universelle. Cest
ainsi qu'apres la priére ,pour la paix d’en haut et pour le salut de
nos ames“, elle prie tous les jours ,pour la paix du monde
entier, pour la fermeté des saintes Eglises de Dieu et pour
Vunité de tous*. C'est pourquol non seulement elle n’a jamais
refusé toute collaboration 1égitime et réguliére dans la recherche
de cette unité, mais elle est préte encore & en donner la preuve
a quiconque la demande non dans un esprit de servitude et de
soumission aveugle, mais dans lesprit de paix et de charite.
Car comment un vrai et fidéle disciple du Seigneur oserait-il
réduire en servitude ceux que le Fils a délivrés de la servitude
du péché et de la mort et quil a conduits comme de vrais
enfants & Dieu son Pére? Et si dans les Eglises orientales cette
servitude est absolument inconnue, ¢’'est que nous cherchons
le lien de l'unité ailleurs que dans des puissances supérieures
ecclesiastiques (ce qui est contraire a la liberté et & la vérité
chrétiennes), mais dans I'accord de la foi aux dogmes et & la
doctrine du salut, d’aprés ce qui nous a été enseigné dés le
commencement par Notre Seigneur et par les saints apotres,
ce qui a été défini par les sept conciles cecumeéniques et ce qui
sest conservé intact chez les fidéles depuis tant de siécles. Car



— 267 —

si 'on est divisé sur les points essentiels du saluf, on ne peut
songer & une union vraie et pure. L&, en effet, ot il y a dis-
corde, il n'y a point de charit¢ mutuelle et si nous manquons
de charité, nous ne sommes rien, dit I'apdtre, et nous ne mé-
ritons rien. Le centre donc, ainsi que la pierre fondamentale
de P'unité et d’une organisation parfaite, est la vraie et pure
foi, la foi agissant par la charité (Gal. V, 6), une foi, la méme
pour tous, nourrissant et fortifiant les &mes en Dieu. Mais
qu'ai-je besoin d’'insister sur toutes ces choses, puisque vous
8tes des hommes savants et pieux, connaissant parfaitement
les principes chrétiens, et & notre grande joie cherchant a
les réaliser dans les mémes sentiments, les mémes intentions
et la méme charité dont nous sommes nous-méme animeés?

Nous vous regardons, en effet, comme c¢’est notre devoir,
avec beaucoup d’affection et de charité et quand nous nous rap-
pelons qu’autrefois le monde d’Orient et d’Occident ne formait
qu'un seul corps, nous adressons des priéres incessantes a Dieu
tout puissant pour qu’il illumine et conduise tous les hommes
dans ces travaux salutaires de concorde et d’union, afin que la
volonté de Notre Seigneur Jésus-Christ, toujours bonne et par-
faite, soit réalisée.

Nous prions donec pour vous, chers fréres, et nous vous
exhortons, non pas comme si nous voulions dominer le clergé
et opprimer des fréres, mais comme donnant un avis et ayant
recu du Seigneur la grace d’étre fidéles (1 Cor. VII, 25):
Soyez pleins de la grace qui vient de Dieu, vous entr’aimant
les uns les autres et ayant soin de faire le bien devant tous
les hommes et surtout devant les fid¢les.

Quoique nous soyons pleins du désir de vous voir et de
vous entretenir de bouche & bouche“ (IT Ep. Jean, 12), comme
vous nous y invitez dans votre leftre, nous ne pouvons pour
différentes raisons nous aboucher présentement avec vous, ni
par nous-mémes, ni par des délégués, mais nous tenons & vous
écrire cette lettre pour vous montrer notre bienveillance et
notre charité. En bénissant de tout notre cceur votre travail
qui esl si agréable & Dieu, puisqu’il a pour but principal le
salut du monde, nous souhaitons qu’il produise du fruit excel-
lent pour la gloire du Christ et I’honneur de sa pure et irré-

préhensible épouse 1'Eglise, une, sainte, catholique et apos-
tolique. ‘



— 268 —

Que la grace de Notre Seigneur Jésus-Christ, que 'amour
de Dieu et la communion du Saint-Esprit soient avec vous tous!
(IT Cor. XI1II, 13.)

Constantinople, le 11 aotit 1897.

CONSTANTIN,
Archevéque de Constantinople,
Patriarche cecuménique.

2. Resolutionen der im Juli 1897 versammelten, von
194 anglikanischen Bischofen besuchten Lambeth-
konferenz.

28. That in accordance with the sentiments expressed by
the Bishops who met in the last Conference, we regard it as
our duty to maintain and promote friendly relations with the
Old Catholic Community in Germany, and with the Christian
Catholic Church in Switzerland, assuring them of our sympathy,
of our thankfulness to God Who has held them steadfast in
their efforts for the preservation of the Primitive Faith and
Order, and Who, through all discouragements, difficulties, and
temptations, has given them the assurance of His blessing, in
the maintenance of their principles, in the enlargement of their
congregations, and in the increase of their Churches. We con-
tinue the offer of the religious privileges by which the Clergy
and faithful Laity may be admitted to Holy Communion on the
same conditions as our own Communicants.

29. That we renew the expression of hope for a more formal
relation with the Old Catholics in Austria, when their organi-
sation shall have been made more complete.

30. That we recognise thankfully the movement for the
formation of an autonomous Church in Mexico, organised upon
the primitive lines of administration, and having a Liturgy and
Book of Offices approved by the presiding Bishop of the Church
in the United States and his Advisory Committee as being
framed after the primitive forms of worship.

31. That we express our sympathy with the Reformation
movement in Brazil, and trust that it may develop in accor-
dance with sound principles.



— 269 —

32. That we repeat the expressions of sympathy (contained
in the Report of the Lambeth Conference of 1888) with the
brave and earnest men of France, Italy, Spain, and Portugal
who have been driven to free themselves from the burden of
unlawful terms of Communion imposed by the Church of Rome;
and continue to watch these movements with deep and anxious
interest, praying that they may be blessed and guided by Al-
mighty God.

33. That we recommend to the Archbishop of Canterbury
and the Primates and Presiding Bishops of other Churches in
Communion with the Church of England the appointment of at
least one representative of each Church to attend the Inter-
national Congress which is to meet in Vienna on August 30,
1897; and we express the hope that there may be a revival
of such Conferences as those held at Bonn in 1874 and 1875
to which representatives may be invited and appointed from

the Church of England and the Churches in Communion with
her.

3. Schreiben des Metropoliten von Kastoria.

Au trés distingué el trés honorable Monsieur Jules Wolf, secrétaire
de la commission préparatoire du quatrieme Congrés interna-
tonal des anciens-catholiques.

Ayant regu il y a quelque temps, au mois d’avril dernier,
la gracieuse invitation de la commission préparatoire du qua-
tritme Congres international des anciens-catholiques, par laquelle
elle me convie & ses réunions, j'ai U'avantage de lui exprimer
ma profonde reconnaissance pour la bienveillance dont elle
m’honore. J'ai malheureusement le regret de lui annoncer que
mes travaux pastoraux ne me permettront pas, malgré mon
grand désir, de me rendre au Congrés de Vienne, mais je pro-
fite de I'occasion pour féliciter de tout mon cceur les anciens-
catholiques, nos fréres en Christ, de la persévérance dont ils
font preuve dans ce travail d’union quils ont inauguré depuis
longtemps déja pour la gloire de I'Evangile.

J’al suivi, depuis le commencement, avec un grand intérét
religieux, le mouvement des anciens-catholiques, j’ai toujours
apprécié le saint but qu’ils poursuivent. (Pest pourquoi je joins



— 270 —

mes humbles veeux & ceux d’entre les chrétiens qui souhaitent
que ce but soit couronné de succés. Que le Christ, Notre Sei-
gneur, seconde et fortifie les travaux de ceux qui, d'une ma-
nicre si agréable & Dieu, luttent en faveur de sa véritable
Eglise, qu’il leur donne la couronne de la victoire qui ne se
flétrit jamais.

En vous assurant de mes sentiments sinceres et en vous
réitérant ma sympathie pour tout ce qui concerne le mouve-
ment religieux des anciens-catholiques,

Je reste toujours votre dévoud

PHILARETE,
Meétropolitain.

Castoria, le 6/18 juin 1897.

4. Schreiben des Metropoliten von Anchialos.

A Messieurs Joseph Bendel, président, et Jules Wolf, secrétaire,
ainst qu'a tous les honorables membres qui composent la
commission préparatoire du quatriéme Congreés international
des anciens-catholiques, Basile, trés humble mélropolitain
d’ Anchialos, salutations et veewwx de prospérité en Jésus-Christ
notre Seigneuwr!

C’est avec joie et reconnaissance que nous avons regu
votre aimable lettre, par laquelle vous nous invitez au qua-
trieme Congrés international des anciens-catholiques. Malheu-
reusement il nous sera difficile, malgré notre bonne volonte,
de répondre & votre invitation; nous croyons donc mieux de
vous écrire une lettre pour vous saluer tous fraternellement
et vous témoigner notre intérét et notre affection. Dans le
dernier quart de ce siécle, rien, que nous sachions, n’a été fait
de meilleur en Occident en ce qui concerne les choses reli-
gieuses, que lorganisation de votre Eglise destinée & combattre
le bon combat (II. Tim. IV. 7). Voyant que I'Iiglise de Rome
flétrissait de jour en jour, par 'adjonction de nouvelles doctrines_,
la vérité religieuse, vous vous étes levés avec un pieux et
courageux sentiment et aprés vous étre réunis, vous avez entre-
pris avec foi la prédication de la vérité chrétienne et de la
liberté qui en est la fille; nuit et jour vous avez lutté pour
la foi de I'Evangile et pour la foi des sept conciles ecumeni-



— 271 —

ques, puis avec beaucoup de zéle vous avez travaillé & I'union
des Iglises et des communautés chrétiennes du monde entier,
et vous espérez fermement qu'un jour il nous sera donné par
la grace de Dieu de voir tous les peuples réunis en un seul
troupeau sous un seul pasteur, notre divin Rédempteur (Jean
X, 16). Tout cela est bon et consolant et s’il arrive que votre
espoir soit traversé parfois de diverses épreuves (1 Pierre I, 6),
vous continuerez néamoins & agir, afin que le salut soit ac-
compli selon la volonté du Seigneur ,qui veut que tous les
hommes soient sauvés et qu’ils parviennent & la connaissance
de la wvérite* (I. Tim. VI, 4). Clest dans ce sens gque nous
prions pour vous et que nous vous exhortons & poursuivre
surtout comme vous l'avez fait du reste deés le commencement,
la vérité chrétienne et la liberté qui vient d’elle (Jean VIIIL, 32).
Ce sont les meilleures choses, dont nous ayons été jugés dignes
par la grace de mnotre Seigneur. Tous les vrais disciples de
Jésus-Christ doivent en effet lutter courageusement et avec des
armes puissantes s’ils veulent détruire les retranchements et
les obstacles de toute nature élevés contre l'enseignement du
Maitre. Il ne nous convient pas, ayant été rachetés par le
sang de Jésus-Christ, d’étre les esclaves de ceux qui, par leurs
innovations et leurs erreurs, corrompent la religion en la rem-
plissant de traditions humaines et d’¢léments mondains. Si nous
avions le malheur de perdre les dons de la charité divine, par
quoi pourrions-nous les remplacer? Nous risquerions de nous
perdre, la base elleméme du salut étant arrachée de notre
coeur. Sans ces dons, la fol ne peut fleurir et produire de fruit
salutaire, un esprit de témérité et d’invention humaine se
glisse abondant et perfide dans les ames et détruit la grace de
Dieu. Sous le nom de Vérité nous comprenons non seulement
la vérité dogmatique, qui doit étre naturellement la méme chez
tous les chrétiens et qui produit chez tous les mémes fruits de
charité, mais aussi la vérité historique telle qu’elle ressort des
documents concernant la vie et jusqu’a ladministration des
Eglises et des diverses communautés chrétiennes. Toutes doivent
avolr une seule téte, Jésus-Christ, par lequel tout le corps est
bien coordonné et forme un solide assemblage (Eph. IV, 16), mais
chacune d’elles conserve aprés cela sa liberté intacte en ce
qui concerne sa vie particuliere. Elle veille & ce qui lui ap-
partient en propre, sans influer sur sa voisine et sans toucher



. Y —

aux fondements de la foi et de la discipline chrétiennes. C’est
ainsi que la liberté en Christ accompagne tous les hommes
aussi bien dans l'action que théoriquement éclairant leur esprit,
et versant en méme temps dans leur ceeur une tranquillité
parfaite, surtout ne permettant & personne de dominer sur ses
fréres.

C’est pourquoi la véritable union des Kglises et commu-
nautés chrétiennes, union féconde en fruits de charité ne peut
se faire autrement que par la puissance de la vérité chrétienne
et de la liberté qui en dérive: ces deux biens qui ont fait leurs
preuves feront seuls progresser le monde. Quant & nous, fréres
de I’Orient, nous sommes remplis d'une grande joie en vous
voyant marcher dans la vérité, car nous aimons la véritable
doctrine de Jésus-Christ et nous n’avons jamais cessé de nous
y intéresser avec amour, prenant surtout soin de la conserver
intacte comme un trésor du ciel. Nous rendons graces & Dieu
de ce que plus d’'une fois dans le cours des siecles nous avons
traversé des maux presque insupportables pour la religion et
que nous avons néanmoins conserveé, au milieu des plus ex-
trémes dangers, nofre foi pure et intacte. Ce qui nous a été
remis en dépot avec tant de soing par nos ancétres, nous 'avons
fidelement {ransmis & nos descendants, de sorte que nous
gardons un lien ininterrompu avec 1’Eglise une, sainte, catho-
lique et apostolique. Et si nous n’avons pas fait tout le bien
que nous eussions pu faire en raison de la dureté des temps et
des épreuves de toutes sortes que ncus avons subles, que per-
sonne ne nous condamne, oubliant ainsi U'amour fraternel.
Car quels maux n’avons-nous pas soufferts depuis des siccles
non seulement de la part de ceux qui n'ont pas la méme foi
que nous, mais encore de ceux qui sont considérés comme nos
fréres! Ces derniers, tant ceux de Rome que ceux des pays
protestants, croient pouvoir nous convertir, nous éclairer et
nous illuminer par la lumiére de la connaissance de Dieu; ils
ne se souviennent pas sans doute que nous avons appris 1a
foi bien avant eux et que nous Iavons enseignée nous-mémes
& de nombreuses générations. AMais néanmoins, tout cela cause
des haines et des querclles entre fréres, refroidit la charite et
retarde considérablement ce qui est le plus désiré par les vrais
et sincéres disciples de Jésus-Christ, & savoir I'union des diverses
Fglises et communautés chrétiennes. Cest en effet par la tolé-



— 273 —

rance et par le respect mutuel que nous l'obtiendrons, mais
non par le mépris des fréres ainés dans la foi, ni par la propa-
gation opinidtre d’opinions particuliéres souvent fausses. Mais
est-il besoin de vous en dire davantage, & vous qui connaissez
I'histoire impartiale des Hglises, nos luttes et nos sacrifices pour
la conservation de la foi? Pleins de cette charité, nous nous
souvenons continuellement de tous les fidéles et nous prions
instamment Dieu qu’il nous illumine tous et qu’il montre & tous
ce qui leur est convenable. (est pourquoi aussi, trés chers
fréres, nous contemplons votre ccuvre avec le plus vif intérét;
nous voyons un bien immense pour les Eglises de Dieu dans
ce rapprochement et cette communion d’hommes pieux et savants
occupes si ardemment du progrés chrétien. Nous n’avons cesse
d’étudier soigneusement ce qui vous concerne, vous et vos
affaires, nous vous adressons une partie de cette étude publiée
dans la , Vérité ecclésiastique" « Exxdnoiocriy “Alldsac»>. Nous
sommes heureux de vous exprimer notre opinion particuliére
et que nous croyons fortement basée, & savoir que chez vous
et chez nos fréres d’Angleterre, la succession apostolique est
conservee sans interruption et qu’ainsi I'autorité légitime existe
dans l'une et l'autre Eglise. Sur d’autres points nous voyons
avec joie vos efforts pour abattre les obstacles qui séparent
les Eglises en éloignant la haie épaisse qui a cra entre elles et
en restaurant le chemin de la confession de foi commune dans
un amour réciproque et fraternel. Sans exprimer plus longue-
ment nos sentiments & votre endroit, trés chers fréres, nous
vous louons de votre travail, qui est certainement agréable &
Dieu et nous vous renouvelons notre estime et notre affection.

Que le Seigneur Dieu conduise votre marche et que vos
fravaux continuent & étre bons et salutaires!

Constantinople, le 15 aout 1897.

BASILE,
Métropolitain d’Anchialos.

Revue intern, de Théologie, Heft 21, 1898, ‘ 18



w274 —

. Ansprache des Archimandriten Hilarion, offiziellen
Delegierten des Metropoliten von Belgrad. (In deutscher
Sprache mitgeteilt von Sr. Excellenz dem IHerrn General
Kirejew.)

,Der Allmachtige Schopfer der Welt, indem Er die Tei-
lung der Menschheit in verschiedene sich teilweise feindlich
gegeniiberstehende Volker geduldet, hat ihnen aber auch eine
hohe Gnade erwiesen, hat ihnen ein stirkeres Band als Na-
tionalitdts- und Sprachen-Einheit gegeben; dieses Band ist die
Kirche, das gesegnete Reich des Heilandes; die Kirche, welche
bereit ist, alle Christen, alle Volker in eine liebevolle Umarmung
zu schliessen. '

Christus hat aber und konnte nur eine Kirche, eine heilige,
skumenische, apostolische Kirche grinden, und wenn wir ver-
schiedene Kirchen auf Erden sehen, so ist diese Verschieden-
heit nur ein Zeichen, dass die Menschheit, die gesamte christ-
liche Welt, noch nicht hinreichend die Grundidee der christlichen
Religion verstanden und sich noch nicht hinreichend angeeignet
hat, namlich die Idee, das Gefiihl der Liebe!

Als Abgesandter meines kirchlichen Oberhauptes, des Me-
tropoliten des serbischen Volkes im Konigreich Serbien, habe
ich an Thren Konferenzen teilgenommen. Ich habe mit der in-
nigsten Freude vernommen, dass alle Anwesenden in allen
Sprachen den Wunsch ausgesprochen haben, der Tag der
Wiederherstellung der Finheit in dieser von Christus gegrin-
deten Kirche moge baldigst kommen!

Erlauben Sie auch mir, mich diesem Wunsche anzu-
schliessen, ihm beizustimmen, — auch mir, zur Verwirklichung
dieser hohen Idee mein Scherflein beizutragen.

Ich werde mich nicht einlassen in die Beurteilung der
Griinde der Spaltung der Kirche, der Verschiedenheiten der
Bekenntnisse in der Kirche; sie wurzeln teilweise in der histo-
rischen Entwicklung der Menschheit, in der Verschiedenheit
der Auffassung der Wahrheit, der religiosen Idee; wir missen
aber die Grundidee des Christentums wieder zur Geltung brin-
gen, sie uns aneignen. Diese Grundidee ist die Liebe!

Ihr sollt euch gegenseitig lieben, wie ich euch liebe, sagt
der Heiland. Gewiss wire die Spaltung eine geringere und
die Herstellung der Einheit eine leichtere, wenn die christliche



— 275 —

Liebe unter den Menschen eine hochauflodernde Wahrheit
ware.

Unsere Bestrebungen aber konnen noch so eifrig und
kraftig sein, ohne die Hiilfe Gottes, ohne die Furbitte des Hei-
landes werden wir unser Ziel nie erreichen. Wollen wir also
eifrig beten, damit Er unsern Bestrebungen Seinen Segen er-
teile, damit wir zur Herstellung der ungeteilten 6kumenischen
(universellen) Kirche gelangen, der Kirche, welche nur ein
Oberhaupt an erkennen will und kann — Jesum Christum!

Wir aber miissen thun, was uns der Heiland gesagt hat:
die Liebe bis zur Aufopferung unserer selbst predigen, aus
unsern Herzen die Selbstiberhebung und den Stolz verdridngen,
die so viel zur Spaltung der Kirche beigetragen haben.

Hunderte von Jahren besteht die unheilbringende Zwie-
tracht, Dbestehen die Missverstindnisse unter den Christen;
schwer ist es, die Einheit wieder herzustellen, wir miissen aber
und werden diesem heiligen Ziele unsere besten Krifte widmen
und um die baldige Herstellung der Binheit beten.

Das walte Gott!

Der Herr General fiigte hinzu, dass der hochwiirdigste
Herr Metropolit Michael von Belgrad auch in einem Schreiben
an ihn, den General, die wirmsten Segenswiinsche fur die Ar-
beiten des Kongresses gefussert und seine Freude dariiber aus-
gesprochen habe, dass die Altkatholiken die pipstlichen Neue-
rungen verwerfen. Damit sei das wichtigste Hindernis der
kirchlichen Wiedervereinigung beseitigt.

6. Zustimmung der Gemeinde des Herrn P. Miraglia in
Piacenza zu den Beschliissen des Kongresses.

Udite le communicazioni rispettive del Rev. Don Paolo
Miraglia, fondatore dell’Oratorio San Paolo e del Circolo Po-
polare Italiano ,Gerolamo Savonarola“, sul Congresso inter-
nazionale di Vienna e lo stato attuale delle Chiese Vecchio-
Cattoliche ;

Nello scopo di soddisfare diffinitivamente il nostro desi-
derio di ristabilire la Chiesa cattolica sulla primitiva organizza-
zione, dottrina e culto della Chiesa indivisa;



— 276 —

Dichiaramo:

a. Di salutare rispettosamente le Chiese vecchio-cattoliche
dell’ Olanda, Germania, Svizzera ed Austria, colle quali Noi
tutti ci sentiamo uniti in fede cristiana e carita.

b. Di aderire alle decisioni del Congresso internazionale
tenuto a Vienna dal 1° al 3° sett. 1897, ed alle decisioni dei
Congressi internazionali di Cologna, Lucerna e Rotterdam.

c. Di voler entrare in pit strette relazioni con queste
Chiese sorelle onde combattere con loro il despotismo anti-
cristiano della Curia Romana e la morale semi-pagana del ge-
suitismo per arrivare ad una unione federativa delle Chiese
cattoliche autonome ed indipendenti da Roma all’ esempio della
Chiesa primitiva.

Discusso, letto ed approvato per acclamazione dalla gene-
rale Assemblea, costituita da 753 presenti, che rappresentano
anche tutti gli altri confratelli assenti, non potuti intervenire,
sia perché giorno feriale, sia pel tempo piovoso, sia per altri
legittimi motivi, fra cui & non ultima la persecuzione gesuitica
contro quei molti Nicodemi (discepoli occulti), che direttamente
o Indirettamente hanno interessi economici coi clericali intran-
sigenti e coi Reverendi anti-cristiani delle altre Parrocchie!

Piacenza, 21 ottobre 1897.

SAC. PAOLO MIRAGLIA,

Presidente-estensore.
(Seguono le firme.)



— 277 —

IV. Verzeichnis der Teilnehmer.

(Es konnen hier nur die Namen derjenigen Teilnehmer angegeben
werden, die volle Mitgliederkarten geldst haben.)

Amerika.

S. Hoehwiirden Dr Charles Hale, Bischof der amerik. bischéfl. Kirche, Cairo,
Tllinois, U. St.

S. Hochwiirden D Seymour, Bischof der amerik. bischofl. Kirche, Spring-
field, U. St.

Mstrs. Seymour, Springfield.

Deutschland.

Frau Bouvier, Bonn.
Herr Theodor Gilbert, konigl. Eisenbahnbeamter, Breslau.
» (6ken, Priester der russischen Kirche, in Berlin.
» Lic. Leop. Carl Gotz, altkath. Pfarrer, Passau.
»  Paul Hammel, Kattowitz (Schlesien).
» Joseph Heldrich, Bankbeamter, Miinchen.
Frau Marie Heldrich, Miinchen.
» Baronin Henzler von Lehnensburg, Miinchen.
Herr A. Th. Herter, altkath. Pfarrer, Breslau.
Frau Witwe Karl Hillsmann, Rentiere, Koln a. Rhein.
Herr Paul Kamincki, altkath. Pfarrer, Thiengen.
» (. J. Kaufmann, Privatier, Miinchen.
»  Willy Klein, Kaufmann, Kéln a. Rein.
»  Max Kopp, altkath. Pfarrer, Mundelfingen b. Donaueschingen (Baden).
Joseph Kosar, altkath. Pfarrer, Sidckingen.
R. A. Kreuzer, stud. theol. cath., Berlin.
Dr. Kiippers, konigl. Schulrat, Berlin.
Richard Lamariche, Rentner, Saarbriicken.
» H. Meissner, altkath. Pfarrer, Landau (Bayern).
Frau Meissner, Landau.
Herr Dr. E. Melzer, Eigentiimer und Verleger des <Altkath, Volksblattes »,
Bonn.
»  Karl Miller, altkath. Pfarrer, Kattowitz (Schlesien).
> Karl Ludwig Miiller, Kaufmann, Kéln a. Rhein.
Frau Karl Miiller, Kéln a. Rhein.
Herr Dr. Friedrich Nippold, Universititsprofessor, Jena.
» Joseph Pickl, k. Oberamtsrichter, Miinchen.
> Franz Poppelsdorf, Dekorateur, Kéln a. Rhein.
Frau Geheimrat Professor Dr. Josephine vom Rath, Bonn.
Herr Riessmann, Oberpostsekretir, Zabrze (Oberschlesien).

v

-4

4

¥



— 278 —

Frau Riessmann, Zabrze.
Herr Wilhelm Schirmer, altkath. Ptarrer, Konstanz.
» Michael Schligel, kénigl. Stationsvorstand, Ladenburg, b. Heidelberg.
» R. Schmikalla, Landgerichtssekretiir, Neisse (Schlesien).
» Lorenz Schmotz, Privatier, Miinchen.
»  Max Schropp, Bankier, Passau.
»  Seyiried, altkath. Pfarrer, Furtwangen (bad. Schwarzwald).
> (rottfried Spruit, altkath. Pfarrer, Nordstrand (Schleswig-Holstein).
» Theobald Steinlein, konigl. Staatsbuchhalter, Miinchen.
» Adam Josef Steinwachs, altkath. Pfarrer, Offenbach a. Main.
» Thomaschek, Oberschichtmeister, Zabrze (Schlesien).
Frau Thomaschek, Zabrze.
Herr Johann Trau, Privatier, Heidelberg.
S. Hochwiirden Dr. Theodor Weber, Bischof der altkath. Kirche in Deutsch-
land,” Bonn.
Herr Theodor Weiss, Gymnasialprofessor, Durlach b. Karlsruhe.
»  HKugen Wissler, Kaufmann, Heidelberg.

England.

Reverend H. J. White, Kaplan des Bischofs von. Salisbury, Delegierter des
Krzbischofs von Canterbury.

Holland.

Mynher J. S. van Beck, Pfarrer, Rotterdam.

» S. W. . M. Colombijn, Dordrecht.

» D+ L. W. A. Colombijn, Dordrecht.
Monseigneur Gerard Gul, Erzbischof von Utrecht.
Mynher Kenninek, Professor, Amersfoort.

» J. J. van Thiel, Seminarprésident, Amersfoort.

Italien.

Rev. Professor Paolo Miraglia, Piacenza.

Osterreich-Ungarn.

Herr Ant. Adolph Arpassy, Magistratsbeamter, Wien.
» Josef Bendel, Professor, Reichstagsabgeordneter, Wien.
» Karl Bittner, Wirtschaftsbesitzer, Krima (Nordbdhmen).
»  Franz Buchmeisser, Buchhalter, Wien.
S. Hochwiirden Milosch Cech, Pfarrer, Bistumsverweser der altkath. Kirche
in Osterreich, Warnsdorf. .
Herr Franz Christof, Vorstand der altkath. Gemeinde Arnsdorf b. Haida
(Nordbohmen.)
» Ignaz Deprida, Hiilfspfarrer, Dessendorf b. Tannenwald (Nordbdhmen).
» Jakob Diwock, Wirtschafsbesitzer, Schwaz.
» Josef Diwoek, Wirtschaftsbesitzer, Kattowitz b. Schwaz.
»  Franz Dorfler, Professor, Wien.
» Vietor Erb, altkath. Pfarrer, Ried.



i DD

Herr Edmund Eyt, Buchhalter, Wien.
»  Heinvich Feigelmiiller, Buchhalter, Wien.
» Anton Fiedler, Realititenbesitzer, Hostomitz (Nordbohmen).
»  Carl Georg Froéhlich, Fabrikbesitzer, Warnsdorf.
» Max Frohlich, Chemiker, Warnsdorf.
»  Karl Frost, Chemiker, Warnsdorf.
» Karl Frost, Kaufmann, Wien.
» Theodor Greiner, Disponent, Wien.
Frau Paula Grimeisen, Kaufmannsgattin, Wien.
»  Adolf Grohmann, Fabrikant, Schénlinde.
» Anton Hausenblas, Tischlermeister, Schwaz.
» Mathilde Hausenblas, Schwaz.
Reverend W. A. Hechler, Pfarrer der engl. Gesandtschaft, Wien.
Herr Franz Hennig, Warnsdorf.
» Herold, Glasfabrikant, Dessendorf.
» Hermann Humplik, Beamter der k. k. Staatsbahn, Wien.
»  Ludwig Illauscheck, Bildhauer, Wien.
» Theophil Kardasevic, Erzpriester der russischen Kirche, in Budapest.
» Ignaz Kucera, Redakteur, Wien.
» August Liebisch, Bickermeister, Warnsdorf.
» Johann Marschall, Hiilfspfarrer, Gablonz a. d. Neisse (Nordbdhmen),
»  Gustav Menzel, Hotelier, Warnsdorf.
> Hermann Michel, Fabrikant, Schonlinde.
Friulein Therese Nitsch, Hausbesitzerin, Wien.
» Emilie Nowock, Privatiere, Wien.
Herr Dr. med. A. Okumiewski, Roschimitz (Bukowina).
»  Hermann Otto, Fabrikant, Warnsdorf,
»  Franz Otto, Gastwirt, Warnsdorf.
»  Hermann Rampfel, Chemiker, Warnsdorf.
»  Gustav Richter, Biickermeister, Warnsdorf.
»  Hermann Schimmel, Buchbindermeister, Wien.
»  Adalbert Schindelar, Pfarrer, Arnsdorf b. Haida (Nordbshmen).
»  Anton Schmied, Bahnbeamter, Wien.
»  Franz Schuster, Biirgerschullehrer, Wien,
»  Mathias Schuster, Kunstschlogsermeister, Wien.
»> Carl Seidel, Fabrikant, Warnsdort,
» Adalbert Sieber, Firbereibesitzer, Warnsdort.
» Heinrich Sieber, Agent, Warnsdorf.
» Leopold Sindl, Kaufmann, Wien.
Frau Therese Sindl, Wien.
Herr Josef Sinneck, Inspektor der k. k. Staatsbahnen, Wien.
> Carl Smekal, Bahnbeamter, Wien.
»  Franz Ulbrich, GHirtlermeister, Warnsdorf.
> Julius Wolf, Pfarrer, Wien.
» Johann Ziegler, Bildhauer, Wien.



— 280 —

Russland.

Herr Michael Annenkoff, Priester der russ. Gesandtschafskirche, Dresden.
S. Hochwiirden J. Janischew, Protopresbyter, St. Petersburg.
Herr Kerensky, kais. russ. Universitiits-Professor, Kasan.
S. Excellenz Alexander Kirejew, kais. russ. General, Schloss Pavlovsk, bei
St. Petersburg. :
Herr M. A. Kodpobr, Priester der russ. Kirche, Baden-Baden.
» Krasnoshen, kais. russ. Universitits-Professor der Rechte, Dorpat.
»  Maltzew, Propst der russ. Kirche, Berlin.
S. Hochwiirden Erzpriester A. W. Nicolajewsky, Vorstand der russ. Botschatts-
~ kirche, in Wien.
Frau Olga Nowikoff, London.
S. Excellenz M. A. Popovitzky, kais. russ. Staatsrat, St. Petersburg.
Herr Nicolaj Ryschkow, Priester der k. russ. Botschaftskirche, in Wien.

Schweiz.

Herr Karl Gilg, christkath. Pfarrer, Ziirich.
S. Hochwiirden Dr. Eduard Herzog, Bischof der christkath. Kirche der
Schweiz, Bern.
Herr Dr. jur. Franz Iska, christkath. Hiilfspriester, Bern.
»  Dr. Wilhelm Joos, Nationalrat, Schaffhausen.
» Dr. Eugéne Michaud, Professor, Bern.
» Rudolf Philippi, Regierungsprisident, Basel.
» Karl Richterich, christkath. Pfarrer, Schonenwerd.
» J. Schmid-Rabell, Vizepriisident der christkath. Gemeinde Ziirich.
»  Karl Weckerle, christkath. Pfarrer, Basel.
» Dr. J. L. Weibel, Advokat, Luzern.
»  Dr. F. Wrubel, Ziirich.

Serbien.

S. Hochwiirden Archimandrit Hilarion, Belgrad.
S. Hochwiirden Bischof Nikanor Ruzitschitsch, Belgrad.



	Der vierte internationale Altkatholiken-Kongress in Wien : 31. August bis  3. September 1897

