Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 21
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 146 —

CORRESPONDANCES.

II* Lettre sur les discussions trinitaires?).

Un lecteur de la Revwe me fait remarquer que, dans la
troisieme partie de mon premier article sur la Trinité, ou jai
expliqué certains mots dont on se sert ordinairement pour ex-
poser la doctrine de la Trinité ?), je n’ai rien dit du mot Priu-
ctpe, qui est cependant trés employé par les philosophes et par
les théologiens. Clest vrai. J'avais réservé ce mot pour les
conclusions que j'ai annoncées, et cela, parce que j'avais pensé
qu'aprés lexpos¢ des textes des Peres et des systémes des
théologiens il serait plus facile d’en parler avec clarté. Mais,
puisque certains esprits sont impatients, je ne me récuse pas.
Voici quelques explications.

1° Le mot «principe» a, dans I"Ancien Testament, deux
sens: 1° le sens de commencement. Par exemple: «In principio
creavit Deus (Genes. I, 1), au commencement Dieu créa.» Ce
mot, dans cette phrase, n’est nullement appliqué a Dieu, qui,
tout en ¢tant appelé créateur, n’est cependant pas appelé « prin-
cipe»; — 2° le sens de premder. Par exemple: «Ipse est prin-
cipium viarum Dei (Job, XL, 14), 'hippopotame est la premiere
des ceuvres de Dieu.» — Dans ces deux textes, le mot grec
est aoyn.

Dans le Nouveau Testament, il a également ces deux sens.
Dans 1'¢vangile de Jean (VIII, 25), il est dit que les juifs ayant
demandé a Jésus qui il était, il leur répondit: wxy doyny o = xeb
ek vpiv. Dans la Vulgate: Principium qui et loquor vobis.
Selon Sacy: Je suis le principe de toutes choses, moi-méme

1) Voir la Revue, n° 19, juillet 1897, p. 625-631.
¥) Voir le n° 20, octobre 1897, p. 760-769.



S V' S

qui vous parle. Selon Segond: Je suis ce que je vous dis dés
le commencement. Etc., etc. Quoi qu'il en soit de ces diver-
oences sur ce difficile passage, il est certain que le mot d@oyy
n’a pas ici le sens de aizie, et, en outre, qu'il est appliqué
directement au #7/s et non au Pére. — Dans I'Epitre aux Colos-
siens (I, 18), Paul, parlant du #%/s de Dieu, dit: «Est principium
(@oym), primogenitus ex mortuis, ut sit in omnibus ipse primatum
tenens, » c'est-a-dire d’aprés Segond: «Il est les prémices, le
premier-né d’entre les morts, afin d’étre en tout le premier. »
C'est donc l'idée de priorité et de primauté qui est ici expri-
mée. — Dans U"Apocalypse, le Seigneur Dieu dit (I, 8): «Je
suis P'alpha et U'oméga, principium («oyn) et finis», c’est-a-dire
le commencement et la fin. Plus loin (111, 14): «Voici ce que dit
le témoin fidele et vrai, qui est primcipizimn (aoyy) creaturse
Dei.» Evidemment ce mot n’est pas ici appliqué a Dieu, mais
a la créature. Plus loin (XXII, 13), Jésus dit a Jean: «Je suis
I'alpha et 'omdga, le premier et le dernier, le commencerent
(principium) et la fin. »

Donc, c'est un fait que U'Ecriture sainte n'a jamais pris le
mot principiumne (coyy) dans le sens de cawuse (aivia), et qu’elle
ne l'a jamais appliqué a Dieu dans ce dernier sens, mais seu-
lement dans le sens de commencemeni ou de premier, et que,
dans ce sens, ce mot a été appliqué au Christ, Fils de Dieu.

Dans ces conditions, est-il permis de faire un dogwme du
mot principe, pris dans le sens de caunse? Non, En effet, le
dogme est la parole de Dieu; or Dieu, ayant jugé a propos
de se révéler a4 nous sans employer le mot susdit dans le sens
susdit, nous devons, nous aussi, exclure ce terme du dogme
méme. Suivons le sage conseil de St. Basile: «Non convenit
ut is qui divino timore eruditus est, in id quod ex verborum
consecutione apparuerit, facile transiliat; sed ut cowmiemius sit
usttatis in Scriptuva nominidbus in iisque permaneat, et per ipsa,
ut Deum decet, glorificationem persolvat.» (ddv. Eunom.,
Lo 1L &1 7

2° Ce sont les philosophes qui ont commencé & donner au
mot principe le sens de cause, et les théologiens chrétiens les ont
imités dans les explications de la foi ou du dogme. Ils ont dit
de Dien qu'étant le créateur de l'univers, il en est la cause et
le principe. Et de méme qu'ils ont enseigné l'unité de Dieu
contre le polythéisme payen et contre le dualisme manichéen,



— 148 —

ainsi ont-ils enseigné 1'unité du principe divin ou de la cause
divine: de¢ 1a le monarchisme appliqué a Dieu, povegyn. 11 est
de foi qu'il n'y a qu' «un seul Dieu créateur du ciel et de la
terre, credo in unum Deum factorem cceli et terree.» L'Eglise
a eu la prudence de ne pas introduire les mots principe et cause
dans le symbole de la foi.

Il est & remarquer que c’est Dien qui est le créateur du
monde ou le principe de l'univers. Or Dieu est Pere, Fils, Es-
prit. Donc c'est le Pere, clest le Fils, c'est le St-Esprit, qui
ont créé l'univers; ce n'est pas le Péere seulement, ni le Fils
seulement, ni le St-Esprit seulement, c’'est ensemble le Pere, le
Fils et le St-Esprit. Les Péres ont souvent exprimé cette doc-
trine en employant cette formule: le Pére a créé le monde par
son Verbe dans le St-Esprit; en remarquant toutefois (comme
St. Basile dans sa lettre a4 Amphiloque) que les prépositions
&, diz, €v (ex ou a, per, in,; de, par, dans) sont toutes em-
ployées dans les Ecritures pour chacune des personnes divines,
Vopération divine étant une (una et eadem plane operatio Dei
per Filium in Spiritu apparet, nec Trinitas separationem sus-
cipit). — Cela étant, peut-on dire qu'il y a trois créateurs ou
trois principes? Non. De méme que le Pere, le Fils, le St-
Esprit, ne sont pas trois Dieux, mais un seul Dieu, ainsi ils ne
sont pas trois créateurs ni trois principes, mais un seul créa-
teur ou un seul principe. Et ce principe unique est Dieu, Dieu
Pere, Dieu Fils, Dieu Esprit; un seul Dieu en trois personnes,
un seul créateur en trois personnes, un seul principe en trois
personnes.

Les trois personnes divines peuvent donc étre un seul
principe et agir simultanément comme un seul principe, de
méme qu'elles sont simultanément un seul créateur et un
seul Dieu,

Donc Dieu n’est qu'un seul principe, comme il n’est qu'un
seul Dieu et qu'un seul créateur; et ce seul principe, ce seul
créateur, ce seul Dieu, est l'adorable Trinité, Dieu Pere, Dieu
Fils, Dieu Esprit saint.

3° D'apreés la croyance constante, unanime et universelle
de I'Eglise, le Pere est la premiere personne, le Fils la seconde
et le St-Esprit la troisieme. Et en méme temps que 1'Eglise a
enseigné cet ordre entre les personnes divines, elle a enseigné
non moins formellement leur dgalité et leur élernité. Donc le



— By —

Pere, tout en étant la premiére personne divine, n’est ni plus
ancien ni plus élevé en dignité que le Fils et le St-Esprit; le
Fils, tout en étant la seconde personne, n’est ni postérieur ni
inférieur au Peére, ni antérieur ni supérieur au St-Esprit; et le
St-Esprit, tout en étant la troisi®éme personne, est égal au Pere
et au Fils, et éternel comme le Pére et le Fils. Et cela, parce
que les trois personnes divines n’ont qu'une seule nature, la
nature divine, toujours éternelle, toujours égale a elle-méme,
toujours parfaite, toujours infinie, dans le Peére, dans le Fils et
dans le St-Esprit.

Le Pere étant la premiere personne par rapport au Fils
et au St-Esprit, a été naturellement appelé principe par rapport
au Fils et au St-Esprit, en ce sens qu'il est le premier, mais
non en ce sens qu'il serait la cawuse de la divinité ou de la
naturve divine, soit du Fils, soit du St-Esprit. Il est clair que la
divinité ou Ia nature divine #'a pas de cause, car elle est non
seulement la cause de tout, mais elle esf encore a elle-méme
sa propre raison d'étre. Si des Peres et des théologiens ont
parlé du Pere comme d’'une «fons deitatis», ce n'est pas pour
dire que la divinité ou la nature divine découle de la personne
du Pere, car la nature divine ne découle pas; ils ont voulu
dire que le Pére est lui-méme la source de sa divinité, qu'il
est lui-méme sa raison d’étre, qu'il ne procede de quoi que ce
soit, qu’il est Zmgenitus, principio cavens, a se. -

Il n'y a pas un premier Dieu, ni un second Diewn, ni un
troisieme Drien, puisqu'il n'y a pas trois Dieux, mais un seul
Dieu. Il y a une premiere persomne, une seconde personne, et
une troisieme persomme,; ce qui est bien différent. Oui, cette
premidre personne est Dieu, cette seconde aussi est Dieu, et
cette troisitme aussi est Dieu; mais elles ne sont pas trois
Dieux. Si St. Justin a appelé le Verbe «secundus Deus», c’est
évidemment dans le sens que j'indique.

Ce n’est donc pas comme Dien que le Fils, qui est Dieu, pro-
cede du Pere; car Dien, comme tel, ne procéde pas; Dien, comme
tel, n'a pas de principe, mais il esf lui-méme le principe, I'infini,
le parfait, I'"absolu; il est & lui-méme sa propre raison d'étre,
ens @ se. Clest donc comme Fils que le Fils procede du Pére,
c’est comme concept qu’il procede du comcevant; cest comme
seconde personne qu'il procede de la premiere. Et il est clair
¢galement que le St-Esprit, en tant que don proceéde de celui



— 150 —

gui domnne, en tant quamionr procede de celui qui aime, en
tant que troisidme personne procede de la premiére; car tou-
jours et partout la premiltre est la premigre.

4° Quelques théologiens enseignent que la propriété essen-
tielle et distinctive du Peére est d’¢tre le seul primcipe du Fils
et du St-Fsprit, de telle sorte que l'on ne pourrait pas dire,
selon eux, que le IFils, comme seconde personne, est, avec la
premiere, principe de la troisiéme. lls prétendent que ce serait
détruire le dogme de la Trinité.

BEvidemment, ces théologiens exageérent et se trompent.
Qu’ils veuillent bien remarquer les quatre points suivants:

a) Clest un fait que des Peres, soit latins, soit grecs, ont
enseigné que le St-Esprit procéde du Pere et du Fils. Sans
doute ces Péres n’ont jamais cessé de considérer le Pére comme
la premiere personne et le Fils comme la seconde. Sans doute
encore ils ne les ont jamais considérés comme deux principes,
mais seulement comme un seul. De méme qu’ils n'ont vu en
Dieu qu'un seul principe de l'univers, mais un seul principe
en trois personnes, ainsi ont-ils vu dans le Pere et le Fils un
seul principe du St-Esprit, mais un seul principe en deux per-
sonnes. Le dogme de la Trinité n’est pas plus détruit par la
doctrine d'un seul principe du St-Esprit en deux personnes que
par celle d'un seul principe de l'univers en trois personnes.

b) Clest un fait que plusieurs Peres ont caractérisé la per-
sonne du Peére autrement que ne le font les théologiens en
question. St. Grégoire de Nazianze, qui a pris le mot principe
dans le sens de cawuse (wizix), et qui en fait expressément la
remarque (sans doute parce que la chose n'était pas encore géneé-
rale de son temps), St. Grégoire de Nazianze, dis-je, se borne a
caractériser le Pere par le mot ingenitus, en opposition au Fils
qui est gemitus. « At vero Patris proprietas heec est quod -
genitus sit; Filil, quod genitus; Spiritus sancti, quod procedat. »
Et dans un autre discours, il va jusqu'a donner ax #7ls pour
caractéristique le mot «principe»: «nomen principii experti,
Pater; priucipio, Filius, ei autem quod cum principio est, Spi-
ritus sanctus.» Et ce méme Pere ajoute que cela lui suffit et
qu'il ne faut pas détruire la foi par des arguties (ne in argutiis
et captionibus fidem solvamus). «Mihi audire satis est: quod
Filius est, et quod ex Patre; tum quod ille Pater est, hic Fi-
lius; nihil preeter ea investigo ac perscrutor... Audis genera-



— 151 —

tionem? Modum curiosius ne inquiras. Audis Spiritum ex Patre
procedere? 1d quomodo fiat, ne anxio studio perscruteris. »

St. Basile, qui a aussi donné au mot «principe» le sens de
«cause» et qui 'a appliqué au Pére, n'’en fait cependant pas
la propriété exclusive du Pere. Il appelle le Péere sngenitus,
ou principii expers, ou primus, en ce sens que Dieu, comme
force de vie parfaite et infinie, ne peut pas étre engendré:
«Vox ingenitum indicat Deo generationem non adesse.» Mais
le Fils et le St-Esprit ne sont pas primi ou principii expertes.
Que le Fils ne soit pas principe du Pere, cela est clair; mais
il ne résulte pas de 1a qu'il ne soit pas principe, lui aussi,
d’autre part. Le Fils et le St-Esprit ont donc le Pére pour
principe, non en ce sens que la nature divine qui est en eux
découlerait de la personne du Pére (la nature divine es! par
elle-méme et elle ne découle de quoi que ce soit), mais en ce
sens que, comme personnes, le Fils et le St-Esprit ne sont pas
la premiére personne, mais la seconde et la troisiéme. «Le
fils est né, dit St. Basile, non en tant qu’il est substance, mais
en tant qu’il est né (est Filius genitus, at non quatenus substan-
tia est, sed quatenus genitus fuit). »

St. Cyrille d’Alexandrie expose de plusieurs maniéres la
procession du St-Esprit. Tantot il dit qu’il procede ex Deo;
tantdt, ex essentia Dei (ou ex divina essemtia),; tantdt, ex Deo
el Palre, tantdt, im Filio naturaliler atque essentialiler proce-
dens a Patre; tantot, ex essentia Filii (ou de essentia Verbi);
tantdt, ex Filio el in ipso maturaliler existens, tantdt, ex
essentia Palris et Filii.

Il est clair qu'il n’est pas question, dans ces textes, de la
mission du St-Esprit par le Pére et par le Fils, mais de sa
procession méme et de son existence. Il est clair, en outre, que
cette doctrine est opposée a celle qui prétend que le Pere seul,
a lexclusion du Fils, est principe du St-Esprit.

Remarquez encore que St. Cyrille va jusqu'a considérer le
St-Esprit comme «la gualité de la divinité du Fils (qualitas
Deitatis Filii), la propridté de 1essence du Fils (proprietas
essentice Filii.» Et si on lui demande comment se fait cette
procession, il répond: «Ne cherchons pas curieusement & le
savoir, Dieu ne nous 'a pas appris, contentons-nous de ce qu'’il
nous a dit; non tamen quomodo procedat curiose scrutamur,
sed his finibus contenti sumus quos nobis theologi beatique



— 152 —

viri statuerunt... Quam quidem rem a Deo didicimus, sed mo-
dum edocti non fuimus; contenti itaque simus data notitiee
mensura, neque imperite scrutemur qua combrehendi non
queunt. »

Et quand St. Cyrille indique la propriété essentielle du Pere,
dit-il que c’est d'étre seul le principe du St-Esprit? Nullement.
Voici ses propres paroles tirées de son traité de Zrinziate (c.1V):
« Credimus in unum Deum Patrem absque imitio (ailleurs ortu
caventem), ingenitum, qui semper Pater exstitit, non autem
postea qualitatem hanc assecutus est.» Et au ch. V, il dit du
Pere qu'il a son nom de Pere, «de ce qu'il a engendré: ex
quo genutt, hoc habet nomen.» kt au ch. XVI: «Filius omnia
habet quee Pater, excepla paternitate; est enim heec Patris pro-
pria, sicut Filii filietas (1 viownc). » Donc, si le Pere a le nom
de Pére, ce n'est nullement parce que le St-Esprit procéde de
lui seul; et s’appuyer sur le nom de Pére pour conclure qu'il
est le seul principe du St-Esprit, c’est fausser le sens et l'ori-
gine du nom de Pere. Et cela est d’autant plus ¢vident que
le Pére n'est pas pere du St-Esprit, et que le nom de Pere est
complétement étranger a4 la procession du St-Esprit, laquelle
n’'a pas lieu par voie de génération.

¢) Donc, de deux choses l'une: ou bien les théologiens en
question ont raison de dire que dénier au Pére la propriété
d’étre seul le principe du St-Esprit, c'est détruire le dogme de
la Trinité, et alors il faut soutenir que les Athanase, les Gré-
goire de Nazianze, les Basile, les Cyrille d’Alexandrie, etc.,
ont détruit le dogme de la Trinité. Or, quel est le fidele qui oserait
ne pas reculer devant une telle assertion? — Ou bien les Péres
qui ont donné au Pere et au Fils le nom de «principe», ou
qui ont vu dans l'essence divine elle-méme le principe essen-
tiel des trois personnes divines, ne sont pas hérétiques, et alors
il faut soutenir que les théologiens que nous combattons sont
dans l'erreur.

d) J'ajoute que ces théologiens sont dans 'erreur non seu-
lement en ce qui concerne le point doctrinal qui nous occupe,
mais aussi en ce qui concerne la méthode. Clest une fausse
méthode, en effet, que de chercher a outrepasser les limites
du vrai dogme; que d'introduire dans le dépot de la révéla-
tion des opinions humaines, surtout des opinions discutées, a
fortiori des opinions erronées; que de vouloir les imposer



— 163 —

comme des dogmes ou des conditions sine quibius non d'union
ecclésiastique. Agrandir faussement le domaine du dogme et
restreindre le plus possible celui des opinions permises, c’est
nuire et a4 la foi et a la théologie. Pourquoi avoir peur de la
variété des opinions 1a ol régne 'unité de la foi? Les opinions
religieuses variées sont comme des ponts multiples qui per-
mettent de se rendre plus facilement, de toutes les directions,
au temple du Christ. Vouloir que tous les esprits, pour aller
au Christ, pour atteindre au dogme, passent par un seul pont,
le sien propre, celui qu'on a imaginé dans la sincérité de sa
foi peut-étre, mais peut-étre aussi dans 'étroitesse de son point
de vue, n’est-ce pas s'opposer a lextension du royaume de
Dieu? Combien plus sage était St. Cyrille d’Alexandrie, lorsque,
précisément au sujet de la Trinité, tracant aux théologiens
leurs devoirs, il leur recommandait «d’éviter la dialectique
agressive (non dialectico vel pugnace modo), la contention, la
recherche des choses inintelligibles (inintelligibilia non exquirat),
les méthodes artificielles, et les ¢lucubrations de son propre
esprit (nihil de suis excogitationibus admisceat). »

Donc la proposition: «le Pére seul est principe» ne sau-
rait étre admise dans une exposition correcte du dogme de la
Trinité. Je le répete, ni U'Ecriture ni T'unanimité des Peres
n'ont ainsi caractérisé le Peére.

Sans doute, si 'on veut dire que seul le Pere est la pre-
miére personne et que seul, comme tel, il n’a pas de principe,
on a raison. Sur ce point, nous sommes toujours d'accord;
nous reconnaissons tous qu'il ne peut pas y avoir dans la Tri-
nité plusieurs premiers ou plusieurs coyei (ou aizicd). Mais
telle ne parait pas étre la pensée des théologiens que nous
combattons. Donc, autant il est exact de donner au Pére seul le
qualificatif de principe dans le sens de premiére personne,
autant il est inexact de lui donner, a lui séparément et exclu-
sivement, ce méme qualificatif dans le sens de cause unique,
ou d’unique raison d’étre, ou d'unique condition essentielle.

5° Pour étre exact, il faut remarquer encore que le Pére,
¢tant donné qu'on lappelle cause du Fils et du St-Esprit, n’est
pas leur cause en ce sens qu’il aurait tiré de lui la nature
divine pour la leur transmettre, comme l'homme transmet &
I'homme la nature humaine. Nous 'avons déja dit, la nature
divine n’est pas tirée, elle existe par elleméme, et Dieu, en



SRR |7

tant que Dieu, existe par lui-méme, qu'il soit Pere, ou Fils, ou
Esprit. Nous ne saurions assez redire avec St, Basile que «le
Fils n’est pas né en tant qu’il est substance (non quatenus
substantia est), mais seulement en tant qu’il est né (sed qua-
tenus genitus fuit). On veut dire seulement que la personne
du Fils et celle du St-Esprit, comme telles, procedent de
celle du Peére, comme le second et le troisiéme procédent du
premier, comme le concepins procede du concipiens et le
sptratus du sprvans. 1l ne s’agit ici que de relations person-
nelles et non de substances. lL.e mot «cause» est donc ici
improprement employé: car, dans son sens propre, il a une
portée plus grande et il désigne ordinairement une force qui
peut produire plus que des relativités. Il faut ajouter qu'en
francais le mot «cause» a pour corrélatif le mot «effet» et le
mot «produit». Or le Fils et le St-Esprit ne sont ni des effets,
ni des produits, parce qu'ils ne sont pas des créatures. Le vrai
Dieu ne peut étre ni effet ni produit. Donc, aussi pour ce motif,
il serait mieux de ne pas compromettre le dogme trinitaire
par ce terme si obscur, qui explique si peu et si mal l'infinie
et I'inexplicable Trinité. Pauvre, trés pauvre est la théologie
qui asservit les idées aux mots, et qui matérialise les 1dées
par les mots au lieu de spiritualiser les mots par les idées.
Le grand mal, dans toutes ces questions, vient de ce qu'on
emploie, pour expliquer le dogme, des expressions abstraites,
générales, manquant de précision et qui, & cause de leur géné-
ralité méme, servent a désigner les choses matérielles plus
encore que les choses spirituelles; tels sont les mots: personine,
cause, principe, substance, hypostase, nature, essence, etc. Qu'y
a-t-il, par exemple, de plus misérable, comme explication, que
le mot nature (de matus) appliqué a la nature divine qui n’est
pas née? Et le mot essence (de esse), comme explication de
Uétre, n'est-il pas, au fond, une pure et ridicule tautologie? Et
c'est avec de tels mots que nous avons la prétention d'expli-
quer exactement la Trinité!

Le mal vient aussi de ce qu'on est trop souvent trithéiste
dans ses spéculations personnelles, méme quand le dogme
qu'on professe ne est pas. On raisonne sur les trois personnes
divines comme s'il s’agissait de trois substances, de trois per-
sonnes humaines, de trois individus substantiellement distincts,
disons le mot, comme s'il s'agissait de #rois Dienx. Qu'on



e 158 =

veuille bien le remarquer, presque toutes les difficultés de
la doctrine trinitaire viennent de ce trithéisme qui domine
encore nos pensées et notre langage. On oublie trop, en réa-
lité, dans les détails des explications, que, d'aprés le langage
méme des Peres, les personnes en Dieu ne sont que «des pro-
priétés, des qualités, des relations, des degrés, des formes, des
aspects » de la nature divine, qui est essentiellement une, qui
par elleeméme est absolument parfaite et infinie, et qui par
conséquent possede en elle-méme et par elleméme la raison
d’etre de ses propriétés et de ses trois personnes. C’est 1'oubli
de ces vérités fondamentales qui engendre la confusion dont
tant d’esprits sont remplis.

Que ces explications, déja trop longues pour une lettre,
suffisent, en attendant la suite des Etudes commencées, et con-
cluons par cette importante vérité: que les explications du
dogme trinitaire, si claires qu’elles paraissent & leurs auteurs,
ne sauraient ni étre identifiées avec le dogme méme, ni étre
imposées comme dogme & qui que ce soit et par qui que ce soit.

E. Micuaup.




	Correspondances

