
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


146

CORRESPONDANCES.

IIe Lettre sur les discussions trinitairesx).
Un lecteur de la Revue me fait remarquer que, dans la

troisième partie de mon premier article sur la Trinité, où j'ai
expliqué certains mots dont on se sert ordinairement pour
exposer la doctrine de la Trinité2), je n'ai rien dit du mot Principe,

qui est cependant très employé par les philosophes et par
les théologiens. C'est vrai. J'avais réservé ce mot pour les
conclusions que j'ai annoncées, et cela, parce que j'avais pensé
qu'après l'exposé des textes des Pères et des systèmes des

théologiens il serait plus facile d'en parler avec clarté. Mais,
puisque certains esprits sont impatients, je ne me récuse pas.
Voici quelques explications.

1° Le mot «principe» a, dans l'Ancien Testament, deux
sens: 1° le sens de commencement. Par exemple : « In principio
creavit Deus (Genes. I, 1), au commencement Dieu créa. » Ce

mot, dans cette phrase, n'est nullement appliqué à Dieu, qui,
tout en étant appelé créateur, n'est cependant pas appelé «principe

» ; — 2° le sens de premier. Par exemple : « Ipse est
principium viarum Dei (Job, XL, 14), l'hippopotame est la première
des œuvres de Dieu. » — Dans ces deux textes, le mot grec
est (XQ%r).

Dans le Nouveau Testament, il a également ces deux sens.
Dans l'évangile de Jean (VIII, 25), il est dit que les juifs ayant
demandé à Jésus qui il était, il leur répondit : xrjv dçxvv ° OT *ah

XaXâ vfùv. Dans la Vulgate : Principium qui et loquor vobis.
Selon Sacy: Je suis le principe de toutes choses, moi-même

1) Voir la Revue, n° 19, juillet 1897, p. 625-631.
2) Voir le n° 20, octobre 1897, p. 760-769.



__ 147 —

qui vous parle. Selon Segond : Je suis ce que je vous dis dès

le commencement. Etc., etc. Quoi qu'il en soit de ces

divergences sur ce difficile passage, il est certain que le mot dQ%rj

n'a pas ici le sens de alxla, et, en outre, qu'il est appliqué
directement au Fils et non au Père. — Dans l'Epître aux Colos-
siens (I, 18), Paul, parlant du Fils de Dieu, dit: «Est principium
i^QXV)) primogenitus ex mortuis, ut sit in omnibus ipse primatum
tenens, » c'est-à-dire d'après Segond: «Il est les prémices, le

premier-né d'entre les morts, afin d'être en tout le premier. »

C'est donc l'idée de priorité et de primauté qui est ici exprimée.

— Dans l'Apocalypse, le Seigneur Dieu dit (I, 8): «Je
suis l'alpha et l'oméga, principium («£/?;) et finis», c'est-à-dire
le commencement et la fin. Plus loin (III, 14): «Voici ce que dit
le témoin fidèle et vrai, qui est principium {àq%ij creaturse
Dei. » Evidemment ce mot n'est pas ici appliqué à Dieu, mais
à la créature. Plus loin (XXII, 13), Jésus dit à Jean: «Je suis
l'alpha et l'oméga, le premier et le dernier, le commencement
(principium) et la fin. »

Donc, c'est un fait que l'Ecriture sainte n'a jamais pris le
mot principium («A%?/) dans le sens de cause [alxla), et qu'elle
ne l'a jamais appliqué à Dieu dans ce dernier sens, mais
seulement dans le sens de commencement ou de premier, et que,
dans ce sens, ce mot a été appliqué au Christ, Fils de Dieu.

Dans ces conditions, est-il permis de faire un dogme du
mot principe, pris dans le sens de cause? Non. En effet, le
dogme est la parole de Dieu ; or Dieu, ayant jugé à propos
de se révéler à nous sans employer le mot susdit dans le sens
susdit, nous devons, nous aussi, exclure ce terme du dogme
même. Suivons le sage conseil de St. Basile : « Non convenit
ut is qui divino timore eruditus est, in id quod ex verborum
consecutione apparuerit, facile transiliat; sed ut conlentus sit
usitatis in Scriptura nomini'ous in iisque permaneat, et per ipsa,
ut Deum decet, glorificationem persolvat. » {Adv. Etinom.,
L. II, n. 7).

2° Ce sont les philosophes qui ont commencé à donner au
mot principe le sens de cause, et les théologiens chrétiens les ont
imités dans les explications de la foi ou du dogme. Us ont dit
de Dieu qu'étant le créateur de l'univers, il en est la cause et
le principe. Et de même qu'ils ont enseigné l'unité de Dieu
contre le polythéisme payen et contre le dualisme manichéen,



— 148 —

ainsi ont-ils enseigné l'unité du principe divin ou de la cause
divine: de là le monarchisme appliqué à Dieu, p.ovaQ%r]. Il est
de foi qu'il n'y a qu' « un seul Dieu créateur du ciel et de la

terre, credo in unum Deum factorem cœli et terrae. » L'Eglise
a eu la prudence de ne pas introduire les mots principe et cause
dans le symbole de la foi.

Il est à remarquer que c'est Dieu qui est le créateur du
monde ou le principe de l'univers. Or Dieu est Père, Fils,
Esprit. Donc c'est le Père, c'est le Fils, c'est le St-Esprit, qui
ont créé l'univers ; ce n'est pas le Père seulement, ni le Fils
seulement, ni le St-Esprit seulement, c'est ensemble le Père, le
Fils et le St-Esprit. Les Pères ont somment exprimé cette
doctrine en employant cette formule : le Père a créé le monde par
son Verbe dans le St-Esprit ; en remarquant toutefois (comme
St. Basile dans sa lettre à Amphiloque) que les prépositions
è'S, Sul, sv (ex ou a, per, in; de, par, dans) sont toutes
employées dans les Ecritures pour chacune des personnes divines,
l'opération divine étant une (una et eadem plane operatio Dei

per Filium in Spiritu apparet, nec Trinitas separationem sus-

cipit). — Cela étant, peut-on dire qu'il y a trois créateurs ou
trois principes Non. De même que le Père, le Fils, le St-

Esprit, ne sont pas trois Dieux, mais un seul Dieu, ainsi ils ne

sont pas trois créateurs ni trois principes, mais un seul créateur

ou un seul principe. Et ce principe unique est Dieu, Dieu
Père, Dieu Fils, Dieu Esprit ; un seul Dieu en trois personnes,
un seul créateur en trois personnes, un seul principe en trois
personnes.

Les trois personnes divines peuvent donc être un seul

principe et agir simultanément comme un seul principe, de

même qu'elles sont simultanément un seul créateur et un
seul Dieu.

Donc Dieu n'est qu'un seul principe, comme il n'est qu'un
seul Dieu et qu'un seul créateur ; et ce seul principe, ce seul

créateur, ce seul Dieu, est l'adorable Trinité, Dieu Père, Dieu

Fils, Dieu Esprit saint.
3° D'après la croyance constante, unanime et universelle

de l'Eglise, le Père est la première personne, le Fils la seconde

et le St-Esprit la troisième. Et en même temps que l'Eglise a

enseigné cet ordre entre les personnes divines, elle a enseigné

non moins formellement leur égalité et leur éternité. Donc le



_ 149 —•

Père, tout en étant la première personne divine, n'est ni plus
ancien ni plus élevé en dignité que le Fils et le St-Esprit; le

Fils, tout en étant la seconde personne, n'est ni postérieur ni
inférieur au Père, ni antérieur ni supérieur au St-Esprit ; et le

St-Esprit, tout en étant la troisième personne, est égal au Père
et au Fils, et éternel comme le Père et le Fils. Et cela, parce
que les trois personnes divines n'ont qu'une seule nature, la
nature divine, toujours éternelle, toujours égale à elle-même,
toujours parfaite, toujours infinie, dans le Père, dans le Fils et
dans le St-Esprit.

Le Père étant la première personne par rapport au Fils
et au St-Esprit, a été naturellement appelé principe par rapport
au Fils et au St-Esprit, en ce sens qu'il est le premier, mais
non en ce sens qu'il serait la cause de la divinité ou de la
nature divine, soit du Fils, soit du St-Esprit. Il est clair que la
divinité ou la nature divine n'a pas de cause ; car elle est non
seulement la cause de tout, mais elle est encore à elle-même
sa propre raison d'être. Si des Pères et des théologiens ont
parlé du Père comme d'une « fons cleitatis», ce n'est pas pour
dire que la divinité ou la nature divine découle de la personne
du Père, car la nature divine ne découle pas; ils ont voulu
dire que le Père est lui-même la source de sa divinité, qu'il
est lui-même sa raison d'être, qu'il ne procède de quoi que ce
soit, qu'il est ingenitus, principio carens, a se.

Il n'y a pas un premier Dieu, ni un second Dieu, ni un
troisième Dieu, puisqu'il n'y a pas trois Dieux, mais un seul
Dieu. Il y a une première personne, une seconde personne, et
une troisième personne; ce qui est bien, différent. Oui, cette
première personne est Dieu, cette seconde aussi est Dieu, et
cette troisième aussi est Dieu; mais elles ne sont pas trois
Dieux. Si St. Justin a appelé le Verbe «secundus Deus», c'est
évidemment dans le sens que j'indique.

Ce n'est donc pas comme Dieu que le Fils, qui est Dieu,
procède du Père; car Dieu, comme tel, ne procède pas; Dieu, comme
tel, n'a pas de principe, mais il est lui-même le principe, l'infini,
le parfait, l'absolu; il est à lui-même sa propre raison d'être,
ens a se. C'est donc comme Fils que le Fils procède du Père;
c'est comme concept qu'il procède du concevant ; c'est comme
seconde personne qu'il procède de la première. Et il est clair
également que le St-Esprit, en tant que don procède de celui



— 150 —

qui donne, en tant qiéamour procède de celui qui aime, en
tant que troisième personne procède de la première ; car
toujours et partout la première est la première.

4° Quelques théologiens enseignent que la propriété essentielle

et distinctive du Père est d'être le seul principe du Fils
et du St-Esprit, de telle sorte que l'on ne pourrait pas dire,
selon eux, que le Fils, comme seconde personne, est, avec la
première, principe de la troisième. Ils prétendent que ce serait
détruire le dogme de la Trinité.

Evidemment, ces théologiens exagèrent et se trompent.
Qu'ils veuillent bien remarquer les quatre points suivants :

a) C'est un fait que des Pères, soit latins, soit grecs, ont
enseigné que le St-Esprit procède du Père et du Fils. Sans
doute ces Pères n'ont jamais cessé de considérer le Père comme
la première personne et le Fils comme la seconde. Sans doute
encore ils ne les ont jamais considérés comme deux principes,
mais seulement comme un seul. De même qu'ils n'ont vu en
Dieu qu'un seul principe de l'univers, mais un seul principe
en trois personnes, ainsi ont-ils vu dans le Père et le Fils un
seul principe du St-Esprit, mais un seul principe en deux
personnes. Le dogme de la, Trinité n'est pas plus détruit par la
doctrine d'un seul principe du St-Esprit en deux personnes que

par celle d'un seul principe de l'univers en trois personnes.
b) C'est un fait que plusieurs Pères ont caractérisé la

personne du Père autrement que ne le font les théologiens en

question. St. Grégoire de Nazianze, qui a pris le mot principe
dans le sens de cause (alx(a), et qui en. fait expressément la

remarque (sans doute parce que la chose n'était pas encore générale

de son temps), St. Grégoire de Nazianze, dis-je, se borne à

caractériser le Père par le mot ingenitus, en opposition au Fils
qui est genitus. « At vero Patris proprietors hœc est quod
ingenitus sit ; Filii, quod genitus ; Spiritus sancti, quod procedat. »

Et clans un autre discours, il va jusqu'à donner au Fils pour
caractéristique le mot « principe » : « nomen principii experti,
Pater; principio, Filius; ei autem quod cum principio est,
Spiritus sanctus. » Et ce même Père ajoute que cela lui suffit et

qu'il ne faut pas détruire la foi par des arguties (ne in argutiis
et captionibus fidem solvamus). « Mihi audire satis est : quod
Filius est, et quod ex Patre; tum quod ille Pater est, hic
Filius ; nihil praeter ea investigo ac perscruto!". Audis genera-



— 151 —

tionem Modum curiosius ne inquiras. Audis Spiritum ex Patre
procedere? Id quomodo fiat, ne anxio studio perscruteris. »

St. Basile, qui a aussi donné au mot « principe » le sens de

«cause» et qui l'a appliqué au Père, n'en fait cependant pas
la propriété exclusive du Père. Il appelle le Père ingenitus,
ou principii expers, ou primus, en ce sens que Dieu, comme
force de vie parfaite et infinie, ne peut pas être engendré :

«Vox ingenitum indicat Deo generationem non adesse. » Mais
le Fils et le St-Esprit ne sont pas primi ou principii expertes.
Que le Fils ne soit pas principe du Père, cela est clair ; mais
il ne résulte pas de là qu'il ne soit pas principe, lui aussi,
d'autre part. Le Fils et le St-Esprit ont donc le Père pour
principe, non en ce sens que la nature divine qui est en eux
découlerait de la personne du Père (la nature divine est par
elle-même et elle ne découle de quoi que ce soit), mais en ce
sens que, comme personnes, le Fils et le St-Esprit ne sont pas
la première personne, mais la seconde et la troisième. «Le
Fils est né, dit St. Basile, non en tant qu'il est substance, mais
en tant qu'il est né (est Filius genitus, at non quatenus substantia

est, sed quatenus genitus fuit). »

St. Cyrille d'Alexandrie expose de plusieurs manières la
procession du St-Esprit. Tantôt il dit qu'il procède ex Deo;
tantôt, ex essentia Dei (ou ex divina essentia) ; tantôt, ex Deo
et Patre; tantôt, in Filio naturaliter atque essentiallter procedens

a Patre ; tantôt, ex essentia Filii (ou de essentia Verbi) ;
tantôt, ex Filio et in ipso naturaliter existens ; tantôt, ex
essentia Patris et Filii.

Il est clair qu'il n'est pas question, dans ces textes, de la
mission du St-Esprit par le Père et par le Fils, mais de sa
procession même et de son existence. Il est clair, en outre, que
cette doctrine est opposée à celle qui prétend que le Père seul,
à l'exclusion du Fils, est principe du St-Esprit.

Remarquez encore que St. Cyrille va jusqu'à considérer le
St-Esprit comme « la qualité de la divinité du Fils (qualitas
Deitatis Filii), la propriété de l'essence du Fils (proprietas
essentiœ Filii. » Et si on lui demande comment se fait cette
procession, il répond : « Ne cherchons pas curieusement à le
savoir, Dieu ne nous l'a pas appris, contentons-nous de ce qu'il
nous a dit ; non tamen quomodo procedat curiose scrutamur,
sed his finibus contenti sumus quos nobis theologi beatique



— 152 —

viri statuerunt.. Quam quidem rem a Deo didicimus, sed mo-
dum edocti non fuimus; contenti itaque simus data notitiœ
mensura, neque imperite scrutemur quse comprehendi non
queunt. »

Et quand St. Cyrille indique la propriété essentielle du Père,,
dit-il que c'est d'être seul le principe du St-Esprit? Nullement.
Voici ses propres paroles tirées de son traité de Trinitate (c. IV) :

« Credimus in unum Deum Patrem absque initio (ailleurs ortu
carentem), ingenitum, qui semper Pater exstitit, non autem
postea qualitatem hanc assecutus est. » Et au ch. V, il dit du
Père qu'il a son nom de Père, « de ce qu'il a engendré : ex
quo genuit, hoc habet nomen. » Et au ch. XVI : « Filius omnia
habet quae Pater, excepta paternitate ; est enim hœc Patris
propria, sicut Filii filietas (rj vîoxrjç). » Donc, si le Père a le nom
de Père, ce n'est nullement parce que le St-Esprit procède de

lui seul; et s'appuyer sur le nom de Père pour conclure qu'il
est le seul principe du St-Esprit, c'est fausser le sens et l'origine

du nom de Père. Et cela est d'autant plus évident que
le Père n'est pas père du St-Esprit, et que le nom de Père est

complètement étranger à la procession du St-Esprit, laquelle
n'a pas lieu par voie de génération.

c) Donc, de deux choses l'une : ou bien les théologiens en
question ont raison de dire que dénier au Père la propriété
d'être seul le principe du St-Esprit, c'est détruire le dogme de

la Trinité, et alors il faut soutenir que les Athanase, les
Grégoire de Nazianze, les Basile, les Cyrille d'Alexandrie, etc.,
ont détruit le dogme de la Trinité. Or, quel est le fidèle qui oserait
ne pas reculer devant une telle assertion? — Ou bien les Pères
qui ont donné au Père et au Fils le nom de «principe», ou

qui ont vu dans l'essence divine elle-même le principe essentiel

des trois personnes divines, ne sont pas hérétiques, et alors
il faut soutenir que les théologiens que nous combattons sont
dans l'erreur.

d) J'ajoute que ces théologiens sont dans l'erreur non
seulement en ce qui concerne le point doctrinal qui nous occupe,
mais aussi en ce qui concerne la méthode. C'est une fausse
méthode, en effet, que de chercher à outrepasser les limites
du vrai dogme; que d'introduire dans le dépôt de la révélation

des opinions humaines, surtout des opinions discutées, à

fortiori des opinions erronées; que de vouloir les imposer



— 153 —

comme des dogmes ou des conditions sine quibus non d'union
ecclésiastique. Agrandir faussement le domaine du dogme et
restreindre le plus possible celui des opinions permises, c'est
nuire et à la foi et à la théologie. Pourquoi avoir peur de la
variété des opinions là où règne l'unité de la foi? Les opinions
religieuses variées sont comme des ponts multiples qui
permettent de se rendre plus facilement, de toutes les directions,
au temple du Christ. Vouloir que tous les esprits, pour aller
au Christ, pour atteindre au dogme, passent par un seul pont,
le sien propre, celui qu'on a imaginé dans la sincérité de sa
foi peut-être, mais peut-être aussi dans l'étroitesse de son point
de vue, n'est-ce pas s'opposer à l'extension du royaume de

Dieu? Combien plus sage était St. Cyrille d'Alexandrie, lorsque,
précisément au sujet de la Trinité, traçant aux théologiens
leurs devoirs, il leur recommandait « d'éviter la dialectique
agressive (non dialectico vel pugnace modo), la contention, la
recherche des choses inintelligibles (inintelligibilia non exquirat),
les méthodes artificielles, et les élucubrations de son propre
esprit (nihil de suis excogitationibus admisceat). »

Donc la proposition : « le Père seul est principe » ne saurait

être admise dans une exposition correcte du dogme de la
Trinité. Je le répète, ni l'Ecriture ni l'unanimité des Pères
n'ont ainsi caractérisé le Père.

Sans doute, si l'on veut dire que seul le Père est la
première personne et que seul, comme tel, il n'a pas de principe,
on a raison. Sur ce point, nous sommes toujours d'accord ;

nous reconnaissons tous qu'il ne peut pas y avoir dans la Trinité

plusieurs premiers ou plusieurs aQ%a( (ou ahîai). Mais
telle ne paraît pas être la pensée des théologiens que nous
combattons. Donc, autant il est exact de donner au Père seul le
qualificatif de principe dans le sens de première personne,
autant il est inexact de lui donner, à lui séparément et
exclusivement, ce même qualificatif dans le sens de cause unique,
ou d'unique raison d'être, ou d'unique condition essentielle.

5° Pour être exact, il faut remarquer encore que le Père,
étant donné qu'on l'appelle cause du Fils et du St-Esprit, n'est
pas leur cause en ce sens qu'il aurait tiré de lui la nature
divine pour la leur transmettre, comme l'homme transmet à
l'homme la nature humaine. Nous l'avons déjà dit, la nature
divine n'est pas tirée, elle existe par elle-même, et Dieu, en



— 154 —

tant que Dieu, existe par lui-même, qu'il soit Père, ou Fils, ou
Esprit. Nous ne saurions assez redire avec St. Basile que « le
Fils n'est pas né en tant qu'il est substance (non quatenus
substantia est), mais seulement en tant qu'il est né (sed
quatenus genitus fuit). On veut dire seulement que la personne
du Fils et celle du St-Esprit, comme telles, procèdent de

celle du Père, comme le second et le troisième procèdent du
premier, comme le conceptus procède du concipiens et le
spïratus du spirans. Il ne s'agit ici que de relations personnelles

et non de substances. Le mot « cause » est donc ici
improprement employé : car, dans son sens propre, il a une
portée plus grande et il désigne ordinairement une force qui
peut produire plus que des relativités. Il faut ajouter qu'en
français le mot « cause » a pour corrélatif le mot « effet » et le

mot «produit». Or le Fils et le St-Esprit ne sont ni des effets,
ni des produits, parce qu'ils ne sont pas des créatures. Le vrai
Dieu ne peut être ni effet ni produit. Donc, aussi pour ce motif,
ii serait mieux de ne pas compromettre le dogme trinitaire
par ce terme si obscur, qui explique si peu et si mal l'infinie
et l'inexplicable Trinité. Pauvre, très pauvre est la théologie
qui asservit les idées aux mots, et qui matérialise les idées

par les mots au lieu de spiritualiser les mots par les idées.

Le grand mal, dans toutes ces questions, vient de ce qu'on
emploie, pour expliquer le dogme, des expressions abstraites,
générales, manquant de précision et qui, à cause de leur
généralité même, servent à désigner les choses matérielles plus
encore que les choses spirituelles ; tels sont les mots : personne,
cause, principe, substance, hypostase, nature, essence, etc. Qu'y
a-t-il, par exemple, de plus misérable, comme explication, que
le mot nature (de naUis) appliqué à la nature divine qui n'est

pas née? Et le mot essence (de esse), comme explication de

l'être, n'est-il pas, au fond, une pure et ridicule tautologie? Et
c'est avec de tels mots que nous avons la prétention d'expliquer

exactement la Trinité
Le mal vient aussi de ce qu'on est trop souvent trithéiste

dans ses spéculations personnelles, même quand le dogme
qu'on professe ne l'est pas. On raisonne sur les trois personnes
divines comme s'il s'agissait de trois substances, de trois
personnes humaines, de trois individus substantiellement distincts,
disons le mot, comme s'il s'agissait de trois Dieux. Qu'on



— 155 —

veuille bien le remarquer, presque toutes les difficultés de

la doctrine trinitaire viennent de ce trithéisme qui domine
encore nos pensées et notre langage. On oublie trop, en réalité,

dans les détails des explications, que, d'après le langage
même des Pères, les personnes en Dieu ne sont que « des
propriétés, des qualités, des relations, des degrés, des formes, des

aspects » de la nature divine, qui est essentiellement une, qui
par elle-même est absolument parfaite et infinie, et qui par
conséquent possède en elle-même et par elle-même la raison
d'être de ses propriétés et de ses trois personnes. C'est l'oubli
de ces vérités fondamentales qui engendre la confusion dont
tant d'esprits sont remplis.

Que ces explications, déjà trop longues pour une lettre,
suffisent, en attendant la suite des Etudes commencées, et
concluons par cette importante vérité : que les explications du
dogme trinitaire, si claires qu'elles paraissent à leurs auteurs,
ne sauraient ni être identifiées avec le dogme même, ni être
imposées comme dogme à qui que ce soit et par qui que ce soit.

E. Michaud.


	Correspondances

