Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)
Heft: 21
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 130 —

VARIETES.

I. — Katholisch-nationale Bewegung unter den Czecho-
slaven.

Das Hauptbestreben der jesuitisch-péapstlichen Kreise geht
bekanntlich dahin, den Altkatholizismus hinzustellen als eine
geringfligige Bewegung unter den speciell nur deutschen Theo-
logen. Man will damit einerseits den Altkatholiken die Még-
lichkeit einer Kihlung mit anderen Kkatholischen romfreien
Kirchen abschneiden, sie isolieren, andererseits die Verbreitung
des Altkatholizismus unter den nicht deutschen Nationen ver-
hindern, denselben also lokalisieren. Trotzdem ist es gelungen,
die Beziehungen der Altkatholiken zu den anderen autokephalen
Kirchen immer erfreulicher zu gestalten, so dass die Unions-
bestrebungen rasch ihrer Vollendung entgegengehen. Auch die
Liuge, als ob der Altkatholizismus nur auf einzelne Lénder und
nur auf ein Volk beschrinkt wire, wussten die Altkatholiken
von allem Anfang an energisch zuriickzuweisen und sich den
katholischen Charakter zu wahren. s unterliegt keinem
Zweifel, dass die Behauptung, der Altkatholizismus sei aus-
schliesslich deutsch, vor allem auf die Slaven im Abendlande
und besonders auf die Czechen berechnet war, welche bel né-
herem Anschauen des Altkatholizismus leicht seine Ahnlichkeit
mit der hussitischen Bewegung hitten finden konnen. Und
wirklich gelang es, den Czechoslaven fast ganz die Kenntnis
vorzuenthalten, dass es auch hollindische, franzoésische und
andere Altkatholiken gebe, und da es in ihrer Umgebung that-
séichlich nur deutsche altkatholische Kirchgemeinden giebt,
konnte man wohl mit Unrecht, aber doch mit dem Scheine
einer Berechtigung, die einzelnen Czechen, welche sich der alt-
katholischen Bewegung anschlossen, nicht nur als ,Apostaten®,
sondern auch als Renegaten, als Verriter an ihrer Nation be-



— 131 —

zeichnen. Is ist klar, dass bei solchen Verhéltnissen an eine
ausgiebige Verbreitung des Altkatholizismus unter den Czechen
und an Grindung czechischer altkatholischer Gemeinden nicht
zu denken war.

Da wurde Wien als der Ort des IV. internationalen Alt-
katholiken-Kongresses bestimmt. Die Altkatholiken waren sich
dessen bewusst, dass in einem in seiner Mehrheit slavischen
Reiche es angezeigt ist, besonders zu betonen, dass ihre Reform
genau die Riickkehr zu jenem Christentum bedeutet, wie es die
grossen Slavenapostel Cyrill und Method verkiindigt; auch die
Pietéit gegen jene Méanner, welche die ersten unter den abend-
landischen Slaven das reine Christentum gegen die romische
Verunglimpfung desselben und pépstliche Anmassung mit ithrem
Leben verteidigten (Hus und Jeronym), wurde frotz der schwie-
rigen nationalen Verhiiltnisse in Osterreich von dem Kongress
mutig bezeugt. Leider konnten bis jetzt die diesbeziiglichen
Verhandlungen und Beschliisse dem czechischen Volke nicht
zur allgemeinen Kenntnis gebracht werden; trotzdem aber dar-
tiber nur kurze Bemerkungen in der czechischen Tagespresse
erschienen sind, beurteilen die Czechen heute schon den Alt-
katholizismus viel richtiger und glnstiger.

Als in der letzten Zeit selbst mehrere romische Geistliche
in den ,Narodni Listy® (dem grossten czechischen Blatt) dariiber
klagten, dass die politische klerikale Agitation, wie sie auf Be-
fehl der romischen Hierarchie von der (Geistlichkeit betrieben
werden muss, sowohl die grossen Massen des Volkes als be-
sonders die Intellicenz der Kirche entfremde, und dazu fiihre,
dass die Zahl solcher, welche sich konfessionslos erkliren, wie
die amtliche Statistik beweist, entsetzlich wachst; und als diese
Geistlichen ein: videant consules! riefen, da benititzten wir diese
Gelegenheit und verdsffentlichten eine Proklamation zur Vor-
bereitung und Griindung einer czechoslavischen katholischen
Nationalkirche. In der Nr. 311 der ,Nar. Listy“ vom 10. No-
vember 1. J. fihrten wir aus:

»Die romische Hierarchie ldsst sich von ihrem Streben nach
politischer Beherrschung des Volkes nicht abbringen, wenn auch
viele sich deswegen von ihr lossagen und ,konfessionslos®
werden, weil sie weiss, dass die blosse Negation ihr keinen
grossen Schaden verursacht; sie opfert lieber das ewige Heil
von Tausenden von Menschen, als dass sie sich storen liesse



auf dem Wege zur Verwirklichung der durch das Vaticanum
dekretierten Allgewalt des Papstes. Dagegen wiirde die Grin-
dung einer autonomen Nationalkirche, zu der jeder beitreten
konute, der treu katholisch bleiben will, ohne ultramontan sein
7z missen, selbst auf die romischen Kreise heilsam wirken,
weil sie fiirchten miissten, dass, wenn der (eist des Hus, wel-
cher in der Brust eines jeden aufrichtigen Czechen schlummert,
wieder lebendig wiirde, die antiromische Bewegung leicht rie-
sige Dimensionen annehmen konnte. Wer daher thatkriftig
zur Gesundung der kirchlichen Verhiltnisse in unserem Vater-
lande und zur wirksamsten Starkung und Erhaltung der natio-
nalen Individualitit unseres Volkes arbeiten will, der bereite
mit uns die czechoslavische Nationalkivche, welche in dogmatischer
Richtung unentwegt festhaltend an der hl. Lehve der ungeteilien
Kirche unverfalscht katholisch sein wird, als eine treuwe Schwester-
Eirche aller orthodoxen Kirchen, also in erster [Reihe der grossen
slawvischen Kirche des Orients, welche ganz autonom sein wird ohne
fremde Oberherrschaft, ohme fremden Geist, ohne fremde Sprache.”

Die fieberhafte Polemik der gesamten ultramontanen czechi-
schen Presse, der auch das ultramontan-feudale Wiener ,Vater-
land* zur Hiilfe beisprang mit der Drohung, dass die Klerikalen
unmoglich Verbiindete der Jungczechen im Parlamente bleiben
konnen, wenn ,Nar. Listy* direkt zum Abfall vom Papste auf-
fordern, beweisen zur Gentige die Furcht der Ultramontanen
und sind das verlidsslichste Anzeichen fiir das Prosperieren der
geplanten Nationalkirche. Dasselbe verbiirgen auch zahlreiche
Briefe aus allen czechischen Gesellschaftskreisen, welche an
uns gelangten, darunter Briefe von drei noch im rémischen
Dienste stehenden Geistlichen, welche sich bereit erklarten,
ihre Krafte der Nationalkirche zu widmen.

Wenn aber die Verhéiltnisse so giinstig sind, warum zogert
man mit der Griindung dieser Nationalkirche? Will man warten,
bis der religiose Indifferentismus, welcher sonst auch unter den
Czechen riesenhaft zunimmt, noch stéarker geworden ist?

Nein! Das wollen wir nicht, denn wir wissen, dass ein
indifferentes Volk dann fiir keine religiose Bewegung zu haben
ist, aber ginzlich unvorbereitet kénnen und diirfen wir nicht
anfangen. Wir konnen nicht anfangen ohne Geistliche, auch
nicht mit frisch tbergetretenen, unverlisslichen und nur in der
romisch zugestutzten, gefilschten Theologie bewanderten Geist-



— 133 —

lichen; wir konnen nicht anfangen ohne sorgfiltigst zusammen-
gestellte liturgische und religitse Bticher (Katechismen etc.),
wir wollen gleich bei allem Anfang nur solche Biicher beniitzen,
welche von Ménnern unzweifelhaft katholischer Uberzeugungs-
treue approbiert sind; wir diirfen nicht unter das czechische Volk
eine Bewegung hineintragen, von welcher wir bestimmt wissen,
dass sie die Aufmerksamkeit dieses ganzen Volkes auf sich ziehen
wird, solange wir nicht Schriften in gentigender Menge besitzen,
um mit ihnen jedem die Frage beantworten zu kinnen, was
wir anstreben.

Alle diese Vorbereitungen kénnen wir aber treffen, sobald
die Anregung des hochw. Bischofs Dr. Herzog am Wiener Kon-
gress beztglich der internationalen Fakultit und der Fonds
zur Unterstlitzung der Studierenden an derselben realisiert
wird. Dann werden wir auch die sich meldenden czechischen
Geistlichen nach Bern kommen lassen koénnen, wo sie ihre Er-
ginzungsstudien machen und unter Aufsicht und Mitwirkung
der geistlichen Fiihrer der schweizerischen Altkatholiken die
notigen Bucher und Schriften fertigstellen kénnen.

Wenn wir in dieser Weise bald beginnen, koénnten wir
schon im nichsten Winter einige czechoslavische Kirchgemeinden
griinden; auf andere Weise aber wird es entweder gar nicht
zu einer czechoslavischen katholischen Nationalkirche kommen
oder es wird dieselbe, wenn nicht génzlich missgliicken, doch
in ihrer Verbreitung in hochst bedauerlicher Weise gehemmt
werden.

Mochten wir doch Freunde finden!

Bern. Dr. ISxa.

II. — T’ancien-catholicisme jugé par un pasteur
protestant.

M. Ch. Muller, pasteur de I'Eglise protestante nationale de
Geneve, vient de publier sa these de bachelier en théologie.
Elle est intitulée: FEsquisse historique du mouvement vieux-
catholique dans les pays de langue allemande'). Elle contient
des pages sympathiques envers notre Eglise, et nous en re-

) Gendve, Schantz, 1897.



— 134 —

mercions sincérement l'auteur; mais elle contient aussi des
inexactitudes, que nous ne saurions passer sous silence. Le
jeune auteur acceptera d'autant plus facilement notre critique
qu'elle s’adresse moins & lui qu’aux mafitres protestants qui ont
formé son jugement et qui en général apprécient mal le catho-
licisme, ou parce qu’'ils le connaissent mal, ou parce gu'ils ne
peuvent guere se placer au-dessus de certains préjugés natifs,
décelant un chauvinisme exagéré de leurs propres conceptions
ecclésiastiques. Anciens-catholiques, nous révons plus que per-
sonne l'union de sentiments avec tous nos fréres chrétiens;
mais l'union de croyances que nous poursuivons ne peut étre
faite que dans la vérité.

Les sources bibliographiques indiquées par 'auteur sont
des meilleures parmi les écrivains anciens-catholiques et pro-
testants: Von Schulte, janus, Herzog, Michaud, Nippold, de
Pressensé, Chantre, Streehlin, Lichtenberger, Ch. Secrétan; c'est
assez dire que la partie historique de ouvrage, constituant
du reste presque tout le volume, est généralement exacte.
Nous ferons cependant quelques remarques:

Page 7. L'auteur veut voir l'origine du mouvement vieux-
catholique dans '« antagonisme séculaire existant entre I'Alle-
magne d'une part et la papauté de l'autres, donc dans une
question de race; et immédiatement aprés (p. 8), il ajoute:
« Jamais il n’a pu se constituer en Allemagne une Eglise alle-
mande représentant la nation elle-méme, comme en France il
s'est trouvé une ZEglise gallicane pour vésister & I'influence de
Rome.» Ce n'est donc point une question de race, question
secondaire, qui se trouve a la base ou a lorigine du mouve-
ment vieux-catholique, mais bien une question de foi, de vérité
religieuse et chrétienne, question primaire et essentielle §'il
en flit, que nous retrouvons en France comme en Allemagne.
— M. Muller est plus vrai quand il parle (p. 13) « du r6le éman-
cipateur des universités allemandes». C'est 1a qu'il faut cher-
cher peut-étre la cause de l'extension plus rapide qu'a prise
Pancien-catholicisme dans les pays de langue allemande. Les
universités développerent la haute culture scientifique plus que
ne le firent les séminaires des pays latins. Le catholicisme
‘vivant cdte a cote, sur les bancs mémes de ces universités,
avec le protestantisme, une rivalité s'établit bien vite entre les
théologiens des deux Eglises, et le niveau intellectuel de la



— 135 —

théologie catholique allemande surpassa rapidement celui de
ia théologie latine. Cette derniere s'est attardée dans les formes
moyen-agesques de la scolastique et dans les inepties et les
impudeurs de la casuistique. L’Allemagne ¢était donc mieux
préparée a la lutte et & la réforme que les pays latins, mais
¢'était 1a, nous le répétons, une question d’éducation théolo-
gique et non une question de race. — Du reste, le plus grand
obstacle a lextension du mouvement ancien-catholique en
France a été tout simplement le fameux article 12 du concordat
de 1801 qui met toutes les églises de dénomination catholique,
ouvertes a un culte public, sous la juridiction de I'évéque dio-
césain., Du fait de cette clause, toute tentative de réforme a
été toujours étouftée ad ovo.

P. 44, En ce qui concerne I'Eglise anglicane, 'auteur ne
semble pas avoir bien saisi la pensée de M. le prof. Michaud
lors des débats auxquels il fait allusion. M. Michaud n’a jamais
contesté qu'il y eft des catholiques dans I'Eglise anglicane, il
a seulement soutenu que certains documents de cette Eglise,
notamment plusieurs des XXXIX articles, n’étaient pas conci-
liables, dans leur forme actuelle, avec les doctrines catholiques
telles que le synode d'Olten de 1876 les a proclamées.

P. 51. Parlant de la déclaration épiscopale d'Utrecht, dont
i1 donne en entier la teneur, l'auteur dit: «Sans doute, on y
remarque encore bien des traces des vieilles traditions catho-
liques, un mdé¢lange de matérialisation et de spiritualité élevée,
mais au moins on y sent l'esprit du Christ.» Evidemment que
T'on doit sentir dans une déclaration d’évéques anciens-catho-
liques des traces des anciennes traditions catholiques. Quant
au mélange de matérialisation et de spiritualité élevée, il
s'explique par le fait de notre nature a la fois matérielle et
spirituelle. M. Muller vise sans doute ici notre doctrine sur les
sacrements en général et sur l'eucharistie en particulier. En-
effet, il y a 1a des signes sensibles, matériels, établis par le
Christ, qui ne produisent pas eux-mémes la griace, mais qui,
de par la volonté divine, doivent étre réalisés pour que Jésus-
Christ confere lui-méme sa grace. Les protestants ont conservé,
eux aussi, I'eau dans le baptéme et le pain et le vin dans la
Cene. N'est-ce pas un mélange comme le notre de matériali-
sation et de spiritualité élevée? Ne nous payons pas de mots.



— 136 —

Nous n’en dirons pas davantage sur la partie historique
du livre. Encore une fois, puisée aux sources anciennes-catho-
liques, elle est en général exacte. Nous appuierons davantage
sur les conclusions de P'auteur. 1l commence d’abord par dé-
plorer que le mouvement ancien-catholique n'ait pas eu tout
de suite une plus grande extension, qu’il n'ait pas été «sem-
blable & un torrent rompant la digue et faisant tout plier
devant lui». Nous le déplorons avec lui, mais en faisant re-
marquer que nous ne comptons encore qu'un quart de siecle
et que c'est peu pour produire «ces efforts presque surhumains,
transformer 'énorme édifice de I'Eglise catholique, en réparer
les fissures lentement creusées par le romanisme, en faire une
communauté ot circule de nouveau la vie de l'esprit, écarter
tout ce qui voile la croix de Christ, rendre aux fideles 'Evan-
gile,» etc. Apreés trente-trois ans passés sur la terre, combien
le Christ a-t-il ralli¢ de fideles disciples au pied de sa croix?
Beaucoup se taisaient alors, qui en silence adhéraient pourtant
a sa doctrine; d’autres, qui y avaient adhéré ouvertement, s’en-
fuyaient devant les Pharisiens triomphants, et cependant le
christianisme a aujourd’hui des temples par tout le monde.
D’autre part, nous sommes dans un siécle et dans des pays
olt la question religieuse est trop souvent considérée comme
secondaire. Le protestantisme lui-méme, dans les pays de
langue francaise, voire dans ceux de langue allemande, ne fait
plus guere de conversions en masse, que nous sachions. Soyons
donc équitables dans nos jugements.

L’auteur s'efforce ensuite de mettre en relief les causes
principales qui, & son avis, ont créé cette situation. «Le débat
primitif d’out sortit le schisme, dit-il (p. 56), ne porte que sur la
nature et la limite de l'autorité pontificale.» C’est inexact: le
débat primitif, tout le débat plutdt, porte sur la nature de
Pautorité dans 'Eglise telle que 'a voulue Jésus-Christ; ce n'est
point la méme chose. Et plus loin: «L’essence méme du catho-
licisme est de réclamer avant tout de ses fideles 1'unité de la
doctrine; 'Eglise possede la vérité, elle n’existe pas hors d'elle;
1a out est 'Eglise, 1&a aussi est la vérité.» Nous voulons bien
souscrire & cette majeure, mais en faisant remarquer que VE-
glise ne fait pas la vérité, qu'elle la posséde seulement dans
les deux documents que Yon sait, PEcriture et la Tradition.
« Or, continue l'auteur, le concile du Vatican ayant prononce,



— 137 —

les vrais, les bons catholiques doivent se soumettre... Tout
cela est une suite tellement logique du principe directeur de
I'Eglise catholique, que nous avons pu constater gque ceux qui
s'insurgerent ne furent qu'une poignée en comparaison des
millions de croyants (?) qui n'ont pas bronché.» Il manque au
syllogisme de M. Muller une mineure, la voici: Le concile du
Vatican en 1870 était la représentation légitime de U'Eglise;
ce concile était cecuménique, dment convoqué; les discussions
de ce concile ont été libres, ses votations régulieres, ses con-
clusions universellement acceptées. Quand l'auteur aura prouvé
cette mineure, nous accepterons sa conclusion: que «les vrais,
les bons catholiques doivent se soumettre ».

M. Muller continue: «Des gque I'on admel comme fondé le
principe de domination qui s’'¢tait introduit dans I'Eglise depuis
des siecles, 'Eglise romaine incarnant ce principe est bien la
vraie Eglise catholique. Le dogme de linfaillibilité pontificale
est la clef de vofite de V'édifice.» Trés bien; mais quand on
wadmet pas ce principe comme fondé, alors? On le voit, la
conclusion de M. Muller tombe d'elle-méme.

M. Muller conteste alors aux anciens-catholiques leur titre
de catholiques, et il montre dans toute cette question qu'il n'a
pas la moindre idée du catholicisme de l'ancienne Hglise indi-
visée; qu'il confond, comme la plupart des protestants, le catho-
licisme et le romanisme. Il reproche aussi aux anciens-catho-
liques (p. 58) d’avoir fait une protestation trop intellectuelle pour
pouvoir remuer les masses, protestation qui n'était qu'une
querelle de docteurs. Ce sont 1a des mots, Quand Luther a
affiché¢ ses theses aux portes de l'université de Wittenberg,
n'a-t-il pas fait, lui aussi, une protestation intellectuelle et une
« querelle de docteurs»? Si le protestantisme n’avait pas eu
pour lui tout d'abord les princes, il est probable que les sujets
de ces derniers ne se seraient pas déclarés aussi facilement
protestants. Les anciens-catholiques ont dii opérer leur réforme
dans un milieu autrement difficile que celui du XVI® siecle.
Quant a4 I'appel au sentiment religieux, il remplit leurs docu-
ments ecclésiastiques et les actes de leurs synodes, et nul sans
doute ne nous trouvera trop o0sés si nous disons qu’il est pour
le moins aussi sensible dans le culte ancien-catholique que dans
le culte protestant.



— 138 —

Selon 'auteur, l'ancien-catholicisme serait a la fois protes-
tant et catholique. «Il est protestant, dit-il, par son interpré-
tation de I'Evangile, sa recherche sincére de 1'esprit du Christ,
sa tolérance, son désir de paix et d'union entre toutes les
Eglises chrétiennes.» Nous croyons, en effet, que ces qualités
distinguent notre réforme ancienne-catholique, mais nous ne
voyons pas bien pourquoi elle serait prolesiante de ce fait.
« D’autre part, continue l'auteur, il est resté catholique par
une foule de points secondaires, en méme temps que par le
maintien de la messe, du sacerdoce et des sacrements.» Nous
nous honorons, en effet, de ce maintien, mais pas dans le sens
romain qu'y attache l'auteur. Nous avons sur la messe, le
sacerdoce et les sacrements, une théologie différente de celle
de I'Eglise romaine, théologie catholique que mne soupgonne
sans doute pas M. Muller, mais qu’il serait trop long et hors
de propos d'exposer ici.

L'auteur arrive alors a la principale critique qui, selon lui,
puisse étre adressée a I'ancien-catholicisme, son coté politique.
« Se sentant faibles numdériquement, ¢crit-il, les adhérents aux
idées nouvelles ont été se jeter dans les bras que leur tendait
I'Etat, persuadés que, grace a cette protection, ils pourraient
en paix travailler a l'organisation de leur Eglise... Une fois
sous la tutelle de I'Etat, le vieux-catholicisme n’a plus pu
suivre ses propres aspirations, mais il a di bon gré mal gre
marcher dans la voie qui lui était tracée. La protection de
I’Etat lui o0ta encore une grande force, son prestige extérieur. »
Nous répondrons a M. Muller que sa principale critique est la
moins fondée, surtout en ce qui concerne les pays de langue
allemande, qu’il fait profession d’étudier exclusivement dans sa
brochure. Que M. Muller lise ou relise les lettres pastorales de
M. Tévéque Herzog, de MM. les éveques Reinkens et Weber;
qu'il prenne connaissance de la these soutenue par ce dernier
au congres récent de Vienne, et il pourra se convaincre que
sa critique tombe a faux. Ce qui est vrai, c'est que la plupart
des anciens-catholiques, comme du reste la plupart des catho-
liques-romains et des protestants, sont partisans de 'union de
I'Eglise et de I'Etat: cette opinion n'a d’ailleurs pour adversaires
dans nos pays européens que ceux qui ne veulent plus d'E-
glises ou que ceux qui ne veulent plus que des chapelles.
Nous ne nous sommes jetés dans les bras de personne, nous



— 139 —

avons réclamé et pas toujours obtenu la protection de droit
commun accordée a toute Eglise nationale. Aucune voie ne
nous a été tracée par I'Etat, et «nous n'avons pas dii bon gré
mal gré marcher dans cette voie». La voie que nous avons
suivie nous a été tracée, dés Vorigine de notre mouvement,
par nos divers conseils synodaux, provinciaux ou cantonaux
et paroissiaux, d'accord avec nos ¢évéques. Nous avons pris
bouche avec nos coreligionnaires internationaux dans nos diffé-
rents congres; I'Etat n'en a présidé aucun. Et enfin, nous ne
voyons pas pourquoi cette protection, a4 supposer qu'elle fiit
prouvée, nous enléverait notre prestige extérieur. M. Muller est
pasteur de 1'Eglise nationale de Geneéve. Il sait mieux que
personne que le prestige extérieur de cette Eglise repose pré-
cisément a4 Genéve sur son caractére national: c'est méme 12
le grand argument invoqué aujourd'hui contre la these de la
séparation de I'Eglise et de I'Etat qui vient d’'étre soumise au
peuple genevois. Si 'argument de M. Muller prouvait contre
nous, il prouverait ¢galement contre I'Eglise nationale protes-
tante et en faveur de 1'Eglise libre, qui ne fait pourtant pas,
nous est-il dit, de bien grands progrés a Geneve., Qui nzmis
probat nihil probal.

M. Muller parle ensuite du recrutement du clergé ancien-
catholique, qui, dans les commencements de la réforme, a été
parfois défectueux. Sa remarque, souvent faite, n’est pas sans
fondement; on y a répondu. Pouvait-on, du jour au lendemain,
créer de toutes pitces un clergé ancien-catholique formé a nos
écoles? Non. On ne pouvait non plus l'aller chercher dans le
protestantisme; il fallait donc le prendre dans le catholicisme
romain. On 'y a pris avec toutes les défectuosités ressortant
de T'éducation des séminaires. Dans le nombre, il s'est trouvé
de mauvais prétres, on en a fait la triste expérience, et on les
a renvoyés: la plupart sont rentrés au lieu d’out ils étaient
sortis. S'il y a 1a matiere & reproches, ce n'est pas a nous qu'il
faut les adresser.

M. Muller termine son livre en pronostiquant l'avenir de
Pancien-catholicisme. Cet avenir lui parait sombre, surtout si
la Séparation des Eglises et de I'Etat venait a se produire.
Que M. Muller se rassure. D’abord, il n'est question de cette
s€paration qu'a Genéve et M. Muller fait profession de ne pas
parler de Tancien-catholicisme dans les pays de langue fran-



— A —

caise. Quant aux pays de langue allemande, nous pouvons
répondre par des fails aux paroles de M. Muller. Lui-méme a
longuement parlé dans sa brochure des anciens-catholiques
autrichiens; or, que nous sachions, ils sont séparés de 1'Etat
et pourtant- ils ont vécu depuis plus d'un quart de siécle, et
ils ont bati des ¢glises. En Suisse, nos communautés de Lu-
cerne et de St-Gall sont des plus florissantes, et elles sont
séparées de I'Etat. Voila de quoi rassurer M. Muller.

Enfin, 'auteur termine son ouvrage par ces mots, dont
nous lui sommes reconnaissants: « Nous estimons que la sym-
pathie des protestants doit étre acquise aux vieux-catholiques
et doit leur étre témoignée. C’est pourquoi nous souhaitons
que, telles qu’elles sont, les communautés que nous avons étu-
diées se maintiennent & la lumikre de 'Evangile hors du joug
de Rome, et travaillent avec nous a l'avancement du regne
de Dieu.» Nous souscrivons & ce veeu.

Nous terminons cette critique, en rappelant a4 l'auteur le
vieux proverbe: «In medio virtus.» Sila position intermédiaire
que veut absolument nous octroyer M. Muller entre le catholi-
cisme (romain) et le protestantisme, devenait un jour le ter-
rain mitoyen de l'entente et de l'union entre les chrétiens des
diverses Eglises, l'ancien-catholicisme aurait eu la plus belle
des missions et il aurait accompli la plus noble des taches;
car, sans cette union, le matérialisme, qui est le grand ennemi
moderne, a beau jeu.

Nous savons que M. le pasteur Muller nous est assez sym-
pathique pour saluer avec nous cette espérance et travailler
comme nous a sa réalisation.

Geneéve. A. CHRETIEN.

ITI. — Une Apologie de I’Eglise romaine.

M. Etienne Lamy, ancien député, occupe les loisirs que lui
a faits sa politique par trop cléricale, en voulant faire accepter
des lecteurs de la Revue des Deux Mondes les doctrines re-
poussées par ses anciens électeurs. Il vient de publier dans
cette Revue (15 aofit 1897, p. 721-758) un premier article sur
«les luttes entre I'Eglise et I'Etat au XIXe siecle.» Il y étudie
les causes de ces luttes et les réduit aux suivantes: lesprit



— 141 —

d’examen excité dans les esprits par les luttes qui ont éclaté
en France contre la papauté, depuis Philippe le Bel jusqu’a
1789; Tesprit de 1789 et I'ambiguité du Concordat de 1801
Pesprit de liberté qui anime de plus en plus la France et qui
est combattu par Rome. Sur ce dernier malentendu, l'auteur
s'exprime ainsi (p. 742): «Ce malentendu a compromis, outre
la situation légale de 'Eglise, son empire sur les consiences,
il a été la pierre de scandale, il a fait le désenchantement et
la solitude autour des croyances, il a enlevé au catholicisme
en ce siecle plus d’ames qu'aux siecles des théologiens les
hérésies et les schismes, et qu'aux sieécles des philosophes la
science et les ironies.»

L’auteur cherche & justifier Rome et a démontrer gqu'elle
ne combat nullement la vraie liberté et la légitime émancipa-
tion des peuples. Son argumentation n’est guére que la répé-
tition, & peine rajeunie, de lieux communs trés connus sur la
liberté, contre les philosophes du XVIII® siécle et contre I'esprit
moderne. Qu'il veuille bien me permettre quelques obser-
vations.

D'abord, il confond 1V Eglise, c'est-a-dire 1'Eglise wuniver-
selle, avec I'Eglise romaine, et méme celle-ci avec la papauté.
Sous sa plume, les éloges mérités que l'on peut adresser 2
IU'Eglise universelle deviennent des ¢loges adressés a la pa-
pauté. Une telle méprise ruine par la base son argumentation.
Ignorant les principes élémentaires de la dogmatique catho-
lique et en particulier de l'ecclésiologie, I'honorable écrivain
a lu 'histoire de I'Eglise, comme tous les théologiens dilettantes,
en prenant la papauté pour 'Eglise et 'Eglise pour la papauté:
ce que I'Eglise a fait de bien, c’est la papauté qui en a le
mérite; et ce que la papauté a fait de mal ne saurait servir
a la condamner, parce qu'elle est 'Eglise et que 1'Eglise est
inattaquable! Etranges raisonnements!

Ensuite, M. Lamy représente les libertés gallicanes comme
des «nouveautés» (p. 722), et il avance que la Pragmatique-
Sanction de 1438 est le premier monument des libertés galli-
canes» (p. 724). M. Lamy oublie non seulement la Prag-
matique-Sanction de Louis IX, mais encore le droit commun
de l'ancienne Eglise, dont les libertés dites gallicanes ne sont
qu'une forme et qu'une application. Il oublie que c’est au IX®
siecle seulement que les théories sur lesquelles repose la pa-



142 —

pauté romaine ont été inventées, et que les libertés gallicanes
ne sont qu'un reste affaibli des droits des anciennes Eglises
nationales.

M. Lamy va jusqu’a prétendre que dénier & la papauté
tout droit sur les couronnes, c'était rendre inviolable le pou-
voir tyrannique, comme s'il n’y avait que la papauté, si tyran-
nique elle-méme, qui pht combattre la tyrannie! Il va jusqu’a
dire que refuser a la papauté le droit de déposer les rois,
c’était «contredire 'enseignement formel du catholicisme » (p.
725)! Qu'est-ce donc, en vérité, que l'enseignement formel du
catholicisme aux yeux de l'honorable écrivain? Quels en sont
les fondements et les sources? Ou a-t-il vu, dans quel texte de
I'Evangile, dans quelle définition ceucuménique, que les papes
posseédent légitimement le droit en question? Clest avec le
méme arbitraire que M. Lamy enseigne que «lacte de 1682
méconnaissait 1'essence méme du catholicisme » (p. 726), et cela,
parce que les Quatre Articles de 1682 limitent les prétentions
du pape sur 1'Eglise et sur les couronnes! Il ose dire que «la
Déclaration était la formule d'une foi particuliere & une race »
(p. 726), comme si les Allemands, les Anglais, les Hollandais,
les Hongrois, les Slaves, les Grecs, etc., n’avaient pas en-
seigné la méme doctrine.

M. Lamy, qui ignore les premieres notions de la théologie
et qui traite son sujet comme un musicien traite des couleurs,
est de la méme force en histoire, lorsqu'il écrit que «a perne
gquelques papes ont terni par quelques taches d’ambition, de
violence, de perversité, la robe blanche ol la pureté de leur
ministére trouve un symbole» (p. 727). N'aurait-il pas lu T'his-
toire des papes Formose, Etienne VI, Sergius III, Jean X,
Jean XI, Jean XII, Benoit IX, Boniface VII, Jean XXIII,
Alexandre VI, etc.?

De méme, il affirme que la révocation de 1'édit de Nantes
a été «ouvertement blamée par le pape» (p.732), quand il est
démontré, au contraire, qu'lnnocent XI en a exprimé de la
satisfaction, de la joie et méme de I'enthousiasme. Qu'il
veuille bien lire sur ce point la dépéche du duc d'Estrées a
Louis XIV, du 10 juillet 1680; celle du cardinal d'Estrées au
méme, du 6 janvier 1685; celle du duc, du 8 mai de la méme
année, et surtout celle du méme, du 23 octobre; celle du car-
dinal et celle du duc, du 13 novembre; celle du 27, ol le duc



d'Estrées écrit & Louis XIV que le pape ne tarissait pas en
éloges «infinis» sur la révocation, etc., etc. Cette question est
aujourd’hui en pleine lumiere.

Que dire aussi de ce jugement sur les jésuites et sur leur
suppression par Clément XIV: «Avec eux disparait, vingt-
sept années avant la Révolution francaise, la force la plus
vivante qui soutint encore, em faveur de I'Eglise, la contro-
verse, l'apostolat et I'enseignement» (p. 732). l.a vérité n’'est-
elle pas, au contraire, que les jésuites ont corrompu l'Eglise
romaine, loin de la vivifier; qu’ils ont corrompu sa morale par
leur casuistique, son apostolat par leur propagandisme malsain,
son enseignement par leurs dogmes errones?

Ecoutez encore cet argument d'une naiveté étonnante. Il
s'agit de démontrer que I'Eglise (romaine) n’est pas l'ennemie
de la liberté. Elle ne l'est pas, dit M. Lamy (p. 742): car elle
ne I'a pas été dans le principe. Or, on la sail immuable de
doclrine! Donc, puisqu'elle ne 'a pas ¢été autrefois, elle ne
I'est pas non plus aujourd’huil.. Et voila comment on écrit
I'histoire, comment on la plie aux exigences du systéme et du
parti pris! L'Eglise romaine «immuable de doctrine», et par
conséquent amie de la liberté, n’est-ce pas colossal d’audace,
ou de naiveté?

Ce n’est pas tout. M. Lamy ose encore écrire ce qui suit
(p. 757-758): «On n’a pas discuté, on n’a pas réfuté l'ensei-
gnement de I'Eglise (romaine), parce que la campagne a tou-
jours été menée par des hommes résolus non a servir la vérité,
mais & perdre le catholicisme, et que l'audace des mensonges
accusateurs trouve sans défense lincompétente crédulité des
foules. » Faut-il montrer, au contraire, a 'honorable défenseur
de la papauté ultramontaine et jésuitique, que Uenseignement
de la papauté a été combattu non seulement par les théolo-
giens des Eglises indépendantes de Rome, mais encore, en
France particulierement, par une quantité de théologiens ca-
tholiques, qui ont précisément voulu défendre le catholicisme
contre les mensonges de la papauté et des jésuites? Faut-il
lui montrer que, si les foules, en France, sont encore crédules,
C'est grice aux émissaires de Rome qui les trompent par de
fausses doctrines et de fausses dévotions?

M. Lamy fait cependant des aveux qu'il est bon de signaler.



—  Hdd4 —

Parlant du grand schisme, il dit (p. 724) : «Puisque la gar-
dienne de I'unité (la papauté) est devenue la grande cause de
discorde et de scandale, c’est a 1'Eglise elle-méme qu'il appar-
tient de défendre, fiat-ce contre son chef, son unité. Les conciles
de Constance et de Bale donnent une voix a cette volonté,
réduisent toutes les prérogatives du saint-siege sur les Eglises
nationales, ne reconnaissent d'infaillibilité qu'a I'Eglise univer-
selle, et transportent aux conciles généraux le gouvernement
ecclésiastique. »

I1 a non moins bien jugé le concordat de 1516: «Le
concordat que la papauté signe avec Francois I°f et qui abolit
la Pragmatique est la premiére défaite du gallicanisme reli-
gieux... Le gain du pape se borne a l'abaissement de I'FEglise
gallicane... I.a supériorité du concile général sur la papauté
cesse d’étre un canon en France. Sans doute l'infaillibilité du
pape n'est pas affirmée expressément, mais ‘la place devient
libre pour cette croyamnce, et, si clle doit plus tard étre érigée
en dogme, elle ne se heurtera pas a une erreur séculaire et
endurcie en tradition nationale» (p. 729). N'est-ce pas char-
mant de candeur?

M. Lamy a jugé ainsi I'Eglise de France au XVIII® siécle,
«la fille ainée» de la papauté: «Formée et déformée par les
mains royales, 1'Eglise de France garde des mérites, mais
obscurs, et n'a plus d'éclatant que les abus d'un clergé ol
certains entrent sans vocation, s'élevent sans vertus, repre-
sentent Dieu sans foi, occupés surtout & vivre en riches sur
le bien des pauvres. Enfin, le chef supréme est si dépendant
des princes qu'il ne peut plus défendre contre eux le plus
important des ordres, ses serviteurs les plus dévoués» (p. 733).

I’Eglise concordataire actuelle n’est pas mieux traitée a
la page 738. Si elle possede pour elle seule le budget du culte
catholique, les cures, les églises, etc., elle n'en est pas moins
moralement misérable. «Elle se sent devenue, dit M. Lamy,
selon le souhait de Frédéric II, «le hibou dans le clocher»;
son aile a €té coupée sur le seuil du temple, elle ne se ha-
sarde plus que dans le cercle formé autour d'elle par l'ombre
mouvante de 1'édifice, mais elle trouve chaque jour un peu de
grain répandu sur le parvis, et chaque soir Pabri solide et clos
contre la dent des carnassiers. »



— 145 —

Autre aveu sur le concordat méme, «Nul n’aura de justice
ni méme d’intelligence pour les difficultés religieuses de notre
€poque, s'il ne s'est d'abord rendu compte que la situation de
IEglise dans la société contemporaine est un compromis illo-
gigque entre les principes contraires de l'ancien régime et de
la Révolution» (p. 721). Et a la page 739, ce méme concordat
est appelé un «traité caplieux. »

Bref, d'un cot¢, des ¢loges ridicules; d’'un autre coté, des
aveux qui contredisent les ¢éloges. Clest dans de telles inco-
hérences que pataugent les publicistes qui mélent la politique
a la religion, et qui dénaturent simplement celle-ci par celle-1a.
Nous attendions mieux du talent de M. Lamy.

E. Micuaup.

Revue intern. de Théologie. Hoft 21, 1598, 10



	Variétés

