
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 130

VARIÉTÉS.

I. — Katholisch-nationale Bewegung unter den Czecho-
slaven.

Das Hauptbestreben der jesuitisch-päpstlichen Kreise geht
bekanntlich dahin, den Altkatholizismus hinzustellen als eine
geringfügige Bewegung unter den. speciell nur deutschen
Theologen. Man will damit einerseits den Altkatholiken die
Möglichkeit einer Fühlung mit anderen katholischen romfreien
Kirchen abschneiden, sie isolieren, andererseits die Verbreitung"
des Altkatholizismus unter den nicht deutschen Nationen
verhindern, denselben also lokalisieren. Trotzdem ist es gelungen,
die Beziehungen der Altkatholiken zu den anderen autokephalen
Kirchen immer erfreulicher zu gestalten, so dass die
Unionsbestrebungen rasch ihrer Vollendung entgegengehen. Auch die
Lüge, als ob der Altkatholizismus nur auf einzelne Länder und
nur auf ein Volk beschränkt wäre, wussten die Altkatholiken
von allem Anfang an energisch zurückzuweisen und sich den
katholischen Charakter zu wahren. Es unterliegt keinem
Zweifel, dass die Behauptung, der Altkatholizismus sei
ausschliesslich deutsch, vor allem auf die Slaven im Abendlande
und besonders auf die Czechen berechnet war, welche bei
näherem Anschauen des Altkatholizismus leicht seine Ähnlichkeit
mit der hussitischen Bewegung hätten finden können. Und
wirklich gelang es, den Czechoslaven fast ganz die Kenntnis
vorzuenthalten, dass es auch holländische, französische und
andere Altkatholiken gebe, und da es in ihrer Umgebung
thatsächlich nur deutsche altkatholische Kirchgemeinden giebt,
konnte man wohl mit Unrecht, aber doch mit dem Scheine
einer Berechtigung-, die einzelnen Czechen, welche sich der
altkatholischen Bewegung anschlössen, nicht nur als „Apostaten",
sondern auch als Renegaten, als Verräter an ihrer Nation be-



— 131 —

zeichnen. Es ist klar, dass bei solchen Verhältnissen an eine

ausgiebige Verbreitung des Altkatholizismus unter den Czechen

und an Gründung czechischer altkatholischer Gemeinden nicht
zu denken war.

Da wurde Wien als der Ort des IV. internationalen
Altkatholiken-Kongresses bestimmt. Die Altkatholiken waren sich
dessen bewusst, dass in einem in seiner Mehrheit slavischen
Reiche es angezeigt ist, besonders zu betonen, dass ihre Reform

genau die Rückkehr zu jenem Christentum bedeutet, wie es die

grossen Slavenapostel Cyrill und Method verkündigt ; auch die
Pietät gegen jene Männer, welche die ersten unter den
abendländischen Slaven das reine Christentum gegen die römische
Verunglimpfung desselben und päpstliche Anmassung mit ihrem
Leben verteidigten (Bus und Jeronym), wurde trotz der schwierigen

nationalen Verhältnisse in Österreich von dem Kongress
mutig bezeugt. Leider konnten bis jetzt die diesbezüglichen
Verhandlungen und Beschlüsse dem czechischen Volke nicht
zur allgemeinen Kenntnis gebracht werden ; trotzdem aber
darüber nur kurze Bemerkungen in der czechischen Tagespresse
erschienen sind, beurteilen die Czechen heute schon den
Altkatholizismus viel richtiger und günstiger.

Als in der letzten Zeit selbst mehrere römische Geistliche
in den „Nârodni Listy" (dem grössten czechischen Blatt) darüber
klagten, dass die politische klerikale Agitation, wie sie auf
Befehl der römischen Hierarchie von der Geistlichkeit betrieben
werden muss, sowohl die grossen Massen des Volkes als
besonders die Intelligenz der Kirche entfremde, und dazu führe,
dass die Zahl solcher, welche sich konfessionslos erklären, wie
die amtliche Statistik beweist, entsetzlich wächst ; und als diese
Geistlichen ein : videant consules riefen, da benützten wir diese

Gelegenheit und veröffentlichten eine Proklamation zur
Vorbereitung und Gründung einer czechoslavischen katholischen
Nationalkirche. In der Nr. 311 der „Nâr. Listy" vom 10.
November 1. J. führten wir aus :

„Die römische Hierarchie lässt sich von ihrem Streben nach
politischer Beherrschung des Volkes nicht abbringen, wenn auch
viele sich deswegen von ihr lossagen und „konfessionslos"
werden, weil sie weiss, dass die blosse Negation ihr keinen
grossen Schaden verursacht; sie opfert lieber das ewige Heil
von Tausenden von Menschen, als dass sie sich stören liesse



— 132 —

auf dem Wege zur Verwirklichung der durch das Vaticanum
dekretierten Allgewalt des Papstes. Dagegen würde die Gründung

einer autonomen Nationalkirche, zu der jeder beitreten
könnte, der treu katholisch bleiben will, ohne ultramontan sein

zu müssen, selbst auf die römischen Kreise heilsam wirken,
weil sie fürchten mussten, dass, wenn der Geist des Hus,
welcher in der Brust eines jeden aufrichtigen Czechen schlummert,
wieder lebendig würde, die antirömische Bewegung leicht
riesige Dimensionen annehmen könnte. Wer daher thatkräftig
zur Gesundung der kirchlichen Verhältnisse in unserem Vaterlande

und zur wirksamsten Stärkung und Erhaltung clor nationalen

Individualität unseres Volkes arbeiten will, der bereite
mit uns die czechoslavische Nationalkirche, welche in dogmatischer
Richtung unentwegt festhaltend an der hl. Lehre der ungeteilten
Kirche unverfälscht katholisch sein wird, als eine treue Schwesterkirche

edler orthodoxen Kirchen, also in erster Reihe der grossen
slavischen Kirche des Orients, welche ganz autonom sein wird ohne

fremde Oberherrschaft, ohne fremden Geist, ohne fremde Sprache)1
Die fieberhafte Polemik der gesamten ultramontanen czechischen

Presse, der auch das ultramontan-feudale Wiener „Vaterland"

zur Hülfe beisprang mit der Drohung, dass die Klerikalen
unmöglich Verbündete der Jungezechen im Parlamente bleiben
können, wenn „Nàr. Listy" direkt zum Abfall vom Papste
auffordern, beweisen zur Genüge die Furcht der Ultramontanen
und sind das verlässlichste Anzeichen für das Prosperieren der

geplanten Nationalkirche. Dasselbe verbürgen auch zahlreiche
Briefe aus allen czechischen Gesellschaftskreisen, welche an
uns gelangten, darunter Briefe von drei noch im römischen
Dienste stehenden Geistlichen, welche sich bereit erklärten,
ihre Kräfte der Nationalkirche zu widmen.

Wenn aber die Verhältnisse so günstig sind, warum zögert
man mit der Gründung dieser Nationalkirche? Will man warten,
bis der religiöse Indifferentismus, welcher sonst auch unter den
Czechen riesenhaft zunimmt, noch stärker geworden ist?

Nein! Das wollen wir nicht, denn wir wissen, dass ein
indifferentes Volk dann für keine religiöse Bewegung zu haben

ist, aber gänzlich unvorbereitet können und dürfen wir nicht
anfangen. Wir können nicht anfangen ohne Geistliche, auch
nicht mit frisch übergetretenen, unverlässlichen und nur in der
römisch zugestutzten, gefälschten Theologie bewanderten Geist-



— 133 —

liehen; wir können nicht anfangen ohne sorgfältigst zusammengestellte

liturgische und religiöse Bücher (Katechismen etc.),
wir wollen gleich bei allem Anfang nur solche Bücher benützen,
welche von Männern unzweifelhaft katholischer Überzeugungstreue

approbiert sind; wir dürfen nicht unter das czechische Volk
eine Bewegung hineintragen, von welcher wir bestimmt wissen,
dass sie die Aufmerksamkeit dieses ganzen Volkes auf sich ziehen

wird, solange wir nicht Schriften in genügender Menge besitzen,
um mit ihnen jedem die Frage beantworten zu können, was
wir anstreben.

Alle diese Vorbereitungen können wir aber treffen, sobald
die Anregung des hochw. Bischofs Dr. Herzog am Wiener
Kongress bezüglich der internationalen Fakultät und der Fonds
zur Unterstützung- der Studierenden an derselben realisiert
wird. Dann werden wir auch die sich meldenden czechischen
Geistlichen nach Bern kommen lassen können, wo sie ihre
Ergänzungsstudien machon und unter Aufsicht und Mitwirkung
der geistlichen Führer der schweizerischen Altkatholiken die
nötigen Bücher und Schriften fertigstellen können.

Wenn wir in dieser Weise bald beginnen, könnten wir
schon im nächsten Winter einige czechoslavische Kirchgemeinden
gründen; auf. andere Weise aber wird es entweder gar nicht
zu einer czechoslavischen katholischen Nationalkirche kommen
oder es wird dieselbe, wenn nicht gänzlich missglücken, doch
in ihrer Verbreitung in höchst bedauerlicher Weise gehemmt
werden.

Möchten wir doch Freunde finden
Bern. Dr. ISKA.

II. — L'ancien-catholicisme jugé par un pasteur
protestant.

M. Ch. Müller, pasteur de l'Eglise protestante nationale de
Genève, vient de publier sa thèse de bachelier en théologie.
Elle est intitulée: Esquisse historique du mouvement vieux-
catholique dans les pays de langue allemandex). Elle contient
des pages sympathiques envers notre Eglise, et nous en re-

') Genève, Schantz, 1897.



— 134 —

mercions sincèrement l'auteur; mais elle contient aussi des

inexactitudes, que nous ne saurions passer sous silence. Le
jeune auteur acceptera d'autant plus facilement notre critique
qu'elle s'adresse moins à lui qu'aux maîtres protestants qui ont
formé son jugement et qui en général apprécient mal le
catholicisme, ou parce qu'ils le connaissent mal, ou parce qu'ils ne
peuvent guère se placer au-dessus de certains préjugés natifs,
décelant un chauvinisme exagéré de leurs propres conceptions
ecclésiastiques. Anciens-catholiques, nous rêvons plus que
personne l'union de sentiments avec tous nos frères chrétiens ;

mais l'union de croyances que nous poursuivons ne peut être
faite que dans la vérité.

Les sources bibliographiques indiquées par l'auteur sont
des meilleures parmi les écrivains anciens-catholiques et
protestants: Von Schulte, Janus, Herzog, Michaud, Nippold, de

Pressensé, Chantre, Strœhlin, Lichtenberger, Ch.Secrétan; c'est
assez dire que la partie historique de l'ouvrage, constituant
du reste presque tout le volume, est généralement exacte.
Nous ferons cependant quelques remarques :

Page 7. L'auteur veut voir l'origine du mouvement vieux-
catholique dans 1'« antagonisme séculaire existant entre
l'Allemagne d'une part et la papauté de l'autre», donc clans une
question de race; et immédiatement après (p. 8), il ajoute:
«Jamais il n'a pu se constituer en Allemagne une Eglise
allemande représentant la nation elle-même, comme en France il
s'est trouvé une Eglise gallicane pour résister à l'influence de

Rome. » Ce n'est donc point une question de race, question
secondaire, qui se trouve à la base ou à l'origine du mouvement

vieux-catholique, mais bien une question de foi, de vérité
religieuse et chrétienne, question primaire et essentielle s'il
en fût, que nous retrouvons en France comme en Allemagne.
— M. Müller est plus vrai quand il parle (p. 13) « du rôle éman-
cipateur des universités allemandes». C'est là qu'il faut chercher

peut-être la cause de l'extension plus rapide qu'a prise
l'ancien-catholicisme dans les pays de langue allemande. Les
universités développèrent la haute culture scientifique plus que
ne le firent les séminaires des pays latins. Le catholicisme
•vivant côte à côte, sur les bancs mêmes de ces universités,
avec le protestantisme, une rivalité s'établit bien vite entre les

théologiens des deux Eglises, et le niveau intellectuel de la



— 135 —

théologie catholique allemande surpassa rapidement celui de

la théologie latine. Cette dernière s'est attardée dans les formes
moyen-âgesques de la scolastique et dans les inepties et les

impudeurs de la casuistique. L'Allemagne était donc mieux
préparée à la lutte et à la réforme que les pays latins, mais
c'était là, nous le répétons, une question d'éducation théologique

et non une question de race. — Du reste, le plus grand
obstacle à l'extension du mouvement ancien-catholique en
France a été tout simplement le fameux article 12 du concordat
de 1801 qui met toutes les églises de dénomination catholique,
ouvertes à un culte public, sous la juridiction de l'évêque
diocésain. Du fait de cette clause, toute tentative de réforme a
été toujours étouffée ab ovo.

P. 44. En ce qui concerne l'Eglise anglicane, l'auteur ne
semble pas avoir bien saisi la pensée de M. le prof. Michaud
lors des débats auxquels il fait allusion. M. Michaud n'a jamais
contesté qu'il y eût des catholiques dans l'Eglise anglicane, il
a seulement soutenu que certains documents de cette Eglise,
notamment plusieurs des XXXIX articles, n'étaient pas conci-
liables, dans leur forme actuelle, avec les doctrines catholiques
telles que le synode d'Olten de 1876 les a proclamées.

P. 51. Parlant de la déclaration episcopale d'Utrecht, dont
il donne en entier la teneur, l'auteur dit: «Sans doute, on y
remarque encore bien des traces des vieilles traditions
catholiques, un mélange de matérialisation et de spiritualité élevée,
mais au moins on y sent l'esprit du Christ. » Evidemment que
l'on doit sentir dans une déclaration d'évêques anciens-catholiques

des traces des anciennes traditions catholiques. Quant
au mélange de matérialisation et de spiritualité élevée, il
s'explique par le fait de notre nature à la fois matérielle et
spirituelle. M. Muller vise sans doute ici notre doctrine sur les
sacrements en général et sur l'eucharistie en particulier. En
effet, il y a là des signes sensibles, matériels, établis par le
Christ, qui ne produisent pas eux-mêmes la grâce, mais qui,
de par la volonté divine, doivent être réalisés pour que Jésus-
Christ confère lui-même sa grâce. Les protestants ont conservé,
eux aussi, l'eau dans le baptême et le pain et le vin dans la
Cène. N'est-ce pas un mélange comme le nôtre de matérialisation

et de spiritualité élevée? Ne nous payons pas de mots.



— 136 —

Nous n'en dirons pas davantage sur la partie historique
du livre. Encore une fois, puisée aux sources anciennes-catholiques,

elle est en général exacte. Nous appuierons davantage
sur les conclusions de l'auteur. Il commence d'abord par
déplorer que le mouvement ancien-catholique n'ait pas eu tout
de suite une plus grande extension, qu'il n'ait pas été «

semblable à un torrent rompant la digue et faisant tout plier
devant lui». Nous le déplorons avec lui, mais en faisant
remarquer que nous ne comptons encore qu'un quart de siècle
et que c'est peu pour produire « ces efforts presque surhumains,
transformer l'énorme édifice de l'Eglise catholique, en réparer
les fissures lentement creusées par le romanisme, en faire une
communauté où circule de nouveau la vie de l'esprit, écarter
tout ce qui voile la croix de Christ, rendre aux fidèles l'Evangile,

» etc. Après trente-trois ans passés sur la terre, combien
le Christ a-t-il rallié de fidèles disciples au pied de sa croix?
Beaucoup se taisaient alors, qui en silence adhéraient pourtant
à sa doctrine ; d'autres, qui y avaient adhéré ouvertement,
s'enfuyaient devant les Pharisiens triomphants, et cependant le
christianisme a aujourd'hui des temples par tout le monde.
D'autre part, nous sommes dans un siècle et dans des pays
où la question religieuse est trop souvent considérée comme
secondaire. Le protestantisme lui-même, dans les pays de

langue française, voire dans ceux de langue allemande, ne fait
plus guère de conversions en masse, que nous sachions. Soyons
donc équitables dans nos jugements.

L'auteur s'efforce ensuite de mettre en relief les causes
principales qui, à son avis, ont créé cette situation. « Le débat

primitif d'où sortit le schisme, dit-il (p. 56), ne porte que sur la
nature et la limite de l'autorité pontificale.» C'est inexact: le
débat primitif, tout le débat plutôt, porte sur la nature de
l'autorité dans l'Eglise telle que l'a voulue Jésus-Christ ; ce n'est
point la même chose. Et plus loin : « L'essence même du
catholicisme est de réclamer avant tout de ses fidèles l'unité de la
doctrine; l'Eglise possède la vérité, elle n'existe pas hors d'elle;
là où est l'Eglise, là aussi est la vérité. » Nous voulons bien
souscrire à cette majeure, mais en faisant remarquer que
l'Eglise ne fait pas la vérité, qu'elle la possède seulement dans
les deux documents que l'on sait, l'Ecriture et la Tradition.
« Or, continue l'auteur, le concile du Vatican ayant prononcé,



— 137 —

les vrais, les bons catholiques doivent se soumettre Tout
cela est une suite tellement logique du principe directeur de

l'Eglise catholique, que nous avons pu constater que ceux qui
s'insurgèrent ne furent qu'une poignée en comparaison des

millions de croyants qui n'ont pas bronché. » Il manque au
syllogisme de M. Müller une mineure, la voici : Le concile du
Vatican en 1870 était la représentation légitime de l'Eglise;
ce concile était œcuménique, dûment convoqué; les discussions
de ce concile ont été libres, ses votations régulières, ses
conclusions universellement acceptées. Quand l'auteur aura prouvé
cette mineure, nous accepterons sa conclusion : que « les vrais,
les bons catholiques doivent se soumettre ».

M. Müller continue : « Dès que l'on admet comme fondé le

principe de domination qui s'était introduit dans l'Eglise depuis
des siècles, l'Eglise romaine incarnant ce principe est bien la
vraie Eglise catholique. Le dogme de l'infaillibilité pontificale
est la clef de voûte de l'édifice.» Très bien; mais quand on
n'admet pas ce principe comme fondé, alors? On le voit, la
conclusion de M. Müller tombe d'elle-même.

M. Müller conteste alors aux anciens-catholiques leur titre
de catholiques, et il montre dans toute cette question qu'il n'a
pas la moindre idée du catholicisme de l'ancienne Eglise
indivisée; qu'il confond, comme la plupart des protestants, le
catholicisme et le romanisme. Il reproche aussi aux anciens-catholiques

(p. 58) d'avoir fait une protestation trop intellectuelle pour
pouvoir remuer les masses, protestation qui n'était qu'une
querelle de docteurs. Ce sont là des mots. Quand Luther a

affiché ses thèses aux portes de l'université de Wittenberg,
n'a-t-il pas fait, lui aussi, une protestation intellectuelle et une
« querelle de docteurs » Si le protestantisme n'avait pas eu

pour lui tout d'abord les princes, il est probable que les sujets
de ces derniers ne se seraient pas déclarés aussi facilement
protestants. Les anciens-catholiques ont dû opérer leur réforme
dans un milieu autrement difficile que celui du XVIe siècle.
Quant à l'appel au sentiment religieux, il remplit leurs
documents ecclésiastiques et les actes de leurs synodes, et nul sans
doute ne nous trouvera trop osés si nous disons qu'il est pour
le moins aussi sensible dans le culte ancien-catholique que dans
le culte protestant.



— 138 —

Selon l'auteur, l'ancien-catholicisme serait à la fois protestant

et catholique. « Il est protestant, dit-il, par son interprétation

de l'Evangile, sa recherche sincère de l'esprit du Christ,
sa tolérance, son désir de paix et d'union entre toutes les

Eglises chrétiennes. » Nous croyons, en effet, que ces qualités
distinguent notre réforme ancienne-catholique, mais nous ne

voyons pas bien pourquoi elle serait protestante de ce fait.
« D'autre part, continue l'auteur, il est resté catholique
palline foule de points secondaires, en même temps que par le
maintien de la messe, du sacerdoce et des sacrements. » Nous
nous honorons, en effet, de ce maintien, mais pas dans le sens
romain qu'y attache l'auteur. Nous avons sur la messe, le
sacerdoce et les sacrements, une théologie différente de celle
de l'Eglise romaine, théologie catholique que ne soupçonne
sans doute pas M. Müller, mais qu'il serait trop long et hors
de propos d'exposer ici.

L'auteur arrive alors à la principale critique qui, selon lui,
puisse être adressée à l'ancien-catholicisme, son côté politique.
« Se sentant faibles numériquement, écrit-il, les adhérents aux
idées nouvelles ont été se jeter dans les bras que leur tendait
l'Etat, persuadés que, grâce à cette protection, ils pourraient
en paix travailler à l'organisation de leur Eglise Une fois

sous la tutelle de l'Etat, le vieux-catholicisme n'a plus pu
suivre ses propres aspirations, mais il a dû bon gré mal gré
marcher dans la voie qui lui était tracée. La protection de

l'Etat lui ôta encore une grande force, son prestige extérieur. »

Nous répondrons à M. Müller que sa principale critique est la
moins fondée, surtout en ce qui concerne les pays de langue
allemande, qu'il fait profession d'étudier exclusivement dans sa

brochure. Que M. Müller lise ou relise les lettres pastorales de

M. l'évêque Herzog, de MM. les évêques Reinkens et Weber;
qu'il prenne connaissance de la thèse soutenue par ce dernier
au congrès récent de Vienne, et il pourra se convaincre que
sa critique tombe à faux. Ce qui est vrai, c'est que la plupart
des anciens-catholiques, comme du reste la plupart des

catholiques-romains et des protestants, sont partisans de l'union de

l'Eglise et de l'Etat : cette opinion n'a d'ailleurs pour adversaires
dans nos pays européens que ceux qui ne veulent plus
d'Eglises ou que ceux qui ne veulent plus que des chapelles.
Nous ne nous sommes jetés dans les bras de personne, nous



— 139 —

avons réclamé et pas toujours obtenu la protection de droit
commun accordée à toute Eglise nationale. Aucune voie ne

nous a été tracée par l'Etat, et « nous n'avons pas dû bon gré
mal gré marcher dans cette voie». La voie que nous avons
suivie nous a été tracée, dès l'origine de notre mouvement,
par nos divers conseils synodaux, provinciaux ou cantonaux
et paroissiaux, d'accord avec nos évêques. Nous avons pris
bouche avec nos coreligionnaires internationaux dans nos
différents congrès; l'Etat n'en a présidé aucun. Et enfin, nous ne

voyons pas pourquoi cette protection, à supposer qu'elle fût
prouvée, nous enlèverait notre prestige extérieur. M. Muller est

pasteur de l'Eglise nationale de Genève. Il sait mieux que
personne que le prestige extérieur de cette Eglise repose
précisément à Genève sur son caractère national: c'est même là
le grand argument invoqué aujourd'hui contre la thèse de la
séparation de l'Eglise et de l'Etat qui vient d'être soumise au
peuple genevois. Si l'argument de M. Müller prouvait contre
nous, il prouverait également contre l'Eglise nationale protestante

et en faveur de l'Eglise libre, qui ne fait pourtant pas,
nous est-il dit, de bien grands progrès à Genève. Qui nimis
probat nihil probat.

M. Muller parle ensuite du recrutement du clergé ancien-
catholique, qui, dans les commencements de la réforme, a été
parfois défectueux. Sa remarque, souvent faite, n'est pas sans
fondement; on y a répondu. Pouvait-on, du jour au lendemain,
créer de toutes pièces un clergé ancien-catholique formé à nos
écoles? Non. On ne pouvait non plus l'aller chercher dans le
protestantisme ; il fallait donc le prendre dans le catholicisme
romain. On l'y a pris avec toutes les défectuosités ressortant
de l'éducation des séminaires. Dans le nombre, il s'est trouvé
de mauvais prêtres, on en a fait la triste expérience, et on les
a renvoyés : la plupart sont rentrés au lieu d'où ils étaient
sortis. S'il y a là matière à reproches, ce n'est pas à nous qu'il
faut les adresser.

M. Müller termine son livre en pronostiquant l'avenir de

l'ancien-catholicisme. Cet avenir lui paraît sombre, surtout si
la Séparation des Eglises et de l'Etat venait à se produire.
Que M. Müller se rassure. D'abord, il n'est question de cette
séparation qu'à Genève et M. Müller fait profession de ne pas
parler de l'ancien-catholicisme dans les pays de langue fran-



— 140 —

çaise. Quant aux pays de langue allemande, nous pouvons
répondre par des faits aux paroles de M. Müller. Lui-même a

longuement parlé dans sa brochure des anciens-catholiques
autrichiens ; or, que nous sachions, ils sont séparés de l'Etat
et pourtant ils ont vécu depuis plus d'un quart de siècle, et
ils ont bâti des églises. En Suisse, nos communautés de Lu-
cerne et de St-Gall sont des plus florissantes, et elles sont
séparées de l'Etat. Voilà de quoi rassurer M. Müller.

Enfin, l'auteur termine son ouvrage par ces mots, dont
nous lui sommes reconnaissants: «Nous estimons que la
sympathie des protestants doit être acquise aux vieux-catholiques
et doit leur être témoignée. C'est pourquoi nous souhaitons
que, telles qu'elles sont, les communautés que nous avons
étudiées se maintiennent à la lumière de l'Evangile hors du joug
de Rome, et travaillent avec nous à l'avancement du règne
de Dieu. » Nous souscrivons à ce vœu.

Nous terminons cette critique, en rappelant à l'auteur le
vieux proverbe : « In medio virtus. » Si la position intermédiaire
que veut absolument nous octroyer M. Müller entre le catholicisme

(romain) et le protestantisme, devenait un jour le
terrain mitoyen de l'entente et de l'union entre les chrétiens des

diverses Eglises, l'ancien-catholicisme aurait eu la plus belle
des missions et il aurait accompli la plus noble des tâches ;

car, sans cette union, le matérialisme, qui est le grand ennemi
moderne, a beau jeu.

Nous savons que M. le pasteur Müller nous est assez
sympathique pour saluer avec nous cette espérance et travailler
comme nous à sa réalisation.

Genève. A. Chrétien.

III. — Une Apologie de l'Eglise romaine.
M. Etienne Lamy, ancien député, occupe les loisirs que lui

a faits sa politique par trop cléricale, en voulant faire accepter
des lecteurs de la Revue des Deux Mondes les doctrines
repoussées par ses anciens électeurs. Il vient de publier dans
cette Revue (15 août 1897, p. 721-758) un premier article sur
« les luttes entre l'Eglise et l'Etat au XIXe siècle. » Il y étudie
les causes de ces luttes et les réduit aux suivantes : l'esprit



— 141 —

d'examen excité dans les esprits par les luttes qui ont éclaté
en France contre la papauté, depuis Philippe le Bel jusqu'à
1789; l'esprit de 1789 et l'ambiguïté du Concordat de 1801;

l'esprit de liberté qui anime de plus en plus la France et qui
est combattu par Rome. Sur ce dernier malentendu, l'auteur
s'exprime ainsi (p. 742) : « Ce malentendu a compromis, outre
la situation légale de l'Eglise, son empire sur les consiences ;

il a été la pierre de scandale, il a fait le désenchantement et
la solitude autour des croyances, il a enlevé au catholicisme
en ce siècle plus d'âmes qu'aux siècles des théologiens les
hérésies et les schismes, et qu'aux siècles des philosophes la
science et les ironies. »

L'auteur cherche à justifier Rome et à démontrer qu'elle
ne combat nullement la vraie liberté et la légitime émancipation

des peuples. Son argumentation n'est guère que la
répétition, à peine rajeunie, de lieux communs très connus sur la
liberté, contre les philosophes du XVIIIe siècle et contre l'esprit
moderne. Qu'il veuille bien me permettre quelques
observations.

D'abord, il confond VEglise, c'est-à-dire VEglise universelle,

avec l'Eglise romaine, et même celle-ci avec la papauté.
Sous sa plume, les éloges mérités que l'on peut adresser à

l'Eglise universelle deviennent des éloges adressés à la
papauté. Une telle méprise ruine par la base son argumentation.
Ignorant les principes élémentaires de la dogmatique catholique

et en particulier de l'ecclésiologie, l'honorable écrivain
a lu l'histoire de l'Eglise, comme tous les théologiens dilettantes,
en prenant la papauté pour l'Eglise et l'Eglise pour la papauté :

ce que l'Eglise a fait de bien, c'est la papauté qui en a le
mérite ; et ce que la papauté a fait de mal ne saurait servir
à la condamner, parce qu'elle est l'Eglise et que l'Eglise est
inattaquable Etranges raisonnements

Ensuite, M. Lamy représente les libertés gallicanes comme
des « nouveautés » (p. 722), et il avance que la Pragmatique-
Sanction de 1438 est le premier monument des libertés
gallicanes» (p. 724). M. Lamy oublie non seulement la
Pragmatique-Sanction de Louis IX, mais encore le droit commun
de l'ancienne Eglise, dont les libertés dites gallicanes ne sont
qu'une forme et qu'une application. Il oublie que c'est au IXe
siècle seulement que les théories sur lesquelles repose la pa-



— 142 —

pauté romaine ont été inventées, et que les libertés gallicanes
ne sont qu'un reste affaibli des droits des anciennes Eglises
nationales.

M. Lamy va jusqu'à prétendre que dénier à la papauté
tout droit sur les couronnes, c'était rendre inviolable le pouvoir

tyrannique, comme s'il n'y avait que la papauté, si tyrannique

elle-même, qui pût combattre la tyrannie! Il va jusqu'à
dire que refuser à la papauté le droit de déposer les rois,
c'était « contredire l'enseignement formel du catholicisme » (p.
725)! Qu'est-ce donc, en vérité, que l'enseignement formel du
catholicisme aux yeux de l'honorable écrivain? Quels en sont
les fondements et les sources Où a-t-il vu, clans quel texte de

l'Evangile, dans quelle définition œucuménique, que les papes
possèdent légitimement le droit en question? C'est avec le
même arbitraire que M. Lamy enseigne que «l'acte de 1682

méconnaissait l'essence même du catholicisme » (p. 726), et cela,

parce que les Quatre Articles de 1682 limitent les prétentions
du pape sur l'Eglise et sur les couronnes Il ose dire que « la
Déclaration était la formule d'une foi particulière à une race »

(p. 726), comme si les Allemands, les Anglais, les Hollandais,
les Hongrois, les Slaves, les Grecs, etc., n'avaient pas
enseigné la même doctrine.

M. Lamy, qui ignore les premières notions de la théologie
et qui traite son sujet comme un musicien traite des couleurs,
est de la même force en histoire, lorsqu'il écrit que « à peine
quelques papes ont terni par quelques taches d'ambition, de

violence, de perversité, la robe blanche où la pureté de leur
ministère trouve un symbole » (p. 727). N'aurait-il pas lu
l'histoire des papes Formose, Etienne VI, Sergius III, Jean X,
Jean XI, Jean XII, Benoît IX, Boniface VII, Jean XXIII,

c. rAlexandre VI, et
De même, il affirme que la révocation de l'édit de Nantes

a été «ouvertement blâmée par le pape» (p. 732), quand il est

démontré, au contraire, qu'Innocent XI en a exprimé de la
satisfaction, de la joie et même de l'enthousiasme. Qu'il
veuille bien lire sur ce point la dépêche du duc d'Estrées à

Louis XIV, du 10 juillet 1680; celle du cardinal d'Estrées au

même, du 6 janvier 1685; celle du duc, du 8 mai de la même

année, et surtout celle du même, du 23 octobre ; celle du
cardinal et celle du duc, du 13 novembre; celle du 27, où le duc



— 143 —

d'Estrées écrit à Louis XIV que le pape ne tarissait pas en
éloges «infinis» sur la révocation, etc., etc. Cette question est

aujourd'hui en pleine lumière.

Que dire aussi de ce jugement sur les jésuites et sur leur
suppression par Clément XIV : « Avec eux disparaît, vingt-
sept années avant la Révolution française, la force la plus
vivante qui soutînt encore, en faveur de VEglise, la controverse,

l'apostolat et l'enseignement » (p. 1222). La vérité n'est-
elle pas, au contraire, que les jésuites ont corrompu l'Eglise
romaine, loin de la vivifier; qu'ils ont corrompu sa morale par
leur casuistique, son apostolat par leur propagandisme malsain,
son enseignement par leurs dogmes erronés?

Ecoutez encore cet argument d'une naïveté étonnante. Il
s'agit de démontrer que l'Eglise (romaine) n'est pas l'ennemie
de la liberté. Elle ne l'est pas, dit M. Lamy (p. 742) : car elle
ne l'a pas été dans le principe. Or, on la sait immuable de

doctrine! Donc, puisqu'elle ne l'a pas été autrefois, elle ne
l'est pas non plus aujourd'hui!... Et voilà comment on écrit
l'histoire, comment on la plie aux exigences du système et du
parti pris! L'Eglise romaine «immuable de doctrine», et par
conséquent amie de la liberté, n'est-ce pas colossal d'audace,
ou de naïveté?

Ce n'est pas tout. M. Lamy ose encore écrire ce qui suit
(p. 757-758) : « On n'a pas discuté, on n'a pas réfuté
l'enseignement de l'Eglise (romaine), parce que la campagne a
toujours été menée par des hommes résolus non à servir la vérité,
mais à perdre le catholicisme, et que l'audace des mensonges
accusateurs trouve sans défense l'incompétente crédulité des
foules. » Faut-il montrer, au contraire, à l'honorable défenseur
de la papauté ultramontaine et jésuitique, que l'enseignement
de la papauté a été combattu non seulement par les théologiens

des Eglises indépendantes de Rome, mais encore, en
France particulièrement, par une quantité de théologiens
catholiques, qui ont précisément voulu défendre le catholicisme
contre les mensonges de la papauté et des jésuites Faut-il
lui montrer que, si les foules, en France, sont encore crédules,
c'est grâce aux émissaires de Rome qui les trompent par de
fausses doctrines et de fausses dévotions?

M. Lamy fait cependant des aveux qu'il est bon de signaler.



— 144 —

Parlant du grand schisme, il dit (p. 724) : « Puisque la
gardienne de l'unité (la papauté) est devenue la grande cause de

discorde et de scandale, c'est à l'Eglise elle-même qu'il appartient

de défendre, fût-ce contre son chef, son unité. Les conciles
de Constance et de Bâle donnent une voix à cette volonté,
réduisent toutes les prérogatives du saint-siège sur les Eglises
nationales, ne reconnaissent d'infaillibilité qu'à l'Eglise universelle,

et transportent aux conciles généraux le gouvernement
ecclésiastique. »

Il a non moins bien jugé le concordat de 1516: «Le
concordat que la papauté signe avec François Ier et qui abolit
la Pragmatique est la première défaite du gallicanisme
religieux... Le gain du pape se borne à l'abaissement de l'Eglise
gallicane... La supériorité du concile général sur la papauté
cesse d'être un canon en France. Sans doute l'infaillibilité du

pape n'est pas affirmée expressément, mais la place devient
libre pour cette croyance, et, si elle doit plus tard être érigée
en dogme, elle ne se heurtera pas à une erreur séculaire et
endurcie en tradition nationale » (p. 729). N'est-ce pas
charmant de candeur?

M. Lamy a jugé ainsi l'Eglise de France au XVIIIe siècle,
«la fille aînée» de la papauté: «Formée et déformée par les

mains royales, l'Eglise de France garde des mérites, mais

obscurs, et n'a plus d'éclatant que les abus d'un clergé où

certains entrent sans vocation, s'élèvent sans vertus,
représentent Dieu sans foi, occupés surtout à vivre en riches sur
le bien des pauvres. Enfin, le chef suprême est si dépendant
des princes qu'il ne peut plus défendre contre eux le plus
important des ordres, ses serviteurs les plus dévoués» (p. 733).

L'Eglise concordataire actuelle n'est pas mieux traitée à

la page 738. Si elle possède pour elle seule le budget du culte

catholique, les cures, les églises, etc., elle n'en est pas moins
moralement misérable. « Elle se sent devenue, dit M. Lamy,
selon le souhait de Frédéric II, « le hibou dans le clocher » ;

son aile a été coupée sur le seuil du temple, elle ne se
hasarde plus que dans le cercle formé autour d'elle par l'ombre
mouvante de l'édifice, mais elle trouve chaque jour un peu de

grain répandu sur le parvis, et chaque soir l'abri solide et clos

contre la dent des carnassiers. »



— 145 —

Autre aveu sur le concordat même. « Nul n'aura de justice
ni même d'intelligence pour les difficultés religieuses de notre
époque, s'il ne s'est d'abord rendu compte que la situation de

l'Eglise dans la société contemporaine est un compromis
illogique entre les principes contraires de l'ancien régime et de

la Révolution» (p. 721). Et à la page 739, ce même concordat
est appelé un « traité captieux. »

Bref, d'un côté, des éloges ridicules ; d'un autre côté, des

aveux qui contredisent les éloges. C'est dans de telles
incohérences que pataugent les publicistes qui mêlent la politique
à la religion, et qui dénaturent simplement celle-ci par celle-là.
Nous attendions mieux du talent de M. Lamy.

E. Michaud.

SeTue intern, de Théologie. Hoft 21, 1898. W


	Variétés

