
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Les confréries religieuses dans' l'ancienne Russie [fin]

Autor: Parkoff, M.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


119

LES CONFRERIES RELIGIEUSES

DANS L'ANCIENNE RUSSIE

d'après M. A. Papkoff.

(Fin.1)

L'Epoque de Pierre Mohïla.

Le 30 avril 1632, mourut le roi de Pologne, Sigismond III.
Ce fut pour les orthodoxes de la Pologne et de la Lithuanie
un jour d'apaisement et d'espoir. Les orthodoxes arrivèrent en
grand nombre à la diète de convocation2), espérant voir le
redressement de leurs torts et la confirmation par la diète de

leurs droits. On y voyait les délégués des cosaques et des
confréries religieuses. Les orthodoxes comptaient surtout sur
Pierre Mohïla, député du clergé orthodoxe à la diète. Mohïla
était à cette époque l'archimandrite de la Laure de Kiev. Il
espérait que les persécutions des malheureux orthodoxes par
les catholiques-romains cesseraient en vue du bon droit de ses

coreligionnaires et il les exhortait à l'entente et à l'unanimité.
C'était un moment décisif pour l'existence de l'orthodoxie

et de la nationalité russe en Pologne et en Lithuanie. La
confrérie de Vilna déploya tout son zèle et toutes ses forces.
Elle envoya à la diète tout un ouvrage, un livre, dédié à tous
les nonces (députés) et à tous les sénateurs. Il était intitulé:
«Synopsis ou exposé succinct des droits, privilèges, libertés
et immunités donnés par les Grands Ducs de Lithuanie et les

1) Voir la Revue, n° 19, juillet 1897, p. 532-539.
2) Elle précédait la diète d'élection.



— 120 —

Rois de Pologne au peuple russe, qui est invariablement sous
la juridiction («en obéissance») du Patriarche de Constantinople.

» Cet ouvrage était accompagné de nombreux documents
officiels, ainsi que de citations tirées des écrits d'historiens
polonais comme Kromer et Stryjkovski. Forts de leur bon.
droit, les orthodoxes obtinrent la nomination d'une commission
devant juger les questions de litige entre les orthodoxes et les
uniates. Cette commission était présidée par Ladislas (fils de

Sigismond), qui connaissait les détails de l'introduction de
l'Union en Russie et les moyens auxquels on avait eu recours pour
la faire. 11 connaissait aussi les torts, les injustices flagrantes,
dont se plaignaient si justement les orthodoxes. La commission
étudia consciencieusement les données et les documents fournis
par les orthodoxes, et décida qu'on promulguerait une convention

selon laquelle les orthodoxes de la Pologne, de la Russie
(occidentale) et de la Lithuanie, auraient le droit de professer
librement leur culte. En se basant sur cette convention, les
orthodoxes obtenaient le droit de reconstituer leur hiérarchie,
représentée par un métropolitain et quatre évêques ; les droits
des confréries religieuses étaient aussi rétablis et confirmés.
De plus, on restituait aux orthodoxes une partie des églises
et couvents qui leur avaient été enlevés. Cette convention reçut
l'assentiment de Ladislas, qui, peu de jours après, à la diète
d'élection, fut élu roi (le 13 novembre 1632). Le roi confirma
son assentiment par sa parole royale et par son serment.

L'année suivante (1633), Pierre Mohïla fut élu métropolitain
de Kiev et confirmé dans cette dignité par le roi, « entre
autres raisons», disait la charte, «parce qu'il s'était distingué
personnellement dans les guerres contre les Turcs». Il reçut
dans l'Eglise orthodoxe les mêmes droits qu'avait reçus Routsky
dans l'Eglise uniate.

Après quarante années de souffrances de tous genres pour
leur religion et leur Eglise, les orthodoxes étaient enfin rentrés
dans la jouissance de leurs anciens droits. Ces circonstances
favorables eurent une influence immédiate sur le développement

de la vie religieuse du peuple russe. Les confréries
redoublèrent d'ardeur, elles organisèrent en grand nombre des

écoles, des séminaires, des typographies et des hospices. Mais
ces beaux jours furent de courte durée. Les jésuites veillaient
et le roi Ladislas n'osait pas trop les contrecarrer.



— 121 —

Un exemple : la confrérie de Vilna avait obtenu, non
seulement la confirmation de ses anciens droits, mais encore de

nouveaux. Le roi ordonnait qu'on ne devait plus, d'aucune
façon, la molester dans ses droits de possession, et que, si ses

droits étaient méconnus, elle pourrait s'adresser au tribunal
suprême ; c'était là une garantie sérieuse. Eh bien, malgré sa

bienveillance et son sentiment de justice, le roi n'osa pas
résister aux conseils des jésuites, qui comprenaient parfaitement
que plus les orthodoxes seraient civilisés, plus eux, jésuites,
auraient de peine à les soumettre au pape. Déjà en 1633,

Ladislas, tout en autorisant l'étude du grec et du latin dans
les écoles orthodoxes de Kiev et de Vilna, défendit de pousser
ces études au delà de la dialectique et de la logique (huma-
niora, non ultra dialecticam et logicam). N'était-ce pas un
oubli évident de ses promesses? n'était-ce pas un comble, un
raffinement de tyrannie romaine? Mais on ne s'en tint pas là.
Les uniates, malgré l'édit royal, continuaient leurs attaques à
main armée contre les orthodoxes, et précisément à Vilna. Le
gouvernement polonais alla si loin que, pour augmenter le
nombre des conversions à l'Union (avec Rome), il ne punissait
pas les orthodoxes coupables (même les coupables de meurtre
prémédité), s'ils consentaient à devenir uniates.

Malgré tout, les orthodoxes luttaient et arrivaient parfois
à se faire rendre justice ; ainsi, la confrérie de Mohilev finit
par ravoir les églises orthodoxes qui lui avaient été enlevées
du temps de Sigismond III ; celle de Minsk se releva aussi,
elle se mit à fonder des écoles, des hospices, etc. Mais les
catholiques et les uniates faisaient de leur mieux pour
empêcher ces progrès. Ils poussaient même les juifs à attaquer
les établissements scolaires et autres, fondés par les orthodoxes

(en 1648 surtout). Il fallait que les juifs, à cette époque,
fussent bien sûrs de leur impunité pour commettre des actes
de violence de ce genre

L'ancienne confrérie de Brest se remit en possession de

son église et élut pour président un homme d'une grande
énergie, l'hégoumène Athanase Philippovitch. C'était un
antagoniste convaincu de l'union avec Rome, qui, disait-il, avait
provoqué dans les hommes la haine et la colère ; à peine
installé à Brest, tout en restant dans le cadre de la convention
confirmée par le roi, il se mit avec ardeur à relever l'esprit



_ 122

et le courage des orthodoxes. Mais, comme à Vilna, les succès
des orthodoxes ne furent que de courte durée. Les catholiques-
romains et les uniates, comprenant la valeur de leur nouvel
antagoniste, firent jouer tous les ressorts de leurs intrigues pour le
perdre. Mais il avait accès auprès du roi et pendant un certain temps
il parvint à déjouer leurs menées. Les jésuites cependant finirent
par en avoir raison. En 1648, les cosaques s'étant soulevés à la voix
de l'héroïque Khmelnitzky, avaient gagné sur les troupes
polonaises de grandes victoires. Ce fut une belle occasion pour
la calomnie. Les ennemis de Philippovitch l'accusèrent de
pactiser avec ses coreligionnaires cosaques ; il fut jeté en prison ;

dans la nuit du 5 septembre 1648, ses ennemis l'emmenèrent
hors de la ville, sur un terrain appartenant aux jésuites, le
mirent à la torture et l'enterrèrent encore vivant. Pendant que
ses bourreaux le torturaient, il prononça ces paroles, qui le
dépeignent si bien : « Dites aux jésuites qu'ils ne retireront
aucun profit de ma mort; qu'ils sachent que j'ai autant de joie
de mourir qu'eux de vivre dans leur luxe et leurs richesses. »

Même sort fut réservé à la confrérie de Lublin ; elle aussi
se releva à la suite des décrets du roi Ladislas. Elle fonda un
temple, qui fut consacré par le métropolitain Pierre Mohïla,
mais en 1638 ce temple lui fut enlevé par les uniates. Ces

mêmes faits se répétèrent dans toute la Galicie : elle se couvrit
d'abord de confréries orthodoxes, mais peu à peu elles
devinrent la proie des jésuites et des uniates, malgré les efforts
de la confrérie de Lvov qui leur servait de centre et de
soutien. En 1634, le roi Ladislas confirma et étendit même les
privilèges de cette confrérie, ce qui lui donna les moyens de se

défendre contre ses ennemis; les membres affluèrent, l'activité
de la confrérie grandit et développa ses ressources ; mais, comme
ailleurs, cette prospérité fut de courte durée. Après la mort de

Pierre Mohïla (1647) et celle de Ladislas (1648), la fortune
de toutes les confréries changea complètement. Le successeur
de Ladislas, son frère Jean-Casimir, avait été jésuite et
cardinal ; on comprend qu'à ce double titre il fut aussi hostile que
le permettaient les circonstances à tout ce qui était orthodoxe.

Après de longues luttes contre leurs oppresseurs, les

cosaques, conformément au conseil de leur hetman, Khmelnitzky,
se réunirent au Zarat de Russie (1654). Mais la partie de la Petite
Russie qui resta au pouvoir de la Pologne, ainsi que la Russie



— 123 —

Rouge, la Russie Blanche et la Lithuanie, continuèrent à gémir
sous le joug jésuitique jusqu'au partage de la Pologne. Toutes
les confréries otthodoxes qui se trouvaient dans ces pays furent
détruites. Au partage de la Pologne, le Galicie et la Bukovine
(Russie Rouge) qui échurent à l'Autriche, catholique et
ultramontaine, ne furent plus en état de défendre leur religion et,

peu à peu, durent se soumettre à Rome ; mais dans toutes les

parties de la Pologne qui échurent en partage à la Russie,
l'orthodoxie put se relever et reprendre le rôle qui lui convient;
dans les grands centres, les confréries religieuses se sont
formées de nouveau et elles rendent encore de grands services à

l'orthodoxie et à la nationalité russe.
Un Orthodoxe.


	Les confréries religieuses dans' l'ancienne Russie [fin]

