
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: L'ancien-catholicisme et l'union des Églises jugés par un prêtre
catholique-romain

Autor: Sarum, John / Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


96

L'ANCIEN-CATHOLICISME ET L'UNION DES ÉGLISES

JUGÉS PAR UN PRÊTRE CATHOLIQUE-ROMAIN.

Au Directeur de la «Revue internationale de Théologie*.

Vous m'avez fait l'honneur de publier dans votre Revue
(numéros 15 et 16; 1896, juillet, p. 548-562, et octobre, p. 723-732)
la lettre que j'ai adressée à un de mes amis, jeune prêtre de l'Eglise
romaine, auquel je porte un vif intérêt et auquel j'ai conseillé d'étudier

de près les Eglises anciennes-catholiques, persuadé que leur
réforme est sage et leur cause vraie. Ce jeune prêtre a suivi mon
conseil. Mais, à côté du bien, il a vu des défectuosités qui
l'arrêtent. Ces défectuosités, il me les communique dans une lettre que
je vous envoie, en vous laissant la liberté d'en disposer. Comme
vous êtes plus à même que moi de réfuter les objections, de lever
les difficultés, oserais-je vous prier de m'envoyer cette réfutation?
Je crois qu'elle tomberait comme une graine féconde dans une
terre bien préparée. Peut-être aussi y aurait-il avantage pour les

anciens-catholiques et pour les Eglises avec lesquelles ils sont en
explication, à connaître exactement ce que plus d'un prêtre et plus
d'un laïque de l'Eglise romaine pensent d'eux et d'elles, et, s'il y
a lieu, à rectifier les jugements erronés et à dissiper les préjugés.
Je vous laisse entièrement juge. Agréez, etc.

L'abbé **.

La Direction de la Revue, après avoir pris connaissance de la
lettre qui lui était soumise, a estimé qu'elle était non seulement
intéressante, mais très utile pour éclairer les esprits, et qu'elle
fournirait aux théologiens orthodoxes et aux théologiens anglicans une
occasion précieuse de faire la lumière là où le besoin s'en fait
encore sentir. En conséquence, elle l'a communiquée à quelques amis
de Russie et d'Angleterre, dont on lira les réponses.



— 97 —

Donc nous donnons: i° la lettre de M. l'abbé X.; 2° la

réponse du Général A. Kiréeff, et 30 la réponse de M. l'Evêque de

Salisbury.

I. — Lettre de M. l'abbé X. à M. l'abbé ** sur la réforme
ancienne-catholique et sur l'union des Eglises.

Cher confrere et ami,
j'ai suivi votre conseil. J'ai étudié sérieusement la Revue

internationale de Théologie. J'ai visité plusieurs paroisses
anciennes-catholiques en Suisse. J'ai assisté à leurs offices
religieux. Je me suis renseigné de mon mieux sur leurs œuvres,
sur leurs écoles, sur leurs publications, sur leur vie religieuse
en un mot. Et voici le résultat de mes observations et de mes
recherches.

Je suis convaincu que l'ancien-catholicisme est une réforme
sérieuse; qu'il aura encore à souffrir plus ou moins longtemps
de l'ingratitude des milieux et des circonstances, notamment
de l'indifférence des esprits blasés par le papisme et par le
voltairianisme ; mais il finira par triompher. Deux choses m'ont
frappé : d'une part, la vitalité religieuse des paroisses, surtout
de certaines grandes paroisses ; et, d'autre part, la grandeur
de la réforme théologique entreprise par les théologiens anciens-
catholiques.

On a prétendu que le mouvement ancien-catholique n'était
qu'un mouvement de savants, sans base de piété et sans
pratiques religieuses propres à alimenter les masses. C'est une
erreur. Les savants sont nombreux chez les anciens-catholiques,
c'est vrai. Et loin de s'en plaindre, il faut s'en féliciter: car
notre théologie est actuellement si embrouillée qu'il faut absolument

une réforme dans ce fouillis où les dogmes et les opinions
humaines sont confondus et mis sur le même pied. Ce sont
les théologiens anciens-catholiques qui travaillent à ce dé-

brouillement. C'est leur mission évidente. Oui, cette œuvre est
grande. Aveugles ceux qui ne la voient pas et qui réclament
d'eux moins de théologie. Mon avis est, au contraire, qu'ils
doivent mener ce travail à fond jusque dans les entrailles du
sujet. Ils ont un critérium excellent, le vrai. C'est là ce qui
m'attire le plus chez eux.

Quant à leur vie religieuse, elle est réelle, bien que
certains dimanches ordinaires, je dois l'avouer, j'aurais Voulu voir

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 7



leurs églises plus fréquentées. Les bancs des enfants étaient
bien garnis, mais d'autres pas assez. C'est le point noir. Mais
à côté du mal, voyons le bien. Les anciens-catholiques affirment
très nettement la foi catholique et la piété catholique, mais
sans flatter les tendances des masses à la superstition, sans
favoriser le matérialisme pietiste, qui n'est au fond qu'un étouf-
fement de la conscience spirituelle et de la vie intellectuelle. Ici
encore, la mission des anciens-catholiques me paraît belle, parce
qu'elle est vraie, dans le juste milieu, à égale distance de la
froideur protestante et du dévotionisme ultramontain. C'est
délicat et difficile, peu populaire, mais vrai et élevé.

J'ai entendu un prêtre d'une Eglise étrangère leur reprocher

de ne pas pratiquer suffisamment le culte des Saints et
des images, de ne se livrer ni aux processions ni aux chemins
de croix, etc. 11 ne m'a pas été malaisé de les justifier : car
ces choses, bonnes en elles-mêmes, mais nullement dogmatiques,

ne sont utiles à la vraie piété qu'autant qu'elles
correspondent à un besoin véritable des consciences. Or, nos
populations occidentales ont été saturées de ces dévotions ; bien
plus, les faux miracles, les pèlerinages à exploitation, les images
prétendues miraculeuses, les fêtes chômées engendrant par leur
fréquence la paresse et l'ivrognerie, etc., tout cela a
singulièrement amoindri chez nous le besoin de ce culte secondaire.
Les anciens-catholiques, qui d'ailleurs admettent et pratiquent
le culte des Saints, se livrent avant tout au culte de Dieu et
de son Christ, et ils ont raison. La mariolâtrie papiste et les

nouveaux Saints papistes paganisent les âmes, au lieu de les

christianiser. Or, les anciens-catholiques rendent au Christ la

place qui lui est due. Leur liturgie me semble la plus apte à

faire du bien parmi les populations éclairées de l'Occident. Et
ce n'est pas seulement le Christ médiateur, seul médiateur,
qu'ils remettent en lumière, c'est aussi le Christ prêtre, seul

prêtre, seul sanctificateur. Leurs prêtres s'effacent devant lui,
loin d'en prendre la place; leur sacerdoce n'est que le sacerdoce

du Christ, exercé par le Christ même, toujours vivant et

toujours présent. Ceci tuera le cléricalisme, et empêche déjà

le clergé ancien-catholique d'être une caste à part. Voilà, mon

cher ami, les immenses avantages que j'ai constatés dans

l'ancien-catholicisme, et qui seraient bien propres à me le

faire embrasser, si je n'étais retenu par des difficultés
sérieuses, que voici. Vous m'aiderez peut-être à les surmonter.



Les anciens-catholiques sont encore en petit nombre. Ils
connaissent les inconvénients qu'il y a dans les minorités et
dans les petites Eglises. Ils cherchent donc à rétablir l'union
des Eglises, et d'abord, l'union entre l'Orient et l'Occident.
C'est fort bien. Mais reste à savoir ce qui résultera de cette

union, si elle s'opère; reste à savoir quelle sera l'action des

anciens-catholiques sur les Eglises orientales, et quelle sera
l'action des Eglises orientales sur les Eglises anciennes-catholiques

: car il n'est pas possible que les unes n'agissent pas
sur les autres.

M. l'abbé X., après avoir exprimé l'espoir que l'action des

Eglises anciennes-catholiques sera bienfaisante et qu'elles rendront
de plus en plus l'orthodoxie orientale sympathique en Occident,
exprime des craintes au sujet de certains théologiens orientaux qu'il
considère comme entachés de romanisme. Il répudie « les objections
et les racontars des Tilloy et des Chéry » contre les Eglises
orthodoxes, mais il craint que les théologiens en question ne finissent

par entraver et même par compromettre l'œuvre ancienne-catholique.
Il dit:

« Nous, catholiques-romains, nous avons vu le parti
ultramontain réussir à se rendre maître de l'Eglise romaine et à

lui faire accepter comme dogmes, soit à Trente, soit au Vatican,

ses erreurs théologiques. Qui sait si le même malheur ne
frappera pas un jour les Eglises orientales? Pourquoi en
seraient-elles plus à l'abri que l'Eglise romaine? Qu'elles
repoussent la suprématie du pape, c'est fort bien ; mais, tout en
repoussant cette suprématie, les voilà bien avancées si elles
en prennent l'esprit, les fausses doctrines, les procédés erronés,

les raisonnements malsains, etc. Or, les anciens-catholiques,

qui ont pour mission de protester contre l'ultramonta-
nisation opérée par l'Eglise romaine et de maintenir, en
Occident, le catholicisme pur des erreurs ultramontaines, ne
se lanceraient-ils pas dans une voie contraire à leur vocation
divine, s'ils allaient s'exposer à pactiser avec l'ultramontanisme
en Orient? C'est là qu'est le péril. Pour ma part, si je veux
rompre extérieurement avec l'ultramontanisme que je déteste
intérieurement, c'est complètement; le combattre à gauche et
l'accueillir à droite, le réfuter en Occident et lui laisser libre
carrière en Orient, me répugne. »



— 100 —

Puis, M. l'abbé X. caractérise ainsi les objections dirigées contre
les anciens-catholiques par les théologiens orientaux précités :

« Les débats actuels entre les théologiens orientaux ultra-
montanisés et les anciens-catholiques sont très caractéristiques.

Quand j'appelle ultramontains ces théologiens orientaux,

je n'entends pas dire qu'ils enseignent l'infaillibilité du

pape et qu'ils sont disposés à se soumettre à sa juridiction,
bien que cependant nous en ayons vu un certain nombre,
dans ces derniers temps, se rallier et se soumettre à Rome ;

mais je veux dire, comme je l'ai déjà remarqué, que, tout en

rejetant l'autorité du pape, ils acceptent les innovations
romaines et ils ont l'esprit dogmatiseur de Rome. »

M. l'abbé X. cite en particulier le débat relatif au Filioque.
Il dit que ce serait «fausser les idées et forcer les mots», à la
manière ultramontaine, que de chercher à condamner le Filioque
comme une hérésie, ce que semblent vouloir les théologiens orientaux

en question. Il ajoute:

«Même chose dans la question de la transsubstantiation.
Les théologiens romains ont réussi à faire accepter ce mot
en Orient; et aujourd'hui les théologiens ultramontanisés
d'Orient voudraient imposer aux anciens-catholiques ce mot
que l'ancienne Eglise n'a pas connu, qu'aucun Père n'a
enseigné et qui est né dans un siècle de ténèbres, d'ignorance
et de matérialisme.... Vous le voyez, les ultramontains
sont partout les mêmes, parce que partout ce sont des

intelligences qui tendent à matérialiser les choses spirituelles, qui
ne se contentent pas de ce que le Christ nous a enseigné et

qui veulent faire à sa doctrine des additions, et quelles
additions »

Ensuite, M. l'abbé X. exprime la crainte que ces théologiens,
qui actuellement sont en minorité, ne deviennent avec le temps une
majorité. Il craint aussi que les Orientaux ne veuillent imposer leur
discipline aux anciens-catholiques, notamment en ce qui concerne
le célibat episcopal. Il entre ensuite dans quelques détails, qui nous

paraissent minimes et même inutiles. Il ajoute:

«Je n'en parlerais pas, si ces détails disciplinaires
devaient rester particuliers à l'Orient; mais je serais bien
surpris, si les théologiens dont je parle ne cherchaient pas à les

étendre et à les imposer à l'Occident. C'est ma grande crainte.



__ loi —

Tout cela doit donc être réglé avant l'union, si l'on veut que
ce ne soit ni une union boiteuse, ni une union hypocrite,
comme à Lyon et à Florence, mais une union ferme, solide,
sincère. Ce qui m'attire vers l'Orient, c'est qu'il admet, lui
aussi, qu'il faut s'en tenir aux dogmes de l'Eglise des huit
premiers siècles, et que, pour les séparer des systèmes des

théologiens, il faut en appeler au critérium de Vincent de

Lérins; mais ce qui tend à m'éloigner de ce même Orient, c'est

que ce qu'il admet en théorie, il ne le met pas assez en
pratique; c'est qu'il ne désavoue pas officiellement ceux de ses

théologiens dont la doctrine et la pratique sont plutôt
ultramontaines, c'est-à-dire autoritaires, impérieuses, contraires à

l'histoire des dogmes et même, disons le mot, à la saine orthodoxie

autant qu'à la science
Voilà mes appréhensions au sujet de l'union projetée entre

les anciens-catholiques et les Orientaux.
Quant à l'union entre les anciens-catholiques et les anglicans,

quoiqu'elle soit plus lointaine, cependant elle me paraît
plus périlleuse encore. Je serais certainement suspect, si moi,
Français, je disais que l'Anglais est dominateur et égoïste,
qu'il travaille avant tout pour ses propres intérêts, et que les
anciens-catholiques seraient perclus le jour où ils se laisseraient
dominer par les anglicans. Aussi, laissons de côté cet ordre
d'idées et restons exclusivement sur le terrain ecclésiastique.

La première difficulté que j'y aperçois est dans les
XXXIX Articles. Un document qui a été interprété dans le
sens protestant de la basse Eglise, dans le sens rationaliste
de l'Eglise large, dans le sens ultramontain du concile de
Trente, et qu'on veut aujourd'hui interpréter dans le sens
catholique, me semble trop confus pour pouvoir être maintenu.
C'est du caoutchouc autour d'une bicyclette, pour aller où l'on
veut sans soubresauts. Et ce n'est que cela. Les anglicans ont
tort de ne pas y renoncer, à plus forte raison de l'imposer à
leur clergé.

Je crois que si les anciens-catholiques s'unissaient
dogmatiquement à une Eglise qui impose ces Articles à son clergé,
et qui n'admet que deux sacrements et que quatre conciles
œcuméniques, ils compromettraient leur catholicité aux yeux
de toutes les autres Eglises. Je crois surtout que le parti ro-
manisant et ultramontain, qui est grand dans l'Eglise angli-



— 102 —

cane, plus grand certainement que dans l'Eglise orthodoxe —
on l'a bien vu dans les négociations de lord Halifax avec le
Vatican — exercerait sur les Eglises anciennes-catholiques, en
cas d'union, une influence néfaste. Je crois également que
l'aristocratisme de l'Eglise anglicane, du moins de son épiscopat,

qui n'est pas seulement trop riche, mais encore trop
politique, trop lord bishop, ne pourrait que nuire à la simplicité
et à la modestie des Eglises anciennes-catholiques, si celles-ci
devaient en subir l'influence intime et constante. Je m'arrête,
car cela suffit.»

Enfin, M. l'abbé X., après avoir exprimé le désir que toutes
les Eglises reconnaissent humblement les fautes qu'elles ont
commises ou laissé commettre, et que toutes se traitent entre elles avec
une humilité plus grande, termine ainsi :

«Telles sont mes objections. Vous voyez maintenant clairement

pourquoi je reste encore en dehors de l'ancien-catholicisme,
tout en lui étant très sympathique et tout en ayant confiance dans
la science et la fermeté de ses principaux représentants. Il
m'est impossible d'avancer dans l'obscurité, et c'est bien de

l'obscurité que je sens en moi, lorsque je songe aux points
noirs que je viens d'analyser. Votre amitié et votre science
ont déjà beaucoup fait pour me faire voir les choses religieuses
plus exactement et les diverses Eglises dans leur vrai jour.
Continuez votre œuvre d'émancipation ; vous m'avez déjà fait
haïr les erreurs et les fautes de l'Eglise romaine; vous m'avez
fait aimer aussi les Eglises anciennes-catholiques; faites-moi
maintenant connaître, admirer et aimer davantage les autres
Eglises. Je vous en serai profondément reconnaissant
Omnis creatura ingemiscit et partur it usque adhuc.

L'abbé X.

II. — Réplique du Général A. Kiréeflf.

La lettre de M. l'abbé X. est intéressante à plus d'un point
de vue. Elle indique fort bien, il me semble, l'état d'esprit de

tout catholique-romain placé dans l'alternative: ou de devoir
quitter son Eglise, devenue hérétique par le dogme de l'infaillibilité

du pape, et d'en choisir une autre, ou de rester par inertie,
par défaut de vrai sentiment religieux, dans une Eglise que



— 103 —

l'on sait être éloignée de la vérité. Je crois que cette dernière
décision est prise par la majorité des catholiques-romains actuels

assez éclairés pour comprendre que l'infaillibilité du pape est

une absurdité, et qui cependant ne sont pas assez profondément,

assez chaleureusement croyants pour briser avec leur
vie religieuse passée et pour s'en créer une nouvelle. Je crois
même que le mot «décision», que je viens d'employer, est

beaucoup trop fort; car beaucoup de catholiques (parmi ceux
du moins auxquels j'ai eu occasion de parler) ne prennent
aucune décision; ils se laissent aller à la dérive, précisément
parce qu'ils sont tièdes, si même ils ne sont pas complètement
indifférents à toute idée religieuse.

On s'étonne du peu d'éclat, du peu de retentissement qu'a
eu dans le monde chrétien la proclamation du dogme de
l'infaillibilité du pape ; on se demande comment il se fait que
Luther, qui a eu à combattre des erreurs romaines beaucoup
moins grandes, a révolutionné toute l'Europe, a arraché à

Rome des pays entiers, tandis que les anciens-catholiques n'ont
qu'un nombre limité d'adeptes. Cela s'explique bien simplement.
L'Occident du XVIe siècle croyait, tandis que l'Occident actuel
est tiède et indifférent, daignant à peine verser quelques gouttes
d'encre là où l'Occident du moyen âge versait des flots de

sang. Je ne discute pas les faits, je constate la différence. Les
flots de sang prouvent certainement une religion non éclairée,
sauvage, mais les gouttes d'encre prouvent-elles que la religion
chrétienne soit mieux comprise actuellement, que nous soyons
devenus réellement meilleurs Hélas non on continue à verser
des flots de sang, mais le plus souvent pour des questions
d'intérêt matériel. Autrefois on guerroyait pour un dogme, pour
une idée religieuse, maintenant on guerroie pour un traité de
commerce. Erreur pour erreur, barbarie pour barbarie, je crois
réellement que les croisades pour délivrer le saint sépulcre
valaient mieux que les guerres actuelles faites pour un peu
d'opium, ou pour quelques défenses d'éléphant...

Si telle est la position actuelle de l'Occident catholique-
romain, de la majorité des catholiques-romains éclairés, il y en
a certainement d'autres qui veulent croire, pour lesquels la
religion est une nécessité morale et qui sont trop éclairés pour
ne pas comprendre que Rome s'est fourvoyée. Pour ceux-ci,
l'ancien-catholicisme est, si non un port, du moins un phare.



— 104 —

Telle est, il me semble, la position où se trouve M. l'abbé X.
Trop profondément chrétien pour rester indifférent aux questions

religieuses, trop instruit pour accepter le dogme de

l'infaillibilité, il s'arrête, il étudie l'ancien-catholicisme. S'il est
logique et conséquent, il faudra bien qu'il accepte l'ancien-
catholicisme, ce lien providentiel qui ramènera l'Occident à

l'enseignement de l'ancienne Eglise et par là le réunira à

l'Orient.
Je suivrai M. l'abbé X. dans le développement de son idée,

en insistant surtout sur les difficultés qu'il croit rencontrer
-sur son chemin.

Quelle sera ou quelle pourra être l'action réciproque des

Eglises, quand elles redeviendront unes, quand l'ancien-catholicisme

et les Eglises d'Orient seront de nouveau unies? Telle
est la question qu'il pose ; elle est importante ; elle mérite qu'on
s'y arrête. M. l'abbé X. y voit des avantages et des dangers.

Il est incontestable que l'on peut discuter les avantages
et les désavantages de l'union. Mais j'avoue que ce point de

vue ne me satisfait guère. J'ajoute même qu'il m'est antipathique,
et il n'a jamais été discuté de notre côté. Depuis les premières
séances de la section pétersbourgeoise de la Société des Amis
de l'instruction religieuse (fondée précisément à l'occasion du
mouvement ancien-catholique), nous nous sommes placés au

point de vue de notre devoir d'encourager les anciens-catholiques
dans leurs efforts pour reconstituer l'orthodoxie en Occident.
Sans la moindre idée d'un avantage quelconque, nous suivions
sympathiquement le développement de l'ancien-catholicisme.
Nous avons cru et nous croyons encore de notre devoir de

suivre l'activité des anciens-catholiques, que le saint Synode de

Russie, dans la sanction qu'il a donnée aux statuts de notre
Société, a appelés avec raison les défenseurs (poborniki, lutteurs
pour) de l'orthodoxie en Occident. Si nous nous occupons des

anciens-catholiques, si nous travaillons dans leur sens, c'est

parce que nous croyons de notre devoir de le faire, c'est parce
que nous entrevoyons en eux nos frères en Christ. Et ce ne
sont pas là des phrases. J'irai plus loin. J'affirme que ceux de

nos théologiens (quelques-uns seulement) qui paraissent attaquer
l'ancien-catholicisme, ne l'attaquent nullement en lui-même (als
solchen), mais exclusivement dans ce qu'ils croient y trouver
d'erroné. Ils craignent que quelques anciens-catholiques ne sui-



— 105 —

vent le chemin de tous les autres mouvements religieux de

l'Occident, et ne retombent dans une sorte de simple philosophie
morale, et de symbolisme vide de contenu religieux.. Je ne
prétends certainement pas que tel est le cas avec l'ancien-catholicisme

actuel. Dieu m'en garde! L'ancien-catholicisme n'est
nullement une nouvelle secte protestante de plus, comme
l'affirment les romanistes. Pourtant, on ne saurait nier que la
possibilité d'une déviation en ce sens ne soit théoriquement
possible ; et, je le répète, si quelques auteurs orthodoxes
critiquent certaines idées dans les ouvrages anciens-catholiques,
ils le font par le désir d'empêcher l'ancien-catholicisme de

dépasser le but, d'aller trop loin dans la négation du
romanisme, de se jeter dans les bras de Strauss et de Renan en
voulant éviter ceux de Perrone et de de Maistre. L'Eglise
ancienne-catholique n'est pas plus à l'abri de l'erreur que toute
autre Eglise autocéphale ; elle ne voudrait certainement pas
renouveler l'erreur de Pie IX en se déclarant infaillible.

Mais entrons enfin dans le point de vue de M. l'abbé X.,
et parlons «affaires, avantages et dangers». Nous voilà réunis.
Quels sont nos avantages? D'abord, nous avons l'avantage
d'avoir fait un examen de conscience. Pour déterminer les
conditions de l'union avec les anciens-catholiques, nous aurons
dû faire passer nos propres doctrines par le creuset de la
doctrine de l'Eglise œcuménique (ancienne et indivisée). Je crois,
et fermement, qu'au point de vue du dogme, nous sommes en
accord parfait avec l'Eglise œcuménique et indivisée. Il se peut
fort bien qu'il n'en soit pas de même avec nos opinions
théologiques. C'est donc une étude à faire, étude extrêmement utile.
Il se peut que l'autorité de certaines opinions, à laquelle nous
donnons une portée exagérée, se trouve diminuée, et ainsi de
suite C'est donc là un examen de conscience qui peut, je
le répète, nous être très utile. Les opinions ont souvent une
grande importance pratique, et il est bon de connaître leur
prix réel. C'est un travail qui se fait déjà, il a son importance,
et je crois que cette importance ne pourra que grandir. Voilà
donc un bénéfice.

Puis, nous serons réunis à une Eglise qui compte parmi
ses membres les plus grands théologiens catholiques. Il est vrai
que nous pouvons tout aussi bien lire leurs ouvrages, maintenant

qu'il n'existe entre nous que des sympathies et des ententes,



— 106 —

mais il est incontestable que la portée et l'importance de ces

ouvrages grandiront aux yeux des chrétiens d'Orient, quand
nos Eglises autocéphales auront dit qu'ils sont dus à des frères
orthodoxes occidentaux ; ils seront plus lus, plus traduits, plus
étudiés. C'est là aussi un bénéfice.

D'autre part, quels dangers pouvons-nous courir? Je n'en
vois que d'éphémères. Admettons que, dans la suite des temps,
vous tombiez, vous anciens-catholiques, dans l'erreur du
romanisme ou du protestantisme. Eh bien nous aurions une
explication en concile œcuménique, et nous nous séparerions Ce

serait là une triste et pénible épreuve, mais voilà tout! Nous
nous sommes bien séparés de tout l'Occident!

Arrivons aux anciens-catholiques. Quels seraient leurs bénéfices

et leurs dangers? En fait de bénéfices, j'en vois un, fort
important. D'une Eglise qui compte ses adhérents par milliers,
vous deviendriez d'emblée une Eglise qui les compterait par
millions. Ce serait une garantie de grande longévité, sinon
d'éternité. De plus, ce serait un point de départ très sérieux
clans vos rapports tant avec vos gouvernements respectifs
qu'avec les catholiques-romains. Notez que les romains, tout
en nous détestant et en nous traitant de « Photiens », de «

schismatiques», n'ont jamais osé nous traiter d'« hérétiques » ; par
conséquent, les romains n'oseraient pas non plus vous traiter
d'hérétiques, et c'est un point important pour votre propagande
chez vous, en Occident.

Quant aux dangers, c'est là la question qui paraît le plus
préoccuper M. l'abbé X. Il dit qu'il y a dans l'Eglise orthodoxe
des théologiens qui professent des opinions ultramontaines et

par conséquent dangereuses pour la vérité religieuse.
Incontestablement, de même qu'il y en a qui ont des opinions dans
le sens opposé. Dans toutes les Eglises, de même que dans

toutes les écoles politiques et philosophiques, il y a les deux
courants opposés, celui de la «droite» et celui de la «gauche». La
vérité est absolue, mais les facultés de l'homme sont différentes;
chaque homme l'envisage de côtés différents, avec des forces
de compréhension différentes, ce qui fait que la vérité
religieuse, tout en étant une, n'est jamais et ne peut jamais être
comprise identiquement. Une Eglise où il n'y aurait aucune
différence dans la manière de comprendre la vérité, me paraîtrait

bien peu vivante.



— 107 —

Les deux directions (ultramontaine et protestante) ont eu
et ont encore des représentants dans l'Eglise russe. Ainsi
Cyrille Lucaris, qui, avant de devenir patriarche, avait été
recteur de l'école d'Ostrog, en Volhynie, penchait vers le
protestantisme ; son contemporain Pierre Mogila, vers le catholicisme
romain. A l'époque de la fondation du saint Synode de Russie,
les deux évêques les plus influents et les plus savants de cette
institution étaient Etienne Javorsky, partisan des idées
conservatrices (et catholiques), et Theophanes Procopovitch, plus libéral
et inclinant vers le protestantisme. Ces deux courants coexistent
encore dans notre Eglise. Il en est, et il en sera toujours ainsi ;

mais où est dans tout cela le danger pour les anciens-catholiques

Nous avons des théologiens protestantisants, qui, craignant
le positivisme exagéré de Rome, se jettent dans le vide du
symbolisme protestant ; nous avons aussi des théologiens roma-
nisants, qui, craignant le symbolisme abstrait de Wittenberg
et de Genève, se rejettent du côté de Rome, par exemple
M. Wladimir Solovieff1). In medio Veritas! Les deux courants
sont inévitables

M. l'abbé X. dit qu'il appréhende pour notre Eglise le sort
de l'Eglise occidentale. Il dit que, puisque l'Eglise de l'Occident
s'est soumise à l'influence néfaste de Rome, puisqu'elle est
devenue ultramontaine, qu'elle a laissé matérialiser son
enseignement et a permis l'introduction de dogmes nouveaux, la même
chose pourrait aussi arriver à l'Orient. Je ne le crois pas, et
cela précisément parce que nous n'avons pas de pape. L'Occident

a permis aux évêques de Rome de devenir non pas les
testes fidei, comme le sont tous les évêques, mais les auctores
fidei. Quelque faux qu'eût été l'esprit de l'Eglise occidentale,
elle ne serait jamais arrivée à ses dogmes erronés, si elle
n'avait pas permis à son patriarche de devenir précisément un
auteur, un fabricant de dogmes, en lui permettant de devenir
le chef de l'Eglise. En Orient, le dogme n'est définissable que
dans un concile œcuménique. Nous pouvons subir des courants
d'idée dans tel ou tel autre sens; nous pouvons comprendre
certains dogmes dans un sens juste ou dans un sens inclinant

Je cite M. Solovieff comme celui des antagonistes de l'ancien-catholicisme qui
a le plus de talent et le plus de science. Vous connaissez de nom quelques autres.



-- 108 —

trop vers la gauche (calvinisme, luthéranisme, etc. ou trop
vers la droite (ultramontanisme) ; mais le dogme restera intact
et finira toujours par être reconnu clans sa vérité primordiale.
L'erreur ne devient incorrigible que si elle se cristallise; l'opinion

théologique ne devient incurable que si elle est dogma-
tisée ; et cela ne peut pas nous arriver, car une dogmatisation
ne peut se faire, comme je l'ai dit, que par l'organe d'un concile

œcuménique. Quelque fausse que soit la direction prise en
Orient par l'opinion de telle ou telle école théologique, quelque
mauvaise que soit son influence, cette influence ne pourra pas
transformer la fausse opinion en dogme. C'est pour cela que
les énonciations de tel ou tel théologien orthodoxe ne nous
paraissent pas très terribles. Nos théologiens ne sont pas notre
Eglise.

Il me semble que M. l'abbé X. se trompe dans son
appréciation, ou plutôt dans sa définition des différents courants de

l'idée théologique. Il dit qu'il déteste l'ultramontanisme et qu'il
n'en veut pas. On croirait que, pour lui, il n'y a que
l'ultramontanisme ou la vérité ; mais il n'y a pas que ce dilemme,
que ces deux façons de comprendre la vérité religieuse. Il y
en a une troisième, à l'opposé de l'ultramontanisme, et tout
aussi éloignée de la vérité : c'est celle que, comme terme de

discussion, nous pourrions nommer l'idée «protestante». Je

m'explique: si l'ultramontanisme demande une soumission de

l'idée personnelle à une autorité étrangère (celle du pape), qui
n'a aucun droit à cette soumission, à cet esclavage, l'idée
«protestante», qui n'admet aucune autorité étrangère (pas
même celle de l'Eglise œcuménique), est sous ce rapport
exactement aussi éloignée de la vérité que l'ultramontanisme, et c'est
une erreur qu'il faut aussi et tout autant avoir en vue. Par
conséquent, il n'y a pas à se troubler à l'idée que nous avons
parmi nous des gens qui inclinent vers l'un ou l'autre côté du

flot religieux. Ces divergences d'opinion ne portent pas sur le

dogme. Si nous sommes unis avec les anciens-catholiques (et

j'espère que nous le serons), nous le serons dans le dogme,
qui reste et doit rester dans la forme que lui a donnée l'Eglise
universelle. En cela certainement nous serons liés ; mais pourquoi

devrions-nous empêcher nos théologiens d'avoir sur telle

ou telle question les opinions qu'ils trouvent justes, si toutefois

ces opinions laissent le dogme intact? Sous ce rapport le



__ 109 —

danger entrevu par M. l'abbé X. me paraît absolument
illusoire; car, je le répète, la condition de l'union est l'identité
du dogme et non pas l'identité du goût, des tendances, des

opinions. Il me semble que M. l'abbé X. confond des choses

passablement disparates. Il dit, par exemple, que notre Eglise,
tout en rejettant l'infaillibilité du pape, risquerait de prendre
les fausses doctrines, les procédés erronés, les raisonnements
malsains de Rome. Il faudrait préciser ce que veut dire le mot
doctrines. S'agit-il de dogmes ou d'opinions? M. l'abbé X. me
semble aller bien au delà du nécessaire en exigeant l'unité,
même en dehors du dogme. Il me semble qu'il répète l'erreur
dans laquelle précisément tombent ses antagonistes et nos
antagonistes.

Il y a certainement des doctrines, des opinions fausses au
point de compromettre le dogme ; tout cela est à débattre, et
c'est précisément ce dont s'occupent actuellement les deux
commissions (orthodoxe-orientale et ancienne-catholique). Leur
tâche n'est pas facile ; car certaines opinions, à force d'être
admises dans telle ou telle Eglise, finissent par y acquérir une
position non seulement indiscutée, mais même indiscutable, et
il faut bien des efforts et bien du temps pour que tout reprenne
la place qui lui est due. Ce ne sont souvent que des mots, des

termes, auxquels on est habitué dès l'enfance ou du moins dès
les premières années des études, et qui s'emparent de la place
qui doit appartenir à Vidée; mais ils s'incrustent si fortement
dans l'esprit qu'on voit des gens qui sont presque enclins à
sacrifier l'idée, pourvu qu'on ne les trouble pas dans la
possession du mot. Il est incontestable que, pour beaucoup
d'anciens-catholiques, tel est le cas avec le terme Filioque, comme
chez nous avec le mot transsubstantiation.

J'espère cependant que nous finirons par nous entendre
et par arriver à une solution vraie, conforme à la doctrine de
l'Eglise œcuménique, et acceptable pour tous. En effet, vous
admettez qu'il n'y a apVun principe vital dans la Trinité, le
Père; nous admettons que la faculté du Logos de servir de
Médiateur entre le St-Esprit et le monde créé lui appartient
de toute éternité, lui est inhérente, immanente. Or, je crois que
c'est là un terrain sur lequel on parviendra à s'entendre. Le
joint des deux façons de voir est facile à saisir. Il en est de
même pour la question de la transsubstantiation. Nous ne lui



— 110 -
attribuons pas, il est vrai, le sens par trop matérialiste que lui
donne le concile de Trente, ni même celui, mitigé, que lui
donne l'encyclique des patriarches orientaux adressée aux
anglicans (1723); mais nous y sommes habitués depuis plus de

deux siècles ; bien que ce mot soit un mot barbare, comme le
dit Guettée, et qu'il ne paraisse pas dans notre liturgie, ce

mot, dis-je, expliqué comme il faut, en dehors de tout appareil
philosophique et surtout en dehors de toute conception matérialiste

et matérialisante, nous paraît admissible, nous paraît
rendre l'idée d'un vrai changement du pain et du vin en la
chair et au sang du corps transfiguré du Seigneur:). Vous,
d'un autre côté, vous admettez aussi que ce changement est
vrai et que le Christ est présent vraiment, réellement,
substantiellement (vere, realiter, substantialiter). Il y a donc lieu
d'espérer que là aussi nous finirons par nous entendre ; car ce
n'est pas une question de principe qui nous sépare. Mais il y
a autre chose ; en dehors des savants qui peuvent s'entendre
assez facilement, il y a les masses, qui, elles aussi, ont un mot
à dire dans tout cela. Leur ignorance doit aussi être prise en
considération. On ne peut pas se passer de leur consentement,
fût-il même tacite Or les masses ne peuvent pas être gagnées
(je parle des questions religieuses) à force de syllogismes
théologiques; il faut donc, dans des questions de ce genre,
procéder avec une grande circonspection.

Les appréhensions de l'auteur sur les règles disciplinaires
que les Orientaux voudraient imposer à l'Occident sont
absolument illusoires. Plus loin, il parle d'introduire le mariage des

évêques. J'avoue que je serais surpris de voir les anciens-

catholiques introduire chez eux le mariage des évêques. Sans

doute dans les premiers temps les évêques étaient mariés ; on

suppose que St. Pierre, qui n'a peut-être pas été évêque à

Rome, mais qui l'a certainement été à Antioche, était marié;
mais le célibat des évêques, en Occident comme en Orient, a

été établi depuis fort longtemps, et je crois qu'on aurait grandement

tort de modifier les règles disciplinaires de l'Eglise
universelle. Si le célibat des prêtres offre des dangers pour la

morale publique (les tribunaux criminels fournissent
malheureusement trop d'exemples à l'appui de cette idée), il ne peut

l) Il est clair que tout cela ne saurait transformer ce mot en dogme.



— Ill —

en être question dans le cas des évêques. Mais, encore une
fois, c'est une question de discipline et certainement dans ces
sortes de questions, la latitude la plus grande aurait dû régner
des deux côtés.

L'abbé X. exprime plus loin un désir assez difficile à remplir:

il voudrait que 1'« Orient» désavouât officiellement ceux
de ses théologiens « dont la doctrine et la pratique sont plutôt
ultramontaines». Comme il faudrait aussi qu'il désavouât
officiellement ceux de ses théologiens dont la doctrine et la,

pratique sont plutôt protestantisantes, l'Orient aurait, je crois,
beaucoup à faire Or, il y a autre chose à faire.

L'auteur, en terminant ses considérations sur l'Eglise
d'Orient, émet une idée extrêmement juste : il dit qu'il ne nous
faut ni une union boiteuse, ni une union hypocrite, mais une
union ferme, solide et sincère! Espérons que celle à laquelle
travaillent en ce moment les théologiens orthodoxes et anciens-
catholiques sera précisément telle que le veut l'auteur de la
lettre

Wiesbaden, novembre 1897.
A. Kiréeff.

III. — Reply of the Right Rev. Bishop of Salisbury.
The Editor of the International Review of Theology has

courteously asked me—as an occasional contributor to his
valuable periodical—to make some reply to the strictures of
the Abbé X. on the Anglican Church in its supposed relation
to the Old Catholics.

In the first place I venture to think that the Abbé is
mistaken in supposing that there is a "project of union"
entertained on either side. In the Church of England at this moment
we are anxious about two things—reunion with our separated
brethren (Presbyterians, Nonconformists and Dissenters) at
home, and federation with other Episcopal Churches abroad.
We think that this is the right policy: and while we desire
to form one homogeneous body with our own countrymen, we
are willing to acknowledge the orthodoxy and catholicity of
foreign Churches differing considerably from ourselves in ritual
and in their method of presentation of the truth, provided that



— 112 —

they are willing to hold out the right hand of fellowship to
us. Reunion at home ; Federation abroad ; this is our policy as
exhibited by the Resolutions of the Third and Fourth Lambeth
Conferences of 1888 and 1897. We have not indeed formulated
any terms as to the proposed alliance with foreign Churches,
though various resolutions of these Conferences shew our
readiness to enter into negotiation on the subject. We have
however laid down the terms of a basis for approach to home
Reunion, which may be mentioned here as throwing light on
our intentions. The Articles named are four and run as follows:

" (A) The Holy Scriptures of the Old and New Testaments,
as 'containing all things necessary to salvation', and as being
the rule and ultimate standard of faith.

" (B) The Apostles' Creed, as the Baptismal Symbol; and the
Nicene Creed, as the sufficient statement of the Christian faith.

" (C) The two Sacraments ordained by Christ Himself—
Baptism and the Supper of the Lord—ministered with unfailing

use of Christ's words of institution and of the elements
ordained by Him.

" (D) The Historic Episcopate, locally adapted in the methods
of its administration to the varying needs of the nations and

peoples called of God into the Unity of Llis Church. " See

The Lambeth Conferences (pp. 280-281), resolution 11 of 1888.

I quote this resolution, though it refers only to home

Reunion, as exhibiting, on the one hand, the judgment of the

Anglican Church as to the minimum requirements on the basis
of which it could be willing to treat with others at home and
abroad ; and on the other hand as illustrating a fortiori the

sort of terms which we should be inclined to lay down in case
of federation with a foreign Church.

It is impossible to suppose that we should seek to dominate

the faith and practice of foreign Churches in detail, when

we are willing to treat with those at Home—who must from
the nature of the case, if reconciled, become one body with
us—on such simple conditions. No doubt, these conditions are
"fundamentals": and the "Historic Episcopate" in particular
includes the whole essential doctrine as to Confirmation and

Holy Orders and the position and duties of the Clergy: but

we feel sure that this would follow a general acceptance of
the basis. And on these points we are substantially at one

with the Old Catholics.



— 113 —

We seek then for a federation of national or particular
Churches outside our own countries. Such a federation already
exists up to a certain point between ourselves and the Old
Catholics of Germany and Switzerland. By resolutions of the

Old Catholic Synods Anglicans are admitted to holy Communion,

and that in both kinds, in these two countries (see Geh.-

Rat von Schulte, Der Ältkatholicismus, pp. 654-656). This was
a privilege of which the present Archbishop of York and I
.availed ourselves at Olten some years ago. On the other hand,
by resolutions of the Lambeth Conferences of 1888 and
1897, Old Catholics are admitted to Communion in Anglican
Churches on the same conditions as our own communicants.
No doubt this federation might be made closer and I for one

hope that it may be so, as time goes on; but we have not
made any attempts to interfere with the independence of the
Old Catholic Churches, whose spirit of liberty we recognise as

.closely akin to our own.
The Abbé makes some general remarks on English

character, which I venture to believe are mainly due to defective
acquaintance with our people. Political estrangement and
jealousy, and a certain tendency to take different points of
view of the same question, have led in times past to an habitual

and almost systematic undervaluing of national
characteristics on both sides of the Channel. But in England this is

very much a thing of the past. An educated Englishman, at
any rate an English Churchman, would hardly write of Frenchmen,

as a nation, in the way which seems to come naturally
to the Abbé to incline to write of Englishmen. I am glad to
see that he is conscious that this is a hazardous proceeding.
I trust that I may some day have the pleasure of making his
acquaintance and of dispelling his prejudices.

We have (as I have asserted) no desire to dominate the
faith and practice of the Old Catholics. If we had conceived
any such designs we should have paid much more attention
to the Old Catholic question than we have done. My
grievance against my countrymen is that they pay so little attention

to the subject; and I know that the Editor of the
International Review is well aware that it is so. But the better
informed among us do perceive that the Old Catholics have
a position as mediators between East and West which may

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 8



— 114 —

make them valuable allies in our policy of federation. It is on
this account that we welcome the expected revival of the Bonn
Conferences, under the presidency of Bishop Weber.

The Abbé goes on to raise the question of the XXXIX Articles,
to which we are accustomed to hear objections. Probably the
majority of those who make such objections are not aware
that these Articles are not imposed on any persons except the
Clergy and then only in the following terms: " I assent to the-
XXXIX Articles of Religion and to the Book of Common
Prayer and of the Ordering of Bishops, Priests and Deacons..
I believe the Doctrine of the Church of England as therein set
forth to be agreeable to the Word of God"... This is the
only doctrinal formula which a Priest in England subscribes.
Further we have an old Canon which severely forbids impugning

the Articles as superstitious or erroneous (Canon V of
1603).

The Articles are indeed in a very different position from
other symbolical documents which we accept. They are not
like the Creeds, part of our inheritance in common with the
universal Church. They are not like Canons of General Councils,

which we venerate as the work of the Holy Spirit solemnly
invoked to aid the Church according to Christ's promise. They
are not like our Catechism, every word of which is taught in
our schools to little children. Archbishop Bramhall says—as
it seems to me very well—-in comparing the XXXIX Articles
with the Creed of Pope Pius IV. : " We do not hold our
XXXIX Articles to be such necessary truth extra quam non
est salus—'without which there is no salvation'—nor enjoin
ecclesiastic persons to swear unto them, but only to subscribe
them, as theological truths for the preservation of unity among
us, and the extirpation of growing errors " (a Replication to*

the Bishop of Chalcedon, published A. D. 1656, Works, vol. II,
p. 201, A. C. L.). We are bound, then, to give a general assent
to the Articles as agreeable to the word of God, and not to
contravene their teaching as superstitious or erroneous. But
we are not bound to teach positively every word that is in
the Articles, or to refrain from criticizing some of their expressions

as defective and inexpedient, or from, treating some parts of

them as out of date or of less interest to us in these days.
That this is so is clear from another resolution of the

Lambeth Conference of 1888, n. 19 (1. c. p. 284), which lays



____ 115 —

down that in newly-constituted Churches of our Communion it is

necessary that we should have " satisfactory evidence that they
hold substantially the same doctrine as our own, and that their
clergy subscribe Articles in accordance with the express
statements of our own standards of doctrine and worship ; but that
they should not necessarily be bound to accept in their
entirety the thirty-nine Articles of Religion. "

The Abbé's suggestion, however, that we should
"renounce " the Articles seems to me an unpractical one. He
probably is not aware that up to the present century—in fact
up to the time of J. H. Newman and Tract XC—attacks upon
the Articles came chiefly from persons of Puritan or Arian
tendencies, and not from High Churchmen. They contain a

great mass of well-guarded dogmatic statements which it would
be most inconvenient and imprudent to surrender. Nor would
a revision of them in detail, so as to make them a completer
body of doctrine, be possible. The time is not opportune for
such laborious and technical theological work. It is work which
the Old Catholics have expressly declined, being content with
the ancient Creeds and with modern Catechisms.

The true policy seems to be to let the Articles stand as

they are as a monument of XVIth century theology to which
we give a general but not minutely scrupulous assent, and
which we do not seek to impose textually on all Churches of
our own Communion, much less upon those in a federal relation

with ourselves.
The Abbé goes on to assert that we only accept two

Sacraments and four Œcumenical Councils. This is not the case
as regards the Sacraments. Some persons among us do
consider that the pre-eminence assigned to the two " Sacraments of
the Gospel", which have signs ordained by Christ Himself and
are treated by the Church at large as generally necessary to
salvation, is such as to make it unfitting to use the title in respect
to other "Sacraments of the Church". But this is not borne
out by our formularies, which (with some slight inconsistency of
phrase) recognise a wider as well as a narrower sense of the term
Sacrament. The question between us and the ancient Churches
of the East and West is almost entirely a verbal and technical
one. All scholars acknowledge that the assertion of the seven
fold number of the Sacraments, as a doctrine of absolute and



_ Ilo __

substantial importance, is a mere piece of scholasticism. In
illustration of this I may refer to a good article of Professor
Reusch in this Review, Die Siebensahi der Sakramente (vol. I,
pp. 181-205, for 1893). And, as to their relative importance, the
Council of Trent itself anathematizes any one who says that
all of them are of equal dignity (Sess. VII de Sacr. Canon III).
It would be easy enough to draw up a definition by which
the Canons of Trent and the formularies of the Church 01

England should be equally satisfied. I will hazard one which
I could, if need be, defend in detail. "Sacraments of the Church
are sacred ordinances ordained or sanctioned by our Lord
Jesus Christ Himself, in which outward visible signs indicate
and convey to faithful receivers, by God's will, a corresponding
invisible grace. Two of these Sacraments are of greater dignity
than the rest, inasmuch as the Gospel records that their
outward visible signs were ordained by Christ Himself, and on
this account they alone are considered by the Church as generally

necessary to salvation. Other commonly called Sacraments,
such as Confirmation, Ordination, Matrimony, Penitence and

Visitation of and Prayer for the Sick, which supply the great
general needs of mankind as the subject of salvation, are of
less dignity than the first two, but have a higher position than
other rites and ordinances of the Church, and equally with
the first convey grace to the faithful receiver."

As regards Œcumenical Councils we have no formal
pronouncement as to their number emanating from any of our
Church Assemblies. An important Act of Parliament (I, Elisabeth,

chap. 1) mentions the first four as specially authoritative
in cases of heresy. One of the Homilies speaks of the first six
with respect. But, as a matter of strict legality, we have, acting
as a Church, never rejected by name any Church Council—
that of Trent not excepted. As a matter of custom, while we
consider the first four to be (as they certainly are) the most

important, we have, I imagine, no prejudice against the fifth
and sixth. We are all ready to condemn the Monothelite heresy,
and we are not in a position to justify Pope Honorius. On the

other hand we do not employ sacred pictures in our worship
(though we admit them to our Churches) and I, at any rate,
should object to their use in any more marked degree than is

customary at present. But we look at the seventh Council as



— 117 —

one largely affected by local and political considerations, and
as one which very little concerns us. It is probable that the
Greeks may mean less by their âonaGjxoç and xqirjiixi) tcqoGxvvtqGiç

than they sometimes seem to us colder Westerns to mean. We
should, I presume, agree to leave this open as a matter of
ritual which may be differently decided in different countries;
although we cannot but fear that the custom may produce a

wrong impression on Jews and Moslems, and may retard their
conversion to the true faith.

The Abbé's opinion about the strength of different parties
in England seems to be founded on insufficient data and is, in

my opinion, hardly correct. We are sometimes inclined to imagine
that the (perhaps unconscious!}') ultramontane party in Russia
is stronger than it is in England. But this is difficult to estimate.
Nor do I recognise much truth in the Abbé's description of
my episcopal colleagues. I imagine that he knows something
about our constitutional position and our incomes, and argues
from them what a French Bishop would be likely to be and
do in such circumstances.

The idea that the English Episcopate is "trop politique"
is quite beside the mark. We have no connection with
political parties, nor do we use our political opportunities as much,
perhaps, as we ought to do in justice to social and moral questions.
Our incessant occupations often prevent us from entering into
and so influencing society as much as we should do. As to
simplicity of life, the Abbé will perhaps be interested to learn
that, after the great Debate in the House of Lords on Home
Rule for Ireland on Sept. 8, of 1893, four Bishops, one of them
ninety years of age, walked home unattended, three of them
carrying their bags with robes, at one o'clock in the morning.
This was merely their natural way of doing things. I happen
to remember it only because of the remarkable occasion. We
go about in public conveyances like the rest of the world,
and often without chaplain or servant.

The Anglican Church again is far from supposing itself
infallible. We regret the faults and excesses, and the
shortcomings of our ancestors, as well as our own. We sigh deeply
over our divisions and over the sectarian temper of our people.
The latter indeed is due to causes which lie deep in our
national history : Great Britain is a small island, but it has at-



— 118 —

tracted, from various causes, a great variety of invaders and
settlers mostly antagonistic to one another, but all alike in their
love of freedom. To name only a portion of these elements, we
have various tribes of Celts and Belgae, Roman soldiers of
many nationalities, Saxons, Angles and Jutes, Danes,
Normans, Flemings, Huguenots and other religious refugees,
multitudes of Germans bound on commercial enterprises, Jews in
crowds, and now a number of Orientals. The freedom and
hospitality of the country has drawn them to it. They have
often brought their own religious prejudices ; and, finding
religious toleration, have often preferred to found or to join a sect
rather than to enter into union with the national Church. But
after some 250 years we are I think, as a nation, growing
tired of sectarianism, and if the Church rises to the height of
her great opportunity she will go on regaining hold over the
population with increasing rapidity.

We in the Church of England are hardly responsible for
the multitude of sects in North America. Our Government in
the 17th century fostered the emigration of Puritans and

Quakers to that country, but neither then, or in the 18th

century, did its duty to members of the Church. The colonies were
supposed to be in the Diocese of London! It was not until
the year 1784 that Samuel Seabury was consecrated Bishop
for the United States then just independent. The first English
Colonial Bishop was Bishop Inglis of Nova Scotia consecrated
in 1787.

I have answered somewhat shortly, but I hope not
discourteously. I should say to the Abbé X. "Come and judge
for yourself. We do not wish to lead you to become a member
of the Church of England, unless indeed you settle in this

country. But we do desire to have intelligent friends on the
continent who will help us to propagate the general policy of
federation, whether they are attached to the Old Catholic
Churches or not. We believe that our desire in this matter
is according to the mind of Christ, and in no way interested

or selfish."
John Sarum.

Salisbury, 4th November 1897.


	L'ancien-catholicisme et l'union des Églises jugés par un prêtre catholique-romain

