
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


57

LE DOGME
ET

LA SPÉCULATION THÉOLOGIQUE

DANS LA QUESTION TRINITAIRE.1)

IV. Les Pères.

Il est impossible de citer ici tout ce qui a été dit par tous
les Pères sur le dogme trinitaire et sur la manière de le
concevoir. Aussi me bornerai-je à quelques textes de quelques
Pères, soit d'Orient, soit d'Occident. En les examinant de près,
les lecteurs remarqueront deux choses : d'abord, que les points
sur lesquels ils sont constants et unanimes n'ajoutent rien,
quant au fond, au résumé doctrinal que nous avons donné
précédemment 2) ; ensuite, que sur les autres points leurs explications

sont diverses, et que dès lors elles ne sauraient être
assimilées au dogme même, qui est un, mais qu'elles doivent
être laissées à la libre appréciation et à la piété de chacun,
la liberté dans l'Eglise du Christ étant la même pour tous les
fidèles: ubi Spiritus Domini, ibi libertas.

On peut suivre, dans cette exposition patrologique, deux
plans: le premier, qui consiste à exposer méthodiquement les
différentes parties de la doctrine trinitaire et à appuyer
chacune des textes des Pères qui y correspondent ; le second, qui
consiste à citer les Pères chronologiquement, et à rapporter

') Voir la Revue, 1897, n° 20, p. 751-769.
2) Ibid., p. 760-761.



— 58 —

ce que chacun dit de plus essentiel et de plus caractéristique.
Le premier plan a été suivi dans tous les manuels de
théologie, et en particulier par Klée dans son Manuel de l'histoire
des dogmesl), et par Mgr. Macaire dans la Théologie dogmatique

orthodoxe2). C'est pourquoi je suivrai le second plan.

I. Pères orientaux. — 1° St. Justin (f 168). Voyons ses deux
Apologies et son Dialogue avec Tryphon.

/re Apologie, n. 5: Le Verbe a parlé aux Grecs par
Socrate, et personnellement aux Barbares en J.-C. « Neque enim
apud Grsecos solum haec a Verbo per Socratem convicta, sed

apud Barbaros etiam ab ipso ilio Verbo forma induto et ho-
mine facto ac Jesu Christo appellato. Cui cum credamus ...»

N. 6 : Patrem et Filium qui ab eo venit ac nos ista docuit,
et cseterorum qui illum assectantur, eique assimilati sunt,
bonorum angelo rum exercitum, et Spiritum propheticum colimus
et adoramus

N. 12 : Jesus Christus magister noster, Parentis et Domini
omnium Dei Filius et Apostolus.

N. 13: St. Justin glorifie d'abord le Père, puis le Fils,
ensuite l'Esprit : «... immutabilem et sempiternum et Patrem
omnium Deum, et Jesum Christum veri Dei Filium, ipsumque
secundo loco, Spiritum autem propheticum tertio ordine.»

N. 14: Et nos, postquam Verbo credidimus, ab istis quidem
descivimus, ac solum ingenitum Deum per ejus Filium sequi-
mur.

N. 21 : Deum autem Verbum, quœ prima est Dei
progenies, sine mistione genitura, dìcimus, Jesum Christum ma-
gistrum nostrum

N 22: Quod si modo singulari et a communi creatione
diverso genitum illum ex Deo dicimus Verbum Dei.

N. 23: Tum etiam ut vobis constet Jesum Christum, cum
Dei Verbum et primogenitus et virtus sit, solum proprie
Filium ex eo genitum esse.

Au n. 37, St. Justin parie de la personne du Père ; au
n. 38, de la personne du Christ, et plus loin de l'Esprit
prophétique qui parle et qu'il faut entendre.

*) Voir la traduction française par P.-H. Mabire, T. Ior, p. 217-312.
2) Voir la traduction française, T. Ior, p. 193-425.



— 59 —

N. 46 : Christum primogenitura Dei esse ac Rationem illam
cujus omne hominum genus particeps est, didicimus.

N. 60: His lectis Plato, nec satis accurate perspectis, cum
figuram crucis esse non attenderet, sed decussationem esse

crederet; alteram illam, post principem Deum, Virtutem in
universo decussatam esse dixit. Quod autem ab eo tertium
dicitur, inde ortum quod Spiritum Dei apud Mosern super
aquas ferri legerat.

N. 61 : In nomine Jesu Christi et in nomine Spiritus sancti
qui per prophetas omnia ad Jesum spectantia prsenuntiavit, is
qui illuminatur, abluitur.

N. 63 : Verbum Dei est ejus Filius Et locutus est Mosi
Angelus Dei in fiamma ignis e rubo et dixit : Ego sum. existons
ille, Deus Abraham, Deus Isaac, Deus Jacob, Deus patrum
tuorum Hscc autem eo diximus, quo Filium Dei et aposto-
lum esse Jesum Christum demonstraremus : qui quidem cum
antea Verbum esset, ac modo in specie ignis, modo in imagine
incorporea visus esset, nunc voluntate Patris pro mimano
genere factus ea etiam perpeti sustinuit quœcumque in eum
insani Juclari, dœmonum impulsu, moliti sunt. Qui cum Verbum

sit primogenitura Dei, Deus etiam est.
N. 67: In omnibus oblationibus laudamus creatorem

omnium per Filium ejus Jesum Christum et per Spiritum sanctum.
IP Apologie, n. 6: St. Justin parie d'abord du Père, qu'il

appelle « Parens universorum, Deus, Conditor, Dominus, LIerus».
Il ajoute : Ejus autem Filius, qui solus proprie Filius dicitur,
Verbum antequam mundus crearetur, quod et una cum eo

aderat, et genitum est, cum per illud initio omnia condidit et

ornavit, hic Filius, ex eo quod unctus sit et per eum Deus
omnia ornaverit, Christus vocatur

N. 13: Natum ex ingenito et non enarrabili Deo Verbum
secundum Deum adoramus et amamus.

Dialogue avec Tryphon, n.62: Sed hœc ipsa vere ex Patre
prolata progenies, ante res omnes creatas una erat cum Patre,
et cum ea Pater colloquebatur : quemadmodum Scriptura per
Salomonem declaravit, hanc ipsam, quœ Sapientia a Salomone
dicitur, et principium ante omnia opera et progeniem, a Deo

genitam esse, qui idem etiam docet per revelationem Josuœ
filio Navœ factam.

N. 64 : Ille Dominus et Christus ac Deus agnitus



— 60 —

N. 76: Christum non esse hominum opus, sed voluntatis
illius qui eum produxit, Patris universorum Dei... Et David
futurum fuisse ante solem et lunam prœdicavit, ut ex utero
secundum Patris voluntatem nasceretur, eumque, cum Christus
sit, Deum fortem et adorandum esse declaravit.

N. 128: Ac Christum quidem Dominum et Deum Dei
filium esse, et virtute prius apparaisse ut virum et angelum,
et in gloria ignis, velut in rubo et in judicio de Sodomis facto,,

jam demonstratum est. Verbum appellant quia Patris
sermones ad hommes perferat. Hanc autem virtutem a Patre
abscindi aut separari non posse, quemadmodum lux solis in
terra abscindi et separari nequit a sole qui est in cœlo
Cum virtutem illam ex Patre genitam dicerem, virtute et vo-
luntate ipsius, non vero per abscissionem, quasi Patris
substantia divideretur, quemadmodum caetera omnia quœ dividuntur
ac scinduntur, non eadem sunt, ac antequam scinderentur : ac
exempli causa sumpsi ignés, quos ex alio igne accendi vide-
mus, non imminuto ilio, ex quo multi accendi possunt, sed
eodem manente.

2° Athénagore. Legatio pro Christianis (177), n. 10: Sed
et Filius Dei Verbum Patris in idea et operatione ; ab eo enim
et per ipsum facta omnia, cum Pater et Filius unum sint. Cum
autem Pater sit in Filio et Filius in Patre, unitate et virtute
Spiritus, mens et verbum Patris est Filius Dei. Quod si vobis
pro summa vestra intelligentia inquirere subeat, quid sibi velit
Filius, dicam breviter primam esse Patris progeniem, non quod
factus sit (ab œterno enim Deus habebat in se ipso Verbum,
utpote ab œterno rationalis), sed quod prodierit, ut omnium
materialium rerum, quœ instar informis naturœ et inertis terrœ,
partibus crassioribus commixtis cura levioribus, jacebant, idea
et actus foret.. Atque ipsum illum Spiritum sanctum, qui in
prophetis operatur, effluentiam Dei esse dicimus, emanantem
et redeuntem veluti radium solis

N. 12: Tum quœ Filii cum Patre unio, quœ Patris cum
Filio communicatio, quid Spiritus, quœ trium unio et in unitate
distinctio, Spiritus, Filii, Patris (Connaître le Père, le Fils,
l'Esprit, connaître leur union, telle est la vie à laquelle nous
sommes appelés.)



— 61 —

3° Théophile (f v. 190). Ad Autolycum. Lib. II, n. 10:
Habens igitur Deus suum ipsius Verbum in propriis visceribus
insitum, genuit illud cum sua sapientia, proferens ante omnia.
Hoc Verbo usus est administro operum suorum, et per illud
omnia condidit. Vocatur principium, eo quod principatum habeat
et dominatum eorum omnium, quœ per ipsum creata sunt. Hic
igitur, ctim sit Spiritus Dei et principium et sapientia et virtus
Altissimi, descendebat in prophetas, ac per eos de mundi crea-
tione et cœteris rebus loquebatur; nondum enim erant pro-
phetœ cum mundus crearetur, sed tantum sapientia Dei quœ
est in eo, ac sanctum Verbum ejus, quod ei semper adest..

N. 15: Très Uli dies qui ante luminaria fuerunt, imago
sunt Trinitatis, Dei, ejus Verbi, ejusque Sapientiœ.

N. 18: Faciamus hominem ad imaginera, et similitudinem.
Nemini autem clicit : faciamus, nisi Verbo suo et Sapientiœ suae.

4° Hippolyte. Contra Noetum, n. 1 : Noetus dixit Christum
esse eumdem Patrem, ipsumque Patrem genitum esse et
passimi. — N. 3: Ipse Christus est Pater, ipse Filius ; ipse passus
est, ipse se excitavit a mortuis

N 4. Hippolyte dit : « Incarnato Verbo et facto homine,
Pater erat in Filio et Filius in Patre, conversante Filio cum
hominibus Verbum erat, Spiritus erat, Virtus erat. Unus
commune nomen, et in usu apud homines sibi sumpsit, vocatus
a princìpio Filius hominis, propter futurum, quamvis nondum
esset homo

N. 7 : (Christus) non dixit : Ego et Pater unum sum, sed

unum sumus. Illud sumus non dicitur de uno, sed sic dixit
quia duas personas demonstravit, unam autem potentiam sive
virtutem.

N. 8: Pater, Filius et Spiritus sanctus, hi sunt vere très.
Quod si vult scire quomodo unus Deus demonstratur, sciat
unam esse virtutem sive potentiam hujus; et quantum ad
virtutem pertinet, unus est Deus Unus est Deus, sed ingenitus,
impatibilis, immortalis, qui omnia facit quœ vult, sicut vult et
quando vult.

N. 10: Satis nobis est scire solum nihil esse Deo coœvum.
Nihil erat praeter ipsum ; ipse solus multus erat. Nec enim erat
sine ratione, sine sapientia, sine potentia, sine Consilio. Omnia
erant in eo, ipse erat omnia. Quando voluit et quomodo voluit,



— 62 —

ostendit Verbum suum per quern omnia fecit. Eorum quœ
facta sunt, ducem, consiliarium et operarium, generabat Verbum

: quod Verbum cum in se haberet essetque mundo creato
inaspectabile, fecit aspectabile

N. 11: Atque ita adstitit ei alius. Cum alium dico, non
duos Deos dico ; sed tanquam lumen ex lumino, et aquam
ex fonte, aut radium a sole. Una enim virtus ex toto: totum
vero Pater, ex quo virtus Verbum : hoc vero mens, sive seusus,
qui prodiens in mundum, ostensus est puer Dei; omnia per
eum facta sunt, ipse solus ex Patre genitus.

N. 13: Si ergo Verbum mittitur per Jesum Christum,
voluntas Patris est Jesus Christus. — L'annotateur de l'édition
de 1716 (Hambourg) dit: «Sic Filium ßovlrfiiv sive Hélrifia
Patris dixere multi veteres. »

N. 14: Duos Deos non dicam, sed unum; personas vero
duas, œconomiam tertiam, gratiam dico sancti Spiritus. Pater
quidem unus, personae vero duœ, quia Filius ; tertia autem
Spiritus sanctus. Pater mandat, Verbum perficit, Filius autem
ostenditur per quem Pater creditur. (Economia consensionis
redigitur ad unum Deum, unus enim est Deus, qui mandat,
Pater; qui obeclit, Filius ; qui docet seientiam, Spiritus sanctus.
Pater qui est super omnia, Filius per omnia, Spiritus sanctus
in omnibus Per hanc trinitatem Pater glorificatur. Pater
enim voluit, Filius fecit, Spiritus sanctus manifestum fecit:
omnes igitur Scripturœ de hoc prœdicant.

N. 16: Virtus Patris, quod est Verbum Dei, e ccelo
descendit, et non ipse Pater, sic enim ait : Ego ex Patre exivi et
venio. Quid est autem quod ex Patre exivit nisi Verbum?
Quid est quod ex ipso genitum est nisi Spiritus, id est
Verbum? De Verbi generationis ratione qua Deus Pater gene-
rare voluit, generavit sicut voluit. Non satis est tibi scire quod
Deus mundum condidit nisi audens inquirere quomodo condidit?
Non sufficit tibi cognoscere quod Filius Dei tibi apparuit ad

salutem, si tarnen id credis ; sed insuper quomodo genitus est
secundum Spiritum, curiose indagas

N. 17 : Credamus igitur secundum traditionem apostolorum
quod Deus Verbum e cœlis descendit.

5° St. Irènee (f v. 202). Adversus Hœres., L. I, c. 2:
St. Irénée cite le symbole, où est résumée la doctrine de la
trinité.



— 63 —

L. II, c. 28: St. Irénée remarque que, nous aussi, nous
concevons et engendrons une parole, un verbe, par la pensée,
mais que ce serait déraisonnable de vouloir juger de la
génération en Dieu par la nôtre.

L. III, c. 16 : Apostoli neminem alium Deum. vocaverunt.
nisi solum verum Deum Patrem et Verbum ejus, qui in
omnibus principatum ejus habet. — C. 20: In Christi nomine-
subauditur qui unxit, et ipse qui unctus est, et ipsa unctio in
qua unctus est. Et unxit quidem Pater, unctus est vero Filius,.
in Spiritu qui est unctio (Irénée insiste plutôt sur la constatation

de la croyance en la divinité de Jésus-Christ que sur
l'explication même de la trinité.)

L. IV, c. 14: Verbum suum solus cognoscit Pater: utra-
que autem haec et sic se habere manifestavit Dominus, et
propter hoc Filius révélât agnitionem Patris per suam mani-
festationem. Agnitio enim Patris est, Filii manifestatio. Omnia

per Verbum manifestantur Agnitio Patris Filius, agnitio
autem Filii in Patre et per Filium revelata In omnibus et

per omnia unus Deus Pater, et unum Verbum, et unus Filius,
et unus Spiritus, et una fides et salus omnibus credentibus in
eum. — C. 17 : Ministrat ei (Deo) ad omnia sua progenies et

figuratio sua, ici est Filius et Spiritus sanctus, Verbum et
Sapientia, quibus serviunt et subjecti sunt omnes angeli. — C. 66 :

Spiritalis vere qui est. semper eumclem Deum sciens, et

semper eumdem Verbum Dei cognoscens, et semper eumdem
Spiritum Dei cognoscens... — C. 75: Et sic principalitatera
quidem habebit in omnibus Deus. Quoniam et solus infectus,
et prior omnium, et omnibus ut sint, ipse est causa: reliqua
vero omnia in subjectione manent Dei. Subjectio autem Dei,
incorruptelœ perseverantia est ; incorruptela autem gloria in-
fecti. Per hanc igitur ordinationem, et hujusmodi convenientiam,
et talis factus, et plasmatus homo secundum imaginem et
similitudinem constituitur infecti Dei, Patre quidem bene sentiente,
Filio vero ministrante et formante, Spiritu vero nutriente et

augente, nomine vero paulatim proficiente et perveniente ad

perfectum, id est proximum infecto fieri. Perfectus enim est

infectus, hic autem est Deus
L. V, c. 16: Pater conditionem simul et Verbum suum

portans, et Verbum portatum a Patre, prœstat Spiritum omnibus
quemadmodum vult Pater



— 64 —

6° Clément d'Alexandrie (f 217). — Dans VAdmonitio ad
gentes, il parle du Père, du Verbe et du saint Esprit. Il montre
le saint Esprit parlant par les prophètes de l'A. T. Il parle
de la Sagesse, «quœ est Verbum Dei»; de Dieu, «qui est unus»;
du saint Esprit, «qui est os Domini». Il ajoute: «Lux est
Verbum hominibus, per quod Deum contemplamur Est Dei
imago, ejus verbum. Et Filius mentis legitimus divinum illud
verbum, lucis lux archetypa. Verbi autem imago est homo
Verbum divinum qui revera est Deus manifestissimus, qui est
universorum Domino exœquatus ; quoniam erat ejus Filius, et
Verbum erat in Deo ...»

Dans le Pédagogue, Clément parle peu de la trinité considérée

en elle-même et métaphysiquement. Il parle surtout du
Verbe qui nous conduit au salut, et du saint Esprit qui nous
sanctifie. « Alimentum infantium est Dominus, qui est Spiritus
et Verbum. Alimentum, id est Dominus Jesus, hoc est Verbum
Dei, est Spiritus incarnatus, caro coelestis sanctificata.
Verbum bibitur alimentum veritatis. — C. 7 : In Patre Filius
et in Filio Pater Faciès Dei est Verbum, quo Deus illu-
minatur et cognoscitur.»

Dans les Strornâtes, L. L: Verbo, Deo, seu ratione
Unius Domini operatio, qui est Dei virtus et sapientia, lux et
evangelium. — L. V: Verbum est mente considerandum
Plato veritatem declaravit esse ideam. Idea autem est Dei
intelligentia, seu quod a mente divina intelligitur, quod quidem
Barbari dixerunt Xóyov &eov, id est Dei Verbum seu rationem.
— En général, dans cet ouvrage, Clément parle beaucoup de

la philosophie, mais très peu de la trinité, et il est très sobre

d'explications.

7° Origene (f 254). Origene a tellement écrit sur la
Trinité qu'il est impossible d'analyser ici, même très succinctement,
ses enseignements. Les uns paraissent si clairs qu'on se demande

comment il peut se faire qu'il y en ait d'autres qui soient
obscurs. Quoi qu'il en soit de l'authenticité de ces derniers,
la pensée d'Origène a été expliquée dans un sens exact, et

sa mémoire a été défendue contre toutes les attaques dont
elle a été l'objet. Les travaux du saint martyr Pamphile (f 309),

d'Eusëbe de Cesaree, du savant Huet, de Georges Bullus, me

paraissent irréfutables. Toutefois, pour ôter tout prétexte



— 65 —

d'attaquer les conclusions que je tirerai à la fin de cette étude,
je ferai remarquer dès maintenant que je ne m'appuierai
aucunement sur les enseignements d'Origène. Si j'en cite ici
quelques extraits, c'est non seulement pour rendre hommage
à l'un des plus grands génies de l'Eglise grecque, mais aussi

pour que les lecteurs soient impartialement renseignés. Un
tel homme, qui a tant étudié les Ecritures, ne peut pas ne pas
être entendu.

Comment, in Joan. Tomus I: Nec absurde universorum
Deum dixerit quispiam principium, palam eo procidens, ut
Filii principium sit Pater, et principium creaturarum Creator,
atque generatim entium principium sit Deus. Confirmabit hoc:
In principio erat Verbum. Verbum intelligens Filium, qui in
principio esse dicitur, quia sit in Patre... Si primogenitus
omnis creaturae est imago Dei invisibilis, principium ipsius est
Pater; similiter etiam Christus est principium. eorum qui facti
sunt secundum imaginem Dei. Potest Filius etiam sermo
esse, eo quod renuntiet occulta Patris sui, qui mens exsistit
perinde atque Filius, qui vocatur sermo. Ut enim apud nos
sermo nuntius est earum rerum quœ a mente cernuntur, sic
ille Dei sermo, qui Patrem agnovit, Patrem agnitum revelat.

T. II: Nos qui très personas, Patrem et Filium atque
Spiritum. sanctum esse credimus, et ingenitum nihil prœter
Patrem esse nobis persuasimus ; Spiritum sanctum et omnium
quœ per Verbum facta sunt, et ordine omnium quœ a Patre
per Christum condita sunt, praestantiorem esse, ut pium et
verum concedimus et approbamus. Atque haec forsitan causa
est cur ipse Dei non dicatur esse Filius ; quod solus Unigenitus
a principio natura Filius sit, quo indigere videtur Spiritus
sanctus, ministrante ipsius (Filii) hypostasi, non solum tit sit,
sed ut sapiens sit, et rationis particeps, et Justus, et omne id
quod eum esse intelligendum est ex Christi notionum partici-
patione1). Ego autem existimo Spiritum sanctum, ut ita dicam,

') Iluct fait la remarque suivante (Œuvres d'Origène, édit. Migne, T. IV,
col. 127-129): «Hsec, quantumvis dura, facile cxcusabimus, si dicamus processionem
Spiritus sancti hic significari, et eo quidem modo quo ipsam antiqui Ecclesiae Patres

explicanmt, dicentes a Patre per Filium procedere Spiritum sanctum. Cyrillus lib.
De recta fide, ad Theod. Spiritum sanctum scribi! esse sS YlOV xal al YlOV,
et lib. 1 De adorai. SX HacQOÇ âl YlOV TeQO%eÓ[,lSVOV IIvsVjAa. Quod idem

repetit in epist. ad reginas, et varus locis. Damascenus lib. 1 De fid. orthod., cap. 18:
Hai Ylov ài Ilvtvpa, ovx »S é'§ avxov, all' wç di avxov, ex xov

Revue intern, de Theologie. Heft 21, 1S98. 5



— 66 —

materiam gratiarum quœ a Deo proficiscuntur suppeditare iis
qui per ipsum ejusque communionem sancti sunt, dum materia,
quam dixi charismatum, a Deo quidem operatur, a Christo
autem ministratur, per Spiritum vero sanctum exsistit. Quod
etiam Spiritus sanctus a Filio edoceatur, liquet ex eo quod de

paracleto et Spiritu sancto dicitur : De meo accipiet et annun-
tiabit vobis

Comment, in Epist. ad Rom. Lib. VIII: Solus est Filius
qui noverit Patrem, et solus est Spiritus sanctus qui scrutatur
omnia, etiam altituclinem Dei. Et ideo hanc altitudinem Dei,
quam et inscrutabilem dicit et investigabilem, creaturœ omni

JlaXQOÇ SXTCOOSVÓj.ISVOr. «Et Filii Spiritus, non quasi ex ipso, sed quasi per ipsum
a Patre proccdens.» Tertullianus cap. 4 advenus I'raxeam: «Spiritum non aliunde

puto quam a Patre per Filium.» Hilarius lib. XII De Tr'tnii.: «Conserva hanc, oro,
fidei mese religionem, ut semper obtineam Patrem scilicet te, et Filium tuum una
tecum adorem, et Spiritum sanctum tuum, qui est per Unigenitum tuum, promerear.»
Vide item Florentinum concilium, et ïhomani I, q. 36, a. 3. Ait quidem Paulus
I Cor. Vili, 6 : «Nobis tarnen unus Dens Pater, ex quo omnia, et nos in illum :

et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum.» Et Coloss. 1, 16:
«Omnia per ipsum et in ipso creata sunt.» Quibus verbis inductus Aetius, Anomceo-
rura antesignanus, Patrem inter et Filium discrimen inesse credidit, ut primaria
causa esset Pater, instrumentum vero Filius. Hanc autem vesaniam castigat Basilius
libro De Spiritu sancto, accurateque demonstrat, voces illas g£ gii et al OV in
Scripturis promiscue usurpar! ; hic autem Patri et Filio fuisse seorsum attributas, ut
hypostases discernerentur, cum ea caateroquin quœ fiunt a Patre, a Filio quoque
fiant. Audiendus imprimis Cyrillus cap. 5 in hunc Joannis locum, ubi idem multis probat.
F£VOf.lévcov autem Origenis vox est generalis, ea complcctens universa quœ quoquo
modo sunt, sed ad Spiritum sanctum ac res creatas diversa ratione pertinens; nam
quod ait, verbi gratia, Hilarius Spiritum sanctum per Unigenitum esse, id dixerit Origenes,
âià Movoyevovg àyiov Mvsvf-ia yi'vstìtlai. Cum igitur Spiritus sanctus ysvrjxóc
esse dicitur, hoc est, «qui habet ab alio ut sit:» cum eum autem OV TTOirpor, OV

xxiOxÒv, ovà'è ytvvrpòv, d'k'f éxTTOQfVXÓr sciscit Athanasius in Symbolo, et
Epiphanius in Ancorato, cap. 7, hoc est, «non genitum». Notandum prœterea hic esse

ySVTftov. illic ysWrpcOV^ quœ diversam postulant interpretationem: hoc enim fit a

yswaw, «gigno»; illud a yiVO/iat,. «sum, exristo». Ita ohm Filius àyévVXOÇ
a Catholicis dicebatur, ayéwrp'OÇ non item. At ayb'rrjXOC. illud quod de Filio
dicebatur «increatum» significat: ysvrjxóc, quod de Spiiitu sancto dixit Origenes,
significationem habet a yiVOfiai, «sum», et idem sonat ac «exsistens». Quod vero vocem

ysvrjxóv pessimo sensu ab Origene usurpaturn conjectat Epiphanius barres. LX1V,
e. 8, in eo sane ipsius œquitatem requiro. Nec ego tarnen recte usquequaque de

Spiritu sancto Adamantium nostrum sensisse contra Epiphanium et Basiüum lib. De

Spirita sa.net., cap. 29, dura fronte pertenderim, ut fidem faciunt Origeniana nostra. —
Atqtie ficee forsitan causa est, etc. Similis fere est Basilii ep. 43, Gregor. Nysseni lib. I

contra Eunomium, Epiphanii in Ancorato, Augustini lib. XV De Triait., e. 26, et

lib. Ill Contra Maximinum, cap. 14, aliorumque ratiocinatio, cum Filium ideirco
Filium dici et esse volunt, quod ex uno oriatur; Spiritum sanctum nec dici Filium,
nec esse, quod procedat ex duobus. »



— 67 —

inscrutabilem et investigabilem dicit. De Filio vero et Spiritu
sancto dicere ista non poterat, quia Filius in Evangelio dicit ad
Patrem: Pater, omnia mea tua sunt, et tua mea; et de Spiritu
sancto ipse Paulus pronuntiat dicens : Nemo enim seit hominum
quœ sunt hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est; ita et quœ
in Deo sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei. Sicut in
praesenti loco quod ait : Quoniam ex ipso, et per ipsum, et in ipso
sunt omnia, convenit illis dictis quœ idem apostolus in aliis me-
morat locis cum dicit : Unus Deus Pater ex quo omnia, et unus
Dominus noster Jesus Christus per quem omnia ; et item in Spiritu
Dei dicit revelari omnia, et per hœc désignât in omnibus esse pro-
videntiam Trinitatis Verumtamen quod dicit : Ex ipso, hoc
ipsum quod sumus indicat : Per ipsum autem, quod per ejus
providentiam dispensamur in vita : in ipso vero, quod per-
fectio omnium et finis in ipso erit tunc cum erit Deus omnia
in omnibus

8° St. Athanase (f 373). Qu'il me soit permis de renvoyer
ici le lecteur à l'excellent ouvrage de M. le prof. Lauchert: Die
lehre des ht. Athanasius des Grossen (Leipzig, Fock, 1895).

La première partie traite de Dieu, de son être, de son unité,
de ses attributs, et de la trinité (pag. 5-65). On remarquera,
entre autres, les passages suivants : « Der Vater schafft Alles
durch den Logos im hl. Geiste; und so wird die Einheit der
hl. Trinität bewahrt ; und so wird Ein Gott in der Kirche
verkündigt, der da ist über Allem und durch Alles und in Allem.
(Eph. 4, 6.) Über Allem, als Vater, als Prinzip und Quelle ;

durch Alles, durch den Logos; in Allem, im hl. Geiste. (S. 11).»

— Et, touchant le Saint-Esprit : « Da der Herr der Sohn ist,
so heisst darum der Geist Geist der Kindschaft {nvsvfia vlollsoiaç).
Und wiederum, da der Sohn die Weisheit und die Wahrheit
ist, so steht geschrieben, class der Geist der Geist der Weisheit

und der Wahrheit sei. (Jes. 11, 2; Joh. 15, 26.) Und
wiederum ist der Sohn die Kraft Gottes und der Herr der
Herrlichkeit ; und der Geist heisst Geist der Kraft und Geist der
Herrlichkeit. (1 Petr. 4, 14.)... Der Herr aber hat gesagt,
der hl. Geist sei der Geist der Wahrheit und der Paraklet,
woraus hervorgeht, dass in ihm die Trinität vollkommen ist.
(S. 60-61).» — «Einmal, De incarn. et c. Arian. n. 9 (p. 877)

nennt Athanasius sogar den Sohn die Quelle des hl. Geistes,



— 68 —

in der Erklärung der bildlichen Ausdrucksweise von Ps. 35, 10 :

« Denn bei dir ist die Quelle des Lebens, und in deinem Lichte
werden wir das Licht schauen.» «Er (der Psalmist) weiss nämlich,

» sagt Athanasius dazu, « class der Sohn beim Vater ist,
die Quelle des hl. Geistes.» (oïde yàç> naoà xm d-sy naxçfi ovxa
xòv vióv xrjv nrjyrjv xov dyiov Txvsvfiaxoç.) Also: der Sohn ist als
Quelle des Lebens, d. i. des hl. Geistes, beim Vater. (S. 62-63).»

— M. Lauchert termine (S. 64-65) par le résumé qu'a donnné
M. le prof. Langen, Die Trinilar. Lehrdifferens (S. 123) : « 1) Der
hl. Geist geht aus dem Vater aus. 2) Er gehört dem Sohne

an, dessen Bild er ist, wie dieser das Bild des Vaters ist, und
empfängt vom Sohne. 3) Er besitzt das ganze göttliche Wesen
des Vaters durch den Sohn, der insofern seine Quelle ist.
4) Er ist im Vater durch den Sohn.»

9° St.Basile de Cesaree (f 379). — Advers. Eunomium, V.l.:
Apropos de ces mots « Pater major me est» : Quoniam a Patre
origo est Filii, hoc major est Pater quod causa sit et principium.

Quapropter et Dominus sie dicit: Pater meus me major
est, prout Pater videlicet. Illud autem Pater, quid aliud indi-
cat nisi causam atque originem esse ejus qui ex ipso genitus
est? Denique secundum vestram sapientiam, substantia ipsa
substantia non dicitur major aut minor. Quare et secundum
illos ipsos et secundum veritatem ipsam, vox majoris quœ
usurpata est, nullo pacto praestantiam secundum substantiam
significat. Nec vero hic ipse Deum Patrem majorem dixerit
secundum molem, qui scilicet statuerit, quantitatem in Deo
intelligi non opportere. Superest igitur is quem nos diximus
majoris modus, principii, inquam, et causœ

Sur le mot ingeniius: Vox ingenitum ea quae non sunt
significat : indicat enim Deo generationem non adesse. Hoc
autem sive quis privationem, sive interdictionem, sive nega-
tionern, sive quid hujusmodi appellare voluerit, haud contende-
mus. Quod autem nihil eorum quae in Deo insunt significet
ingeniti vox, ex jam clictis declaratum esse puto. At
substantia non est quidquam eorum quœ non adsunt; sed est ipsum
esse Dei, quod inter ea quae non sunt, annumerare, summœ
amentiœ est. Etenim si substantia in numero eorum quœ
non sunt locatur, multo minus aliud quidpiam eorum quœ de

Deo dicuntur, fuerit. Demonstratum est autem ingeniti vocem



— 69 —

inter ea quœ non sunt, numerari: mendax est igitur qui hac
voce substantiam significari putat. — L. IV.: Ingenitus aut
substantia est, aut accidens: sed substantia non est, cum non
sit quidquam quod ab eo ex opposito distinguatur. Est enim
Filius genitus, at non quatenus substantia est, sed quatenus
genitus fuit. Si vero accidens, aut natura insitum est, aut
potest adesse et abesse. Sed, si natura insitum est, Deus
necessario et substantia et accidens est. Quœ enim sunt ejus-
modi, necessario accidunt quibus accidunt. Quod si contingenter
adest, erit ingenitus aliquando et genitus. Ingenitum si dicunt
Deum, eo quod genitus non est, non quod sit substantia ejus
dicunt, sed quid non sit. Quippe substantia nulla ex iis quae
non sunt, sed ex iis quae sunt cognoscitur Si ingenitus non
substantias nomen est, sed ipsamet substantia : rursus si Filius
est substantia, etiam Filius ingenitus est; imo vero substantia
omnis erit ingenita. Si ingenitum substantia Dei est, et genitura

substantia Filii : creatura igitur aut factura non est ipsius
substantia. Filius enim una, non multae substantias Quod
si genitura substantiam quampiam non significat, neque ingenitus
profecto. Deus si ingenitus est, eo quod genitus non est :

sic et incorruptibilis, eo quod non corrumpitur. Quemadmodum
igitur incorruptibile eum sine fine futurum significat, ita et

ingenitum principii expertem esse. Si vero ingenitus quidem
est, non autem incorruptibilis: principii, non finis erit expers;
quod absurdum est. Proinde ingenitus substantia non est:
sed genitum non esse significat.

10° St. Grégoire de Nasianse (f v. 389). — De fiele orthodoxa

contra Arianos, n. 3: Tria nomina et très personas, unius
essentiœ, unius majestatis atque potentiœ credimus. Et ideo
unum Deum confitemur.

Oratio XX: Ita nobis proprietatum ratio constabit, si Patrem
quidem, et principii expertem, et principium cogitemus ac prœdi-
cemus (principium, inquarti, ut causam, et ut fontem, lumenque
sempiternum); Filium vero, minime quidem principii expertem,
omnium autem rerum principium asseramus; principium porro
cum dico, ne tempus interjicias, nec inter genitorem et genitum
medium aliquid constituas, nec per id quod inter ea quœ eamdem
œternitatem habent, et conjuncta sunt, male interponis, naturam
dividas. Nam si tempus Filio antiquius, illius proculdubio



— 70 —

primum Pater causa fuerit necesse est. Quod si ita est, quo
tandem modo temporum factor erit, qui sub tempus cadit?
Quo item modo Dominus omnium, si enim tempus prœcesserit,
eique dominetur? Principii igitur expers est Pater: nec enim
aliunde, nec a se ipso esse habet. Filius autem, siquidern
Patrem ut causam accipias, nequaquam principio caret :

principium enim Filii, Pater est, ut causa: sin de tempore principium
intellexeris, principii quoque omnis est expers. Neque enim
temporum Dominus tempori subjectus est. — Et encore, après
s'être plaint d'être forcé d'employer des termes imparfaits,
St. Grégoire ajoute : «Hoc docemus et profitemur quod simul
atque Pater ingenito modo erat (semper autem erat, nec enim
eum aliquando non fuisse concipit mens nostra, quantumvis se

altissime efferat), et Filius quoque per generationem erat; ita
ut Patris essentia concurrat cum unigeniti generatione, qui ex
ipso quidem est, non autem post ipsum, aut saltem sola principii
cogitatione. Principium vero hic pro causa accipio (dQ%rjç âè,

wç alxîov.) Identidem enim eadem verba repeto, ut animi tui
hebetudini et crassitiei occurram. Quod si curiosius non scru-
teris Filii, sive generationem dicere convenu, sive substantiam,
sive quod aliud vocabulum magis proprium atque appositum
cuipiam in mentem venit (linguam enim meam superat id quod
cogito ac dico), ne quoque Spiritus sancti processionem anxie
inquire. Mihi audire satis est: quod Filius est, et quod ex
Patre ; tum quod ille Pater est, hic Filius ; nihil prceter ea

investigo ac perscrutor ; ne mihi idem quod vocibus accidat,
quœ immodica contentione franguntur, ac prorsus concidunt,
aut idem quod oculis adversum solem intuentibus. Nam quo
quis amplius et accuratius eum cernere cupit, eo magis sensum
lœdit, ac ideo etiam quoque modo cernendi facultate privatur,
quia nimirum id quod cernitur, oculorum aciem superat, cum
quispiam totum conspicere voluerit, ac non quantum tuto cernere
licet. Audis generationem? Moclum curiosius ne inquiras.
Audis Spiritum ex Patre procedere Id quomodo fiat, ne
anxio studio perscruteris ...»

Oratio XXIII: Perfectam ex tribus perfectis trinitatem,
unitate quidem ob divitias mota, binario autem superato,
propterea quod Deitas supra materiam et formam sit, ex quibus
corpora constant, trinitate vero propter perfectionem definita
(hœc enim prima binarii compositionem superat), ut nec deitas



— 71 —

angusta maneat, nec in infinitum diffundatur Nos unam et
eamdem deitatis naturam teneamus, quœ ex principii experte,
et generatione, et processione agnoscitur, quemadmodum id
quod nobis inest, mente, sermone ac spiritu intelligitur...,
ipsam secum concordem, semper eamdem, semper perfectam

Oratio XXV: Deum unum ingenitum agnoscimus, hoc est
Patrem ; unum autem genitum, Filium videlicet ; unum denique
Spiritum sanctum a Patre procedentem, Deum quoque ipsum.
— St. Grégoire insiste sur ce que le Père est sans principe, et
sur ce que le Fils et le St. Esprit ont un principe ou une cause:
Ex Deo enim sunt, licet non post ipsum, quemadmodum ex
sole lumen ; sed quantum ad tempus, principii sunt expertes,
nec enim tempori subjecti sunt. — Et encore : Hoc Patri et
Filio et Spiritui sancto commune est, quod minime creati sunt,
atque ipsa divinitas. Hoc autem Filio et Spiritui sancto, quod
uterque ex Patre est. At vero Patris proprietas hœc est quod
ingenitus sit: Filii, quod genitus; Spiritus sancti, quod procedat...
Hoc unum nos timere doce, nimirum ne in argutiis et captionibus
ficlem solvamus.

Oratio XXIX: Pater quidem genitor et productor, cifra
tamen ullam passionem ac tempus, atque incorporeo modo :

horum autem (Filii et Spiritus sancti), alter soboles, alter pro-
cessio, aut quibus verbis hsec quispiam vocare queat, nescio
— St. Grégoire insiste sur leur coéternité. Il ajoute : Pater
proprie est quia non etiam Filius ; quemadmodum vicissim
Filius proprie Filius, quia non etiam Pater. — Il entre dans

beaucoup d'explications pour montrer comment la génération
du Fils ne doit pas être entendue d'une manière corporelle;
explications qui lui sont évidemment personnelles et qui ne
sont nullement des dogmes.

Oratio XXXI: Colamus Deum Patrem, Deum Filium, Deum
Spiritum sanctum, très proprietates, unam divinitatem, nec
gloria, nec honore, nec essentia, nec regno divisant. — Et
encore: Quœ est ergo hœc processio (Spiritus sancti), inquies?
Die tu quae Patris ingenitura sit, et ego Filii generationem et

Spiritus processionem explicare aggrediar, quo fiet ut ambo
deliremus in Dei mysteria oculos injicientes; idque qui tandem?
Nempe qui ne ea quidem quœ ante pedes sunt, scire, nec

arenam maris, aut pluviœ guttas et dies sœculi enumerare

possumus, nedum in Dei profunda penetrare... Alius Pater,



— 72 —

alius Filius, alius Spiritus sanctus appellator, atque ita in-
confusa trium Personarum distinctio in una divinitatis natura
et dignitate conservatur. Neque enim Filius est Pater (unus
enim est Pater), sed est id quod Pater. Nec Spiritus est Filius,,
quia ex Deo est (unus enim unigenitus), sed est id quod Filius :

tria hœc unum, si divinitatem spectes, et unum tria si pro-
prietatum rationem habeas Quid ergo Spiritus sanctus
est Deus? Maxime. Consubstantialis {o/wovGiov) igitur? Prorsus,
siquidem Deus.

Oratio XXXIV: Vocatur Illa vox Deus, et in tribus maximis
consistit, in causa, in opifice, in perfectore, hoc est, in Patre,
Filio et Spiritu sancto. Qui quidem nec ita inter se distracti
sunt ut natura scindantur; nec rursus ita in arctum redacta
natura, ut in unam circumscribatur personam (illud enim est
fùroris ariani, hoc sabellianœ impietatis) ; sed ut magis sin-
gularis est quam ea quœ in divisionem omnino cadunt, ita
copiosior quam ea quœ prorsus singularia sunt.

Oratio XXXVIII: Deum cum dico, Patrem et Filium et
Spiritum sanctum dico ; nec ultra hœc diffusa divinitate, ne
deorum turbam inducamus ; nec rursus infra hœc finita et
restricta, ne deitatis inopia premi judicemur.

Oratio XXXIX: Deum cum dico, uno eodemque triplici
lumine perstringamini : triplici quidem, quantum ad proprietates
sive hypostases, si cui hoc verbum magis arridet, sive personas
(neque enim de vocabulis dissidébimus, quandiu syllabce ad
eamdem sententiam ferent) ; uno autem, quantum ad substantias,
hoc est divinitatis, rationem. Distinguitur enim indistinctim,
ut sic loquar, et distinctim connectitur. Unum enim in tribus,
divinitas est, et tria Unum ; ea, inquam, in quibus divinitas
est, vel, ut magis proprie dicam, quœ divinitas est... Ex
ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia; ipsi gloria in sœcula,
amen. Pater pater est et principii expers; neque enim ex
ullo est. Filius filius est, ac non principii expers : ex Patre
siquidem. Quod si temporis principium accipis, principio etiam
caret; neque enim temporum effector tempori subest. Spiritus
sanctus vere spiritus est, procedens quidem ex Patre, non tamen
filiationis modo, ut nec generationis, verum processionis ; liceat
enim perspicuitatis causa nova nomina fingere.

Oratio XL: S. Gregorius commendat «fidem et confessionem
in Patrem et Filium et Spiritum sanctum unam deitatem



— 73 —

et potentiam quœ in tribus conjunctim invenitur et tria divisim
comprehendit, quœ undequaque sequalis est, undequaque
eadem.»

Oratio XLII: Fielet nostrœ pietas non in nominibus, sed
in rebus, consisti! Quid vos qui personas dicitis? Nam unum,
velut quiddam compositum, animo fingitis, ac très faciès, aut
humanam omnino formam habens Absit.. Quid igitur, ut
interrogare pergam, vobis hypostases volunt, aut vobis personœ
Nimirum tria esse, quœ clividantur, non naturis, sed proprie-
tatibus? Optime. — Et encore: Quod principii expers est, et
principium, et id quod cum principio est, unus est Deus. Nec
vero principio carere, ejus quod principio caret, natura est ;

aut etiam ingenitum esse. Nullius enim rei natura ex eo
declarator quod dicamus quid non sit, sed quid sit (est enim
ejus quod est, positio ; non autem ejus quod non est, sublatio).
Nec principium, eo quod principium est, ab eo quod principio
caret, dirimitur ; non enim principium ipsi natura est, quemadmodum

nec illi quod principii expers sit. Circa naturam enim
hase considerantur, non autem natura ipsa sunt. Eodem modo
id quod cum principii experte, et cum principio est, nihil
omnino est aliud quam quod ilia. Nomen autem principii
experti, Pater; principio, Filius; ei autem quod cum principio
est, Spiritus sanctus. Una autem his tribus natura Deus est.

11° St. Grégoire de Nysse (f v. 396 ou 400). — Quœstiones
de eo, quid sit, ad imaginent Dei et ad similitudinem: —
Trinitatem agnosce ex rebus in te existentibus : hoc quippe
quovis alio ex lege aut scriptura petito firmius est ac fide
dignius testimonium... In teipso habes, qui ad imaginem
similitudinemque Dei creatus es, imaginem et similitudinem et
figuras et exempla sanctae Trinitatis. — St. Grégoire distingue
l'âme, la raison, l'esprit (mens), et il voit ainsi l'image du Père,
du Verbe et de l'Esprit. Non obscurum est nostrum ipsam
animam esse et intellectuale verbum ejus, ac mentem quam
apostolus spiritum appellavit. Anima est ingenita et causa
carens ad exemplum ingeniti et causa carentis Dei Patris. At
intellectuale verbum ejus non est ingenitum, sed ex ipsa
ineffabili, invisibili, inexplicabili ratione ac sine passione genitum.
Mens autem neque causa caret, neque est ingenita, sed ex
processione orta, undequaque discurrens et cuncta despiciens



— 74 —

et invisibiliter pertractans ad imaginem et similitudinem sanc-
tissimi et per processionem orti Spiritus — Puis St. Grégoire
remarque que nous n'avons qu'une âme, qui est simple, et
qu'un esprit (mens), qui est simple aussi, mais que nous avons
un verbe double : l'un, engendré dans le cœur, d'une
génération incorporelle et mystérieuse ; l'autre, engendré d'une
génération corporelle, par les lèvres. Et celui-ci fait connaître
celui-là. De même, le Verbe de Dieu a été engendré du Père
avant tous les siècles, «eratque incognitos tanquam in anima
quadam apud Patrem». Puis il s'est fait homme et a été connu.

Grégoire de Nysse voit aussi une autre image de la trinité
dans nos trois facultés concupiscendi, ratiocinandi et trascendi.
Il ajoute : «Tribus modis Deus in trinitate très partes administrât

et regit, et cœlestia, et terrestria, atque subterranea,
virtute quadam conditoris, sua Providentia, ac judicis auctoritate

; siquidem omnia quœ Deus exequitor uno ex his tribus
modo perficit, aut tanquam conditor, aut ut providens, aut ut
castigans. Ac virtutis quidem condendi quœ in Deo est
imaginem exprimit, quae in anima est concupiscendi facultas ;

cupiditas enim ad actionem impellit. Virtutis autem providendi
symbolum est in anima vis ratiocinandi. Virtutis demum casti-

gandi facultas irascendi indicium et nota constituta est.» —
St. Grégoire remarque que la concupiscence se manifeste d'abord
dans les enfants, puis la faculté de raisonner, enfin la faculté
de s'irriter. C'est ainsi que l'unité dans la trinité et la trinité
clans l'unité sont visibles dans l'homme, qui est à la ressemblance

de Dieu: unité dans l'essence, non l'unité dans les

parties. Et plus loin : « Cum dixeris animam rationalem ac

mente prœditam, videlicet et rationem et mentem
significasti; cumque rationem nominaris, omnino etiam animam
rationalem, quœ hujus est genitrix, indicasti : similiter et
ubi mentem dixeris, plane etiam animam et rationem
significasti. Cujus enim alioquin erit mens, nisi animœ et rationis
Et communem et individuam habent essentialem efficacitatem.
Una enim et similis Patris et Filii et Spiritus sancti efficacitas,
una virtus, una potestas, una voluntas, una sententia. Quœ-

cumque siquidem fecerit Pater, indivulsus cooperator est et

Filius ; et quœcumque perfecerit Filius aut Spiritus sanctus,
omnino cooperatur indivise Pater ; neque enim Filius sine Patre
a se ipso per se solus quid facit, neque ullo modo Pater sine



— 75 —

Filio et Spiritu sancto, nec rursus Spiritus sine Filio et Patre
quippiam operator... Nec anima sine ratione quid prasstat,
neque sine anima ratio, neque adeo mens rursus sine anima
ratione sola quid exequitur; quod ejusdem naturas simulque
natam ac devinctam habeant inter se communem virtutem et
efficacitatem, quœ est ad imaginem et similitudinem Dei...»

12° St. Jean Chrysostome (f 407). — In ramos Palmarum:
Una adoratione colamus unam trium hypostasium divinitatem,
sine principio, increatam, interminatam, sine successione. Neque
enim Pater unquam cessabit esse Pater, neque Filius esse Filius
et Rex, neque Spiritus sanctus cessabit esse id quod est hypostasi.
Nihil enim in trinitate minuetur ; non finis erit œternitatis, aut
communionis, aut regni.

De sancta et consul)stantiali Trinitate: Nos autem non
creaturam adoramus, sed TYinitatem increatam, mutationis
expertem et consubstantialem, nihilquc habentem adventitium
vel servile, vel quod productione in esse venerit, quasi prius
quidem non existens, postea autem adveniens Job, dicendo
Dominum et omnipotentem et Spiritum divinum, consubstantialem

Trinitatem prœdicat.... Prœdicat inseparabilem Trini-
tatem Omnis qui Sanctis scripturis credit adoret Trinitatem
increatam, incommutabilem, invariabilem, omnipotentem, simul
principio carentem, coasternam et consubstantialem: Patrem,
et Filium et Spiritum sanctum, Spiritum qui locutus est

per prophetas. Eos autem qui dicunt Filium, aut Spiritum
sanctum, versum, vel mutatum, vel alterius substantias, vel ex
nihilo factum, vel quod fuerit tempus quando non erat, ana-
themate damnât Ecclesia catholica. Sufficiunt ista cuivis,
tametsi panca sint ; omnia enim tractare impossibile Neque
ipsum mundum opinor capere fibrös qui scribuntur

In cap. IEpist. ad Galatas Comment. : Dixit Spiritus sanctus:
Segregate mihi Paulum et Barnabam. Unde liquet eamdem esse

potestatem Filii et Spiritus. Cum enim a Spiritu missus esset,
a Christo se missum ait. Idem et alibi déclarât ea quœ Dei
sunt, adscribens Spiritui: siquidem senioribus Milesiis verba
faciens, Attendue, inquit, vobis ipsis et universo gregi, in quo
posuit vos Spiritus sanctus pastores et episcopos ; et tarnen in
alia quadam epistola dicit, quos quidem posuit Deus in Ecclesia
etc. Adeo promiscue citraque discrimen loquitur, quœ Spiritus



— 76 —

sunt Deo tribuens, ac rursum quœ Dei sunt, Spiritui. Quin et
aliter hœreticorum obturât ora, cum ait: Per Jesum Christum
et Deum Patrem Hœc oratio nullum naturœ discrimen
inducit.

Expositio in Psalm. 44: Paulus dicebat: Quis enim hominum
novit quœ sunt hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est? Ita
etiam quœ sunt Dei, nemo novit nisi Spiritus Dei, non confundens
hypostases seu personas, absit; sed nobilitatem Spiritus signifi-
cans. Quanta ergo est ipsius animœ cum seipsa consensio, tanta
estSpiritus cum Patre cognatio. Quemadmodum ergo Filiusquoque
dicitur Verbum, nec est tarnen ejusmodi ut non subsistât, sed

per id cognoscimus quœ sit ejus cum Patre cognatio ; ita etiam
Spiritus Dei dicitur spiritus, nec tamen non subsistit. Et
quemadmodum quoniam est proprius ac germanus Patris Filius,
propterea nobis largitur adoptionem filiorum: ita etiam Spiritus,

quoniam sua natura est ex Dei substantia, dona nobis
prasbet.

De sancta Pentecoste. Homil. II: Docete omnes gentes,
baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti.
Vides œqualem honore majestatem? Vides concordiam exacte
descriptam? Vides ut indivisa sit Trinitas? Nutrì uspiam
discrimen aut immutatio imminutiove? Quid vos Domini verbis
nova quœdam mandata adjungere audetis?...

In Joannem homil. 86, al. 85 : Discas Patris, Filii et
Spiritus sancti unum esse donum, unam potestatem. Nam quae
Patris propria videntur, eadem et Filii et Spiritus sancti esse
deprehenduntur. Quomodo ergo nemo venit ad Filium, nisi
Pater traxerit eum? Verum hoc Filii quoque esse ostenditur :

nam ait, Ego sum via, nemo venit ad Patrem nisi per me. Hoc
quoque Spiritus esse videas : nam nemo potest dicere Dominum
Jesum Christum nisi in Spiritu sancto. Ac rursum apostolus,
modo a Patre, modo a Filio, modo a Spiritu sancto Ecclesiœ
datos fuisse dicitur; ac divisiones gratiarum Patris, Filii et

Spiritus sancti esse videmus.
In triduam resurrectionem D. N. J. C. : Carnem assumpsit

Deus Verbum, et homo apparuit qui conformis et consubstan-
tialis est Patri.

13° St. Jean Damascène (f v. 760). Orthodoxes fidei editto.
L. I, c. 2 : Quid sit divina substantia, vel quo pacto ubique



— 77 -
sit, et in omnibus, quomodo Deus ex Deo genitus, aut processif

aut quemadmodum semetipsum exinanivit unigenitus Filius
et Deus, homo factus ignoramus et eloqui non valemus.

C. 6: Ipse unus et solus Deus non sine Verbo est. Verbum

enim habens, non insubsistens habebit, sed neque esse
incipiens, neque esse desinens ; non enim fuit unquam, ut fuerit
Deus absque Verbo, semper autem habet sui ipsius Verbum
ex se genitum-, non instar nostri, subsistentiam non servans et
in aera fluens, sed intime subsistens, vivens, absolutum, non
extra ipsum ut separabile evagans, sed in ipso semper im-
manens.

C. 7: Oportet autem et Verbum ipsum Spiritum habere:
nam et Verbum nostrum nequaquam spiritus est expers —
Puis, J. D. décrit ainsi l'Esprit : « Virtutem ipsam substantialem
secundum seipsam in propria persona consideratam, ex Patre
procedentem et in Verbo requiescentem, ipsumque manifestan-
tem, neque separari a Deo in quo est, neque a Verbo quod
coassequitur, possibile est, neque in quippiam quod minime
subsistât refundi. Sed secundum Verbi similitudinem, secundum
hypostasim est, vivit, eligit, per se movetur, agit, semper bo-

num vult, ad omne propositum concurrit, voluntatis habens
efficaciam, neque principium habens neque fìnem. Non enim
aliquando Patri Verbum deest, ncque unquam Verbo Spiritus.

Il faudrait citer tout l'admirable eh. 8, où il est dit:
Générât ergo Deus qui semper est, suum Verbum perfectum, existons

sine principio et sine fine, etc. — Et le ch. 9, où il est
dit: Solus Pater ingenitus solus Filius genitus et solus
Spiritus sanctus ex Patris substantia procedens, non genitus
enim, sed procedens, modo quidem et generationis et proces-
sionis incomprehensibili existente. Quando audimus principium
et majorem Filio Patrem ; causam intelligimus Pater et Filius
non sunt alterius et alterius substantias, sed unius et ejusdem..
— Et le magnifique ch. 10 sur l'Esprit saint.

Le ch. 11 traite « de trium personarum distinctione, et de

re et ratione. » Il y est dit : Spiritum sanctum et ex Patre, et

Spiritum Patris nominamus. Ex Filio autem Spiritum sanctum
non dicimus, sed spiritum Filii nominamus. Si quis enim
Spiritum Christi non habet, non est ejus



— 78 —

IL Pères occidentaux. — 14° Tertullien (f v. 245). —¦

Apologia adv. gentes. C. 17: Deus unus est.
C. 21: Christus Filius Dei. Jam ediximus Deum univer-

sitatem hanc mundi Verbo, et Ratione, et Virtute molitum.
Et nos Sermoni, atque Rationi, itemque Virtuti, per quœ omnia
molitum Deum ediximus, proprium substantiam Spiritus inscri-
bimus, cui et Sermo insit prœnuntianti, et Ratio adsit disponenti,

et Virtus prœsit perficienti. Hunc ex Deo prolatum di-
dicimus et prolatione generatum, et idcirco Filium, et Deum
dictum ex unitate substantias, nam et Deus Spiritus. Etiam cum
radius ex sole porrigitur, portio ex summa. Sed sol erit in
radio, quia solis est radius, nec separator substantia, sed ex-
tenditur. Ita de Spiritu Spiritus, et de Deo Deus. Ut lumen
de fumine accensum manet integra, et indefecta materiœ ma-
net : et si plures inde traduces qualitatum metueris, ita et quod
de Deo perfectum est, Deus est, et Dei Filius, et unus ambo.
Ita de Spiritu Spiritus, et de Deo Deus

C. 22: Deum colimus per Christum. Illum hominem pu-
tate. Per eum et in eo se cognosci vult Deus et coli.

De Prœscriptionibus hceretico-rum Lib.: Unum Deum, crea-
torem qui universa procluxerit per Verbum suum primo omnium
emissum; id Verbum Filius ejus appellatomi in nomine Dei,
varie visum patriarchis, in prophetis semper auditum ;

postremo delatum ex Spiritu Patris Dei et Virtute in Virginem
Mariam carnem factum

Adv. Praxeam : Ex uno (Deo) omnia, per substantiœ
scilicet unitatem; et nihilominus custodiatur oìxovoju'ac sacramentum,

quœ unitatem in trinitate disponit, très dirigens, Patrem
et Filium et Spiritum sanctum. Très autem non stato, sed

graclu; nec substantia, sed forma; nec potestate, sed specie.
Unius autem substantiœ, et unius status et unius potestatis:
qua unus Deus, ex quo et gradus isti et formas et species, in
nomine Patris et Filii et Spiritus sancti deputantur. Quomodo
numerum sine divisione patiuntur, procedentes tractatus de-

monstrabunt. Quando unitas a semetipsa derivans trinitatem,
non clestruatur ab illa, sed administretur. — Tertullien ajoute

que la fausse intelligence de l'unité peut conduire à l'hérésie,
et que la vérité bien comprise établit la trinité; qu'il vaut
mieux s'exercer au sens de la chose qu'au son du mot «

monarchie » (ad sensum rei quam ad sonum vocabuli monarchia).



— 79 —

Il continue: Cœterum qui Filium non aliunde deduco, sed de
substantia Patris nihil facientem sine Patris voluntate, omnem
a Patre consecutum potestate, quomodo possum de fide destruere
monarchiam, quam a Patre Filio traditam, in Filio servo. Hoc
mihi et in tertium gradimi dictum sit, quia Spiritum non aliunde
puto quam a Patre per Filium Ante omnia Deus erat solus,
ipse sibi et mundus, et locus, et omnia. Solus autem, quia
nihil extrinsecus praeter ilium. Cœterum ne tunc quidem solus ;

habebat enim secum quam habebat in semetipso, rationem suam
scilicet. Rationalis enim Deus, et ratio in ipso prius; et ita
ab ipso omnia. Quœ ratio sensus ipsius est, hanc Grasci lóyov
dicunt, quo vocabulo etiam sermonem appellamus Si Deus
nondum sermonem suum miserat, proinde eum cum ipsa et in
ipsa ratione intra semetipsum habebat, tacite cogitando et
disponendo secum quœ per sermonem mox erat dictorus. Cum
ratione enim sua cogitans atque disponens sermonem earn effi-
ciebat quam sermone tractabat. Quodcumque cogitaveris,
sermo est ; quodcumque senseris, ratio est. Secundus quo-
dammodo in te est sermo per quem loqueris cogitando, et per
quem cogitas loquendo, ipse sermo alius est. — Et Tertullien
dit que, s'il en est ainsi dans l'homme, à plus forte raison
(plenius) en est-il ainsi en Dieu. Il enseigne cpte cette raison
de Dieu est appelée dans les Ecritures Sagesse. Quid enim
sapientius ratione Dei sive sermone? Itaque Sophiam quoque
exaudi ut secundam personam conditam. — Tertullien appelle
le Verbe Fils unique de Dieu. Unigenitus, ut solus ex Deo
genitus : proprie de vulva cordis ipsius secundum quod et Pater
ipse testator : Eructavit cor meum sermonem optimum. —
Tertullien enseigne que ce Fils engendré par le Père est quelque
substance, c'est-à-dire quelque réalité ; car il est impossible que
celui par qui toutes les substances ont été faites ne soit pas
une substance. Quœcumque ergo substantia sermonis fuit, illam
dico personam, et illi nomen Filii vindico Quis seit quœ
sint in Deo nisi Spiritus qui in ipso est? Sermo autem Spiritu
structus est, et, ut ita dixerim, sermonis corpus est Spiritus.
Sermo ergo et in Patre semper, sicut dixit : Ego in Patre. Et
apud Deum semper, sicut scriptum est: Et Sermo erat apud
Deum. Et nunquam separatus a Patre, aut alius a Patre : quia
ego et Pater unum sumus Protulit Deus sermonem sicut
radix fruticem, et fons fluvium, et sol radium. Nam et istœ



species probolœ sunt earum substantiarum ex quibus prodeunt.
Nec dubitaverim Filium dicere, et radicis fruticem, et fontis
fluvium, et solis radium; quia omnis origo parens est ; et omne
quod ex origine fertur, progenies est, et multo magis Sermo
Dei, qui etiam proprie nomen Filii accepit. Omne quod prodit
ex aliquo, secundum sit ejus necesse est de quo prodit, non
ideo tarnen est separatum. Secundus autem ubi est, duo sunt.
Et tertius ubi est, très sunt. Tertius enim est Spiritus a Deo
et Filio, sicut tertius a radice fructus ex frutice. Et tertius a

fonte, rivus ex flumine. Et tertius a sole, apex ex radio ; nihil
tamen a matrice alienator, a qua proprietates suas ducit. Ita
trinitas per consertos et connexos gradus a Patre decurrens,
et monarchiœ nihil obstrepit, et olxovoyilaç statum protegit..
Inseparatos ab alterutro Patrem et Filium et Spiritum testor.
Ecce dico alium esse Patrem, et alium Filium et alium Spiritum.

Non tamen diversitate alium Filium a Patre, sed dis-

tributione ; nec divisione alium, sed distinctione ; quia non sit
idem Pater et Filius, vel modulo alius ab alio. Pater enim tota
substantia est, Filius vero derivatio totius et portio, sicut ipse
profitetur : quia Pater major me est. Alius qui generat, alius
qui generator ; alius qui mittit, alius qui mittitur ; alius qui facit,
alius per quem fit. — Tertullien combat ensuite les monarchiens,

parce qu'ils veulent non pas que le Père ait un Fils,
ni que le Fils ait un Père, mais que le Père soit son Fils et
le Fils son Père ; de l'unité de nature ils concluent à l'unité
de personne. Animadverte etiam Spiritum loquentem ex tertia
persona de Patre et Filio. — Ensuite il explique comment
«nulla res alicujus ipsa est cujus est»; puis il ajoute: Nam et

Spiritus substantia est Sermonis, et Sermo operatio Spiritus,
et duo unum sunt. Et Spiritus Deus, et Sermo Deus, quia
ex Deo ; non tamen ipse ex quo est. Quod Deus Dei, tanquam
substantiva res non erit ipse Deus, sed hactenus Deus: quia
ex ipsius Dei substantia, quœ et substantiva res est, et ut portio
aliqua totius. Multo magis virtus Altissimi non erit ipse Altis-
simus, qui nec substantiva res est quod est Spiritus, sicut nec
sapientia nec Providentia : et hœc enim substantiœ non sunt,
sed accidentia uniuscujusque substantiœ. Virtus Spiritui acci-

dit, nec ipsa erit Spiritus. Spiritum sanctum, tertium nomen
Divinitatis, unius prœdicatorem monarchiœ, sed et olxovog,iaç in-

terpretatorem.



— Silo0

St. Hilaire de Poitiers (f 367). De Trinitate, L. II:
Baptizare jussit in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, id
est in confessione et autoris, et unigeniti, et doni. Autor unus
est omnium : unus est enim ingenitus Deus Pater, ex quo omnia ;

et unus Unigenitus Dominus noster Jesus Christus, per quem
omnia ; et unus Spiritus, donum in omnibus.. Una potestas
innascibilis, ex qua omnia; una progenies, per quem omnia;
perfectœ spei munus unum. Infinitas in œterno, species in
imagine, usus in munere. Pater est ex quo omne quod est
consistit. Ipse in Christo et per Christum, origo omnium.
Cœterum esse in sese est, non aliunde, quod est sumens, sed
id quod est, ex se, atque in se continens. Infinitus, quia non
ipse in aliquo, sed intra eum omnia ; semper extra locum, quia
non continetur in loco. Semper ante œvum, quia tempus ab

eo est. Deus et ubique est, et totus ubique est. Ipse
ingenitus, œternus, habens in se semper ut Pater semper sit. Soli
Filio notus, quia Patrem nemo novit nisi Filius et cui voluerit
Filius revelare. Patri et Filio scientia mutua est, illis vicis-
sim cognitio perfecta... Filius est progenies ingeniti, unus ex
uno, verus a vero, vivus a vivo, perfectus a perfecto, virtutis
virtus, sapientia sapientiœ, gloria gloriœ, imago invisibilis Dei,
forma Patris ingeniti... Filius est unigenitus ab ingenito...
Non Dii duo, sed unus ab uno... Alter ab altero nihil
deferens, quia vita viventis in vivo est. Loqui de Spiritu sancto
non necesse est, quia de Patre et Filio autoribus confitendum
est. Non potest a confessione Patris et Filii separari.

L. Ili: (Filius est) Deus a Deo, Spiritus a Spiritu, lumen
a lumine.. Ut Spiritus Pater, ita et Filius Spiritus ; ut Deus
Pater, ita et Filius Deus ; ut lumen Pater, ita et Filius lumen.
Quod in ingenito, hoc in unigenito est, alter ab altero, et uterque
unum. Ut inenarrabilis est Pater, in eo quod ingenitus est,
ita enarrali Filius, in eo quod unigenitus est, non potest, quia
ingeniti est imago, qui genitus est. Memento non tibi Patrem
manifestatum esse quod Deus est, sed Deum manifestatum esse
quod Pater est.

L. IV: Non ignoramus ad res divinas explicandas, neque
hominum elocutionem, neque naturœ humanœ comparationem
posse sufflcere. Très substantiœ sunt, Pater et Filius et
Spiritus sanctus, et quidem Deus Pater causa est omnium, omnino
sine initio solitarius, Filius autem sine tempore edilus est a

Revue intern, de Théologie, Heft 21, 1898. 6



— 82 —

Patre et ante saecula creatus et fundatus. Intelligentia dicto-
rum ex causis assumenda dicendi, quia non sermoni res, sed
rei est sermo subjectus.

L. VI: A Patre venisse et ex Deo exisse non est signi-
ficationis ejusdem, et quantum interest inter nasci et adesse,
tantum a se uterque sermo discernitur, cum aliud sit a Deo
in substantia nativitatis exisse, aliud est a Patre in hunc mundum

ad consummanda salutis nostras sacramenta venisse.
L. VII: In eo quod operatur Filius, opus Patris est; et

opus Filii, opus Dei est.

L. Vili: A Filio accipit (Spiritus sanctus), qui et ab eo
mittitur et a Patre procedit, et interrogo utrum id ipsum sit
a Filio accipere quod a Patre procedere. Quod si nihil differre
creditur inter accipere a Filio et a Patre procedere, certe id
ipsum atque unum esse existimabitur, a Filio accipere, quod
sit accipere a Patre. A Patre procedit Spiritus veritatis, sed
a Filio mittitur et a Patre.

16° St. Augustin (f 430). De Trinitate libri quindecim:
L. L, e. 4: Omnes quos legere potui, qui ante me scripse-

runt de Trinitate, quœ Deus est, divinorum librorum veterum
et novorum catholici tractatores, hoc intenderunt secundum
Scripturas docere, quod Pater et Filius et Spiritus sanctus,
unius ejusdemque substantiœ inseparabili œqualitate divinum
insinuent unitatem ; ideoque non sint très dii, sed unus Deus :

quamvis Pater Filium genuerit, et ideo Filius non sit qui Pater
est; Filiusque a Patre sit genitus, et ideo Pater non sit qui
Filius est; Spiritusque sanctus nec Pater sit nec Filius, sed

tantum Patris et Filii Spiritus, Patri et Filio etiam ipse co-

œqualis, et ad Trinitatis pertinens unitatem. Non tamen eamdem
Trinitatem natam de virgine Maria et sub Pontio Pilato cruci-
fixam sed tantummodo Filium. Nec eamdem Trinitatem
descendisse in specie columbœ super Jesum baptizatum, aut
die Pentecostes. velut ignis sedisse super unumquemque
eorum, sed tantummodo Spiritum sanctum. Nec eamdem
Trinitatem dixisse deccelo: Tu es Filius meus sed tantummodo
Patris vocem fuisse ad Filium factam ; quamvis Pater et Filius
et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inseparabiliter
operentur. Hœc et mea fides est, quando hœc est catholica
fides.



— 83 —

Puis, à la prière des fidèles, Augustin consent à expliquer
cette foi. Il le fait dans la mesure de ses forces (pro modulo
meo) ; il sait qu'il n'est pas parfait (non quia perfectus sim).
Le but de son Traité, ce n'est pas tant d'expliquer avec
autorité ce qui est connu, que de l'étudier avec piété (non tam
cognita cum auctoritate disserere quam ea cum pietate disse-
rendo cognoscere).

L. VIII, c. 10: Tria quœdam in caritate velut vestigium
Trinitatis. Amor alicujus amantis est, et amore aliquid ama-
tur. Ecce tria sunt, amans, et quod amatur, et amor. Quid est

ergo amor, nisi quœdam vita duo aliqua copulans, vel copulare
appetens, amantem scilicet et quod amatur

L. IX, e. 4: Tria unum et œqualia, mens ipsa, et amor, et
notitia ejus. Sicut duo quœdam sunt, mens et amor ejus, cum
se amat; ita quœdam duo sunt, mens et notitia ejus, cum se

novit. Igitur ipsa mens et amor et notitia ejus, tria quœdam sunt,
et hœc tria unum sunt ; et cum perfecta sunt, œqualia sunt.
— C. 5: Mens amans in amore est, et amor in amantis notitia,
et notitia in mente noscente. Singula in binis ita sunt, quia
mens quœ se novit et amat, in amore et notitia sua est; et
amor amantis mentis seseque scientis, in mente notitiaque ejus
est; et notitia mentis se scientis et amantis in mente atque in
amore ejus est, quia scientem se amat et amantem se novit.
Ac per hoc et bina in singulis, quia mens quœ se novit et
amat, cum sua notitia est in amore, et cum suo amore in
notitia: amor quoque ipse et notitia simul sunt in mente, quœ
se amat et novit. Tota vero in totis quemadmodum sint, jam
supra ostendimus, cum se totam mens amat, et totam novit,
et totum amorem suum novit totamque amat notitiam suam,
quando tria ista ad se ipsa perfecta sunt. Miro itaque modo
tria ista inseparabilia sunt a semetipsis, et tamen eorum sin-
gulum quodque substantia est, et simul omnia una substantia
vel essentia, cum relative dicantur ad invicem. — C. 7: Verbum

intus ex rebus in œterna veritate conspectis coneipimus
et gignimus Conceptam rerum veracem notitiam, tanquam
verbum apud nos habemus, et dicendo intus gignimus, nec a
nobis nascendo discedit. — C. 8 : Verbum nostrum et mentem

de qua gignitur, quasi médius amor conjungit, seque cum
eis tertium complexu incorporeo, sine ulla confusione constrin-
git. Cf. c. 10. — C. 12: Est quœdam imago Trinitatis, ipsa



— 84 —

mens, et notitia ejus, quod est proles ejus ac de se ipsa
verbum ejus, et amor tertius, et hœc tria unum atque una substantia.
Nec minor proles, dum tantum se novit mens quanta est; nec
minor amor dum tantum se diligit quantum novit et quanta est.

L. X. In quo trinitatem aliam in hominis mente inesse
ostenditur, eamque longe evidentiorem apparere in memoria,
intelligentia et voluntate. Cette nouvelle explication psychologique

de la Trinité est longuement exposée jusqu'à la fin du
livre quinzième. La place nous manque, même pour citer les
principaux passages ; nous nous bornons à les indiquer : C. 2,
nemo amat incognita ; c. 3, quod mens amet seipsam non in-
cognitam sibi; c. 12, mens imago Trinitatis in sui ipsius
memoria, intelligentia et voluntate ; L. XI, c. 7, Trinitas alia in
memoria recogitantis de visione ; c. 11, numerus, pondus, men-
sura ; L. XIV, c. 8, Trinitas quœ imago Dei, jam quœrenda in
principali mentis parte; c. 10, quomodo mente sui recordante
seque intelligente ac diligente trinitas fiat; c. 12, Trinitas in
mente eo est imago Dei, quo meminit, intelligit et diligit Deum,
quod est sapientia. — Citons toutefois les deux passages
suivants, qui indiquent la manière dont St. Augustin concevait la
procession du St. Esprit. L. XV, c. 6: Ita videmus etiam
Trinitatem Deum, quia et illic intelligendo conspicimus tanquam
dicentem, et Verbum ejus, id est, Patrem et Filium, atque inde
proceclentem caritatem utrique communem, scilicet Spiritum
sanctum. Et L. XV, c. 27 : Le St. Esprit est une sorte de lien
consubstantiel et commun entre le Père et le Fils (communio
quœdam consubstantialis Patris et Filii amborum Spiritus).

Voici d'autres textes concernant le St. Esprit : L. V, c. 11 :

Ergo Spiritus sanctus inefiabilis est quœdam Patris Filiique
communio; et ideo fortasse sic appellator, quia Patri et Filio
potest eadem appellatio convenire. Nam hoc ipse proprie
dicitur, quod illi communiter: quia et Pater spiritus et Filius
spiritus, et Pater sanctus et Filius sanctus. Ut ergo ex nomine
quod utrique convenit, utriusque communio significatur, vocatur
donum amborum Spiritus sanctus... — C.14: Exiit Spiritus
sanctus a Patre, non quomodo natus, sed quomodo datus ; et
ideo non dicitur Filius, quia neque natus est sicut Unigenitus,
neque factus ut per Dei gratiam in adoptionem nasceretur,
sicuri nos. Quod enim de Patre natum est, ad Patrem solum
refertur, cum dicitur Filius, et ideo Filius Patris, non et noster;



— 85 -
quod autem datum est, et ad eum qui dédit refertur, et ad eos

quibus dedit; itaque Spiritus sanctus, non tantum Patris et

Filii qui dederunt, sed etiam noster dicitur qui accepimus.
L. XV, c. 17: De Patre procedit principaliter Spiritus sanctus.

Ideo autem addidi principaliter, quia et de Filio Spiritus
sanctus procedere reperitur. Sed hoc quoque illi Pater dedit,
non jam existenti et nondum habenti, sed quidquid unigenito
Verbo dedit, gignendo dedit. Sic ergo eum genuit, ut etiam de

ilio Donum commune procederei et Spiritus sanctus spiritus
esset amborum. — C. 26: Filius de Patre natus est; et Spiritus
sanctus de Patre principaliter, et ipso sine ullo temporis intervallo

dante, communiter de utroque procedit.

17° Les textes du symbole des apôtres et du symbole
œcuménique de Nicée-Constantinople sont connus. Ils indiquent
expressément ce que l'ancienne Eglise a cru et professé sur
le mystère de la trinité, et aussi, par conséquent, ce qu'elle
n'a pas enseigné comme étant de foi et ce qu'elle a laissé à

la libre discussion des fidèles. Tout le monde sait que le texte
authentique du symbole de Nicée-Constantinople ne contient
pas le mot filioque, puisque ce mot n'a été introduit dans le
symbole, en Espagne d'abord, qu'à la fin du VIe siècle, et qu'il n'a
été accepté à Rome que sous Benoît VIII, entre 1022 et 1024.

Je m'arrête, car cette série de textes pourrait paraître trop
longue. En tout cas, quoique incomplets, ils sont suffisants.
Quiconque les aura lus attentivement et compris exactement,
sentira les réflexions se presser dans son esprit et lui dicter
la solution que nous cherchons. Il s'agit uniquement de
répondre à cette double question : Quelles sont les doctrines
relatives à la Trinité, qui ont été crues toujours, partout et par
tous comme venant de J.-C? Et quelles sont celles qui n'ont
pas pour elles ce triple caractère de constance, de généralité
et d'unanimité, auquel on reconnaît infailliblement le dogme
catholique? Nous indiquerons cette réponse, lorsque nous
aurons fourni aux lecteurs tous les éléments de la solution. Après
les Pères doivent être entendus aussi quelques-uns des principaux

théologiens, soit de l'Occident, soit de l'Orient; c'est ce
qui fera l'objet du prochain article. E. Michaud.

(A suivre.)


	Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

