Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403405

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE DOGME

BT

LA SPECULATION THEOLOGIQUE

DANS LA QUESTION TRINITAIRE."

IV. Les Peres.

Il est impossible de citer ici tout ce qui a été dit par tous
les Peres sur le dogme trinitaire et sur la maniére de le con-
cevoir. Aussi me bornerai-je 4 quelques textes de quelques
Peres, soit d'Orient, soit d’Occident. En les examinant de pres,
les lecteurs remarqueront deux choses: d’'abord, que les points
sur lesquels ils sont constants et unanimes n’ajoutent rien,
quant au fond, au résumé doctrinal que nous avons donné pré-
cédemment?); ensuite, que sur les autres points leurs explica-
tions sont diverses, et que des lors elles ne sauraient étre
assimilées au dogme méme, qui est un, mais qu’elles doivent
€tre laiss€es a la libre appréciation et a la piété de chacun,
la liberté dans I'Eglise du Christ étant la méme pour tous les
fideles: ubi Spiritus Domini, ibi libertas.

On peut suivre, dans cette exposition patrologique, deux
plans: le premier, qui consiste & exposer méthodiquement les
différentes parties de la doctrine trinitaire et & appuyer cha-
cune des textes des Peéres qui y correspondent; le second, qui
consiste & citer les Peres chronologiquement, et 4 rapporter

1) Voir la Revue, 1897, n° 20, p. 75I-769.
%) Ibid., p. 760-761.



ce que chacun dit de plus essentiel et de plus caractéristique.
Le premier plan a été suivi dans tous les manuels de théo-
logie, et en particulier par Klée dans son Manwuel de I’ histoive
des dogmes?t), et par Mgr. Macaire dans la Théologie dogma-
tique orthodoxe®). Cest pourquoi je suivrai le second plan.

[. Péres orientaux. — 1° St. Justin (1 168). Voyons ses deux
Apologies et son Dialogue avec Tryphon.

e Apologie, n. 5: Le Verbe a parlé aux Grecs par So-
crate, et personnellement aux Barbares en J.-C. «Neque enim
apud Grezecos solum haec a Verbo per Socratem convicta, sed
apud Barbaros etiam ab ipso illo Verbo forma induto et ho-
mine facto ac Jesu Christo appellato. Cui cum credamus...»

N. 6. Patrem et Filium qui ab eo venit ac nos ista docuit,
et ceeterorum qui illum assectantur, eique assimilati sunt, bo-
norum angelorum exercitum, et Spiritum propheticum colimus
et adoramus. ..

N. 12 Jesus Christus magister noster, Parentis et Domini
omnium Dei Filius et Apostolus.

N. 13 St. Justin glorifie d’abord le Pere, puis le Fils, en-
suite T'Esprit: «...immutabilem et sempiternum et Patrem
omnium Deum, et Jesum Christum veri Dei Filium, ipsumque
secundo loco, Spiritum autem propheticum tertio ordine.»

N. 14 : Et nos, postquam Verbo credidimus, ab istis quidem
descivimus, ac solum ingenitum Deum per ejus Filium sequi-
mur.

N. 27 Deum autem Verbum, quee prima est Dei pro-
genies, sine mistione genitum dicimus, Jesum Christum ma-
gistrum nostrum. ..

N. 22 Quod si modo singulari et a communi creatione
diverso genitum illum ex Deo dicimus Verbum Dei. ..

N. 23 Tum etiam ut vobis constet Jesum Christum, cum
Dei Verbum et primogenitus et virtus sit, solum proprie Fi-
lium ex eo genitum esse, ,

Au n. 37, St. Justin parle de la personne du Peére; au
n. 38, de la personne du Christ, et plus loin de I'Esprit pro-
phétique qui parle et qu'il faut entendre. '

1) Voir la traduction frangaise par P.-H. Mabire, T. Ier, p. 217-312.
) Voir la traduction frangaise, T. Ie*, p. 193-425.



N, 46 : Christum primogenitum Dei esse ac Rationem illam
cujus omne hominum genus particeps est, didicimus.

N. 60: His lectis Plato, nec satis accurate perspectis, cum
~figuram crucis esse non attenderet, sed decussationem esse
crederet; alteram illam, post principem Deum, Virtutem in
universo decussatam esse dixit, Quod autem ab eo tertium
dicitur, inde ortum quod Spiritum Dei apud Mosem super
aquas ferri legerat.

. 61: In nomine jesu Christi et in nomine Spiritus sancti
qui per prophetas omnia ad Jesum spectantia preenuntiavit, is
qui illuminatur, abluitur.

N. 63 Verbum Dei est ejus Filius... Et locutus est Mosi
Angelus Dei in flamma ignis e rubo et dixit: Ego sum existens
ille, Deus Abraham, Deus Isaac, Deus jacob, Deus patrum
tuorum ... Heec autem eo diximus, quo Filium Dei et aposto-
lum esse jJesum Christum demonstraremus: qui quidem cum
antea Verbum esset, ac modo in specie ignis, modo in imagine
incorporea visus esset, nunc voluntate Patris pro humano
genere factus ea etiam perpeti sustinuit queecumaque in eum
insani Judeei, deemonum impulsu, moliti sunt... Qui cum Ver-
bum sit primogenitum Dei, Deus etiam est.

N. 67 In omnibus oblationibus laudamus creatorem om-
nium per Filium ejus Jesum Christum et per Spiritum sanctum.

17° Apologie, 1. 6: St. Justin parle d’abord du Pere, qu’il
appelle « Parens universorum, Deus, Conditor, Dominus, Herus »,
Il ajoute: Ejus autem Filius, qui solus proprie Filius dicitur,
Verbum antequam mundus crearetur, quod et una cum eo
aderat, et genitum est, cum per illud initio omnia condidit et
ornavit, hic Filius, ex eo quod unctus sit et per eum Deus
omnia ornaverit, Christus vocatur. ..

N. 13: Natum ex ingenito et non enarrabili Dec Verbum
Secundum Deuwm adoramus et amamus.

Dialogue avec Tryphon, n.62.: Sed heec ipsa vere ex Patre
prolata progenies, ante res omnes creatas una erat cum Patre,
et cum ea Pater colloquebatur: quemadmodum Scriptura per
Salomonem declaravit, hanc ipsam, quee Sapientia a Salomone
dicitur, et principium ante omnia opera et progeniem, a Deo
genitam esse, qui idem etiam docet per revelationem Josuee
filio Navee factam.

N. 64 Tlle Dominus et Christus ac Deus agnitus...



— 60 —

N. 76 : Christum non esse hominum opus, sed voluniatis
illius qui eum produxit, Patris universorum Dei... Et David
futurum fuisse ante solem et lunam praedicavit, ut ex utero
secundum Patris voluniatern nasceretur, eumque, cum Christus
sit, Deum fortem et adorandum esse declaravit.

N. 7128 Ac Christum quidem Dominum et Deum Dei
filium esse, et virtute prius apparuisse ut virum et angelum,
et in gloria ignis, velut in rubo et in judicio de Sodomis facto,
jam demonstratum est... Verbum appellant quia Patris ser-
mones ad homines perferat. Hanc autem virtutem a Patre
abscindi aut separari non posse, quemadmodum lux solis in
terra abscindi et separari nequit a sole qui est in ccelo...
Cum virtutem illam ex Patre genitam dicerem, virtute et vo-
luntate ipsius, non vero per abscissionem, quasi Patris sub-
stantia divideretur, quemadmodum ceetera omnia qua dividuntur
ac scinduntur, non eadem sunt, ac antequam scinderentur: ac
exempli causa sumpsi ignes, quos ex alio igne accendi vide-
mus, non imminuto illo, ex quo multi accendi possunt, sed
eodem manente.

20 Athénagore. Legatio pro Chyistianis (177), n. 10: Sed
et Filius Dei Verbum Patris in idea et operatione; ab eo enim
et per ipsum facta omnia, cum Pater et Filius unum sint. Cum
autem Pater sit in Filio et Filius in Patre, unitate et virtute
Spiritus, mens et verbum Patris est Filius Dei. Quod si vobis
pro summa vestra intelligentia inquirere subeat, quid sibi velit
Filius, dicam breviter primam esse Patris progeniem, non quod
factus sit (ab @terno enim Deus habebat in se ipso Verbum,
utpote ab @terno rationalis), sed quod prodierit, ut omnium
materialium rerum, quee instar informis naturae et inertis terree,
partibus crassioribus commixtis cum levioribus, jacebant, idea
et actus foret... Atque ipsum illum Spiritum sanctum, qui in
prophetis operatur, effluentiam Dei esse dicimus, emanantem
et redeuntem veluti radium solis...

N. 72: Tum quee Filii cum Patre unio, quee Patris cum
Filio communicatio, quid Spiritus, quee trium unio et in unitate
distinctio, Spiritus, Filii, Patris... (Connaitre le Pére, le Fils,
VEsprit, connaitre leur union, telle est la vie & laquelle nous
sommes appelés.)



3° Théophile (+ v. 190). Ad Autolycum. Lib. 1T, n. 10:.
Habens igitur Deus suum ipsius Verbum in propriis visceribus
insitum, genuit illud cum sua sapientia, proferens ante omnia.
Hoc Verbo usus est administro operum suorum, et per illud
omnia condidit. Vocatur principium, eo quod principatum habeat
et dominatum eorum omnium, quee per ipsum creata sunt. Hic
1gitur, cum sit Spiritus Dei et principium et sapientia et virtus
Altissimi, descendebat in prophetas, ac per eos de mundi crea-
tione et ceeteris rebus loquebatur; nondum enim erant pro-
phetae cum mundus crearetur, sed tantum sapientia Dei quae
est in eo, ac sanctum Verbum ejus, quod ei semper adest...,

N. 15 Tres illi dies qui ante luminaria fuerunt, imago
sunt Trinitatis, Det, ejus Verbi, ejusque Sapientice.

N. 18 Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem.
Nemini autem dicit: faciamus, nisi Verbo suo et Sapientize suze.

4o Hippolyie. Contra Noetum, n. 1. Noetus dixit Christum
esse eumdem Patrem, ipsumque Patrem genitum esse et pas-
sum. — N, 3 Ipse Christus est Pater, ipse Filius; ipse passus
~est, ipse se excitavit a mortuis. ..

N. 4. Hippolyte dit: «Incarnato Verbo et facto homine,
Pater erat in Filio et Filius in Patre, conversante Filio cum
hominibus ... Verbum erat, Spiritus erat, Virtus erat. Unus
commune nomen, et in usu apud homines sibi sumpsit, vocatus
a principio Filius hominis, propter futurum, quamvis nondum
esset homo. ..

N. 7. (Christus) non dixit: Ego et Pater unum sumz, sed
unum sumus. 1llud sumwus non dicitur de uno, sed sic dixit
quia duas personas demonstravit, unam autem potentiam sive
virtutem.

N. 8 Pater, Filius et Spiritus sanctus, hi sunt vere tres.
Quod si vult scire quomodo unus Deus demonstratur, sciat
unam esse virtutem sive potentiam hujus; et quantum ad vir-
tutem pertinet, unus est Deus... Unus est Deus, sed ingenitus,
impatibilis, immortalis, qui omnia facit quee vult, sicut vult et
quando wvult.

. 10 . Satis nobis est scire solum nihil esse Deo cozevum.
Nihil erat preeter ipsum; ipse solus multus erat. Nec enim erat
sine ratione, sine sapientia, sine potentia, sine consilio. Omnia
erant in eo, ipse erat omnia. Quando voluit et quomodo voluit,



ostendit Verbum suum per quem omnia fecit... Eorum quee
facta sunt, ducem, consiliarium et operarium, generabat Ver-
bum: quod Verbum cum in se haberet essetque mundo creato
inaspectabile, fecit aspectabile. ..

N. 71: Atque ita adstitit ei alius, Cum alium dico, non
duos Deos dico; sed tanguam lumen ex lumine, et aquam
ex fonte, aut radium a sole. Una enim virtus ex toto: totum
vero Pater, ex quo virtus Verbum: hoc vero mens, sive sensus,
qui prodiens in mundum, ostensus est puer Dei; omnia per
eum facta sunt, ipse solus ex Patre genitus.

N. 13: Si ergo Verbum mittitur per Jesum Christum, vo-
luntas Patris est Jesus Christus. — L’annotateur de édition
de 1716 (Hambourg) dit: «Sic Filium Foevinow sive $élnuc
Patris dixere muulti veleres.»

N. 14: Duos Decos non dicam, sed unum; personas vero
duas, ceconomiam tertiam, gratiam dico sancti Spiritus. Pater
guidem unus, personae vero duee, quia Filius; tertia autem
Spiritus sanctus. Pater mandat, Verbum perficit, Filius autem
ostenditur per quem Pater creditur. (Economia consensionis
redigitur ad unum Deum, unus enim est Deus, qui mandat,
Pater; qui obedit, Filius; qui docet scientiam, Spiritus sanctus.
Pater qui est super omnia, Filius per omnia, Spiritus sanctus
in omnibus ..., Per hanc trinitatem Pater glorificatur. Pater
enim voluit, Filius fecit, Spiritus sanctus manifestum fecit:
omnes igitur Scripturae de hoc pradicant.

N. 16 Virtus Patris, quod est Verbum Dei, e ceelo des-
cendit, et non ipse Pater, sic enim ait: Ego ex Patre exivi et
venio, Quid est autem quod ex Patre exivit nisi Verbum?
Quid est quod ex ipso gemilum est nisi Spiritus, id est Ver-
bum? ... De Verbi generationis ratione qua Deus Pater gene-
rare voluit, generavit sicut voluit. Non satis est tibi scire quod
Deus mundum condidit nisi audens inquirere quomodo condidit?
Non sufficit tibi cognoscere quod Filius Dei tibi apparuit ad
salutem, si tamen id credis; sed insuper quomodo genilus est
Secundum Spiritum, curiose indagas?...

N, 17 : Credamus igitur secundum traditionem apostolorum
quod Deus Verbum e ccelis descendit.

5° St. Irénée (+ v. 202). Adversus Heres., L. I, ¢. 2’
St. Irénée cite le symbole, olt est résumée la doctrine de la
trinité.



o B8 s

L. 11, ¢. 25: St. Irénée remarque que, nous aussi, nous
concevons et engendrons une parole, un verbe, par la pensée,
mais que ce serait déraisonnable de vouloir juger de la géné-
ration en Dieu par la notre,

L. 1M1, c. 16 : Apostoli neminem alium Deum vocaverunt. . .
nisi solum vevum Deum Fatrem et Verbum ejus, qui in om-
nibus principatum ejus habet... — C. 20.: In Christi nomine-
subauditur qui unxit, et ipse qui unctus est, et ipsa unctio in
qua unctus est. Et unxit quidem Pater, unctus est vero Filius,
in Spiritu qui est unctio ... (Irénée insiste plutot sur la consta-
tation de la croyance en la divinité de Jésus-Christ que sur
l'explication méme de la trinité.)

L. IV, ¢. I4: Verbum suum solus cognoscit Pater: utra-
que autem heec et sic se habere manifestavit Dominus, et
propter hoc Filius revelat agnitionem Patris per suam mani-
festationem. Agnitio enim Patris est, Filii manifestatio. Omnia
per Verbum manifestantur... Agnitio Patris Filius, agnitio
autem Filii in Patre et per Filium revelata ... In omnibus et
per omnia unus Deus Pater, et unum Verbum, et unus Filius,
et unus Spiritus, et una fides et salus omnibus credentibus in
eum. — C. 77 Ministrat ei (Deo) ad omnia sua progenies et
figuratio sua, id est Filius et Spiritus sanctus, Verbum et Sa-
pientia, quibus serviunt et subjecti sunt omnes angeli. — C. 60 -
Spiritalis vere qui est... semper eumdem Deum sciens, et
semper eumdem Verbum Dei cognoscens, et semper eumdem
Spiritum Dei cognoscens ... — C. 75 Et sic principalitatem
quidem habebit in omnibus Deus. Quoniam et solus infectus,
et prior omnium, et omnibus ut sint, ipse est causa: reliqua
vero omnia in subjectione manent Dei. Subjectio autem Dei,
incorruptelee perseverantia est; incorruptela autem gloria in-
fecti, Per hanc igitur ordinationem, et hujusmodi convenientiam,
et talis factus, et plasmatus homo secundum imaginem et simi-
litudinem constituitur infecti Dei, Patre quidem bene sentiente,
Filio vero ministrante et formante, Spiritu vero nutriente et
augente, homine vero paulatim proficiente et perveniente ad
perfectum, id est proximum infecto fieri. Perfectus enim est
infectus, hic autem est Deus...

L.V, ¢. 16: Pater conditionem simul et Verbum suum
portans, et Verbum portatum a Patre, preestat Spiritum omnibus
quemadmodum vult Pater. ..



— 64 —

6° Clément d’ Alexandrie (+ 217). — Dans 1 Admonitio ad
gentes, il parle du Pere, du Verbe et du saint Esprit. Il montre
le saint Esprit parlant par les propheétes de 'A.T. Tl parle
de la Sagesse, «quae est Verbum Dei»; de Dieu, «qui est unus»,
du saint Esprit, «qui est os Domini». Il ajoute: «Lux est
Verbum hominibus, per quod Deum contemplamur... Est Dei
imago, ejus verbum. Et Filius mentis legitimus divinum illud
verbum, lucis lux archetypa. Verbi autem imago est homo...
Verbum divinum qui revera est Deus manifestissimus, qui est
universorum Domino exzequatus; quoniam erat ejus Filius, et
Verbum erat in Deo...»

Dans le Pédagogue, Clément parle peu de la trinité consi-
dérée en elleméme et métaphysiquement. Il parle surtout du
Verbe qui nous conduit au salut, et du saint Esprit qui nous
sanctifie. « Alimentum infantium est Dominus, qui est Spiritus
et Verbum. Alimentum, id est Dominus Jesus, hoc est Verbum
Dei, est Spiritus incarnatus, caro ceelestis sanctificata...
Verbum bibitur alimentum veritatis. — C. 7: In Patre Filius
et in Filio Pater ... Facies Dei est Verbum, quo Deus illu-
minatur et cognoscitur.»

Dans les Stromates, L. 1. Verbo, Deo, seu ratione...
Unius Domini operatio, qui est Dei virtus et sapientia, lux et
evangelium. — L. V. Verbum est mente considerandum...
Plato veritatem declaravit esse ideam. Idea autem est Dei
intelligentia, seu quod a mente divina intelligitur, quod quidem
Barbari dixerunt Acyor ®sov, id est Dei Verbum seu rationem.
— En général, dans cet ouvrage, Clément parle beaucoup de
la philosophie, mais trés peu de la trinité, et il est trés sobre
d’explications.

7° Origene (+ 254). Origeéne a tellement écrit sur la Tri-
nité qu'il est impossible d’analyser ici, méme trés succinctement,
ses enseignements. Les uns paraissent si clairs qu’on se demande
comment il peut se faire qu'il y en ait d’autres qui soient
obscurs. Quoi qu'il en soit de 'authenticité de ces derniers,
la pensée d'Origene a été expliquée dans un sens exact, et
sa mémoire a ¢été défendue contre toutes les attaques dont
elle a été 1'objet. Les travaux du saint martyr Pamphile (y 309),
d’Eusebe de Césarée, du savant Huet, de Georges Bullus, me
paraissent irréfutables. Toutefois, pour oOter tout prétexte



— 65

d’attaquer les conclusions que je tirerai a la fin de cette étude,
je ferai remarquer dés maintenant que je ne m'appuierai
aucunement sur les enseignements d’Origene. Si jen cite ici
quelques extraits, c’est non seulement pour rendre hommage
a T'un des plus grands génies de I'Eglise grecque, mais aussi
pour que les lecteurs soient impartialement renseignés. Un
tel homme, qui a tant étudié les Ecritures, ne peut pas ne pas
gire. entendy.

Comment. in Joan. Tomus I: Nec absurde universorum
Deum dixerit quispiam principium, palam eo procidens, ut
Filii principium sit Pater, et principium creaturarum Creator,
atque generatim entium principium sit Deus. Confirmabit hoc:
In principio erat Verbum. Verbum intelligens Filium, qui in
principio esse dicitur, quia sit in Patre... Si primogenitus
omnis creaturae est imago Dei invisibilis, principium ipsius est
Pater; similiter etiam Christus est principium eorum qui facti
sunt secundum imaginem Dei... Potest Filius etiam sermo
esse, eo quod renuntiet occulta Patris sui, qui mens exsistit
perinde atque Filius, qui vocatur sermo. Ut enim apud nos
sermo nuntius est earum rerum quse a mente cernuntur, sic
ille Dei sermo, qui Patrem agnovit, Patrem agnitum revelat...

7. I7: Nos qui tres personas, Patrem et Filium atque
Spiritum sanctum esse credimus, et ingenitum nihil preeter
Patrem esse nobis persuasimus; Spiritum sanctum el omnium
que per Verbum facta sunt, et ordine ommium que a Patre
per Christum condita sumni, preestantiorem esse, ut pium et
verum concedimus et approbamus. Atque heec forsitan causa
est cur ipse Dei non dicatur esse Filius; quod solus Unigenitus
a principio natura Filius sit, gquo indigerve videlur Spiritus
sanctus, ministrante ipsius (Filii) hypostasi, non solum ut sif,
sed ut sapiens sit, et rationis particeps, et justus, et omne id
quod eum esse intelligendum est ex Christi notionum partici-
patione!). Ego autem existimo Spiritum sanctum, ut ita dicam,

e

1) Huet fait la remarque suivante ((Buvres d’Origéene, édit. Migne, T. IV,
col. 127-129): « Heee, quantumvis dura, facile excusabimus, si dicamus processionem
Spiritus sancti hic significari, et ¢o quidem modo quo ipsam antiqui Ecclesize Patres
explicarunt, dicentes a Patre per Filium procedere Spiritum sanctum. Cyrillus lib,
De recta fide, ad Theod. Spiritum sanctum scribit esse & Yiov xat or oni?,
et lib. 1 De adorar. $x Harpog 00 ¥Yiot mwooyednevoy Iveipe. Quod idem
repetit in epist. ad reginas, et variis locis, Damascenus lib. 1 De fid. orthod., cap. 18:
Lot Yioo 08 IMvedpe, ody ¢ &8 avvod, @Al &g I evrod, £x vov

Revue intern. de Thdologie. Floft 21, 1898, 2



— 66 —

materiam gratiarum quae a Deo proficiscuntur suppeditare iis
qui per ipsum ejusque communionem sancti sunt, dum materia,
quam dixi charismatum, a Deo quidem operatur, a Christo
autem ministratur, per Spiritum vero sanctum exsistit... Quod
etiam Spiritus sanctus a Filio edoceatur, liquet ex eo quod de
paracleto et Spiritu sancto dicitur: De meo accipiet et annun-
tiabit vobis. ..

Comment. in FEpist. ad Rom. [Lib. VIII.: Solus est Filius
qui noverit Patrem, et solus est Spiritus sanctus qui scrutatur
omnia, etiam altitudinem Dei. Et ideo hanc altitudinem Dei,
quam et inscrutabilem dicit et investigabilem, creaturse omni

Ha’rgo\g §XTKOQ€U()/‘LL8TO?’. «Et Filii Spiritus, non quasi ex ipso, sed quasi per ipsum
a Patre procedens.» Tertullianus cap. 4 adversus froxeam: «3Spiritum non aliunde
puto quam a Patre per Filinm.» Hilarins lib. XII D¢ 7¥/rit. «Conserva hance, oro,
fidei meee religionem, ut semper obtineam TPatrem scilicet te, et Filium tuum una
tecum adorem, et Spiritum sanctum tuum, qui est per Unigenitum tuum, promerear.»
Vide item Florentinum concilium, et Thomam 1, q. 36, a. 3. Ait quidem Paulus
1 Cor. VIII, 6: «Nobis tamen unus Deuas Pater, ex quo omnia, ct nos in illum:
et unus Dominus Jesus Christus, per quem omnia, et nos per ipsum.» Et Coloss. 1, 16:
«Omnia per ipsum et in ipso creata sunt.» Quibus verbis inductus Aetius, Anomceo-
rum antesignanus, Patrem inter et TFilium discrimen inesse credidit, ut primaria
causa esset Pater, instrumentum vero Filins, Hanc autem vesaniam casligat Basilius
libro De Spiritu sancto, accurateque demonstrat, voces illas ;—,’5‘5 0{; et dr 0.5 -
Scripturis promiscue usurpari; hic autem Patri et Filio fuisse seorsum attributas, ut
hypostases discernerentur, cum ea camterogquin quee fiunt a Patre, a Filio quoque
fiant. Audiendus imprimis Cyrillus cap. 5 in hunc Joannis locum, ubi idem multis probat.
Fsyougywy autem Origenis vox est generalis, ea complectens universa quee quoquo
modo sunt, sed ad Spiritum sanctum ac res creatas diversa ratione pertinens; nam
quod ait, verbi gratia, Hilarius Spiritum sanctum per Unigenitum esse, id dixerit Origenes,
did Movoysvovs aytov fvsiue yivet-dai. Cum igitur Spiritus sanctus ysvnzds
esse dicitur, hoc est, «qui habet ab alio ut sit:» cum eum autem 07 7?70[-)]’[0\1'9 ov
XTLOTOV, 0U0E ys¥¥nTov, dAL $x7T00evT6y sciscit Athanasius in Symbolo, et
Epiphanius in Anrcorate, cap. 7, hoc est, «non genitum». Notandum preeterea hic esse
ysmy‘-z‘d% illic yevv-ryga’ra quee diversam postulant interpretationem: hoc enim fit a
},gmfoc’w? «glgno» ; 1'1111(1) a yivoue, «sum, exsisto)». Ita olim Filiusg r,;ya"l'lj’{@g
a Catholicis dicebatur, &y&¥VyTo¢ non item. At aysfrnroc, illud quod de Filio
dicebatur «increatums» significat: yemnto’g, quod de Spiritu sancto dixit Origenes,
significationem habet a y{¥otiec, «sums, et idem sonat ac «exsistens», Quod vero vocem
ysvr]rév pessimo sensu ab Origene usurpatum conjectat Epiphanius hares. LXIV,
c. 8, in eo same ipsius mquitatem requiro. Nec ego tamen recte usquequaque de
Spiritu sancto Adamantium nostrum sensisse contra Epiphanium et Basilium lib. D¢
Spiritu sanct., cap. 29, dura fronte pertenderim, ut fidem faciunt Origeniana nostra. —
Atque hec forsitan causa esé, etc. Similis fere est Basilii ep. 43, Gregor. Nysseni lib. 1
contra Funominum , Epiphanil in Ancorate, Augustini lib. XV De Trinit., c. 26, et
lib, 11l Contra Maximinwn:, cap. 14, aliorumque ratiocinatio, cum Filium idcirco
Filium dici et esse volunt, quod ex uno oriatur; Spiritum sanctum nec dici Filium,
nec esse, quod procedat ex duobus. »



— 67 —

inscrutabilem et investigabilem dicit. De Filio vero et Spiritu
sancto dicere ista non poterat, quia Filius in Evangelio dicit ad
Patrem: Pater, omnia mea tua sunt, et tua mea; et de Spiritu
sancto ipse Paulus pronuntiat dicens: Nemo enim scit hominum
quee sunt hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est; ita et quae
in Deo sunt, nemo cognovit, nisi Spiritus Dei... Sicut in pree-
senti loco quod ait: Quoniam ex zpso, el per ipsum, et in ipso
sunt ommnia, convenit illis dictis quee idem apostolus in aliis me-
morat locis cum dicit: Unus Deus Pater ex quo omnia, et unus
Dominus noster Jesus Christus per quem omnia; et item in Spiritu
Dei dicit revelari omnia, et per haec designat in omnibus esse pro-
videntiam Trinitatis ... Verumtamen quod dicit: Ex #pso, hoc
ipsum quod sumus indicat: Fer ipsum autem, quod per ejus
providentiam dispensamur in vita: 7z Zpso vero, quod per-
fectio omnium et finis in ipso erit tunc cum erit Deus omnia
in omnibus. ..

8° St. Athanase (- 373). Qu'il me soit permis de renvoyer
ici le lecteur a l'excellent ouvrage de M. le prof. Lauchert: Die
Lehre des hi. Athanasius des Grossen (Leipzig, Fock, 1895),
La premiere partie traite de Dieu, de son étre, de son unité,
de ses attributs, et de la trinité (pag. 5-65). On remarquera,
entre autres, les passages suivants: « Der Vaier schafft Alles
duvch den Logos #m hl. Geiste; und so wird die Einheit der
hl. Trinitit bewahrt; und so wird Ein Gott in der Kirche ver-
kiindigt, der da ist tiber Allem und durch Alles und in Allem.
(Eph. 4, 6.) Uber Allem, als Vater, als Prinzip und Quelle;
durch Alles, durch den Logos; in Allem, im hl. Geiste. (S. 11).»
— Et, touchant le Saint-Esprit: «Da der Herr der Sohn ist,
so heisst darum der Geist Geist der Kindschaft (mrevue viodeoiag).
Und wiederum, da der Sohn die Weisheit und die Wahrheit
ist, so steht geschrieben, dass der Geist der Geist der Weis-
heit und der Wahrheit sei. (Jes. 11, 2; Joh. 15, 26.) Und
wiederum ist der Sohn die Kraft Gottes und der Herr der
Herrlichkeit; und der Geist heisst Geist der Kraft und Geist der
Herrlichkeit. (1 Petr. 4, 14.)... Der Herr aber hat gesagt,
der hl. Geist sei der Geist der Wahrheit und der Paraklet,
woraus hervorgeht, dass in ihm die Trinitat vollkommen ist.
(S. 60-61).» — «Einmal, De incarn. et c. Arian. n. 9 (p. 877)
nennt Athanasius sogar den Sohn die Quelle des hl. Geistes,



68 —

in der Erkldrung der bildlichen Ausdrucksweise von Ps. 35, 10:
« Denn Dbei dir ist die Quelle des Lebens, und in deinem Lichte
werden wir das Licht schauen.» «Er (der Psalmist) weiss nam-
lich,» sagt Athanasius dazu, «dass der Sohn beim Vater ist,
die Quelle des hl. Geistes.» (0ide ydo mape v Sef marol Gyve
Tov viov Ty mnyny vov daylov myevuevos.) Also: der Sohn ist als
Quelle des Lebens, d.i. des hl. Geistes, beim Vater. (5.62-63).»
— M. Lauchert termine (S. 64-65) par le résumé qu’a donnné
M. le prof. Langen, Die Trinttar. Lehrdiffereng (S. 123): «1) Der
hl. Geist geht aus dem Vater aus. 2) Er gehort dem Sohne
an, dessen Bild er ist, wie dieser das Bild des Vaters ist, und
empfangt vom Sohne. 3) Er besitzt das ganze gottliche Wesen
des Vaters durch den Sohn, der insofern seine Quelle ist.
4) Er ist im Vater durch den Sohn.»

00 St. Basile de Césavée ( 379). — Advers. Eunomium, L.1.:
Apropos de ces mots «Pater major me est»: Quoniam a Patre
origo est Filii, hoc major est Pater quod causa sit et princi-
pium. Quapropter et Dominus sic dicit: Pater meus me major
est, prout Pater videlicet. Ilud autem Pater, quid aliud indi-
cat nisi caxsam atque originem esse ejus qui ex ipso genitus
est? Denique secundum vestram sapientiam, substantia ipsa
substantia non dicitur major aut minor. Quare et secundum
illos ipsos et secundum veritatem ipsam, VOX majoris qua
usurpata est, nullo pacto prastantiam secundum substantiam
significat. Nec vero hic ipse Deum Patrem majorem dixerit
secundum molem, qui scilicet statuerit, quantitatem in Deo
intelligi non opportere. Superest igitur is quem nos diximus
majoris modus, principii, inquam, et cause . ..

Sur le mot ingenitus: Vox ingenitum ca quee non sunt
significat: indicat enim Deo generationem non adesse. Hoc
autem sive quis privationem, sive interdictionem, sive nega-
tionem, sive quid hujusmodi appellare voluerit, haud contende-
mus. Quod autem nihil eorum quae in Deo insunt significet
ingenili vox, ex jam dictis declaratum esse puto. At sub-
stantia non est quidquam eorum que non adsunt; sed est ipsum
esse Dei, quod inter ea quee non sunt, annumerare, sumine
amentice est. KEtenim si substantia in numero eorum quee
non sunt locatur, multo minus aliud quidpiam eorum quae de
Deo dicuntur, fuerit. Demonstratum est autem zngeniti vocem



— 69 —

inter ea quee non sunt, numerari: mendax est igitur qui hac
voce substantiam significari putat. — L. IV.: Ingewnitus aut
substantia est, aut accidens: sed substantia non est, cum non
sit quidquam quod ab eo ex opposito distinguatur. Est enim
Filius genitus, at non quatenus substantia est, sed quatenus
genitus fuit. Si vero accidens, aut natura insitum est, aut
potest adesse et abesse. Sed, si natura insitum est, Deus
necessario et substantia et accidens est. Quae enim sunt ejus-
modi, necessario accidunt quibus accidunt. Quod si contingenter
adest, erit ingenitus aliquando et genitus. Ingenitum si dicunt
Deum, eo quod genitus non est, non quod sit substantia ejus
dicunt, sed quid non sit. Quippe substantia nulla ex iis quee
non sunt, sed ex iis quae sunt cognoscitur ... Si &zgenitus non
substantise nomen est, sed ipsamet substantia: rursus si Filius
est substantia, etiam Filius ingenitus est; imo vero substantia
omnis erit ingenita. Si ingenitum substantia Dei est, et geni-
tura substantia Filii: creatura igitur aut factura non est ipsius
substantia. Filius enim una, non multe substantiee ... Quod
si genitura substantiam quampiam non significat, neque ¢7genitus
profecto. Deus si ingenitus est, eo quod genitus non est:
sic et incorruptibilis, eo quod non corrumpitur. Quemadmodum
igitur incorvuptibile eum sine fine futurum significat, ita et
ingenitumr principii expertem esse. Si vero ingenitus quidem
est, non autem incorruptibilis: principii, non finis erit expers;
quod absurdum est. Proinde imgenifus substantia non est:
sed genitum non esse significat. ..

10° St. Grégowre de Nasianze (- v. 389). — De fide ortho-
doxa contra Avianos, n. 3: Tria nomina et tres personas, unius
essentice, unius majestatis atque potentiee credimus. Et ideo
unum Deum confitemur.

Oratio XX. Ita nobis proprietatum ratio constabit, si Patrem
quidem, et principii expertem, et principium cogitemus ac preedi-
cemus (principium, inquam, ut causam, et ut fontem, lumenque
sempiternum); Filium vero, minime quidem principii expertem,
omnium autem rerum principium asseramus; principium porro
cum dico, ne tempus interjicias, nec inter genitorem et genitum
medium aliquid constituas, nec per id quod inter ea quee eamdem
eeternitatem habent, et conjuncta sunt, male interponis, naturam
dividas. Nam si tempus Filio antiquius, illius proculdubio



primum Pater causa fuerit necesse est. Quod si ita est, quo
tandem modo temporum factor erit, qui sub tempus cadit?
Quo item modo Dominus omnium, si enim tempus praecesserit,
eique dominetur? Principii igitur expers est Pater: nec enim
aliunde, nec a se ipso esse habet. Filius autem, siquidem
Patrem ut causam accipias, nequaquam priucipio caret: prin-
cipium enim Filii, Pater est, ut causa. sin de tempore principium
intellexeris, principii quoque omnis est expers. Neque enim
temporum Dominus tempori subjectus est. — Et encore, apres
g'étre plaint d'étre forcé d'employer des termes imparfaits,
St. Grégoire ajoute: «Hoc docemus et profitemur quod simul
atque Pater ingenito modo erat (semper autem erat, nec enim
eum aliquando non fuisse concipit mens nostra, quantumvis se
altissime efferat), et Filius quoque per generationem erat; ita
ut Patris essentia concurrat cum unigeniti generatione, qui ex
ipso quidem est, non autem post ipsum, aut saltem sol& principii
cogitatione. Principium vero hic pro causa accipio (doyfs dé,
o¢ alriov.) ldentidem enim eadem verba repeto, ut animi tui
hebetudini et crassitiei occurram. Quod si curiosius non scru-
teris Filii, sive generationem dicere convenit, sive substantiam,
sive quod aliud vocabulum magis proprium atque appositum
cuipiam in mentem venit (linguam enim meam superat id quod
cogito ac dico), ne quoque Spiritus sancti processionem anxie
inquire. Mihi audire satis est: quod Filius est, et quod ex
Patre; tum quod ille Pater est, hic Filius; wnikil preter ea
invesiigo ac perscrutor; ne mihi idem quod vocibus accidat,
quee immodica contentione franguntur, ac prorsus concidunt,
aut idem quod oculis adversum solem intuentibus. Nam quo
quis amplius et accuratius eum cernere cupit, eo magis sensum
leedit, ac ideo etiam quoque modo cernendi facultate privatur,
quia nimirum id quod cernitur, oculorum aciem superat, cum
quispiam totum conspicere voluerit, ac non quantum tuto cernere
licet. Audis generationem?® Modum curiosius ne inquiras.
Audis Spiritum ex Patre procedere? Id quomodo fiat, ne
anxio studio perscruteris...»

Oratio XX/i/I: Perfectam ex tribus perfectis trinitatem,
unitate quidem ob divitias mota, binario autem superato,
propterea quod Deitas supra materiam et formam sit, ex quibus
corpora constant, trinitate vero propter perfectionem definita
(heec enim prima binarii compositionem superat), ut nec deitas



— 71 —

angusta maneat, nec in infinitum diffundatur... Nos unam et
eamdem deitatis naturam tencamus, quae ex principii experte,
et generatione, et processione agnoscitur, quemadmodum id
quod nobis inest, mente, sermone ac spiritu intelligitur ...,
ipsam secum concordem, semper eamdem, semper perfectam . ..

Oratio XXV.: Deum unum ingenitum agnoscimus, hoc est
Patrem; unum autem genitum, Filium videlicet; unum denique
Spiritum sanctum a Patre procedentem, Deum quoque ipsum.
— St. Grégoire insiste sur ce que le Pére est sans principe, et
sur ce que le Fils et le St. Esprit ont un principe ou une cause:
Ex Deo enim sunt, licet non post ipsum, quemadmodum ex
sole lumen; sed quantum ad tempus, principii sunt expertes,
nec enim tempori subjecti sunt. — Et encore: Hoc Patri et
Filio et Spiritui sancto commune est, quod minime creati sunt,
atque ipsa divinitas. Hoc autem Filio et Spiritui sancto, quod
uterque ex Patre est. At vero Patris proprietas haec est quod
ingenitus sit: Filii, quod genitus; Spiritus sancti, quod procedat. ..
Hoc unum nos timere doce, nimirum #e in arguiiis et captionibus
Jidem solvamus.

Oratio XXIX: Pater quidem genitor et productor, citra
tamen ullam passionem ac tempus, atque incorporeo modo:
horum autem (Filii et Spiritus sancti), alter soboles, alter pro-
cessio, aut quibus verbis heec quispiam vocare queat, nescio. ..
— St. Grégoire insiste sur leur coéternité. Il ajoute: Pater
proprie est quia non etiam Filius; quemadmodum vicissim
Filius proprie Filius, quia non etiam Pater. — Il entre dans
beaucoup d’explications pour montrer comment la génération
du Fils ne doit pas étre entendue d'une maniére corporelle;
explications qui lui sont évidemment personnelles et qui ne
sont nullement des dogmes.

Oratio XXXI. Colamus Deum Patrem, Deum Filium, Deum
Spiritum sanctum, tres propriefates, unam divinitatem, nec
gloria, nec honore, nec essentia, nec regno divisam. — Et
encore: Queae est ergo heec processio (Spiritus sancti), inquies?
Dic tu quee Patris ingenitura sit, et ego Filii generationem et
Spiritus processionem explicare aggrediar, quo fiet ut ambo
deliremus in Dei mysteria oculos injicientes; idque qui tandem?
Nempe qui ne ea quidem quee ante pedes sunt, scire, nec
arenam maris, aut pluvise guttas et dies szeculi enumerare
possumus, nedum in Dei profunda penetrare... Alius Pater,



— 79 __

alius Filius, alius Spiritus sanctus appellatur, atque ita in-
confusa trium Personarum distinctio in una divinitatis natura
et dignitate conservatur. Neque enim Filius est Pater (unus
enim est Pater), sed est id quod Pater. Nec Spiritus est Filius,
quia ex Deo est (unus enim unigenitus), sed est id quod Filius:
tria haec unum, si divinitatem spectes, et unum ftria si pro-
prietatum rationem habeas ... Quid ergo? Spiritus sanctus
est Deus? Maxime. Consubstantialis (6ptootowy) igitur ? Prorsus,
siquidem Deus.

Oratio XXXIV: Vocatur illa vox Deus, et in tribus maximis
consistit, in causa, in opifice, in perfectore, hoc est, in Patre,
Filio et Spiritu sancto. Qui quidem nec ita inter se distracti
sunt ut natura scindantur; nec rursus ita in arctum redacta
natura, ut in unam circumscribatur personam (illud enim est
furoris ariani, hoc sabellianae impietatis); sed ut magis sin-
gularis est quam ea quee in divisionem omnino cadunt, ita
copiosior quam ea quae prorsus singularia sunt.

Oratio XXXVIIT: Deum cum dico, Patrem et Filium et
Spiritum sanctum dico; nec ultra heec diffusa divinitate, ne
deorum turbam inducamus; nec rursus infra heec finita et
restricta, ne deitatis inopia premi judicemur.

Oratio XXXIX: Deum cum dico, uno eodemque triplici
lumine perstringamini: triplici quidem, quantum ad proprietates
sive hypostases, si cui hoc verbum magis arridet, sive personas
(meque enim de wvocabulis dissidebimus, quandin syllabe ad
eamdem Sententiam ferent), uno autem, quantum ad substantiee,
hoc est divinitatis, rationem. Distinguitur enim indistinctim,
ut sic loquar, et distinctim connectitur. Unum enim in tribus,
divinitas est, et tria Unum; ea, inquam, in quibus divinitas
est, vel, ut magis proprie dicam, queae divinitas est... Ex
ipso, et per ipsum, et in ipso sunt omnia; ipsi gloria in seecula,
amen. Pater pater est et principii expers; neque enim ex
ullo est. Filius filius est, ac non principii expers: ex Patre
siquidem. Quod si temporis principium accipis, principio etiam
caret; neque enim temporum effector tempori subest. Spiritus
sanctus vere spiritus est, procedens quidem ex Patre, non tamen
filiationis modo, ut nec generationis, verum processionis; liceat
enim perspicuitatis causa nova nomina fingere.

Oratio XL : S. Gregorius commendat «fidem et confessionem
in Patrem et Filium et Spiritum sanctum... unam deitatem



e T

et potentiam quee in tribus conjunctim invenitur et tria divisim
comprehendit, ... queée undequaque @qualis est, undequaque
eadem.»

Orvatio XLII: Fidei nostrve pielas nown in nominibus, sed
in rvebus, constsiit. Quid vos qui personas dicitis? Nam unum,
velut quiddam compositum, animo fingitis, ac tres facies, aut
humanam omnino formam habens? Absit... Quid igitur, ut
interrogare pergam, vobis hypostases volunt, aut vobis personae?
Nimirum tria esse, quee dividantur, non naturis, sed proprie-
tatibus? Optime. — Et encore: Quod principii expers est, et
principium, et id quod cum principio est, unus est Deus, Nec
vero principio carere, ejus quod principio caret, natura est;
aut etiam ingenitum esse. Nullius enim rei natura ex eo de-
claratur quod dicamus quid non sit, sed quid sit (est enim
ejus quod est, positio; non autem ejus quod non est, sublatio).
Nec principium, eo quod principium est, ab eo quod principio
caret, dirimitur; non enim principium ipsi natura est, quemad-
modum nec illi quod principii expers sit. Circa naturam enim
heec considerantur, non autem natura ipsa sunt. Eodem modo
id quod cum principii experte, et cum principio est, nihil
omnino est aliud quam quod illa. Nomen autem principii
experti, Pater; principio, Filius; ei autem quod cum principio
est, Spiritus sanctus. Una autem his tribus natura Deus est. ..

11° St. Grégoire de Nysse ( v. 396 ou 400). — Qucestiones
de eo, quid sit, ad itmaginem Dei et ad similitudinen. —
Trinitatem agnosce ex rebus in te existentibus: hoc quippe
quovis alio ex lege aut scriptura petito firmius est ac fide
dignius testimonium ... In teipso habes, qui ad imaginem
similitudinemque Dei creatus es, imaginem et similitudinem et
figuras et exempla sanctze Trinitatis. — St. Grégoire distingue
I'ame, la raison, Uesprit (mens), et il voit ainsi I'image du Pére,
du Verbe et de UEsprit. Non obscurum est nostram ipsam
animam esse et intellectuale verbum ejus, ac mentem qguam
apostolus spiritum appellavit... Anima est ingenita et causa
carens ad exemplum ingeniti et causa carentis Dei Patris. At
intellectuale verbum ejus non est ingenitum, sed ex ipsa in-
effabili, invisibili, inexplicabili ratione ac sine passione genitum.
Mens autem neque causa caret, neque est ingenita, sed ex
processione orta, undequaque discurrens et cuncta despiciens



s Fh oa

et invisibiliter pertractans ad imaginem et similitudinem sanc-
tissimi et per processionem orti Spiritus... - Puis St. Grégoire
remarque que nous n'avons qu'une ame, qui est simple, et
qu’un esprit (mens), qui est simple aussi, mais que nous avons
un verbe double: I'un, engendré dans le cceur, d’'une géné-
ration incorporelle et mystérieuse; l'autre, engendré d'une
génération corporelle, par les 1evres. Et celui-ci fait connaitre
celui-la. De méme, le Verbe de Dieu a été engendré du Pere
avant tous les siécles, «eratque incognitus tanquam in anima
quadam apud Patrem». Puis il s’est fait homme et a été connu.

Grégoire de Nysse voit aussi une autre image de la trinité
dans nos trois facultés concupiscend:, ratiocinandi et irascendi.
Il ajoute: «Tribus modis Deus in trinitate tres partes admini-
strat et regit, et coelestia, et terrestria, atque subterranea,
virtute quadam conditoris, sua providentia, ac judicis auctori-
tate; siquidem omnia quee Deus exequitur uno ex his tribus
modo perficit, aut tanquam conditor, aut ut providens, aut ut
castigans. Ac virtutis quidem condendi quae in Deo est ima-
ginem exprimit, quae in anima est concupiscendi facultas;
cupiditas enim ad actionem impellit. Virtutis autem providendi
symbolum est in anima vis ratiocinandi. Virtutis demum casti-
gandi facultas irascendi indicium et nota constituta est.» —
St. Grégoire remarque que la concupiscence se manifeste d’abord
dans les enfants, puis la faculté de raisonner, enfin la facuité
de s'irriter. Clest ainsi que 'unité dans la trinité et la trinité
dans T'unité sont visibles dans 'homme, qui est a la ressem-
blance de Dieu: unité dans l'essence, non l'unité dans Ies
parties. Et plus loin: «Cum dixeris animam rationalem ac
mente preeditam, videlicet et rationem et mentem signi-
ficasti; cumque rationem nominaris, omnino etiam animam
rationalem, quze hujus est genitrix, indicasti: similiter et
ubi mentem dixeris, plane etiam animam et rationem signi-
ficasti. Cujus enim alioquin erit mens, nisi anime et rationis. ..
Et communem et individuam habent essentialem efficacitatem,
Una enim et similis Patris et Filii et Spiritus sancti efficacitas,
una virtus, una potestas, una voluntas, una sententia. Quee-
cumque siquidem fecerit Pater, indivulsus cooperator est et
Filius; et quaecumque perfecerit Filius aut Spiritus sanctus,
omnino cooperatur indivise Pater; neque enim Filius sine Patre
a se ipso per se solus quid facit, neque ullo modo Pater sine



75

Filio et Spiritu sancto, nec rursus Spiritus sine Filio et Patre
quippiam operatur... Nec anima sine ratione quid preestat,
neque sine anima ratio, neque adeo mens rursus sine anima
ratione sola quid exequitur; quod ejusdem naturse simulque
natam ac devinctam habeant inter se communem virtutem et
efficacitatem, quee est ad imaginem et similitudinem Dei.. .»

120 St. Jean Chrysostome (¥ 407). — In vamos Palmarum:
Una adoratione colamus unam trium hypostasium divinitatem,
sine principio, increatam, interminatam, sine successione. Neque
enim Pater unquam cessabit esse Pater, neque Filius esse Filius
et Rex, neque Spiritus sanctus cessabit esse id quod est hypostasi.
Nihil enim in trinitate minuetur; non finis erit seternitatis, aut
communionis, aut regni. ..

De sancta et consubstantiali Tvimitate: Nos autem non
creaturam adoramus, sed Trinitatem increatam, mutationis
expertem et consubstantialem, nihilque habentem adventitium
vel servile, vel quod productione in esse venerit, quasi prius
quidem non existens, postea autem adveniens... Job, dicendo
Dominum et omnipotentem et Spiritum divinum, consubstantia-
lem Trinitatem preedicat.... Preedicat inseparabilem Trini-
tatem ... Omnis qui sanctis scripturis credit adoret Trinitatem
increatam, incommutabilem, invariabilem, omnipotentem, simul
principio carentem, cogeternam et consubstantialem: Patrem,
et Filium ..., et Spiritum sanctum, Spiritum qui locutus est

per prophetas. Eos autem qui dicunt Filium, aut Spiritum
~sanctum, versum, vel mutatum, vel alterius substantiee, vel ex
nihilo factum, vel quod fuerit tempus quando non erat, ana-
themate damnat FEcclesia catholica. Sufficiunt ista cuivis,
lameisi pauca sini; omnia enim tractare impossibile ... Neque
ipsum mundum opinor capere libros qui scribuntur ...

In cap. I Epist. ad Galatas Comment. . Dixit Spiritus sanctus:
Segregate mihi Paulum et Barnabam. Unde liquet eamdem esse
potestatem Filii et Spiritus. Cum enim -a Spiritu missus esset,
a Christo se missum ait. Idem et alibi declarat ea quae Dei
sunt, adscribens Spiritui: siquidem senioribus Milesiis verba
faciens, Attendite, inquit, vobis ipsis et universo gregi, in quo
posuit vos Spiritus sanctus pastores et episcopos; et tamen in
alia quadam epistola dicit, quos quidem posuit Deus in Ecclesia
etc. Adeo promiscue citraque discrimen loquitur, quee Spiritus



sunt Deo tribuens, ac rursum quae Dei sunt, Spiritui. Quin et
aliter heereticorum obturat ora, cum ait: Per Jesum Christum
et Deum Patrem .. Hec oratio nullum nature discrimen
inducit.

Exposttio in Psalm. 44 . Paulus dicebat: Quis enim hominum
novit quee sunt hominis, nisi spiritus hominis qui in ipso est? Ita
etiam quee sunt Dei, nemo novit nisi Spiritus Dei, non confundens
hypostases seu personas, absit; sed nobilitatem Spiritus signifi-
cans. Quanta ergo est ipsius animee cum seipsa consensio, tanta
estSpiritus cum Patre cognatio. Quemadmodum ergo Filiusquoque
dicitur Verbum, nec est tamen ejusmodi ut non subsistat, sed
per id cognoscimus que sit ejus cum Patre cognatio; ita etiam
Spiritus Dei dicitur spiritus, nec tamen non subsistit. Et quem-
admodum quoniam est proprius ac germanus Patris Filius,
propterea nobis largitur adoptionem filiorum: ita etiam Spiri-
tus, quoniam sua natura est ex Dei substantia, dona nobis
praebet.

De sancla Pentecoste. Homuil., I7: Docete omnes gentes,
baptizantes eos in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti.
Vides sequalem honore majestatem? Vides concordiam exacte
descriptam? Vides ut indivisa sit Trinitas? Num uspiam dis-
crimen aut immutatio imminutiove? Quid vos Domini verbis
nova quadam mandata adjungere audetis?...

In jJoannem homil. §6, al, 85: Discas Patris, Filii et Spi-
ritus sancti unum esse donum, unam potestatem. Nam quee
Patris propria videntur, eadem et Filii et Spiritus sancti esse
deprehenduntur. Quomodo ergo nemo venit ad Filium, nisi
Pater traxerit eum? Verum hoc Filii quoque esse ostenditur :
nam ait, Ego sum via, nemo venit ad Patrem nisi per me. Hoc
quoque Spiritus esse videas: nam nemo potest dicere Dominum
Jesum Christum nisi in Spiritu sancto. Ac rursum apostolos,
modo a Patre, modo a Filio, modo a Spiritu sancto Ecclesie
datos fuisse dicitur; ac divisiones gratiarum Patris, Filii et
Spiritus sancti esse videmus.

In triduam vesuvvectionem D. N. J. C.: Carnem assumpsit
Deus Verbum, et homo apparuit qui conformis et consubstan-
tialis est Patri.

13° St. Jean Damascéne (¥ v. 760). Orthodoxe fidei editio.
L. 1, ¢. 2: Quid sit divina substantia, vel quo pacto ubique



sit, et in omnibus, quomodo Deus ex Deo genitus, aut proces-
sit, aut quemadmodum semetipsum exinanivit unigenitus Filius
et Deus, homo factus... ignoramus et eloqui non valemus.

C. 6. Ipse unus et solus Deus non sine Verbo est. Ver-
bum enim habens, non insuabsistens habebit, sed neque esse
incipiens, neque esse desinens; non enim fuit unquam, ut fuerit
Deus absque Verbo, semper autem habet sui ipsius Verbum
eX se genitum; non instar nostri, subsistentiam non servans et
in aera fluens, sed intime subsistens, vivens, absolutum, non
extra ipsum ut separabile evagans, sed in ipso semper im-
manens.

C. 7. Oportet autem et Verbum ipsum Spiritum habere:
nam et Verbum nostrum nequaquam spiritus est expers...—
Puis, J. D. décrit ainsi I'Esprit: « Virtutem ipsam substantialem
secundum seipsam in propria persona consideratam, ex Patre
procedentem et in Verbo requiescentem, ipsumque manifestan-
tem, neque separari a Deo in quo est, neque a Verbo quod
coassequitur, possibile est, neque in guippiam quod minime
subsistat refundi. Sed secundum Verbi similitudinem, secundum
hypostasim est, vivit, eligit, per se movetur, agit, semper bo-
num vult, ad omne propositum concurrit, voluntatis habens
efficaciam, neque principium habens neque finem. Non enim
aliquando Patri Verbum deest, neque unquam Verbo Spiritus.

11 faudrait citer tout 'admirable ck. &, ou il est dit: Ge-
nerat ergo Deus qui semper est, suum Verbum perfectum, exis-
tens sine principio et sine fine, etc. — Et le ¢k 9, ou il est
dit: Solus Pater ingenitus. .., solus Filius genitus..., et solus
Spiritus sanctus ex Patris substantia procedens, non genitus
enim, sed procedens, modo quidem et generationis et proces-
sionis incomprehensibili existente. Quando audimus principium
et majorem Filio Patrem; causam intelligimus ... Pater et Filius
non sunt alterius et alterius substantize, sed unius et ejusdem. . .
— Et le magnifique c¢k. /0 sur I'Esprit saint.

Le ch. 17 traite «de trium personarum distinctione, et de
re et ratione.» Il y est dit: Spiritum sanctum et ex Patre, et
Spiritum Patris nominamus. Ex Filio autem Spiritum sanctum
non dicimus, sed spirifum Filii nominamus. Si quis enim Spi-
ritum Christi non habet, non est ejus...



II. Péres occidentaux. — 14° Tertullien (¥ v. 245). — Apo-
logia adv. genles. C. 17 Deus unus est.

C. 271: Christus Filius Dei... Jam ediximus Deum univer-
sitatem hanc mundi Verbo, et Ratione, et Virtute molitum. ..
Et nos Sermoni, atque Rationi, itemque Virtuti, per qua omnia
molitum Deum ediximus, propriam substantiam Spiritus inscri-
bimus, cui et Sermo insit preenuntianti, et Ratio adsit dispo-
nenti, et Virtus preesit perficienti. Hunc ex Deo prolatum di-
dicimus et prolatione generatum, et idcirco Filium, et Deum
dictum ex unitate substantize, nam et Deus Spiritus. Etiam cum
radius ex sole porrigitur, portio ex summa. Sed sol erit in
radio, quia solis est radius, nec separatur substantia, sed ex-
tenditur. Ita de Spiritu Spiritus, et de Deo Deus. Ut lumen
de lumine accensum manet integra, et indefecta materiee ma-
net: et si plures inde traduces qualitatum metueris, ita et quod
de Deo perfectum est, Deus est, et Dei Filius, et unus ambo.
Tta de Spiritu Spiritus, et de Deo Deus...

C. 22.: Deum colimus per Christum. Illum hominem pu-
tate. Per eum et in eo se cognosci vult Deus et coli.

De Prescriptionibus hereticorum £Lib.: Unum Deum, crea-
torem qui universa produxerit per Verbum suum primo omnium
emissum; id Verbum Filius ejus appellatum in nomine Dei,
varie visum patriarchis, in prophetis semper auditum; post-
remo delatum ex Spiritu Patris Dei et Virtute in Virginem
Mariam carnem factum. ..

Adv. Praxeam: Ex uno (Deo) omnia, per substantise sci-
licet unitatem; et nihilominus custodiatur olxovouics sacramen-
tum, quee unitatem in trinitate disponit, tres dirigens, Patrem
et Filium et Spiritum sanctum. Tres autem non statu, sed
gradu,; nec substantia, sed forma, nec potestate, sed specie.
Unius autem substantize, et unius status et unius potestatis:
qua unus Deus, ex quo et gradus isti et formee et species, in
nomine Patris et Filii et Spiritus sancti deputantur. Quomodo
numerum sine divisione patiuntur, procedentes tractatus de-
monstrabunt ... Quando unitas a semetipsa derivans trinitatem,
non destruatur ab illa, sed administretur. — Tertullien ajoute
que la fausse intelligence de I'unité peut conduire a I'hérésie,
et que la vérité bien comprise établit la trinité; qu’il vaut
mieux s'exercer au sens de la chose qu’au son du mot «mo-
narchie» (ad sensum rei quam ad sonum vocabuli monarchia).



SO T

Il continue: Caeterum qui Filium non aliunde deduco, sed de
substantia Patris nihil facientem sine Patris voluntate, omnem
a Patre consecutum potestate, quomodo possum de fide destruere
monarchiam, quam a Patre Filio traditam, in Filio servo. Hoc
mihi et in tertium gradum dictum sit, quia Spiritum non aliunde
puto quam a Patre per Filium ... Ante omnia Deus erat solus,
ipse sibi et mundus, et locus, et omnia. Solus autem, quia
nihil extrinsecus preeter illum. Ceeterum ne tunc quidem solus:
habebat enim secum quam habebat in semetipso, rationem suam
scilicet. Rationalis enim Deus, ef ratio in ipso prius; et ita
ab ipso omnia. Quee ratio sensus ipsius est, hanc Greeci Adyor
dicunt, quo vocabulo etiam sermonem appellamus... Si Deus
nondum sermonem suum miserat, proinde eum cum ipsa et in
ipsa ratione intra semetipsum habebat, tacite cogitando et dis-
ponendo secum quee per sermonem mox erat dicturus. Cum
ratione enim sua cogitans atque disponens sermonem eam effi-
ciebat quam sermone tractabat... Quodcumque cogitaveris,
sermo est; quodcumque senseris, ratio est... Secundus quo-
dammodo in te est sermo per quem loqueris cogitando, et per
quem cogitas loquendo, ipse sermo alius est. — Et Tertullien
dit que, s'il en est ainsi dans 'homme, a4 plus forte raison
(plenius) en est-il ainsi en Dieu. Il enseigne que cette raison
de Dieu est appelée dans les Ecritures Sagesse. Quid enim
sapientius ratione Dei sive sermone? Itaque Sophiam quoque
exaudi ut secundam personam conditam. — Tertullien appelle
le Verbe Fils unique de Dieu. Unigenitus, ut solus ex Deo
genitus: proprie de vulva cordis ipsius secundum quod et Pater
ipse testatur: Eructavit cor meum sermonem optimum. — Ter-
tullien enseigne que ce Fils engendré par le Pere est quelque
substance, c’est-a-dire quelque réalité; car il est impossible que
celui par qui toutes les substances ont été faites ne soit pas
une substance. Quaecumque ergo substantia sermonis fuit, illam
dico personam, et illi nomen Filii vindico... Quis scit qua
sint in Deo nisi Spiritus qui in ipso est? Sermo autem Spiviiu
Structus est, et, ut ita dixerim, sermonis corpus est Spiritus.
Sermo ergo et in Patre semper, sicut dixit: Ego in Patre. Et
apud Deum semper, sicut scriptum est: Et Sermo erat apud
Deum. Et nunquam separatus a Patre, aut alius a Patre: quia
ego et Pater unum sumus... Protulit Deus sermonem sicut
radix fruticem, et fons fluvium, et sol radium. Nam et istee



80 -

species probola sunt earum substantiarum ex quibus prodeunt.
Nec dubitaverim Filium dicere, et radicis fruticem, et fontis
fluvium, et solis radium; quia omnis origo pavens est; et omne
quod ex origine fertur, progenies est, et multo magis Sermo
Dei, qui etiam proprie nomen Filii accepit. .. Omne quod prodit
ex aliquo, secundum sit ejus necesse est de quo prodit, non
ideo tamen est separatum. Secundus autem ubi est, duo sunt.
Et tertius ubi est, tres sunt. Tertius enim est Spiritus a Deo
et Filio, sicut tertius a radice fructus ex frutice. Et tertius a
fonte, rivus ex flumine. Et tertius a sole, apex ex radio; nihil
tamen a matrice alienatur, a qua proprietates suas ducit. Ita
trinitas per consertos et connexos gradus a Patre decurrens,
et monarchie nihil obstrepit, et oixoroulwg statum protegit...
Inseparatos ab alterutro Patrem et Filium et Spiritum testor. ..
Ecce dico alium esse Patrem, et alium Filium et alium Spiri-
tum... Non tamen diversitate alium Filium a Patre, sed dis-
tributione; mnec divisione alium, sed distinctione; quia non sit
idem Pater et Filius, vel modulo alius ab alio. Pater enim tota
substantia est, Filius vero derivatio totius et poriio, sicut ipse
profitetur: quia Pater major me est... Alius qui generat, alius
qui generatur; alius qui mittit, alius qui mittitur; alius qui facit,
alius per quem fit. — Tertullien combat ensuite les monar-
chiens, parce qu’ils veulent non pas que le Pere aif un Fils,
ni que le Fils aif un Pére, mais que le Peére soif son Fils et
le Fils son Pere; de l'unité de nature ils concluent & T'unité
de personne. Animadverte etiam Spiritum loquentem ex tertia
persona de Patre et Filio. — Ensuite il explique comment
«nulla res alicujus ipsa est cujus est»; puis il ajoute: Nam et
Spiritus substanlia est Sevmonis, et Sermo opevatio Spivitus,
et duo unum sunt... Et Spiritus Deus, et Sermo Deus, quia
ex Deo; non tamen ipse ex quo est. Quod Deus Dei, tanquam
substantiva res non erit ipse Deus, sed hactenus Deus: quia
ex ipsius Dei substantia, quee et substantiva res est, et ut portio
aliqua totius. Multo magis virtus Altissimi non erit ipse Altis-
simus, qui nec substantiva res est quod est Spiritus, sicut nec
sapientia nec providentia: et hsec enim substantice non sunt,
sed accidentia uniuscujusque substantice. Virtus Spiritui acci-
dit, nec ipsa erit Spiritus... Spiritum sanctum, tertium nomen
Divinitatis, unius preedicatorem monarchize, sed et olxovoules in-
terpretatorem.



. 81 —

15° St. Hilairve de Poitiers ( 367). De Tvinitate, L. II:
Baptizare jussit in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti, id
est in confessione et autoris, et umnigeniti, et doni. Autor unus
est omnium : unus est enim ingenitus Deus Pater, ex gu#o omnia;
et unus Unigenitus Dominus noster Jesus Christus, per quem
omnia; et unus Spiritus, donum :z omnibus... Una potestas
innascibilis, ex qua omnia; una progenies, per quem omnia;
perfectee spei munus unum... Infinitas in eeterno, species in
imagine, usus in munere... Pater est ex quo omne quod est
consistit. Ipse in Christo et per Christum, origo omnium.
Ceeterum esse in sese est, non aliunde, quod est sumens, sed
id quod est, ex se, atque in se continens. Infinitus, quia non
ipse in aliquo, sed intra eum omnia; semper extra locum, quia
non continetur in loco. Semper ante avum, quia tempus ab
eo est. .. Deus et ubique est, et totus ubique est... Ipse inge-
nitus, eeternus, habens in se semper ut Pater semper sit. Soli
Filio notus, quia Patrem nemo novit nisi Filius et cui voluerit
Filius revelare... Patri et Filio scientia mutua est, illis vicis-
sim cognitio perfecta... Filius est progenies ingeniti, unus ex
uno, verus a vero, vivus a vivo, perfectus a perfecto, virtutis
virtus, sapientia sapientise, gloria gloriee, imago invisibilis Dei,
forma Patris ingeniti... Filius est unigenitus ab ingenito. ..
- Non Dii duo, sed unus ab uno... Alter ab altero nihil diffe-
rens, quia vita viventis in vivo est... Loqui de Spiritu sancto
non necesse est, quia de Patre et Filio autoribus confitendum
est... Non potest a confessione Patris et Filii separari.

L. 117: (Filius est) Deus a Deo, Spiritus a Spiritu, lumen
a lumine... Ut Spiritus Pater, ita et Filius Spiritus; ut Deus
Pater, ita et Filius Deus; ut lumen Pater, ita et Filius lumen. .,
Quod in ingenito, hoc in unigenito est, alter ab altero, et uterque
unum. .. Ut inenarrabilis est Pater, in eo quod ingenitus est,
ita enarrari Filius, in eo quod unigenitus est, non potest, quia
ingeniti est imago, qui genitus est... Memento non tibi Patrem
manifestatum esse quod Deus est, sed Deum manifestatum esse
quod Pater est.

L. 7V: Non ignoramus ad res divinas explicandas, neque
hominum elocutionem, neque naturze humanse comparationem
posse sufficere... Tres substantie sunt, Pater et Filius et Spi-
ritus sanctus, et quidem Deus Pater causa est omnium, omnino
sine initio solitarius, Filius autem sine tempore ediius est a

Revue intern. de Théologie, Heft 21, 1898. 6



82 __

Patre et ante szcula creatus et fundatus. .. Intelligentia dicto-
rum ex causis assumenda dicendi, quia non sermoni res, sed
rei est sermo subjectus.

L. VI: A Patre venisse et ex Deo exisse non est signi-
ficationis ejusdem, et quantum interest inter nasci et adesse,
tantum a se uterque sermo discernitur, cum aliud sit a Deo
in substantia nativitatis exisse, aliud est a Patre in hunc mun-
dum ad consummanda salutis nostrae sacramenta venisse.

L. ViI: In eo quod operatur Filius, opus Patris est; et
opus Filii, opus Dei est.

L. VIII: A Filio accipit (Spiritus sanctus), qui et ab eo
mittitur et a Patre procedit, et zuwferrogo utrum id ipsum sit
a Filio accipere quod a Patre procedere. Quod si nihil differre
creditur inter accipere a Filio et a Patre procedere, certe id
ipsum atque unum esse existimabitur, a Filio accipere, quod
sit accipere a Patre... A Patre procedit Spiritus veritatis, sed
a Filio mittitur et a Patre.

16° St. Augustin (+ 430). De Tvinitate libri quindecim:

L. 1, c.4: Omnes quos legere potui, qui ante me scripse-
runt de Trinitate, quae Deus est, divinorum librorum veterum
et novorum catholici tractatores, koc inlendevunt secundum
Scripturas docere, quod Pater et Filius et Spiritus sanctus,
unius ejusdemque substantize inseparabili @equalitate divinam
insinuent unitatem; ideoque non sint tres dii, sed unus Deus:
quamvis Pater Filium genuerit, et ideo Filius non sit qui Pater
est; Filiusque a Patre sit genitus, et ideo Pater non sit qui
Filius est; Spiritusque sanctus nec Pater sit nec Filius, sed
tantum Patris et Filii Spiritus, Patri et Filio etiam ipse co-
sequalis, et ad Trinitatis pertinens unitatem. Non tamen eamdem
Trinitatem natam de virgine Maria et sub Pontio Pilato cruci-
fixam ... sed tantummodo Filium. Nec eamdem Trinitatem
descendisse in specie columbae super Jesum baptizatum, aut
die Pentecostes... velut ignis sedisse super unumquemgque
“eorum, sed tantummodo Spiritum sanctum. Nec eamdem Trini-
tatem dixisse de ceelo: Tu es Filius meus. .., sed tantummodo
Patris vocem fuisse ad Filium factam; quamvis Pater et Filius
et Spiritus sanctus, sicut inseparabiles sunt, ita inseparabiliter
operentur. Heec et mea fides est, quando hec est catholica
Jides. . .



. 83 —

Puis, a la priere des fideles, Augustin consent a expliquer
cette foi. Il le fait dans la mesure de ses forces (pro modulo
meo); il sait qu'il n’est pas parfait (non quia perfectus sim).
Le but de son Traité, ce n'est pas tant d’expliquer avec au-
torité ce qui est connu, que de I'étudier avec pi¢té (non tam
cognita cum auctoritate disserere quam ea cum pietate disse-
rendo cognoscere).

L. VIII, ¢. 10 Tria quaedam in caritate velut vestigium
Trinitatis. .. Amor alicujus amantis est, et amore aliquid ama-
tur. Ecce tria sunt, amans, et quod amatur, et amor. Quid est
ergo amor, nisi quaedam vita duo aliqua copulans, vel copulare
appetens, amantem scilicet et quod amatur?..

L. IX, c. 4: Tria unum et aequalia, mens ipsa, et amor, et
notitia ejus. Sicut duo quaedam sunt, mens et amor ejus, cum
se amat; ita quaedam duo sunt, mens et notitia ejus, cum se
novit. Igitur ipsa mens et amor et notitia ejus, tria quedam sunt,
et haec tria unum sunt; et cum perfecta sunt, aqualia sunt...
— C. 5. Mens amans in amore est, et amor in amantis notitia,
et notitia in mente noscente. Singula in binis ita sunt, quia
mens qu&e se novit et amat, in amore et notitia sua est; et
amor amantis mentis seseque scientis, in mente notitiaque ejus
est; et notitia mentis se scientis et amantis in mente atque in
amore ejus est, quia scientem se amat et amantem se novit.
Ac per hoc et bina in singulis, quia mens quae se novit et
amat, cum sua notitia est in amore, et cum suo amore in no-
titia: amor quoque ipse et notitia simul sunt in mente, quee
se amat et novit. Tota vero in totis quemadmodum sint, jam
supra ostendimus, cum se totam mens amat, et totam novit,
et totum amorem suum novit totamque amat notitiam suam,
quando tria ista ad se ipsa perfecta sunt. Miro itaque modo
tria ista inseparabilia sunt a semetipsis, et tamen eorum sin-
gulum quodque substantia est, et simul omnia una substantia
vel essentia, cum relative dicantur ad invicem. — C. 7. Ver-
bum intus ex rebus in eeterna veritate conspectis concipimus
et gignimus... Conceptam rerum veracem notitiam, tanquam
verbum apud nos habemus, et dicendo intus gignimus, nec a
nobis nascendo discedit... — C. 8 Verbum nostrum et men-
tem de qua gignitur, quasi medius amor conjungit, seque cum
eis tertium complexu incorporeo, sine ulla confusione constrin-
git. Cf. ¢. 10. — C. 72: Est queedam imago Trinitatis, ipsa



R

mens, et notitia ejus, quod est proles ejus ac de se ipsa ver-
bum ejus, et amor tertius, et haec tria unum atque una substantia.
Nec minor proles, dum tantum se novit mens quanta est; nec
minor amor dum tantum se diligit quantum novit et quanta est.
L. X. In quo trinitatem aliam in hominis mente inesse
ostenditur, eamque longe evidentiorem apparere in memoria,
intelligentia et voluntate. Cette nouvelle explication psycho-
logique de la Trinité est longuement exposée jusqu'a la fin du
livre quinziéme. La place nous manque, méme pour citer les
principaux passages; nous nous bornons a les indiquer: C. 2,
nemo amat incognita; ¢. 3, quod mens amet seipsam non in-
cognitam sibi; ¢. /2, mens imago Trinitatis in sui ipsius me-
moria, intelligentia et voluntate; L. X/, ¢. 7, Trinitas alia in
memoria recogitantis de visione; ¢. 7/, numerus, pondus, men-
sura; L. X7V, ¢. 8, Trinitas quee imago Dei, jam queerenda in
principali mentis parte; ¢. 70, quomodo mente sui recordante
seque intelligente ac diligente trinitas fiat; ¢. /2, Trinitas in
mente eo est imago Del, quo meminit, intelligit et diligit Deum,
quod est sapientia. — Citons toutefois les deux passages sui-
vants, qui indiquent la maniere dont St. Augustin concevait la
procession du St. Esprit. L. XV, ¢. 6. Ita videmus etiam Tri-
nitatem Deum, quia et illic intelligendo conspicimus tanquam
dicentem, et Verbum ejus, id est, Patrem et Filium, atque inde
procedentem caritatem ulrvique commaunent, scilicet Spiritum
sanctum. Et L. XV, ¢. 27 Le St. Esprit est une sorte de lien
consubstantiel et commun entre le Pére et le Fils (communio
quaedam consubstantialis Patris et Filii amborum Spiritus).
Voici d'autres textes concernant le St. Esprit: L. V, ¢. 11.
Ergo Spiritus sanctus ineffabilis est queedam Patris Filiique
communio; et ideo fortasse sic appellatur, quia Patri et Filio
potest eadem appellatio convenire. Nam hoc ipse proprie di-
citur, quod illi communiter: quia et Pater spiritus et Filius
spiritus, et Pater sanctus et Filius sanctus. Ut ergo ex nomine
quod utrique convenit, utriusque communio significatur, vocatur
donum amborum Spiritus sanctus... — C. /4. Exiit Spiritus
sanctus a Patre, non quomodo natus, sed quomodo datus; et
ideo non dicitur Filius, quia neque natus est sicut Unigenitus,
neque factus ut per Dei gratiam in adoptionem nasceretur,
sicuti nos. Quod enim de Patre natum est, ad Patrem solum
refertur, cum dicitur Filius, et ideo Filius Patris, non et noster,



85 —

quod autem datum est, et ad eum qui dedit refertur, et ad eos
quibus dedit; itaque Spiritus sanctus, non tantum Patris et
Filii qui dederunt, sed etiam noster dicitur qui accepimus.

L. XV, c. 17: De Patre procedit principalifer Spiritus sanc-
tus. Ideo autem addidi primcipaliter, quia et de Iilio Spivitus
sanctus procedere veperitur. Sed hoc quoque illi Pater dedit,
non jam existenti et nondum habenti, sed quidquid unigenito
Verbo dedit, gignendo dedit. Sic ergo eum genuit, uf eliam de
illo Donum commumne procedevef, et Spiritus sanctus spiritus
esset amborum. — C. 26 : Filius de Patre natus est; et Spiritus
sanctus de Patre principaliter, et ipso sine ullo temporis inter-
vallo dante, communiter de wutroque procedit.

170 Les textes du symbole des apoétres et du symbole cecu-
ménique de Nicée-Constantinople sont connus. Ils indiquent
expressément ce que l'ancienne Eglise a cru et professé sur
le mystére de la trinité, et aussi, par conséquent, ce qu'elle
n'a pas enseigné comme étant de foi et ce qu'elle a laissé a
la libre discussion des fideles. Tout le monde sait que le texte
authentique du symbole de Nicée-Constantinople ne contient
pas le mot filioque, puisque ce mot n'a été introduit dans le
symbole, en Espagne d’abord, qu’a la fin du VI¢ siecle, et qu'iln’a
éte accepté & Rome que sous Benoit VIII, entre 1022 et 1024.

Je m’arréte, car cette série de textes pourrait paraitre trop
longue. En tout cas, quoique incomplets, ils sont suffisants.
Quiconque les aura lus attentivement et compris exactement,
sentira les réflexions se presser dans son esprit et lui dicter
la solution que nous cherchons. Il s’agit uniquement de ré-
pondre a cette double question: Quelles sont les doctrines re-
latives a la Trinité, qui ont été crues toujours, partout et par
tous comme venant de J.-C.? Et quelles sont celles qui n'ont
pas pour elles ce triple caractére de constance, de généralité
et d'unanimité, auquel on reconnait infailliblement le dogme
catholique? Nous indiquerons cette réponse, lorsque nous au-
rons fourni aux lecteurs tous les éléments de la solution. Apres
les Peres doivent étre entendus aussi quelques-uns des princi-
paux thcologiens, soit de 1'Occident, soit de I'Orient; c’est ce
qui fera I'objet du prochain article. E. Micuaubp.

(A suivre.)



	Le dogme et la spéculation théologique dans la question trinitaire

