Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Le hussisme religieux et I'ancien-catholicisme
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE HUSSISME RELIGIEUX

ET

L’ANCIEN-CATHOLICISME.

RAPPORT
LU AU CONGRES ANCIEN-CATHOLIQUE INTERNATIONAL DE VIENNE,
septembre 1897 #),

I1 y a trois choses que nous ne pouvons ni ne voulons
faire ici: du dogme, de la spéculation théologique et de la
politique. Nous ne pouvons pas traiter du dogme, parce que
nous ne sommes pas I'Eglise; nous ne sommes méme pas un
synode ecclésiastique; nous ne sommes qu'un simple congres.
Nous ne pouvons pas nous livrer a la spéculation théologique,
parce que nous ne sommes pas une assemblée de théologiens.
Nous ne pouvons pas faire de la politique, parce que nous ne

*) La Ve these sur Jean Huss et Jérome de Prague était ainsi con-
cue: < 1° Les anciens-catholiques protestent contre les traitements iniques
qui ont été infligés 4 Jean Huss et & Jérome de Prague par les Péres du
concile de Constance, et ils sont remplis d’admiration pour la sainteté
avec laquelle ces héros sont morts en véritables martyrs de la foi chre-
tienne. — 2° Considérant que Jean Huss et Jérome de Prague ont pro-
testé contre plusieurs doctrines qui leur étaient faussement imputées;
que, lorsqu’ils ont voulu exposer et justifier leurs doctrines religieuses,
ils en ont été empéchés par leurs adversaires; que les doctrines religieuses
qu’ils ont enseignées n’ont jamais été discutées sérieusement et impartia-
lement par leurs adversaires, ni & Prague, ni & Constance; les anciens-
catholiques déclarent la condamnation de ces doctrines dénuée de toute



47

sommes ni un conseil 'd’Etat, ni un sénat, ni une chambre de
députés, ni un conseil de ministres, ni une réunion d’hommes
d’Etat ou de journalistes.

Nous sommes une assemblée exclusivement vreligieuse,
réunie pour édifier et fortifier notre Eglise ancienne-catho-
lique, avec le concours bienveillant, disons méme fraternel,
des membres d’autres Eglises qui ont bien voulu nous hono-
rer de leur présence.

Done, en vous proposant de glorifier Jean Huss et Jérome
de Prague, je n'ai nullement l'intention de retracer les débats
historiques, les conflits de races et de partis politiques, qui,
au XVe si¢cle, ont abouti au martyre de ces deux héros. Je
veux simplement rendre hommage a leur foi chrétienne et a
leur courage chrétien, pour réveiller l'indifférentisme contem-
porain. Je veux leur rendre hommage comme a des ancétres
vénérés; car c’est un devoir a la fois naturel et chrétien de
vénérer la mémoire des ancétres en s'inspirant de leurs exemples
et de leurs vertus. Cest ainsi que le passé édifie le présent et
fortifie 'avenir. i

Rome le sait bien, et elle ne manque jamais une occasion
de rappeler I'exemple de ses grands hommes & l'imitation de
ses fideles. C'est ainsi que le pape Léon XIII a adressé récem-
ment une encyclique a 'épiscopat d’Autriche, d’Allemagne et
de Suisse, a l'occasion du troisitme centenaire de Canisius,
dans le but évident de préparer la canonisation de ce jésuite
trop connu. Donc a Léon XIII, qui nous provoque en nous

valeur. — 3° Sans adhérer 4 toutes les opinions prétées 4 Jean Huss et
a Jérome de Prague, opinions dont quelques-unes tenaient encore a I'igno~
rance et aux préjugés de leur temps, les anciens-catholiques considerent
ces derniers comme de véritables catholiques et comme des précurseurs
et des apotres de la Réforme catholique. — 4° Etrangers a tout parti
politique et & toute politique, placés uniquement sur le terrain exclusif
de la religion, les anciens-catholiques font appel aux catholiques tchéques
de la Bohéme restés fideles a D'esprit de ces deux martyrs. Ils proclament
le droit et le devoir qu'ils ont de travailler & 1'extension de l'ancienne
Eglise catholique en Bohéme, d’aprés leurs traditions religieuses. lls
forment les veeux les plus ardents pour le plein succeés de cette sainte
entreprise. Ils la placent avant tout sous la protection de Dieu et ils
sollicitent pour elle la sympathie et le concours de toutes les Eglises
sceurs, ainsi que de tous les amis de la liberté de conscience.»



jetant le nom agressif du jésuite Canisius, nous répondons par
les noms de Jean Huss et de Jérome de Prague.

De méme que dans d’autres pays nous proclamerions la
gloire des martyrs de l'inquisition romaine, la gloire des Vau-
dois, des Albigeois, des Cathares, des Savonarole, etc., de
méme ici, et, dans la circonstance présente, nous nous faisons
un devoir de proclamer la gloire des deux héros de la Bohéme,
avec l'espoir que ceux de leurs compatriotes qui sont restés
fideles & leur esprit d'indépendance envers Rome, auront le cou-
rage de manifester publiquement leurs convictions religieuses,
de se grouper, de former des paroisses anciennes-catholiques
ou méme de simples filiales de la paroisse ancienne-catholique
de Vienne, toutes unies entre elles par le «lien de la paix»,
et toutes se donnant le «saint baiser» de la fraternité chre-
tienne.

Tel est, Messieurs, U'esprit de cette these. L'indiquer, c’est
évidemment déja le justifier. Cela dit, permettez-moi de rappe-
ler quelques faits.

Certes, il s’est fait, dans le concile de Constance, des
déclarations doctrinales et des actes que nous approuvons
entierement, par exemple: la déclaration de la cinquidme ses-
sion, que le concile général est supérieur au pape et que le
pape doit lui étre soumis; la déposition du pape Benoit XIII,
la condamnation de l'inique conduite du pape Jean XXIII, les
plaintes maintes fois renouvelées contre les vices de la papauté
et de la curie romaine, les vcoeux formulés sur la ndécessité
d’'une réforme de I'Eglise dans son chef et dans ses membres,
la croyance explicite et formelle olt T'on était que le pape
n'était pas infaillible et qu’il pouvait tomber dans le schisme
et I'hérésie, etc.

Le 6 septembre 1416, Pierre de Pulka, délégué de ['uni-
versité de Vienne, précha sur la lepre qui affligeait I'Eglise et
particulietrement le clergé; il accusa les papes, les patriarches,
les archevéques, les évéques et toute la curie romaine, de
simonie, d’avarice, d'immoralité. Il fit de leur impudicité un
tableau que nous n'oserions reproduire. — Le 20, Maurice de
Prague, préchant sur le fils ressuscité de la veuve, compara
le pape a ce fils, et il dit que, comme ce fils obéissait a sa
mere, ainsi le pape devait obéir a sa meére 1'Eglise. — La
plainte adressée par l'université de Cracovie au concile, en



_ 49 __

septembre 1416, déclarait qu'une réforme était nécessaire dans
I'Eglise et qu'il fallait donner une nouvelle impulsion aux
€coles, réformer la vie du clergé, etc.

Toutes ces déclarations, nous les approuvons.

Mais il est aussi, dans ce méme concile, des déclarations
doctrinales et des actes que nous devons condamner sévere-
ment. Le jugement porté contre Jean Huss et contre Jérome
de Prague, et le supplice immérité qui leur a été infligé, sont
en particulier des hontes qui souilleront a jamais la mémoire
de ce concile,

On se demande comment des hommes comme Gerson,
comme d'Ailly, etc., comment des hommes qui ont vu de si
prés les infamies de la papauté et de la curie de cette époque,
ont pu participer, méme de loin, & la condamnation d'un Jean
Huss et d'un Jérome de Prague. Ce fait serait inexplicable si
I'on ne connaissait la violence des passions qui troublaient
I'Eglise et la société a cette époque. Je n’en ferai point le
tableau ici. Je me bornerai a faire remarquer que les théolo-
giens qui n'avaient aucun motif de race ou de politique pour
vouloir cette condamnation, y ont été poussés par une odieuse
tactique, tactique que l'on trouve souvent dans I'histoire ecclé-
siastique, a savoir: persécuter un adversaire du pape avec
d’autant plus de violence qu'on a davantage 4 se faire par-
donner aupres du pape et davantage a obtenir de lui. Les
Gerson, les d’Ailly et tous les partisans de la supériorité du
concile sur le pape voulaient démontrer combien on aurait
tort de les traiter en ennemis de la papauté, lorsqu’ils deman-
daient la réforme de la papauté; et pour cela ils immolaient
Jean Huss et Jérome de Prague, qui en appelaient avant tout
a Jésus-Christ, le vrai chef de U'Eglise, et qui voulaient une
vraie réforme, par conséquent une réforme plus radicale que
la pseudo-réforme, absolument insuffisante et dérisoire, dont
s'occupait le concile. De la sorte, les Gallicans, soit de France,
soit d’ailleurs, passaient pour des amis sirs de la papauté; et
les cardinaux romains auxquels ils faisaient une telle conces-
sion, devaient avoir confiance en eux et ne pas combattre
leurs déclarations doctrinales! Telle était la tactique des Gal-
licans d'alors.

On ne voit nulle part, & aucune session du concile, un
examen sérieux et impartial des doctrines religieuses de Huss

Revue intern. de Théologie. Heft 21, 1898 4



— B0 —

et de Jérome. Au contraire, nous voyons que, dans la piece
out leur condamnation est consignée, on enseigne que Pierre
a été la téte de la sainte Eglise catholique, que la papauté
date de la fondation méme de I'Eglise, que le pape est le
vicaire proche et immédiat du Christ et des apostres, qu'il est
donc de nécessité de salut de croire que P'Eglise romaine est
supréme parmi les autres Eglises, que le pape a ainsi une
primauté sur toutes les autres Eglises particulieres, etc. Les
théologiens du concile ont enseigné ces propositions comme
des doctrines évidentes, indubitables. N'en doutant pas, ils n’ont
pas songé ales examiner. Lesnier était, épso facto et évidemment,
tomber dans 'hérésie. C'est ainsi que Wicleff, Huss et Jérome
de Prague ont été condamnés comme hérétiques, aveuglément
et sans que l'on songeidt & examiner et a discuter leurs rai-
sons. C'était le gallicanisme, déja gaté, de cette époque.

Précisons quelques points:

1° Jean Huss s’est trompé ou du moins il a prété le flanc
a des interprétations erronées, lorsqu’il a défini I'Eglise « 1'uni-
versalité de tous les prédestinés»; — lorsqu’il a enseigné que
«c’est étre hérétique de mne pas vivre dans la charité et de
n’avoir qu'une foi morte»; — que la papauté, en ce qui con-
cerne l'administration spirituelle et le gouvernement de I'Eglise,
tient son autorité directement de J.-C.; — qu'un pécheur agit
toujours en pécheur, et un juste toujours en juste; — etc.

2° Jean Huss a ¢té calomnié sur beaucoup de points et
on lui a imputé plusieurs erreurs qu’il n’a point commises.

Il a accusé ses adversaires de faire contre lui des extraits
inexacts de ses ouvrages. En mai 1415, la noblesse de Bohéme
a rendu publiquement le méme témoignage. L’évéque Hefélé
a avoué expressément que <« quelques articles ont &té alférés
au détriment de Huss. »

Par exemple, on 1'a accusé de professer les 45 articles
reprochés a Wicleff. Or, tout en rendant justice a Wicleff, il
a déclaré officiellement, dans ses interrogatoires, qu'il ne vou-
lait pas tous les défendre.

On 1'a accusé de nestorianisme. Or, il a repoussé cette
accusation. Il n’a reconnu qu'un seul Christ, et dans le Christ
une seule personnalité, & la fois intérieure et téte extérieure
de I'Eglise.



On T'a accus¢ d’avoir méprisé 1'Eglise en en appelant a la
Bible. Or, il a affirmé, et avec raison, que ce n’est pas mépri-
ser I'Eglise que d’en appeler & la Bible sans nier les traditions
universelles de I'Eglise.

On 1'a accusé d’avoir dit: «Ce n'est pas parce que le
pape occupe le siege de Pierre, mazs parce qu’il a un riche
patrimoine, qu'il est trés saint.» Or, il avait écrit: «Ce n'est
pas parce que le pape occupe le siege de Pierre ef parce qu'il
a un riche patrimoine qu’il est trés saint; mads parce qu'il
suit le Christ dans I'humilité. »

Etc.

3° Quant a d'autres doctrines que Huss a certainement
enseignées et qui lui sont reprochées par les papistes comme
des hérésies, on peut et on doit soutenir que, si elles sont des
hérésies au point de vue papiste, elles sont des vérités au point
de vue catholique et chrétien.

C'est ainsi qu'il a enseigné, et avec raison: que Pierre
n'a jamais été et qu'il n'est pas la téte de I'Eglise; qu'il n'a
jamais ¢€té ni évéque de Rome, ni pasteur de toutes les brebis
du Christ; qu’aucun pape n'est nécessaire; que le pape n'est
nullement vicaire du Christ, mais vicaire de Judas Iscariote et
messager de 1’Antechrist, quand il s’égare dans des voies oppo-
sées & celles du Christ; que les papes, tétes monstrueuses, ont
trés mal gouverné 'Eglise; que certaines censures ecclésias-
tiques sont injustes et nulles; que, si 'on dit a J.-C.: «Toi
seul es saint», on a tort d’appeler le pape trés saint Peére,
qu'il n’est nullement nécessaire que V'Eglise visible ait, a la
téte des affaires spirituelles, une personne visible pour chef
visible. Ces doctrines sont formulées dans son 7ra:ité de I’ Eglise
et dans ses interrogatoires.

4o PDans un tel état de choses, nous nous croyons
autorisés a opposer le démenti le plus formel au pape
Martin V, qui, dans sa bulle Inter cunctas du 22 février 1418,
a osé affirmer (sans preuves, bien entendu) que le concile de
Constance a condamné Wicleff, Huss et Jéréome de Prague
rite el juste, validement et justement. Nous disons, au con-
traire, que cette condamnation & la mort et au feu est une
infamie et une cruauté, un des plus grands scandales de 1'his-
toire de 1'Eglise romaniste occidentale. Ce scandale est encore
plus révoltant, si, aprés avoir étudié Huss au point de vue



— B2

doctrinal, on 1'étudie au point de vue moral: car son honné-
teté, sa piété, sa sainteté sont incontestables aux yeux de tout
homme impartial; il a supporté avec une foi et une patience
admirable les humiliations, les injures et la mort; il a été un
héros et un saint.

5° La preuve que la condamnation de Jean Huss, de
Jérome de Prague et de leurs doctrines n’a pas paru péremp-
toire aux hommes de bonne foi, c’est que le cardinal Julien
Césarini et les Péres du concile de Bale ont consenti & entrer
en discussion avec les partisans de Jean Huss et les ont priés
de venir a Bale pour y faire valoir leurs raisons.

6° La procédure suivie contre lui a été en tout point un
véritable déni de justice, une véritable iniquité.

Tl est & remarquer en effet: a) que Jean Huss a été jugé
par ses plus mortels ennemis, lesquels ont fait partie des com-
missions chargées de sa condamnation; — b) que Jean Huss
n’a pas eu d'avocat. [’observation en a été faite par Gerson,
qui a ajouté que, s'il en efit eu un, il n'aurait pas été condamné;
— ¢) que, dés le 19 avril 1415, 1a commission chargée de juger
Huss a discuté comment se ferait sa condamnation; de sorte
gue la condamnation a été résolue avant tout examen et toute
discussion! — d) que la noblesse de Bohéme a protesté publi-
quement contre cette procédure; — ¢ que dans ses trois
interrogatoires, du 6 au 8 juin 1415, Jean Huss n'’a jamais eu
la liberté de s’expliquer; qu’on lui a continuellement coupé
la parole et qu'on a toujours voulu le contraindre a répondre
simplement par ouz ou par mon, dans des questions compli-
quées qui exigeaient des explications et des distinctions.

7° Ajoutons que, malgré le supplice infligé & Jean THuss,
des adversaires ont cru cependant devoir lui rendre justice.

Des le 12 septembre 1410, le roi Wenceslas et la reine
Sophie ont écrit au pape pour lui faire le plus grand ¢loge
de Jean Huss, et pour le prémunir contre ses calomniateurs.

Gerson a déclaré, comme je viens de le remarquer, que,
si Jean Huss avait eu un avocat, il n'aurait pas été condamné.
Et Gerson était cependant un adversaire de Huss.

Aneas Sylvius, qui est devenu le pape Pie II, a dit de
Huss: « Aucun philosophe ne supporta la mort avec autant
de grandeur d’ame. »



L'évéque Héfélé a loué la science et la dialectique de
Jean Huss, ses connaissances approfondies de 'Ecriture sainte,
son austérité, son zele, sa grande piété, et il a terminé son
¢loge par ces mots: «Il a sacrifi¢ sa vie a4 ses convictions,
cet héroisme rachéte les défauts qui déparent son caractere.»
Libre a lI'évéque Héfélé de lui avoir trouvé de I'obstination
contre Rome; & nos yeux, cette obstination a été une vertu,
parce qu’elle était 'obstination dans la vérité et dans le devoir.
Toujours est-il qu'Héfélé a di lui reconnaitre de 1'Zéroisme.
Cet aveu nous suffit.

Enfin, c’est un fait que Huss et Jérome de Prague ont
été honorés comme des Saints en Bohéme.

Sur ce dernier, deux mots seulement. Sa cause fut la
cause méme de Huss, et il ne fut pas traité plus équitable-
ment. Il eut, il est vrai, la faiblesse, le 11 et le 23 septembre
1415, d'abandonner la cause qu'il avait servie jusque-la: mais
le repentir s’empara bientot de sa conscience; il rétracta aus-
sitbt son acte de défaillance, et sa mort fut admirable: au
milieu des flammes qui l'étouffaient et le consumaient, il
s'écria: « Je remets mon esprit entre tes mains, Seigneur mon
Dieu, Pere tout-puissant, aie piti¢ de moi et pardonne-moi mes
péchés, car tu sais que jai toujours aimé la vérité. »

Donc, nous repoussons énergiquement la condamnation de
Huss et de Jérome. Nous accusons le concile de Constance
d’erreurs formelles dans cette question, comme aussi nous lui
reprochons d’avoir escamoté la réforme de U'Eglise, d’avoir
abandonné et trahi la cause de la vraie réforme en la laissant
a la discrétion du pape Martin V, qui voulait conserver et
méme accroitre, loin de les amoindrir, tous les privileges que
les papes ses prédécesseurs s'étaient arrogés.

Ce concile a entrevu la nécessité de rétablir les droits de
I'Eglise contre les empiétements et les usurpations de la pa-
pauté. Tres bien. Mais sa notion de I'Eglise n'était déja plus
assez exacte pour qu’il pht réaliser son désir.

Ce concile a entrevu la nécessité de la réforme. Tres
bien. Mais il n’a pas eu de cette réforme une idée assez élevce,
assez complete, assez chrétienne. Il s’est trop borné a des
questions matérielles et financieres, de collation de bénéfices,
de revenus ecclésiastiques, etc.; il n'a pas assez vu les vrais
moyens de rendre au clergé sa dignité et a 'Eglise ses droits.



Ce concile a entrevu la nécessité de rétablir la vie con-
ciliaire dans TEglise d'Occident et de rendre au concile gé-
néral sa liberté, Treés bien. Mais il a été trop faible pour
opérer ce rétablissement.

Bref, ses idées ont été quelquefois fausses et quelquefois
vraies, et ses idées vraies ont été trop faibles, trop incom-
pletes, trop inefficaces. Ses intentions ont été bonnes, mais ses
actes débiles et quelquefois coupables. Quand il a eu raison,
il s’est donné tort en ne faisant le bien qu’a demi. Ajoutons
que les intrigues, les jalousies entre évéques et cardinaux,
1'égoisme des délégués des universités, qui ont préféré fortifier
la papauté dans le but d’amoindrir les évéques dont ils rele-
valent immédiatement, ont aussi paralysé ce concile.

Je termine.

L’ancien catholicisme est un mouvement essentiellement
religieux. Ses ennemis le calomnient avec beaucoup d'habileté
en France, en disant qu'il est un mouvement exclusivement
allemand. Les anciens-catholiques d’Allemagne, tout en é&tant
fiers d'étre anciens-catholiques, sont les premiers a désirer que
notre Eglise s'établisse dans tous les pays, dans toutes les
nationalités, dans toutes les races, et qu'elle loue Dieu dans
toutes les langues, et qu'elle célebre ses offices en allemand,
en anglais, en frangais, en hollandais, en italien, en grec, en
slave, en tchéque, etc. En Suisse, notre KEglise ancienne-ca-
tholique, tout en étant une par sa foi, par son évéque, par
son synode national, s'administre cependant elle-méme diver-
sement dans chaque canton; diversement dans le canton de
Berne, par exemple, olt elle est une des trois Hglises natio-
nales du canton, diversement aussi dans le canton de Geneéve,
olt elle est une des deux Eglises naticnales du canton, etc.
En Suisse, notre Eglise tient ses offices en allemand dans les
cantons allemands, en francais dans les cantons francais, et
elle attend avec impatience le jour ol elle pourra les célébrer
en italien dans le canton du Tessin. Dans la seule paroisse
de la Chaux-de-Fonds, il y a tantdt un culte en francais pour
les anciens-catholiques parlant francais, tantdt un culte allemand
pour les Allemands, et tantdot un culte italien pour les I[taliens.
C'est cette variété et cette souplesse qui fait sa force. Le chris-
tianisme étant universel et 'Eglise chrétienne ¢tant aussi univer-
selle, il est clair qu’ils doivent s’étendre & toutes les races et a



_— BF —

toutes les nationalités; et c’est pour cette raison que toutes
les races et toutes les nationalités peuvent accepter notre ré-
forme qui est catholique, c'est-a-dire universelle, sans qu’elles
aient rien a souffrir de notre réforme, et sans que notre
réforme ait rien non plus a souffrir d’aucune race et d’aucune
nationalité. Si I'ancien-catholicisme n'était que hollandais, que
francais, que suisse, qu'italien, que slave, les Allemands n'en
voudraient pas; de méme, s'il n’était qu'allemand, les Hol-
landais, les Francais, les Suisses, les Slaves, etc., n'en vou-
draient pas. Donc, de méme que le Christ a vécu et est mort
pour tous, de méme que I'Eglise étend ses bras et ouvre son
ceceur a toutes les races, et 4 toutes les nationalités, et a toutes
les langues, de méme notre mouvement doit se faire tout a
tous, et il doit pouvoir avoir sa place partout. Que chaque
race et chaque nationalité ait donc sa liberté pleine et entiere:
la Iiberté de l'une ne saurait porter ombrage a la liberté de
T'autre. Que chaque race et chaque nationalité respecte donc
la liberté et les droits des races et des nationalités voisines.
Qu'elles s’aiment, se protegent, se défendent les unes les
autres. Ce n’est pas la guerre qui doit régner entre elles, c'est
uniquement 'union, la fraternité, la paix. Nous ne sommes
tous qu'un seul corps en Jésus-Christ, et tous nous sommes
unis entre nous par le lien de la paix. Et souvenons-nous du
proverbe : in pace concepia firmat tempus, le temps ne soli-
difie que ce qui a été congu dans la paix.

Telles sont les considérations générales que j'avais & vous
communiquer au sujet de Jean Huss et de Jérome de Prague,
en faveur de l'extension de notre Eglise ancienne-catholique
dans toutes les parties de I'empire d’Autriche. Dans toutes les
parties de cet empire, il y a, en effet, des catholiques qui, non
contents d’étre loyaux et dévoués envers leur pays et envers le
gouvernement de leur pays, veulent aussi étre fideles aux an-
ciennes doctrines religieuses de leur Eglise. Quant & la maniére
dont ces catholiques-chrétiens peuvent s’organiser en paroisses
nouvelles, ou en simples filiales des paroisses anciennes-catho-
liques déja existantes, je n'ai point & 'expliquer ici. Si les catho-
liques-chrétiens en question avaient jamais le désir de connaitre
plus a fond les détails de notre organisation en Suisse, orga-
nisation que notre division en cantons autonomes rend assez
compliquée, nous serions heureux de leur fournir tous les ren-



seignements nécessaires et de leur expliquer les procédés ad-
ministratifs qui nous réussissent le mieux. Mais, je le répete,
ces détails, purement administratifs, ne releévent pas dun
congrés international. Encore une fois, chaque Eglise est libre
chez elle, et elle doit elle-méme assurer la liberté religieuse
de tous ses membres, de maniére que tous puissent se mouvoir
entre eux avec la liberté des enfants de Dieu, tous glorifiant
Dieu chacun dans sa langue propre; préchant la méme foi et
la méme doctrine, administrant les mémes sacrements, chacun
dans sa langue; en un mot, tous libres, et cependant tous
freres dans le méme Christ et tous unis profondément dans le
méme Sauveur.

Tel est le sens et tel est 'esprit de la thése que je vous
prie de vouloir bien approuver, en vue du progrés et de

I'extension de notre Eglise. *)
E. Micuaup.

*) Le Congres, croyant qu'il n’était pas de sa compétence d’entrer
dans les détails historiques et théologiques du procés de Jean Huss et de
Jérome de Prague, a prié le Rapporteur de supprimer les trois premiers
paragraphes de sa these, et il a approuvé le quatrieme, qui suffisait en
effet au but du Congres. Voir plus loin, dans le Rapport sur le Congres,
le texte légérement modifié et définitif.




	Le hussisme religieux et l'ancien-catholicisme

