
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Le hussisme religieux et l'ancien-catholicisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46

LE HUSSISME RELIGIEUX
ET

L'ANCIEN-CATHOLICISME.

RAPPORT
LU AU CONGRÈS ANCIEN-CATHOLIQUE INTERNATIONAL DE VIENNE,

septembre 1897 *).

Il y a trois choses que nous ne pouvons ni ne voulons
faire ici: du dogme, de la spéculation théologique et de la
politique. Nous ne pouvons pas traiter du dogme, parce que
nous ne sommes pas l'Eglise ; nous ne sommes même pas un
synode ecclésiastique; nous ne sommes qu'un simple congrès.
Nous ne pouvons pas nous livrer à la spéculation théologique,
parce que nous ne sommes pas une assemblée de théologiens.
Nous ne pouvons pas faire de la politique, parce que nous ne

*) La V" thèse sur Jean Huss et Jérôme de Prague était ainsi
conçue: «1° Les anciens-catholiques protestent contre les traitements iniques
qui ont été infligés à Jean Huss et à Jérôme de Prague par les Pères du
concile de Constance, et ils sont remplis d'admiration pour la sainteté
avec laquelle ces héros sont morts en véritables martyrs de la foi
chrétienne. — 2° Considérant que Jean Huss et Jérôme de Prague ont
protesté contre plusieurs doctrines qui leur étaient faussement imputées;
que, lorsqu'ils ont voulu exposer et justifier leurs doctrines religieuses,
ils en ont été empêchés par leurs adversaires; que les doctrines religieuses
qu'ils ont enseignées n'ont jamais été discutées sérieusement et impartialement

par leurs adversaires, ni à Prague, ni à Constance; les anciens-
catholiques déclarent la condamnation de ces doctrines dénuée de toute



— 47 —

sommes ni un conseil d'Etat, ni un sénat, ni une chambre de
députés, ni un conseil de ministres, ni une réunion d'hommes
d'Etat ou de journalistes.

Nous sommes une assemblée exclusivement religieuse,
réunie pour édifier et fortifier notre Eglise ancienne-catholique,

avec le concours bienveillant, disons même fraternel,
des membres d'autres Eglises qui ont bien voulu nous honorer

de leur présence.
Donc, en vous proposant de glorifier Jean Huss et Jérôme

de Prague, je n'ai nullement l'intention de retracer les débats
historiques, les conflits de races et de partis politiques, qui,
au XVe siècle, ont abouti au martyre de ces deux héros. Je
veux simplement rendre hommage à leur foi chrétienne et à.

leur courage chrétien, pour réveiller l'indifférentisme contemporain.

Je veux leur rendre hommage comme à des ancêtres
vénérés ; car c'est un devoir à la fois naturel et chrétien de

vénérer la mémoire des ancêtres en s'inspirant de leurs exemples
et de leurs vertus. C'est ainsi que le passé édifie le présent et
fortifie l'avenir.

Rome le sait bien, et elle ne manque jamais une occasion
de rappeler l'exemple de ses grands hommes à l'imitation de

ses fidèles. C'est ainsi que le pape Léon XIII a adressé récemment

une encyclique à l'épiscopat d'Autriche, d'Allemagne et
de Suisse, à l'occasion du troisième centenaire de Canisius,
dans le but évident de préparer la canonisation de ce jésuite
trop connu. Donc à Léon XIII, qui nous provoque en nous

valeur. — 3° Sans adhérer à toutes les opinions prêtées à Jean Huss et
à Jérôme de Prague, opinions dont quelques-unes tenaient encore à l'ignorance

et aux préjugés de leur temps, les anciens-catholiques considèrent
ces derniers comme de véritables catholiques et comme des précurseurs
et des apôtres de la Réforme catholique. — 4° Etrangers à tout parti
politique et à toute politique, placés uniquement sur le terrain exclusif
de la religion, les anciens-catholiques font appel aux catholiques tchèques
de la Bohême restés fidèles à l'esprit de ces deux martyrs. Ils proclament
le droit et le devoir qu'ils ont de travailler à l'extension de l'ancienne
Eglise catholique en Bohême, d'après leurs traditions religieuses. Ils
forment les vœux les plus ardents pour le plein succès de cette sainte

entreprise. Ils la placent avant tout sous la protection de Dieu et ils
sollicitent pour elle la sympathie et le concours de toutes les Eglises
sœurs, ainsi que de tous les amis de la liberté de conscience. »



jetant le nom agressif du jésuite Canisius, nous répondons par
les noms de Jean Huss et de Jérôme de Prague.

De même que dans d'autres pays nous proclamerions la
gloire des martyrs de l'inquisition romaine, la gloire des Vau-
dois, des Albigeois, des Cathares, des Savonarole, etc., de
même ici, et, dans la circonstance présente, nous nous faisons
un devoir de proclamer la gloire des deux héros de la Bohême,
avec l'espoir que ceux de leurs compatriotes qui sont restés
fidèles à leur esprit d'indépendance envers Rome, auront le
courage de manifester publiquement leurs convictions religieuses,
de se grouper, de former des paroisses anciennes-catholiques
ou même de simples filiales de la paroisse ancienne-catholique
de Vienne, toutes unies entre elles par le «lien de la paix»,
et toutes se donnant le « saint baiser » de la fraternité
chrétienne.

Tel est, Messieurs, l'esprit de cette thèse. L'indiquer, c'est
évidemment déjà le justifier. Cela dit, permettez-moi de rappeler

quelques faits.
Certes, il s'est fait, dans le concile de Constance, des

déclarations doctrinales et des actes que nous approuvons
entièrement, par exemple : la déclaration de la cinquième
session, que le concile général est supérieur au pape et que le

pape doit lui être soumis ; la déposition du pape Benoît XIII,
la condamnation de l'inique conduite du pape Jean XXIII, les

plaintes maintes fois renouvelées contre les vices de la papauté
et de la curie romaine, les vœux formulés sur la nécessité
d'une réforme de l'Eglise dans son chef et dans ses membres,
la croyance explicite et formelle où l'on était que le pape
n'était pas infaillible et qu'il pouvait tomber dans le schisme
et l'hérésie, etc.

Le 6 septembre 1416, Pierre de Pulka, délégué de
l'université de Vienne, prêcha sur la lèpre qui affligeait l'Eglise et

particulièrement le clergé; il accusa les papes, les patriarches,
les archevêques, les évêques et toute la curie romaine, de

simonie, d'avarice, d'immoralité. Il fit de leur impudiche un
tableau que nous n'oserions reproduire. — Le 20, Maurice de

Prague, prêchant sur le fils ressuscité de la veuve, compara
le pape à ce fils, et il dit que, comme ce fils obéissait à sa

mère, ainsi le pape devait obéir à sa mère l'Eglise. — La
plainte adressée par l'université de Cracovie au concile, en



— 49 —

septembre 1416, déclarait qu'une réforme était nécessaire dans
l'Eglise et qu'il fallait donner une nouvelle impulsion aux
écoles, réformer la vie du clergé, etc.

Toutes ces déclarations, nous les approuvons.
Mais il est aussi, dans ce même concile, des déclarations

doctrinales et des actes que nous devons condamner sévèrement.

Le jugement porté contre Jean Huss et contre Jérôme
de Prague, et le supplice immérité qui leur a été infligé, sont
en particulier des hontes qui souilleront à jamais la mémoire
de ce concile.

On se demande comment des hommes comme Gerson,
comme d'Ailly, etc., comment des hommes qui ont vu de si
près les infamies de la papauté et de la curie de cette époque,
ont pu participer, même de loin, à la condamnation d'un Jean
Huss et d'un Jérôme de Prague. Ce fait serait inexplicable si
l'on ne connaissait la violence des passions qui troublaient
l'Eglise et la société à cette époque. Je n'en ferai point le
tableau ici. Je me bornerai à faire remarquer que les théologiens

qui n'avaient aucun motif de race ou de politique pour
vouloir cette condamnation, y ont été poussés par une odieuse

tactique, tactique que l'on trouve souvent dans l'histoire
ecclésiastique, à savoir : persécuter un adversaire du pape avec
d'autant plus de violence qu'on a davantage à se faire
pardonner auprès du pape et davantage à obtenir de lui. Les
Gerson, les d'Ailly et tous les partisans de la supériorité du
concile sur le pape voulaient démontrer combien on aurait
tort de les traiter en ennemis de la papauté, lorsqu'ils demandaient

la réforme de la papauté; et pour cela ils immolaient
Jean Huss et Jérôme de Prague, qui en appelaient avant tout
à Jésus-Christ, le vrai chef de l'Eglise, et qui voulaient une
vraie réforme, par conséquent une réforme plus radicale que
la pseudo-réforme, absolument insuffisante et dérisoire, dont
s'occupait le concile. De la sorte, les Gallicans, soit de France,
soit d'ailleurs, passaient pour des amis sûrs de la papauté; et
les cardinaux romains auxquels ils faisaient une telle concession,

devaient avoir confiance en eux et ne pas combattre
leurs déclarations doctrinales! Telle était la tactique des
Gallicans d'alors.

On ne voit nulle part, à aucune session du concile, un
examen sérieux et impartial des doctrines religieuses de Huss

Revue intern, de Théologie. Heft 21, 1898. 4



— 50 —

et de Jérôme. Au contraire, nous voyons que, dans la pièce
où leur condamnation est consignée, on enseigne que Pierre
a été la tête de la sainte Eglise catholique, que la papauté
date de la fondation même de l'Eglise, que le pape est le
vicaire proche et immédiat du Christ et des apôtres, qu'il est
donc de nécessité de salut de croire que l'Eglise romaine est
suprême parmi les autres Eglises, que le pape a ainsi une
primauté sur toutes les autres Eglises particulières, etc. Les
théologiens du concile ont enseigné ces propositions comme
des doctrines évidentes, indubitables. N'en doutant pas, ils n'ont
pas songé aies examiner. Les nier était, ipso facto et évidemment,
tomber dans l'hérésie. C'est ainsi que Wicleff, Huss et Jérôme
de Prague ont été condamnés comme hérétiques, aveuglément
et sans que l'on songeât à examiner et à discuter leurs
raisons. C'était le gallicanisme, déjà gâté, de cette époque.

Précisons quelques points:
1° Jean Huss s'est trompé ou du moins il a prêté le flanc

à des interprétations erronées, lorsqu'il a défini l'Eglise «

l'universalité de tous les prédestinés » ; — lorsqu'il a enseigné que
« c'est être hérétique de ne pas vivre dans la charité et de

n'avoir qu'une foi morte » ; ¦— que la papauté, en ce qui
concerne l'administration spirituelle et le gouvernement de l'Eglise,
tient son autorité directement de J.-C. ; — qu'un pécheur agit
toujours en pécheur, et un juste toujours en juste ; — etc.

2° Jean Huss a été calomnié sur beaucoup de points et
on lui a imputé plusieurs erreurs qu'il n'a point commises.

Il a accusé ses adversaires de faire contre lui des extraits
inexacts de ses ouvrages. En mai 1415, la noblesse de Bohême
a rendu publiquement le même témoignage. L'évêque Héfélé
a avoué expressément que « quelques articles ont été altérés
au détriment de Huss. »

Par exemple, on l'a accusé de professer les 45 articles
reprochés à Wicleff. Or, tout en rendant justice à Wicleff, il
a déclaré officiellement, dans ses interrogatoires, qu'il ne voulait

pas tous les défendre.
On l'a accusé de nestorianisme. Or, il a repoussé cette

accusation. Il n'a reconnu qu'un seul Christ, et dans le Christ
une seule personnalité, à la fois intérieure et tête extérieure
de l'Eglise.



— 51 —

On l'a accusé d'avoir méprisé l'Eglise en en appelant à la
Bible. Or, il a affirmé, et avec raison, que ce n'est pas mépriser

l'Eglise que d'en appeler à la Bible sans nier les traditions
universelles de l'Eglise.

On l'a accusé d'avoir dit: «Ce n'est pas parce que le

pape occupe le siège de Pierre, mais parce qu'il a un riche
patrimoine, qu'il est très saint.» Or, il avait écrit: «Ce n'est
pas parce que le pape occupe le siège de Pierre et parce qu'il
a un riche patrimoine qu'il est très saint; mais parce qu'il
suit le Christ dans l'humilité. »

Etc.
3° Quant à d'autres doctrines que Huss a certainement

enseignées et qui lui sont reprochées par les papistes comme
des hérésies, on peut et on doit soutenir que, si elles sont des
hérésies au point de vue papiste, elles sont des vérités au point
de vue catholique et chrétien.

C'est ainsi qu'il a enseigné, et avec raison: que Pierre
n'a jamais été et qu'il n'est pas la tête de l'Eglise; qu'il n'a
jamais été ni évêque de Rome, ni pasteur de toutes les brebis
du Christ ; qu'aucun pape n'est nécessaire ; que le pape n'est
nullement vicaire du Christ, mais vicaire de Judas Iscariote et

messager de l'Antéchrist, quand il s'égare dans des voies opposées

à celles du Christ ; que les papes, têtes monstrueuses, ont
très mal gouverné l'Eglise ; que certaines censures ecclésiastiques

sont injustes et nulles; que, si l'on dit à J.-C: «Toi
seul es saint», on a tort d'appeler le pape très saint Père;
qu'il n'est nullement nécessaire que l'Eglise visible ait, à la
tête des affaires spirituelles, une personne visible pour chef
visible. Ces doctrines sont formulées dans son Traité de l'Eglise
et dans ses interrogatoires.

4° Dans un tel état de choses, nous nous croyons
autorisés à opposer le démenti le plus formel au pape
Martin V, qui, dans sa bulle Inter cunctas du 22 février 1418,

a osé affirmer (sans preuves, bien entendu) que le concile de

Constance a condamné Wicleff, Huss et Jérôme de Prague
rite et juste, validement et justement. Nous disons, au
contraire, que cette condamnation à la mort et au feu est une
infamie et une cruauté, un des plus grands scandales de l'histoire

de l'Eglise romaniste occidentale. Ce scandale est encore
plus révoltant, si, après avoir étudié Huss au point de vue



— 52 —

doctrinal, on l'étudié au point de vue moral: car son honnêteté,

sa piété, sa sainteté sont incontestables aux yeux de tout
homme impartial ; il a supporté avec une foi et une patience
admirable les humiliations, les injures et la mort; il a été un
héros et un saint.

5° La preuve que la condamnation de Jean Huss, de

Jérôme de Prague et de leurs doctrines n'a pas paru péremp-
toire aux hommes de bonne foi, c'est que le cardinal Julien
Cesarmi et les Pères du concile de Bâle ont consenti à entrer
en discussion avec les partisans de Jean Huss et les ont priés
de venir à Bâle pour y faire valoir leurs raisons.

6° La procédure suivie contre lui a été en tout point un
véritable déni de justice, une véritable iniquité.

Il est à remarquer en effet : a) que Jean Huss a été jugé
par ses plus mortels ennemis, lesquels ont fait partie des
commissions chargées de sa condamnation; — b) que Jean Huss
n'a pas eu d'avocat. L'observation en a été faite par Gerson,
qui a ajouté que, s'il en eût eu un, il n'aurait pas été condamné;
— c) que, dès le 19 avril 1415, la commission chargée de juger
Huss a discuté comment se ferait sa condamnation ; de sorte
que la condamnation a été résolue avant tout examen et toute
discussion — d) que la noblesse de Bohême a protesté
publiquement contre cette procédure ; — e) que dans ses trois
interrogatoires, du 6 au 8 juin 1415, Jean Huss n'a jamais eu
la liberté de s'expliquer; qu'on lui a continuellement coupé
la parole et qu'on a toujours voulu le contraindre à répondre
simplement par oui ou par non, dans des questions compliquées

qui exigeaient des explications et des distinctions.

7° Ajoutons que, malgré le supplice infligé à Jean Huss,
des adversaires ont cru cependant devoir lui rendre justice.

Dès le 12 septembre 1410, le roi Wenceslas et la reine
Sophie ont écrit au pape pour lui faire le plus grand éloge
de Jean Huss, et pour le prémunir contre ses calomniateurs.

Gerson a déclaré, comme je viens de le remarquer, que,
si Jean Huss avait eu un avocat, il n'aurait pas été condamné.
Et Gerson était cependant un adversaire de Huss.

iEneas Sylvius, qui est devenu le pape Pie II, a dit de

Huss : « Aucun philosophe ne supporta la mort avec autant
de grandeur d'âme. »



L'évêque Héfélé a loué la science et la dialectique de
Jean Huss, ses connaissances approfondies de l'Ecriture sainte,
son austérité, son zèle, sa grande piété, et il a terminé son
éloge par ces mots : « Il a sacrifié sa vie à ses convictions ;

cet héroïsme rachète les défauts qui déparent son caractère.»
Libre à l'évêque Héfélé de lui avoir trouvé de l'obstination
contre Rome ; à nos yeux, cette obstination a été une vertu,
parce qu'elle était l'obstination dans la vérité et dans le devoir.
Toujours est-il qu'Héfélé a dû lui reconnaître de l'héroïsme.
Cet aveu nous suffit.

Enfin, c'est un fait que Huss et Jérôme de Prague ont
été honorés comme des Saints en Bohême.

Sur ce dernier, deux mots seulement. Sa cause fut la
cause même de Huss, et il ne fut pas traité plus équitable-
ment. Il eut, il est vrai, la faiblesse, le 11 et le 23 septembre
1415, d'abandonner la cause qu'il avait servie jusque-là : mais
le repentir s'empara bientôt de sa conscience ; il rétracta
aussitôt son acte de défaillance, et sa mort fut admirable : au
milieu des flammes qui l'étouffaient et le consumaient, il
s'écria : « Je remets mon esprit entre tes mains, Seigneur mon
Dieu, Père tout-puissant, aie pitié de moi et pardonne-moi mes
péchés, car tu sais que j'ai toujours aimé la vérité. »

Donc, nous repoussons énergiquement la condamnation de
Huss et de Jérôme. Nous accusons le concile de Constance
d'erreurs formelles dans cette question, comme aussi nous lui
reprochons d'avoir escamoté la réforme de l'Eglise, d'avoir
abandonné et trahi la cause de la vraie réforme en la laissant
à la discrétion du pape Martin V, qui voulait conserver et
même accroître, loin de les amoindrir, tous les privilèges que
les papes ses prédécesseurs s'étaient arrogés.

Ce concile a entrevu la nécessité de rétablir les droits de

l'Eglise contre les empiétements et les usurpations de la
papauté. Très bien. Mais sa notion de l'Eglise n'était déjà plus
assez exacte pour qu'il pût réaliser son désir.

Ce concile a entrevu la nécessité de la réforme. Très
bien. Mais il n'a pas eu de cette réforme une idée assez élevée,
assez complète, assez chrétienne. Il s'est trop borné à des

questions matérielles et financières, de collation de bénéfices,
de revenus ecclésiastiques, etc. ; il n'a pas assez vu les vrais
moyens de rendre au clergé sa dignité et à l'Eglise ses droits.



— 54 —

Ce concile a entrevu la nécessité de rétablir la vie
conciliaire dans l'Eglise d'Occident et de rendre au concile
général sa liberté. Très bien. Mais il a été trop faible pour
opérer ce rétablissement.

Bref, ses idées ont été quelquefois fausses et quelquefois
vraies, et ses idées vraies ont été trop faibles, trop incomplètes,

trop inefficaces. Ses intentions ont été bonnes, mais ses
actes débiles et quelquefois coupables. Quand il a eu raison,
il s'est donné tort en ne faisant le bien qu'à demi. Ajoutons
que les intrigues, les jalousies entre évêques et cardinaux,
l'égoïsme des délégués des universités, qui ont préféré fortifier
la papauté dans le but d'amoindrir les évêques dont ils
relevaient immédiatement, ont aussi paralysé ce concile.

Je termine.
L'ancien catholicisme est un mouvement essentiellement

religieux. Ses ennemis le calomnient avec beaucoup d'habileté
en France, en disant qu'il est un mouvement exclusivement
allemand. Les anciens-catholiques d'Allemagne, tout en étant
fiers d'être anciens-catholiques, sont les premiers à désirer que
notre Eglise s'établisse dans tous les pays, clans toutes les

nationalités, dans toutes les races, et qu'elle loue Dieu dans
toutes les langues, et qu'elle célèbre ses offices en allemand,
en anglais, en français, en hollandais, en italien, en grec, en
slave, en tchèque, etc. En Suisse, notre Eglise ancienne-catholique,

tout en étant une par sa foi, par son évêque, par
son synode national, s'administre cependant elle-même
diversement dans chaque canton ; diversement dans le canton de

Berne, par exemple, où elle est une des trois Eglises nationales

du canton, diversement aussi dans le canton de Genève,
où elle est une des deux Eglises nationales du canton, etc.
En Suisse, notre Eglise tient ses offices en allemand dans les
cantons allemands, en français dans les cantons français, et
elle attend avec impatience le jour où elle pourra les célébrer
en italien clans le canton du Tessin. Dans la seule paroisse
de la Chaux-de-Fonds, il y a tantôt un culte en français pour
les anciens-catholiques parlant français, tantôt un culte allemand

pour les Allemands, et tantôt un culte italien pour les Italiens.
C'est cette variété et cette souplesse qui fait sa force. Le
christianisme étant universel et l'Eglise chrétienne étant aussi universelle,

il est clair qu'ils doivent s'étendre à toutes les races et à



— 00

toutes les nationalités ; et c'est pour cette raison que toutes
les races et toutes les nationalités peuvent accepter notre
réforme qui est catholique, c'est-à-dire universelle, sans qu'elles
aient rien à souffrir de notre réforme, et sans que notre
réforme ait rien non plus à souffrir d'aucune race et d'aucune
nationalité. Si l'ancien-catholicisme n'était que hollandais, que
français, que suisse, qu'italien, que slave, les Allemands n'en
voudraient pas ; de même, s'il n'était qu'allemand, les
Hollandais, les Français, les Suisses, les Slaves, etc., n'en
voudraient pas. Donc, de même que le Christ a vécu et est mort
pour tous, de même que l'Eglise étend ses bras et ouvre son
cœur à toutes les races, et à toutes les nationalités, et à toutes
les langues, de même notre mouvement doit se faire tout à

tous, et il doit pouvoir avoir sa place partout. Que chaque
race et chaque nationalité ait donc sa liberté pleine et entière:
la liberté de l'une ne saurait porter ombrage à la liberté de

l'autre. Que chaque race et chaque nationalité respecte donc
la liberté et les droits des races et des nationalités voisines.
Qu'elles s'aiment, se protègent, se défendent les unes les
autres. Ce n'est pas la guerre qui doit régner entre elles, c'est
uniquement l'union, la fraternité, la paix. Nous ne sommes
tous qu'un seul corps en Jésus-Christ, et tous nous sommes
unis entre nous par le lien de la paix. Et souvenons-nous du
proverbe : in pace concepta firmai tempus, le temps ne
solidifie que ce qui a été conçu dans la paix.

Telles sont les considérations générales que j'avais à vous
communiquer au sujet de Jean Huss et de Jérôme de Prague,
en faveur de l'extension de notre Eglise ancienne-catholique
dans toutes les parties de l'empire d'Autriche. Dans toutes les
parties de cet empire, il y a, en effet, des catholiques qui, non
contents d'être loyaux et dévoués envers leur pays et envers le
gouvernement de leur pays, veulent aussi être fidèles aux
anciennes doctrines religieuses de leur Eglise. Quant à la manière
dont ces catholiques-chrétiens peuvent s'organiser en paroisses
nouvelles, ou en simples filiales des paroisses anciennes-catholiques

déjà existantes, je n'ai point à l'expliquer ici. Si les
catholiques-chrétiens en question avaient jamais le désir de connaître
plus à fond les détails de notre organisation en Suisse,
organisation que notre division en cantons autonomes rend assez
compliquée, nous serions heureux de leur fournir tous les ren-



— 56 —

seignements nécessaires et de leur expliquer les procédés
administratifs qui nous réussissent le mieux. Mais, je le répète,
ces détails, purement administratifs, ne relèvent pas d'un
congrès international. Encore une fois, chaque Eglise est libre
chez elle, et elle doit elle-même assurer la liberté religieuse
de tous ses membres, de manière que tous puissent se mouvoir
entre eux avec la liberté des enfants de Dieu, tous glorifiant
Dieu chacun dans sa langue propre ; prêchant la même foi et
la même doctrine, administrant les mêmes sacrements, chacun
dans sa langue; en un mot, tous libres, et cependant tous
frères dans le même Christ et tous unis profondément dans le
même Sauveur.

Tel est le sens et tel est l'esprit de la thèse que je vous
prie de vouloir bien approuver, en vue du progrès et de
l'extension de notre Eglise. *)

E. Michaud.

*) Le Congrès, croyant qu'il n'était pas de sa compétence d'entrer
dans les détails historiques et théologiques du procès de Jean Huss et de
Jérôme de Prague, a prié le Rapporteur de supprimer les trois premiers
paragraphes de sa thèse, et il a approuvé le quatrième, qui suffisait en
effet au but du Congrès. Voir plus loin, dans le Rapport sur le Congrès,
le texte légèrement modifié et définitif.


	Le hussisme religieux et l'ancien-catholicisme

