Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Die Slaven und der Altkatholizismus
Autor: Goetz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SLAVEN UND DER ALTKATHOLIZISMUS.

These.

Im Wesen des Altkatholizismus liegt es, am Grundsatze des National-
kirchentums festzuhalten und das Recht jeder Nationalitit auf ihre Besonder-
heiten auch in religitser Hinsicht vollauf anzuerkennen. Diesen allgemeinen
Grundsatz auf die Slaven anwendend, kann der Altkatholizismus wissen-
schaftlich nachweisen, dass die altkatholische Kirche weitaus mehr als die
heutige romische Kirche ihrem Dogma und ihrer Disciplin nach eins ist
mit dem Glauben und dem Geiste, in welechem Kyrillus und Methodius
den Grund zu den slavischen Kirchen gelegt haben. Eine Riickkehr zu dem
religiosen Standpunkte dieser Slavenapostel wire es also, wenn die mit
Rom unierten (Ruthenen) und unter Roms Jurisdiktion stehenden glavigchen
Katholiken sich von Rom lossagen und im Geiste ihrer Apostel romfreie,
altkatholische Nationalkirchen griinden wiirden.

Der Altkatholizismus als Kirche ist in seinem Dogma eins
mit dem der alten Kirche, der ersten sieben allgemeinen Kon-
zilien; in Ritus und Disciplin anerkennt er das Recht jeder
Nation auf die geschichtlich gewordenen Kigentiimlichkeiten
ihrer Kirche und bewahrt sich dabei die Berechtigung, in
der #usseren Erscheinungsform der Kirchenkérper notwendige
Reformen vorzunehmen.

Auf Grund dieses dogmatischen wie disciplindren Stand-
punktes ist er befahigt, bei allen katholischen Vélkern festen
Fuss zu fassen und bei vollster Wahrung des katholischen
Glaubensgehaltes Nationalkirchen zu griinden, die in Ritus und
Disciplin den berechtigten nationalen Besonderheiten gentigen.

In der That hat nun auch der Altkatholizismus bei germani-
schen wie romanischen Volkern sich zu Kirchenkérpern aus-
gestaltet, die alle in Disciplin und Ritus national verschiedenes
Gepriage haben, aber im Glauben vollkommen einig sind.



__ 35 __

Zu keiner nennenswerten Verbreitung des Altkatholizismus
ist es bisher bei den Slaven gekommen. Diese verehren alle
als die Apostel der slavischen Stamme, die zuerst eine slavische
Kirche organisierten, die beiden ,apostelgleichen” Briider Kon-
stantinus (Kyrillus) T 869 und Methodius + 885. Religios sind
nun heutzutage die Slaven geteilt in orthodoxe Katholiken (Russ-
land, Serbien, Bulgarien, Montenegro etc.), griechische Katholiken,
sogenannte Unierte?) (Ruthenen, bulgarische Vikariate) und
romische Katholiken (Tschechen, Polen, Kroaten).

Tine kirchliche Ausgestaltung im Sinne ihrer Apostel haben
die Slaven nur insoweit gefunden, als sie orthodoxe Katholiken
sind. Zu diesen stehen wir ja auch in einem durchweg guten
Verhiltnis; im Glauben beide auf dem Boden der alten Kirche
stehend, erkennen wir gegenseitig die Disciplin und den Ritus,
wie sie gich als abendlidndisch und morgenléndisch verschieden
herausgebildet haben, als historisch berechtigt an.

Eine kirchliche Ausgestaltung im Sinne ihrer Apostel haben
die Slaven aber nicht gefunden, soweit sie romisch-katholisch
oder mit Rom uniert sind. Diese Slaven wiirden sie aber finden
in der Grindung von altkatholischen slavischen Nationalkirchen.
Denn wir Altkatholiken sind in der Lage, sowohl hinsichtlich
des Dogmas als der Disciplin und des Ritus nachzuweisen, dass
der Altkatholizismus weitaus mehr als der heutige Romanismus
in Ubereinstimmung sich befindet sowohl mit der geschichtlichen
Grundlage, auf der sich die ganze religiose Kultur der Slaven
aufbaut, als mit der geschichtlichen Entwicklung, die der Ritus
bei den Slaven genommen hat.

Die geschichtliche Grundlage nun flir das religiose Leben
der slavischen Vélker ist die Wirksamkeit der beiden Slaven-
apostel ), die von ihren Legenden berichtete Erfindung der slavi-
schen Schrift durch Konstantinus, die von ihm und Methodius
unter Beihiilfe anderer gefertigte Ubersetzung der hl. Schrift
und der liturgischen Formulare in die altslavische Sprache ?)

1) Far die Berechtigung ersterer Bezeichnung vergl. Keehier: Die katholi-

schen Kirchen des Morgenlands, 8. 2.

%) Zum Folgenden vergl. Geetz: Geschichte der Slavenapostel Konstantinus
(Kyrillus) und Methodius.
. * Es kommt hier nicht in Betracht, in welchem altslavischen Dialekt die
Ubersetzung angefertigt war, ob im mihrischen, so z B. Jiretek, Geschichte der
Bulgaren, 8. 118; Golubinskij, Geschichte der russischen Kirche (russisch) I 2, 295;
Malyschevskij, Cyrillus und Methodius (russisch), S. 291, oder makedonischen, oder
im Dialekt der Slaven in Konstantinopel und Thrakien etc., so Budilovitsch, Rede
auf Cyrillus und Methodius (russisch), 8. 12.



und die darauf begriindete Schaffung der ersten slavischen
Nationalkirche in Mé&hren und Pannonien. Ich brauche also
zur Stiitzung meiner These nur in grossen Ziigen aus dem
Leben und der Wirksamkeit der Slavenapostel die Grundséitze
und leitenden Ideen, die sie hinsichtlich des Dogmas wie der
Disciplin hatten, uns vorzufiihren.

Der allgemeine dogmatische Standpunkt der Slavenapostel
ist der der alten ungeteilten Kirche, der der sieben ersten
allgemeinen Konzilien. ,Von Konstantinopel waren die Slaven-
apostel ausgegangen, treue Sthne und Anhinger der griechi-
schen (d. h. anatolischen) Kirche sind sie allzeit geblieben?).“
Das ist aber derselbe grundsétzliche dogmatische Standpunkst,
auf dem auch der Altkatholizismus steht, dagegen ist er weit
verschieden von dem modern rémischen, durch das Vaticanum
des Jahres 1870 geschaffenen, bei dem der Dogmenfabrikation
alle Thore gedffnet sind.

Von einzelnen Dogmen hebe ich zuniichst dasjenige her-
vor, das einen tiefgehenden Unterschied zwischen orthodox- und
romisch-katholisch begriindet, das filioque, die Frage tiber den
Ausgang des hl. Geistes aus dem Vater oder aus dem Vater
und dem Sohne. In diesem Punkte hatte Methodius einen
schweren Kampf und musste sogar zu seiner Rechtferti-
gung nach Rom gehen. Die dem DMethodius feindlich ge-
sinnten frankischen Geistlichen klagten ihn durch den méahri-
schen Fiirsten Swatopluck beim Papst Johann VIII. 879 der
Ketzerei an und beschuldigten ihn, dass er in der Lehre — es
handelte sich eben nur um die Lehre vom Ausgang des hl.
Geistes vom Vater oder vom Vater und vom Sohne — von Rom
abweiche?). Methodius nun als Grieche glaubte und lehrte
unzweifelhaft den Ausgang des hl. Geistes nwur vom Vater und
gebrauchte das Symbolum ohne den Zusatz filioque. In dieser
Form aber war es damals auch noch in Rom selbst in Gebrauch,
wenn schon die Lehre vom Ausgang des hl. Geistes vom Vater
und vom Sohne allméhlich dort FEKingang gefunden hatte.
Methodius konnte sich also vor dem Papste und dessen Synode
mit Krfolg dahin rechtfertigen, ,dass er das Symbolum fest-
halte und es singe nach der evangelischen und apostolischen

1) Geetz, 1. ¢. 238.
%) Geetz, 1. ¢, 212 ff.



— 87 —

Uberlieferung, so wie es die heilige rémische Kirche lehre und
wie es von den Vitern tberliefert worden sei“. Auf Grund dieses
Bekenntnisses erkannte dann Johann VIII. die Orthodoxie des
Methodius an. Es ist aber kein Zweifel, dass nach wie vor Me-
thodius auf dem Standpunkte der griechischen Kirche — und
damals noch selbst Roms — stehen blieb und den Zusatz filio-
que zum Glaubensbekenntnis verwarf. Rom hat ihn dann
spater in das Symbolum aufgenommen und hat damit die Spal-
tung zwischen Morgen- und Abendland ausserordentlich ver-
tieft ). Der Altkatholizismus aber hat sich von Anfang an auf
den Standpunkt der alten Kirche gestellt und von den Unions-
konferenzen der Jahre 1874/75 an bis zu den jiingsten Verhand-
lungen mit der vom St. Petersburger hl. Synod eingesetzten
Unionskommission immer die Unrechtmassigkeit der Aufnahme
des filioque in das Symbolum zugestanden.

Die Stellung des Altkatholizismus in diesem Punkt Rom
gegeniliber ist aber ganz genau dieselbe, die Methodius selbst
eingenommen hat, und auch in dieser fir jede Union zwischen
Morgen- und Abendland so iiberaus wichtigen Frage liegt es
klar zu Tage, dass der Altkatholizismus dem Geist und dem
Glauben der Slavenapostel viel néher steht, als der heutige
Romanismus.

Ganz genau dasselbe gilt aber, wie leicht nachweisbar ist,
von der Frage, die seit 1870 zum Dogma der rémischen Kirche
gehort, die die centrale Frage der romisch -katholischen
Kirche ist, die fiir jede Union die massgebendste ist?), wie die

1) Union bedeutet in Roms Munde immer Unterwerfung, und zwar véllige
Unterwerfung, sonst gleicht ein solcher, nur halb sich Rom Unterwerfender einem
Affen, der sich als Mensch geriert. (So Catech. Rom. I, 10%, neque enim defuturi
erant impii, qui ad simise imitationem, quse se hominem esse fingit, solos se catho-
licos esse profiterentur et catholicam ecclesiam apud se tantum non minus nefarie
quam superbe affirmarent.) Wenn auch bei jeder Union fiir die zu Rom Uber-
gehenden gewisse Rechte und Privilege als Bedingung der Union stipuliert werden,
so ist das doch nur der Koder, ein Rom abgendtigtes Zugestindnis. Es liegt im
Charakter des jesuitischen Romanismus, dass er, sobald die Union abgeschlossen
ist, trachtet, die Unierten vollig zu latinisieren. Dafiir bietet Kcehlers angefiihrtes
Buch viele Belegstellen. So verlangte der Jesuit Ravacz 1687 in einem schema
unionis, dass die Unierten des Bistums Kreutz in Kroatien und Serbien das filio-
que in das Symbol aufnehmen sollten, ,obgleich die Union darauf beruht,
dass die Griechen ihr Symbol behalten und nur die Worte im Lateinischen nicht
anfechten dirfen“. Keehler, 1. c. 106.

%) Da durch die vatikanischen Dogmen die romische Kirche wesentlich um-
geindert worden ist, wire nach der Meinung mancher fur die Unierten, die die
Union vor 1870 abgeschlossen haben, ein neuer Unionsakt nétig zur Aufnahme der
immaculata conceptio und des Vaticanums, vergl. dariiber Keehler, 1. c. 110.



. 38 —

pépstliche Encyklika Praeclara gratulationis vom 20. Juni 1894
an die Orientalen selbst zugesteht, die zugleich aber bei dem
heutigen Standpunkt Roms jede Union aussichtslos erscheinen
lasst, von der Frage iiber die Stellung des Papstes, tber seine
1870 dogmatisierte Allgewalt und Unfehlbarkeit.

Welche Anschauungen bethitigten da die Slavenapostel in
ihrer Wirksamkeit? Das Gebiet, in dem sie wirkten, wurde
vom Papst als zu seinem Patriarchat gehorig beansprucht. Diese
Patriarchatsstellung Roms erkannten nun die Bruder durchaus
an, und da sie vom Papste Nikolaus I. zum Bericht tiber ihre
Thatigkeit nach Rom geladen wurden, folgten sie auch gleich
diesem Rufe. Sie legten unzweifelhaft die Art ihrer Wirksam-
keit dar und liessen sie vom Papste billigen und bestéitigen.
Methodius empfing spéiter vom Papste die Einsetzung zum Erz-
bischof von Mahren und Pannonien, und in seinen Kampfen mit
der frinkischen Geistlichkeit stiitzte er sich immer auf seine
pépstliche Ernennung und fand in ihr die Berechtigung zur
Verwaltung der ihm unterstellten Erzdidcese?).

Hoher aber als Rom und der Papst stand ihm sein Lebens-
werk, die Grindung einer slavischen Nationalkirche. Der Papst
verbot ihm zweimal streng, die Liturgie in slavischer Sprache
zu feiern, 873 und 879. Methodius aber, der die slavische Li-
turgie als bestes Mittel zur Schaffung einer Nationalkirche ein-
gefithrt hatte, setzte sich um des hoheren Zieles willen, das er
verfolgte, tiber das Gebot bezw. Verbot des Papstes hinweg.
Die Quellen zu seiner Geschichte lassen uns keinen Zweifel
daran, dass er unbekiimmert um Roms Verbot bis an sein Ende
die Liturgie in der Landessprache feierte und auf diesem Ge-
biet den Ritus Roms durchbrechend den altkatholischen Stand-
punkt des Nationalkirchentums mit dem Gottesdienst in der
jeweiligen Landessprache unter heftigen Kampfen wahrte ?).

Noch ein weiteres wichtiges Ereignis im Leben des Metho-
dius lisst klar erkennen, wie er sich zum Papst stellte, bezw.
wie weit er von einer Anerkennung einer Allgewalt und Unfehl-
barkeit des Papstes, die dieser heute von den ihm untergebenen
Slaven fordert, entfernt war. Als Methodius in den Wirren, die
in Rom nach dem Tode Johannes VIII. 882 ausbrachen, am

Y Getz, 1. ¢. 147 £, 176 f, 182.
%) Geetz, 1. c. 199, 235.



e B8

Papst keinen Riickhalt mehr in seinem Kampf um seine slavische
Nationalkirche fand, da ging er selbst zum Kaiser und Patri-
archen von Konstantinopel!). Als Sohn der griechischen Kirche
raumte er dem Patriarchen von Konstantinopel denselben Rang
ein fiir das Morgenland, wie dem von Rom fiir das Abendland.
Und da er bei dem letztern keinen Schutz finden konnte, suchte
und fand er die Billigung seiner Lehre und seiner kirchen-
bildenden Wirksamkeit bei dem Patriarchen seiner Mutterkirche,
deren Lehre er immer treu blieb.

Er stand also hinsichtlich der Kirchenverfassung durchaus
auf dem Standpunkte der alten Kirche, dieser aber steht in
grundsitzlichem Gegensatz zu der Stellung, die der Papst auf
Grund des Vaticanums von 1870 in der romischen Kirche ein-
nimmt und fiir die ganze Christenheit beansprucht. Der Stand-
punkt der Slavenapostel deckt sich also auch in dieser Frage
so ziemlich mit dem des Altkatholizismus, der auch bereit ist,
dem Bischof von Rom den Ehrenprimat unter den finf Patri-
archen der alten Kirche einzurfiumen ?), der aber die Dogmen
des Jahres 1870 als volligen Umsturz der altkirchlichen Ver-
fassung der katholischen Kirche durchaus und allzeit ver-
werfen muss.

Und nicht nur in diesen dogmatischen Centralpunkten,
sondern noch an manchen andern Stellen hat die Lehre Roms
eine Entwicklung gefunden, die dem Geiste und der Lehre der
Slavenapostel ganz fremd ist, dadurch, dass viele theologische
oder sogenannte fromme Meinungen spiiterer Zeit nahezu die
Gltigkeit von Glaubensséitzen erlangt haben. Alle diese Neue-
rungen, die der alten Kirche und den Grindern der slavi-
schen Kirchen vollig unbekannt waren, hat aber der Altkatho-
lizismus wieder abgestreift. Und indem er sich im Dogma auf
das beschrinkt?®), was wirklich Glaubenslehre der alten unge-
teilten Kirche ist, ist er darin einig mit dem Geiste, in dem
Konstantinus und Methodius gelehrt und gewirkt haben.

Wie in ihren dogmatischen Grundanschauungen waren die
Slavenapostel bezw. Methodius auch in der Einrichtung der
von ihnen gegrindeten Kirche nahe verwandt dem Geiste,

1 Geetz, 1. ¢ 224.

%) Altkatholischer (deutscher) Katechismus, Frage Nr. 198 und 201.

%) Vergl. die zweite These des II internationalen Altkatholiken-Kongresses
zu Luzern. Offizieller stenographischer Bericht, 5. 44.



40 —

den der Altkatholizismus bei seiner Ausgestaltung zu Kirchen-
korpern bethéitigt hat.

Auch hier hebe ich — wvon Priesterehe, Laienkelch und
dergleichen absehend — zum Xklaren Beweis wieder nur den
Hauptpunkt hervor, der in der Disciplin die erste Stelle ein-
nimmt, an dem der Geist der Kirche am ehesten erkannt
werden kann, und der fiir die Mitglieder der Kirche von der
grossten Bedeutung ist: den Gottesdienst.

Da unterliegt es keinem Zweifel, dass Methodius im alt-
katholischen Geiste dem allgemeinen Gebrauch der romischen
Kirche gegeniiber als Reformator aufgetreten ist. Die romische
Kirche kennt und kannte damals nur eine Kultussprache ), die
lateinische. Nur Gebete und Bibeliibersetzung waren in der
Landessprache zuldssig, und darum bewegte sich auch Kon-
stantinus mit seiner slavischen Bibeliibersetzung noch korrekt
auf dem Boden der romischen Kirche. Methodius aber durch-
brach als der erste im Gebiet des Papsttums den lateinischen
Brauch, er fihrte das Prinzip des Nationalkirchentums ein, in-
dem er den Slaven den Gottesdienst in ihrer Sprache gab 2).
Unzweifelhaft war er sich der Tragweite dieses Schrittes be-
wusst, wie er ihn auch in richtiger Erkenntnis seiner Bedeu-
tung fiir die Schaffung einer slavischen Nationalkirche unter-
nahm. Und von seinem dem Geist der altchristlichen Kirche
entsprechenden Werke liess er auch nicht, als Rom selbst zwei-
mal ihm scharf diese Durchbrechung des romischen und Neu-
begrindung des slavischen Ritus verbot. Der Geist, in dem
er das Werk unternommen hatte, liess ihn bis zu seinem Tod
treu an ihm festhalten. _

Wenn tiiberhaupt an irgend einem Punkt der Anschauungen
und der Wirksamkeit des Methodius, so sehen wir hier, dass
er bei allem &ussern Anschluss an Rom, und obwohl er sich
seinen Feinden gegeniiber immer auf seine Sendung durch
Rom stiitzte, doch von einem religidsen (teist beseelt war, der
den Grundsétzen Roms direkt widersprach.

Es war aber derselbe Geist, der im Altkatholizismus von
Beginn der Kirchenbildung an das nachdriickliche Verlangen

1) Uber den Wert der heutigen Konzessionen Roms auf diesem Gebiet an
die Slaven siehe unten S. 44.

%) Geetz, 1. c. 162 ff.



sy AF e

nach nationalem Gottesdienst, nach Einfithrung der Landes-
sprache in den Kultus stellen liess. Das liegt so klar auf der
Hand, dass es unniitz ist, dartiber noch viele Worte zu machen,
die Thatsachen reden eine deutliche Sprache.

Sowohl in Dogma als in Disciplin sind also die Slaven in
ibrer geschichtlichen Grundlage, das heisst in der Lehre und
Wirksamkeit der Slavenapostel, in voller Ubereinstimmung mit
dem Geiste des Altkatholizismus, und beide stehen in grund-
sitzlichem Gegensatz zu dem damaligen und vollends dem
heutigen Geist des Romanismus.

Dasselbe Resultat ergiebt sich uns aber, wenn wir ferner
noch die geschichtliche Entwicklung iibersehen, die der Ritus,
die slavische Liturgie, bei den Slaven genommen hat.

Die slavische Liturgie ist also von Methodius trotz aller
Verbote Roms festgehalten worden. Darin sind alle, die sich mit dem
Leben der Slavenapostel beschiiftigt haben, einig, wenn schon
die romischen Schriftsteller manchen verungliickten Versuch
gemacht haben, diese Unbotmaissigkeit des Methodius zu be-
ménteln. Ich glaube aber nun in dieser Frage eine noch
weitergehende Behauptung aus den Quellen als begriindet er-
weisen zu konnen, ndmlich: dass die slavische Liturgie zu
Lebzeiten des Methodius niemals die Bestéitigung durch Rom
gefunden hat, dass die Urkunden, die diese Bestatigung ent-
halten, Filschungen sind, die die Jinger des Methodius im
Kampf um die Erhaltung des Werkes des Methodius anfertigten,
um sich der ofteren Verdammung der slavischen Liturgie durch
die Pédpste gegeniiber auf eine noch frither geschehene Bestiti-
gung der Liturgie stiitzen zu koénnen?).

Ist diese Behauptung auf Grund des Quellenbeweises richtig
— und ich habe fiir diesen Beweis wie Widerspruch, so auch
schon Zustimmung gefunden — so ergiebt sich fiir das praktische
Verhiltnis der Slaven zu Rom folgendes wichtige Resultat. Die
slavische Liturgie und weiter gefasst die aufihr aufgebaute erste
slavische Kirche, die die Grundlage geworden ist fur die ganze
Spatere nicht nur religiose, sondern auch allgemeine Kultur
der slavischen Vélker, ist das freie Werk, die eigene That der
Slavenapostel.

Das Recht der slavischen Nation auf den Gottesdienst in
ihrer Sprache wurde geltend gemacht gegen den allgemein

D) Geetz, 1. c. 50—71.



42

giiltigen Gebrauch Roms; ohne Rom um Erlaubnis zu bitten,
fihrte Methodius die slavische Liturgie ein; sie hat nie zu Leb-
zeiten des Methodius die pépstliche Bestdtigung erhalten, gegen
den ausdriicklichen mehrmals geidusserten Willen Roms ist sie
von Methodius und seinen Schiilern und den spéitern Slaven
festgehalten worden, solange es eben moglich war.

Ist aber die slavische Liturgie wirklich das freie Produkt
des slavischen Geistes, so darf sich einerseits Rom nicht mehr
rithmen, dass die spétere sich auf ihr aufbauende Kultur der
Slaven infolge der angeblichen pépstlichen Bestétigung der
Liturgie doch eigentlich ein Geschenk von des Papstes Gnaden sei.

Die Slaven ihrerseits aber haben keinen Anlass, Rom unter-
than zu sein, vollends nicht, wenn wir die geschichtliche Ent-
wickelung des slavischen Ritus tiberschauen.

Durch die Schiiler des Methodius wurde die slavische Li-
turgie aus MéAhren zu den andern slavischen Volkern ver-
breitet. Sie kam zu den Bulgaren, spater zu den Russen, und
hier im Bereiche der orientalisch-orthodoxen Kirche fand sie
Anerkennung und allgemeine Einfiihrung.

Andersim Machtgebiet derabendlandisch-romischen Kirche ).
Da, in Bohmen, wo sie sich an einzelnen Orten, so im Kloster von
Sazawa und in dem von Emmaus in Prag, lang erhielt, wurde
sie von den Péapsten konsequent verboten und schliesslich unter-
driickt.

Verboten wurde sie, wie einige annehmen, im Jahre 973
bei der Errichtung des Prager Bistums durch Johann XIIL 2).
Verboten wurde sie 1080 von Gregor VIIL.; trotzdem fristete
sie in Sazawa ein kiimmerliches Dasein, bis 1096 das slavische
Kloster Sazawa in ein lateinisches umgewandelt wurde, womit
auch der slavische Ritus dort verschwand. Wenn sie auch
1346 auf Betreiben des Kaisers Karl IV. von Clemens VI. aller-
dings nur fiir einen Ort in Bohmen, das Emmauskloster in Prag,
gestattet wurde, so wurde sie doch an dieser letzten Zufluchts-
stiatte infolge der Gegenreformation 1635 unterdriickt.

1) Die niahere Geschichte der slavischen Liturgie siehe bei Ginzel, Geschichte
der Slavenapostel, 103 ff.

2) Johann XIII. schreibt an Herzog Boleslaus, die Errichtung des Bischofs-
sitzes an der Veitskirche zu Prag solle ,nicht nach dem Ritus und der Sekte
des Bulgaren- oder Russenvolkes oder der slavischen Sprache“ geschehen. Uber
die Echtheit dieses Schreibens sind die Anschauungen geteilt, vgl. Jaffé ?, Reg.
Pontif. 3720.



43

Die Einheit der romischen Kirche verlangte die Beseiti-
gung jeder nationalen Besonderheit; deshalb war schon auf.
dem Konzil zu Basel 1438 das Begehren der Utraquisten nach
Feier der Liturgie (d. h. wenigstens von Epistel, Evangelium
und Credo) in der bshmischen Landessprache abgewiesen worden.
Die bohmische Nation, die ja auch Kyrillus und Methodius als
ihre Apostel verehrt, hat ein kostbares Stiick ihres Erbes durch
Rom génzlich verloren. '

Die slavische Liturgie verpflanzte sich auch zu den Std-
slaven nach Istrien und Dalmatien, zu den Serben und Kroaten.
Auch da wurde sie 925 von Johann X. und von einem Provin-
zialkonzil von Spalato als hiretisch verdammt, sie hielt sich
aber doch, bis sie unter Alexander III. (1061—1073) wieder
auf einem Provinzialkonzil von Spalato aufs neue verboten wurde.
Auch dieses Urteil Roms konnte sie aber nicht aus der Welt schaffen,
und so kam es denn schliesslich, dass sie 1248 von Innocenz
IV. fir die Landstriche, in denen man sie seit jeher feierte,
und unter der Voraussetzung, dass sie mit dem roémischen
Missale tibereinstimme, erlaubt wurde. Seitdem besteht die
slavische Liturgie innerhalb der romischen Kirche in den
Kistenldandern des adriatischen Meeres.

Aber dieses Fortbestehen ist nicht zu vergleichen mit der
Art, wie die slavische Liturgie in der orthodoxen Kirche lebt,
es ist nur ein geduldetes Dasein, und ,heutigestags werden
die glagolitischen (slavischen) Kirchenbticher immer mehr von
den lateinischen verdriangt“?).

Fiir diese unter der Jurisdiktion Roms befindlichen Slaven
ist von dem Werke des Konstantinus und Methodius nicht viel
mehr als fiir die bohmischen Romisch-Katholiken geblieben, die
Sitte, dass Epistel, Evangelium, die Prafation und Orationen
in slavischer Sprache gesungen werden.

So zeigt sich auch bei der Geschichte der slavischen Li-
turgie im Bereich der romischen Kirche, dass das nationale
Werk der Slavenapostel ebensesehr dem Geiste Roms wider-
spricht, als es mit den Grundsitzen des Altkatholizismus tiber-

1) Vergl. Ginzel, 171 ff. Uber den zwischen Slaven und Lateinern im adria-
tischen Kiistengebiet gefithrten, neuerdings wieder heftiger entbrannten Kampf um
die Berechtigung und den Fortbestand des slavischen Ritus vergl. F Sa}a.ta,
Pantica diocesi di Ossere e la liturgia Slava (Pola 1897), wo die beiderseitige
Litteratur, auch die manchmal kriftige Zeitungspolemik, verzeichnet ist,



A4 —

einstimmt. Darum ist es auch in Rom unterdriickt worden,
und wo es sich in kérglichen Resten noch erhalten hat, steht
es im Kampf mit dem Latinismus und schwindet sichtlich mehr
und mehr unter dessen iiberméchtigem Druck.

Allerdings haben die mit Rom unierten Griechisch-Katho-
liken das Recht, ihren Gottesdienst in slavischer Sprache zu
feiern. Aber als Gmnadengeschenk miissen sie haben, was das
freie Kigentum ihrer Nation ist, von Roms Hand miissen sie
dankbar annehmen, was ihre Apostel gegen Roms Willen und
Gebot ihnen geschaffen und erhalten haben.

Und wenn neuerdings in Montenegro fir den katholischen
Gottesdienst die slavische Liturgie eingefiihrt worden ist, und
wenn das Gleiche bei dem Abschluss eines Konkordates zwischen
Serbien und Rom ausbedungen wurde, so entspricht das sicher
nicht dem Geiste Roms.

Es ist, wie Canisius sagt, diese Milde nur ,ein Angelhaken,
damit die Fische um so sicherer gekédert werden,“ sie dient den
Zwecken der romischen Propaganda, Rom will da festern Fuss
fassen, und von dem Gesichtspunkte aus, dass die slavische
Liturgie nicht freiwillig in Wirdigung ihrer volksbildenden Be-
deutung, sondern nur als Mittel zum Zweck eingefiihrt wird,
ist diese Konzession Roms zu beurteilen und zu werten. Die
Erfahrungen, die die Unierten mit den ausbedungenen Unions-
punkten und dem , Latinisieren“ durch den Jesuitismus gemacht
haben, lassen keinen Zweifel, dass Rom dieses Zugestindnis
eben nur so lange aufrecht erhélt, als es muss, und latinisiert,
wo und wie es kann'). Die Geschichte der Union mit Rom
zeigt ja klar, wie viel die Unierten unter dem Fanatismus des
Romanismus, wie er sich besonders bei den Jesuiten geltend
machte, leiden mussten?). Auch ist stark zu bezweifeln, ob
Rom in dem Umfang, wie es bei den orthodoxen Slaven
(und den altkatholischen Kirchen) ist, die slavische Sprache
als liturgische einfithren wird, und ob diese ,slavische Liturgie“
nicht schliesslich nur in Epistel, Evangelium, Credo und Ora-
tionen besteht.

So legt uns denn die Geschichte der Slavenapostel und
ihres bedeutendsten Werkes der slavischen Liturgie folgende
Gedanken nahe.

1) Vergl. Keehler, 1. c. 155 f. und neuere Zeitungsmitteilungen vom Juli 1897.
%) Keehler, 1. ¢. 76 und ofters.



45

Der Geist, in dem Konstantinus und Methodius gelehrt und
gewirkt haben, ist durchaus der, der sich heute in der alt-
katholischen Kirche verkorpert. Er steht im entschiedensten
Widerspruch zu dem damaligen und vollends dem heutigen
Geiste Roms. Darum hat Rom von jeher gestrebt, das Werk
der Slavenapostel méglichst zu unterdriicken.

Auf die slavische Liturgie aber verzichten bedeutet fiir
die Slaven auf ein wichtiges Stiick ihres nationalen Lebens,
auf die Grundlage ihrer Kultur Verzicht leisten, sie durchsetzen,
erhalten heisst das Erbe ihrer Viter wahren und hochhalten.

Ein wahrer Slave, der der Geschichte seiner Nation treu
bleiben, der ein rechter Sohn seiner Apostel Kyrillus und Me-
thodius sein will, kann mnicht unter Roms Herrschaft stehen,
denn damit verliert er mehr oder weniger die kostbarste
kulturelle wie religitse Errungenschaft der slavischen Nation,
die sie ihren Aposteln verdankt.

Kyrillus und Methodius wollten unzweifelhaft auf der
Grundlage des allgemeinen katholischen Glaubens eine slavische
Nationalkirche griinden. Auf der Grundlage des Glaubens der
alten Kirche aber nationale Kirchen zu grinden, ist auch
unser Ziel und liegt im Wesen des Altkatholizismus.

Die Grindung von romfreien, altkatholischen, slavischen
Nationalkirchen wiire darum fiir die mit Rom unierten und zur
romigchen Kirche gehérigen Slaven die wahre Rickkehr zu
dem Werke und Geiste des Kyrillus und Methodius, die zwar
von der romischen Kirche auch als Heilige verehrt werden?),
deren Geist und Werk aber in tiefstem Widerspruch steht zu
dem Geiste Roms und deren Erbe Rom unterdriickt, wo es
kann,

Passaw. Lic. G@ETZ.

1 Encyklika Leos XIII. Grande munus vom 30. September 1880, durch die
der Papst fir den 5. Juli in Erweiterung einer frithern Erméchtigung Pius IX.
das Fest der IHeiligen Kyrillus und Methodius als duplex minus fir die ganze
rdmische Kirche einfithrte.




	Die Slaven und der Altkatholizismus

