
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 6 (1898)

Heft: 21

Artikel: Die Slaven und der Altkatholizismus

Autor: Goetz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 34

DIE SLAVEN UND DER ALTKÄTHOLIMIUS.

These.

Im Wesen des Altkatholizismus liegt es, am Grundsätze des National-
kirchentums festzuhalten und das Eecht jeder Nationalität auf ihre Besonderheiten

auch in religiöser Hinsicht vollauf anzuerkennen. Diesen allgemeinen
Grundsatz auf die Slaven anwendend, kann der Altkatholizismus
wissenschaftlich nachweisen, dass die altkatholische Kirche weitaus mehr als die
heutige römische Kirche ihrem Dogma und ihrer Disciplin nach eins ist
mit dem Glauben und dem Geiste, in welchem Kyrillns und Methodius
den Grund zu den slavischen Kirchen gelegt haben. Eine Rückkehr zu dem
religiösen Standpunkte dieser Slavenapostel wäre es also, wenn die mit
Eom unierten (Ruthenen) und unter Roms Jurisdiktion stehenden slavischen
Katholiken sich von Rom lossagen und im Geiste ihrer Apostel romfreie,
altkatholische Nationalkirchen gründen würden.

Der Altkatholizismus als Kirche ist in seinem Dogma eins
mit dem der alten Kirche, der ersten sieben allgemeinen
Konzilien; in Ritus und Disciplin anerkennt er das Recht jeder
Nation auf die geschichtlich gewordenen Eigentümlichkeiten
ihrer Kirche und bewahrt sich dabei die Berechtigung, in
der äusseren Erscheinungsform der Kirchenkörper notwendige
Reformen vorzunehmen.

Auf Grund dieses dogmatischen wie disciplinären
Standpunktes ist er befähigt, bei allen katholischen Völkern festen
Fuss zu fassen und bei vollster Wahrung des katholischen
Glaubensgehaltes Nationalkirchen zu gründen, die in Ritus und
Disciplin den berechtigten nationalen Besonderheiten genügen.

In der That hat nun auch der Altkatholizismus bei germanischen

wie romanischen Völkern sich zu Kirchenkörpern
ausgestaltet, die alle in Disciplin und Ritus national verschiedenes
Gepräge haben, aber im Glauben vollkommen einig sind.



— 35 —

Zu keiner nennenswerten Verbreitung des Altkatholizismus
ist es bisher bei den Slaven gekommen. Diese verehren alle
als die Apostel der slavischen Stämme, die zuerst eine slavische
Kirche organisierten, die beiden „apostelgleichen" Brüder Kon-
stantinus (Kyrillus) f 869 und Methodius f 885. Religiös sind

nun heutzutage die Slaven geteilt in orthodoxe Katholiken (Russland,

Serbien, Bulgarien, Montenegro etc.), griechische Katholiken,
sogenannte Unierte*) (Ruthenen, bulgarische Vikariate) und
römische Katholiken (Tschechen, Polen, Kroaten).

Eine kirchliche Ausgestaltung im Sinne ihrer Apostel haben
die Slaven nur insoweit gefunden, als sie orthodoxe Katholiken
sind. Zu diesen stehen wir ja auch in einem durchweg guten
Verhältnis ; im Glauben beide auf dem Boden der alten Kirche
stehend, erkennen wir gegenseitig die Disciplin und den Ritus,
wie sie sich als abendländisch und morgenländisch verschieden
herausgebildet haben, als historisch berechtigt an.

Eine kirchliche Ausgestaltung im Sinne ihrer Apostel haben
die Slaven aber nicht gefunden, soweit sie römisch-katholisch
oder mit Rom uniert sind. Diese Slaven würden sie aber finden
in der Gründung von altkatholischen slavischen Nationalkirchen.
Denn wir Altkatholiken sind in der Lage, sowohl hinsichtlich
des Dogmas als der Disciplin und des Ritus nachzuweisen, dass

der Altkatholizismus weitaus mehr als der heutige Romanismus
in Übereinstimmung sich befindet sowohl mit der geschichtlichen
Grundlage, auf der sich die ganze religiöse Kultur der Slaven
aufbaut, als mit der geschichtlichen Entwicklung, die der Ritus
bei den Slaven genommen hat.

Die geschichtliche Grundlage nun für das religiöse Leben
der slavischen Völker ist die Wirksamkeit der beiden
Slavenapostel2), die von ihren Legenden berichtete Erfindung der
slavischen Schrift durch Konstantinus, die von ihm und Methodius
unter Beihülfe anderer gefertigte Übersetzung der hl. Schrift
und der liturgischen Formulare in die altslavische Sprache3)

J) Für die Berechtigung ersterer Bezeichnung vergi. Kœkier: Die katholischen

Kirchen des Morgenlands, S. 2.

2) Zum Folgenden vergi. Goetz: Geschichte der Slavenapostel Konstantinus
(Kyrillus) und Methodius.

3) Es kommt hier nicht in Betracht, in welchem altsiavischen Dialekt die
Übersetzung angefertigt war, ob im mährischen, so z. B. Jirecek, Geschichte der
Bulgaren, S. 118; Golubinskij, Geschichte der russischen Kirche (russisch) I 2, 295;
Malysehevskij, Cyrillus und Methodius (russisch), S. 291, oder makedonischen, oder
im Dialekt der Slaven in Konstantinopel und Thrakien etc., so Budilovitsch, Rede
auf Cyrillus und Methodius (russisch), S. 12.



— 36 —

und die darauf begründete Schaffung der ersten slavischen
Nationalkirche in Mähren und Pannonien. Ich brauche also
zur Stützung meiner These nur in grossen Zügen aus dem
Leben und der Wirksamkeit der Slavenapostel die Grundsätze
und leitenden Ideen, die sie hinsichtlich des Dogmas wie der
Disciplin hatten, uns \rorzuführen.

Der allgemeine dogmatische Standpunkt der Slavenapostel
ist der der alten ungeteilten Kirche, der der sieben ersten
allgemeinen Konzilien. „Von Konstantinopel waren die Slavenapostel

ausgegangen, treue Söhne und Anhänger der griechischen

(d.h. anatolischen) Kirche sind sie allzeit geblieben1)."
Das ist aber derselbe grundsätzliche dogmatische Standpunkt,
auf dem auch der Altkatholizismus steht, dagegen ist er weit
verschieden von dem modern römischen, durch das Vaticanum
des Jahres 1870 geschaffenen, bei dem der Dogmenfabrikation
alle Thore geöffnet sind.

Von einzelnen Dogmen hebe ich zunächst dasjenige hervor,

das einen tiefgehenden Unterschied zwischen orthodox- und
römisch-katholisch begründet, das filioque, die Frage über den

Ausgang des hl. Geistes aus dem Vater oder aus dem Vater
und dem Sohne. In diesem Punkte hatte Methodius einen
schweren Kampf und musste sogar zu seiner Rechtfertigung

nach Rom gehen. Die dem Methodius feindlich
gesinnten fränkischen Geistlichen klagten ihn durch den mährischen

Fürsten Swratopluck beim Papst Johann VIII. 879 der
Ketzerei an und beschuldigten ihn, dass er in der Lehre — es

handelte sich eben nur um die Lehre vom Ausgang des hl.
Geistes vom Vater oder vom Vater und vom Sohne — von Rom
abweiche2). Methodius nun als Grieche glaubte und lehrte
unzweifelhaft den Ausgang des hl. Geistes nur vom Vater und
gebrauchte das Symbolum ohne den Zusatz filioque. In dieser
Form aber war es damals auch noch in Rom selbst in Gebrauch,
wenn schon die Lehre vom Ausgang des hl. Geistes vom Vater
und vom Sohne allmählich dort Eingang gefunden hatte.
Methodius konnte sich also vor dem Papste und dessen Synode
mit Erfolg dahin rechtfertigen, „dass er das Symbolum
festhalte und es singe nach der evangelischen und apostolischen

') Gœtz, 1. c. 238.

2) Gcetz, 1. c. 212 fi'.



- 37 —

Überlieferung, so wie es die heilige römische Kirche lehre und
wie es von den Vätern überliefert worden sei". Auf Grund dieses

Bekenntnisses erkannte dann Johann VIII. die Orthodoxie des

Methodius an. Es ist aber kein Zweifel, dass nach wie vor
Methodius auf dem Standpunkte der griechischen Kirche — und
damals noch selbst Roms — stehen blieb und den Zusatz filioque

zum Glaubensbekenntnis verwarf. Rom hat ihn dann
später in das Symbolum aufgenommen und hat damit die Spaltung

zwischen Morgen- und Abendland ausserordentlich vertieft

*). Der Altkatholizismus aber hat sich von Anfang an auf
den Standpunkt der alten Kirche gestellt und von den
Unionskonferenzen der Jahre 1874/75 an bis zu den jüngsten Verhandlungen

mit der vom St. Petersburger hl. Synod eingesetzten
Unionskommission immer die Unrechtmässigkeit der Aufnahme
des filioque in das Symbolum zugestanden.

Die Stellung des Altkatholizismus in diesem Punkt Rom
gegenüber ist aber ganz genau dieselbe, die Methodius selbst
eingenommen hat, und auch in dieser für jede Union zwischen
Morgen- und Abendland so überaus wichtigen Frage liegt es

klar zu Tage, dass der Altkatholizismus dem Geist und dem
Glauben der Slavenapostel viel näher steht, als der heutige
Romanismus.

Ganz genau dasselbe gilt aber, wie leicht nachweisbar ist,
von der Frage, die seit 1870 zum Dogma der römischen Kirche
gehört, die die centrale Frage der römisch - katholischen
Kirche ist, die für jede Union die massgebendste ist2), wie die

') Union bedeutet in Roms Munde immer Unterwerfung, und zwar völlige
Unterwerfung, sonst gleicht ein solcher, nur halb sich Bom Unterwerfender einem
Affen, der sich als Mensch geriert. (So Catech. Rom. I, IO1, neque enim defuturi
erant impii, qui ad simiœ imitationem, qua? se hominem esse fingit, solos se catholicos

esse profìterentur et catholicam ecclesiam apud se tantum non minus nefarie
quam superbe affirmarent.) Wenn auch bei jeder Union für die zu Rom
Übergehenden gewisse Rechte und Privilege als Bedingung der Union stipuliert werden,
so ist das doch nur der Köder, ein Rom abgenötigtes Zugeständnis. Es liegt im
Charakter des jesuitischen Romanismus, dass er, sobald die Union abgeschlossen
ist, trachtet, die Unierten völlig zu latinisieren. Dafür bietet Kœhlers angeführtes
Buch viele Belegstellen. So verlangte der Jesuit Ravacz 1687 in einem schema
unionis, dass die Unierten des Bistums Kreutz in Kroatien und Serbien das filioque

in das Symbol aufnehmen sollten, „obgleich die Union darauf beruht,
dass die Griechen ihr Symbol behalten und nur die Worte im Lateinischen nicht
anfechten dürfen". Kcehler, 1. c. 106.

2) Da durch die vatikanischen Dogmen die römische Kirche wesentlich
umgeändert worden ist, wäre nach der Meinung mancher für die Unierten, die die
Union vor 1870 abgeschlossen haben, ein neuer Unionsakt nötig zur Aufnahme der
immaculata coneeptio und des Vaticanums, vergi, darüber Kcehler, 1. c. 110.



— 38 —

päpstliche Encyklika Praeclara gratulationis vom 20. Juni 1894

an die Orientalen selbst zugesteht, die zugleich aber bei dem
heutigen Standpunkt Roms jede Union aussichtslos erscheinen
lässt, von der Frage über die Stellung des Papstes, über seine
1870 dogmatisierte Allgewalt und Unfehlbarkeit.

Welche Anschauungen bethätigten da die Slavenapostel in
ihrer Wirksamkeit? Das Gebiet, in dem sie -wirkten, wurde
vom Papst als zu seinem Patriarchat gehörig beansprucht. Diese
Patriarchatsstellung Roms erkannten nun die Brüder durchaus
an, und da sie vom Papste Nikolaus I. zum Bericht über ihre
Thätigkeit nach Rom geladen wurden, folgten sie auch gleich
diesem Rufe. Sie legten unzweifelhaft die Art ihrer Wirksamkeit

dar und liessen sie vom Papste billigen und bestätigen.
Methodius empfing später vom Papste die Einsetzung zum
Erzbischof von Mähren und Pannonien, und in seinen Kämpfen mit
der fränkischen Geistlichkeit stützte er sich immer auf seine
päpstliche Ernennung und fand in ihr die Berechtigung zur
Verwaltung der ihm unterstellten Erzdiöcese x).

Höher aber als Rom und der Papst stand ihm sein Lebenswerk,

die Gründung einer slavischen Nationalkirche. Der Papst
verbot ihm zweimal streng, die Liturgie in slavischer Sprache
zu feiern, 873 und 879. Methodius aber, der die slavische
Liturgie als bestes Mittel zur Schaffung einer Nationalkirche
eingeführt hatte, setzte sich um des höheren Zieles willen, das er
verfolgte, über das Gebot bezw. Verbot des Papstes hinweg.
Die Quellen zu seiner Geschichte lassen uns keinen Zweifel
daran, class er unbekümmert um Roms Verbot bis an sein Ende
die Liturgie in der Landessprache feierte und auf diesem
Gebiet den Ritus Roms durchbrechend den altkatholischen Standpunkt

des Nationalkirchentums mit dem Gottesdienst in der
jeweiligen Landessprache unter heftigen Kämpfen wahrte2).

Noch ein weiteres wichtiges Ereignis im Leben des Methodius

lässt klar erkennen, wie er sich zum Papst stellte, bezw.
wie weit er von einer Anerkennung einer Allgewalt und Unfehlbarkeit

des Papstes, die dieser heute von den ihm untergebenen
Slaven fordert, entfernt wrar. Als Methodius in den Wirren, die
in Rom nach dem Tode Johannes VIII. 882 ausbrachen, am

>) Gœtz, 1. c. 147 f., 176 f., 182.

2) Gœtz, 1. c. 199, 235.



— 39 —

Papst keinen Rückhalt mehr in seinem Kampf um seine slavische
Nationalkirche fand, da ging er selbst zum Kaiser und
Patriarchen von Konstantinopelx). Als Sohn der griechischen Kirche
räumte er dem Patriarchen von Konstantinopel denselben Rang
ein für das Morgenland, wie dem von Rom für das Abendland.
Und da er bei dem letztern keinen Schutz finden konnte, suchte
und fand er die Billigung seiner Lehre und seiner
kirchenbildenden Wirksamkeit bei dem Patriarchen seiner Mutterkirche,
deren Lehre er immer treu blieb.

Er stand also hinsichtlich der Kirchenverfassung durchaus
auf dem Standpunkte der alten Kirche, dieser aber steht in
grundsätzlichem Gegensatz zu der Stellung, die der Papst auf
Grund des Vaticanums von 1870 in der römischen Kirche
einnimmt und für die ganze Christenheit beansprucht. Der Standpunkt

der Slavenapostel deckt sich also auch in dieser Frage
so ziemlich mit dem des Altkatholizismus, der auch bereit ist,
dem Bischof von Rom den Ehrenprimat unter den fünf
Patriarchen der alten Kirche einzuräumen2), der aber die Dogmen
des Jahres 1870 als völligen Umsturz der altkirchlichen
Verfassung der katholischen Kirche durchaus und allzeit
verwerfen muss.

Und nicht nur in diesen dogmatischen Centralpunkten,
sondern noch an manchen andern Stellen hat die Lehre Roms
eine Entwicklung gefunden, die dem Geiste und der Lehre der
Slavenapostel ganz fremd ist, dadurch, dass viele theologische
oder sogenannte fromme Meinungen späterer Zeit nahezu die

Gültigkeit von Glaubenssätzen erlangt haben. Alle diese

Neuerungen, die der alten Kirche und den Gründern der
slavischen Kirchen völlig unbekannt waren, hat aber der Altkatholizismus

wieder abgestreift. Und indem er sich im Dogma auf
das beschränkt3), was wirklich Glaubenslehre der alten
ungeteilten Kirche ist, ist er darin einig mit dem Geiste, in dem
Konstantinus und Methodius gelehrt und gewirkt haben.

Wie in ihren dogmatischen Grundanschauungen waren die

Slavenapostel bezw. Methodius auch in der Einrichtung der
von ihnen gegründeten Kirche nahe verwandt dem Geiste,

*) Gœtz, 1. c. 224.
2) Altkatholischer (deutscher) Katechismus, Frage Nr. 198 und 201.
3) Vergi, die zweite These des II. internationalen Altkatholiken-Kongresses

zu Luzern. Offizieller stenographischer Bericht, S. 44.



— 40 —

den der Altkatholizismus bei seiner Ausgestaltung zu Kirchenkörpern

bethätigt hat.
Auch hier hebe ich — von Priesterehe, Laienkelch und

dergleichen absehend — zum klaren Beweis wieder nur den

Hauptpunkt hervor, der in der Disciplin die erste Stelle
einnimmt, an dem der Geist der Kirche am ehesten erkannt
werden kann, und der für die Mitglieder der Kirche von der
grössten Bedeutung ist: den Gottesdienst.

Da unterliegt es keinem Zweifel, dass Methodius im
altkatholischen Geiste dem allgemeinen Gebrauch der römischen
Kirche gegenüber als Reformator aufgetreten ist. Die römische
Kirche kennt und kannte damals nur eine Kultussprache '), die
lateinische. Nur Gebete und Bibelübersetzung waren in der
Landessprache zulässig, und darum bewegte sich auch
Konstantinus mit seiner slavischen Bibelübersetzung noch korrekt
auf dem Boden der römischen Kirche. Methodius aber durchbrach

als der erste im Gebiet des Papsttums den lateinischen
Brauch, er führte das Prinzip des Nationalkirchentums ein,
indem er den Slaven den Gottesdienst in ihrer Sprache gab2).
Unzweifelhaft war er sich der Tragweite dieses Schrittes be-
wusst, wie er ihn auch in richtiger Erkenntnis seiner Bedeutung

für die Schaffung einer slavischen Nationalkirche
unternahm. Und von seinem dem Geist der altchristlichen Kirche
entsprechenden Werke liess er auch nicht, als Rom selbst zweimal

ihm scharf diese Durchbrechung des römischen und
Neubegründung des slavischen Ritus verbot. Der Geist, in dem
er das Werk unternommen hatte, liess ihn bis zu seinem Tod
treu an ihm festhalten.

Wenn überhaupt an irgend einem Punkt der Anschauungen
und der Wirksamkeit des Methodius, so sehen wir hier, dass

er bei allem äussern Anschluss an Rom, und obwohl er sich
seinen Feinden gegenüber immer auf seine Sendung durch
Rom stützte, doch von einem religiösen Geist beseelt war, der
den Grundsätzen Roms direkt widersprach.

Es war aber derselbe Geist, der im Altkatholizismus von
Beginn der Kirchenbildung an das nachdrückliche Verlangen

') Über den Wert der heutigen Konzessionen Roms auf diesem Gebiet an
die Slaven siehe unten S. 44.

2) Gœtz, 1. c. 162 ff.



— 41 —

nach nationalem Gottesdienst, nach Einführung der Landessprache

in den Kultus stellen liess. Das liegt so klar auf der
Hand, dass es unnütz ist, darüber noch viele Worte zu machen,
die Thatsachen reden eine deutliche Sprache.

Sowohl in Dogma als in Disciplin sind also die Slaven in
ihrer geschichtlichen Grundlage, das heisst in der Lehre und
Wirksamkeit der Slavenapostel, in voller Übereinstimmung mit
dem Geiste des Altkatholizismus, und beide stehen in
grundsätzlichem Gegensatz zu dem damaligen und vollends dem
heutigen Geist des Romanismus.

Dasselbe Resultat ergiebt sich uns aber, wenn wir ferner
noch die geschichtliche Entwicklung übersehen, die der Ritus,
die slavische Liturgie, bei den Slaven genommen hat.

Die slavische Liturgie ist also von Methodius trotz aller
Verbote Roms festgehalten worden. Darin sind alle, die sich mit dem
Leben der Slavenapostel beschäftigt haben, einig, wenn schon
die römischen Schriftsteller manchen verunglückten Versuch
gemacht haben, diese Unbotmässigkeit des Methodius zu
bemänteln. Ich glaube aber nun in dieser Frage eine noch
weitergehende Behauptung aus den Quellen als begründet
erweisen zu können, nämlich: dass die slavische Liturgie zu
Lebzeiten des Methodius niemals die Bestätigung durch Rom
gefunden hat, dass die Urkunden, die diese Bestätigung
enthalten, Fälschungen sind, die die Jünger des Methodius im
Kampf um die Erhaltung des Werkes des Methodius anfertigten,
um sich der öfteren Verdammung der slavischen Liturgie durch
die Päpste gegenüber auf eine noch früher geschehene Bestätigung

der Liturgie stützen zu können *).

Ist diese Behauptung auf Grund des Quellenbeweises richtig
—¦ und ich habe für diesen Beweis wie Widerspruch, so auch
schon Zustimmung gefunden — so ergiebt sich für das praktische
Verhältnis der Slaven zu Rom folgendes wichtige Resultat. Die
slavische Liturgie und weiter gefasst die auf ihr aufgebaute erste
slavische Kirche, die die Grundlage geworden ist für die ganze
spätere nicht nur religiöse, sondern auch allgemeine Kultur
der slavischen Völker, ist das freie Werk, die eigene That der
Slavenapostel.

Das Recht der slavischen Nation auf den Gottesdienst in
ihrer Sprache wurde geltend gemacht gegen den allgemein

x) Gœtz, 1. c. 50—71.



— 42 —

gültigen Gebrauch Roms; ohne Rom um Erlaubnis zu bitten,
führte Methodius die slavische Liturgie ein ; sie hat nie zu
Lebzeiten des Methodius die päpstliche Bestätigung erhalten, gegen
den ausdrücklichen mehrmals geäusserten Willen Roms ist sie

von Methodius und seinen Schülern und den spätem Slaven
festgehalten worden, solange es eben möglich war.

Ist aber die slavische Liturgie wirklich das freie Produkt
des slavischen Geistes, so darf sich einerseits Rom nicht mehr
rühmen, dass die spätere sich auf ihr aufbauende Kultur der
Slaven infolge der angeblichen päpstlichen Bestätigung der
Liturgie doch eigentlich ein Geschenk von des Papstes Gnaden sei.

Die Slaven ihrerseits aber haben keinen Anlass, Rom unter-
than zu sein, vollends nicht, wrenn wir die geschichtliche
Entwickelung des slavischen Ritus überschauen.

Durch die Schüler des Methodius wurde die slavische
Liturgie aus Mähren zu den andern slavischen Völkern
verbreitet. Sie kam zu den Bulgaren, später zu den Russen, und
hier im Bereiche der orientalisch-orthodoxen Kirche fand sie

Anerkennung und allgemeine Einführung.
Anders im Machtgebiet der abendländisch-römischen Kirche *).

Da, in Böhmen, wo sie sich an einzelnen Orten, so im Kloster von
SäzawTa und in dem von Emmaus in Prag, lang erhielt, wurde
sie von den Päpsten konsequent verboten und schliesslich
unterdrückt.

Verboten wurde sie, wie einige annehmen, im Jahre 973

bei der Errichtung des Prager Bistums durch Johann XIII.2).
Verboten wurde sie 1080 von Gregor VIL; trotzdem fristete
sie in Sâzawa ein kümmerliches Dasein, bis 1096 das slavische
Kloster Sâzawa in ein lateinisches umgewandelt wurde, womit
auch der slavische Ritus dort verschwand. Wenn sie auch
1346 auf Betreiben des Kaisers Karl IV. von Clemens VI.
allerdings nur für einen Ort in Böhmen, das Emmauskloster in Prag,
gestattet wrurde, so wurde sie doch an dieser letzten Zufluchtsstätte

infolge der Gegenreformation 1635 unterdrückt.

') Die nähere Geschichte der slavischen Liturgie siehe bei Ginzel, Geschichte
der Slavenapostel, 103 ff.

2) Johann XIII. schreibt an Herzog Boleslaus, die Errichtung des Bischofssitzes

an der Veitskirche zu Prag solle „nicht nach dem Ritus und der Sekte
des Bulgaren- oder Russenvolkes oder der slavischen Sprache" geschehen. Über
die Echtheit dieses Schreibens sind die Anschauungen geteilt, vgl. Jaffé 2, Reg.
Pontif. 3720.



— 43 —

Die Einheit der römischen Kirche verlangte die Beseitigung

jeder nationalen Besonderheit; deshalb war schon auf,
dem Konzil zu Basel 1438 das Begehren der Utraquisten nach
Feier der Liturgie (d. h. Avenigstens von Epistel, Evangelium
und Credo) in der böhmischen Landessprache abgewiesen worden.
Die böhmische Nation, die ja auch Kyrillus und Methodius als
ihre Apostel verehrt, hat ein kostbares Stück ihres Erbes durch
Rom gänzlich verloren.

Die slavische Liturgie verpflanzte sich auch zu den
Südslaven nach Istrien und Dalmatien, zu den Serben und Kroaten.
Auch da wurde sie 925 von Johann X. und von einem Provin-
zialkonzil von Spalato als häretisch verdammt, sie hielt sich
aber doch, bis sie unter Alexander III. (1061—1073) wieder
auf einem Provinzialkonzil von Spalato aufs neue verboten wmrde.
Auch dieses Urteil Roms konnte sie aber nicht aus derWelt schaffen,
und so kam es denn schliesslich, class sie 1248 von Innocenz
IV. für die Landstriche, in denen man sie seit jeher feierte,
und unter der Voraussetzung, dass sie mit dem römischen
Missale übereinstimme, erlaubt wurde. Seitdem besteht die
slavische Liturgie innerhalb der römischen Kirche in den
Küstenländern des adriatischen Meeres.

Aber dieses Fortbestehen ist nicht zu vergleichen mit der
Art, wie die slavische Liturgie in der orthodoxen Kirche lebt,
es ist nur ein geduldetes Dasein, und „heutigestags wrerden
die glagolitischen (slavischen) Kirchenbücher immer mehr von
den lateinischen verdrängt" A

Für diese unter der Jurisdiktion Roms befindlichen Slaven
ist von dem Werke des Konstantinus und Methodius nicht viel
mehr als für die böhmischen Römisch-Katholiken geblieben, die

Sitte, dass Epistel, Evangelium, die Präfation und Orationen
in slavischer Sprache gesungen werden.

So zeigt sich auch bei der Geschichte der slavischen
Liturgie im Bereich der römischen Kirche, dass das nationale
Werk der Slavenapostel ebensosehr dem Geiste Roms
widerspricht, als es mit den Grundsätzen des Altkatholizismus über-

') Vergi. Ginzel, 171 ff. Über den zwischen Slaven und Lateinern im
adriatischen Küstengebiet geführten, neuerdings wieder heftiger entbrannten Kampf um
die Berechtigung und den Fortbestand des slavischen Ritus vergi. F. Salata,
l'antica diocesi di Ossero e la liturgia Slava (Pola 1897), wo die beiderseitige
Litteratur, auch die manchmal kräftige Zeitungspolemik, verzeichnet ist.



— 44 —

einstimmt. Darum ist es auch in Rom unterdrückt worden,
und wo es sich in kärglichen Resten noch erhalten hat, steht
es im Kampf mit dem Latinismus und schwindet sichtlich mehr
und mehr unter dessen übermächtigem Druck.

Allerdings haben die mit Rom unierten Griechisch-Katho-
liken das Recht, ihren Gottesdienst in slavischer Sprache zu
feiern. Aber als Gnadengeschenk müssen sie haben, was das
freie Eigentum ihrer Nation ist, von Roms Hand müssen sie

dankbar annehmen, was ihre Apostel gegen Roms Willen und
Gebot ihnen geschaffen und erhalten haben.

Und wenn neuerdings in Montenegro für den katholischen
Gottesdienst die slavische Liturgie eingeführt worden ist, und
wenn das Gleiche bei dem Abschluss eines Konkordates zwischen
Serbien und Rom ausbedungen wurde, so entspricht das sicher
nicht dem Geiste Roms.

Es ist, wie Canisius sagt, diese Milde nur „ein Angelhaken,
damit die Fische um so sicherer geködert werden," sie dient den
Zwecken der römischen Propaganda, Rom will da festern Fuss
fassen, und von dem Gesichtspunkte aus, dass die slavische
Liturgie nicht freiwillig in Würdigung ihrer volksbilclenden
Bedeutung, sondern nur als Mittel zum Zweck eingeführt wird,
ist diese Konzession Roms zu beurteilen und zu wrerten. Die
Erfahrungen, die die Unierten mit den ausbedungenen
Unionspunkten und dem „Latinisieren" durch den Jesuitismus gemacht
haben, lassen keinen Zweifel, dass Rom dieses Zugeständnis
eben nur so lange aufrecht erhält, als es muss, und latinisiert,
wo und vue es kann l). Die Geschichte der Union mit Rom
zeigt ja klar, wie viel die Unierten unter dem Fanatismus des

Romanismus, wie er sich besonders bei den Jesuiten geltend
machte, leiden mussten2). Auch ist stark zu bezweifeln, ob
Rom in dem Umfang, wie es bei den orthodoxen Slaven
(und den altkatholischen Kirchen) ist, die slavische Sprache
als liturgische einführen wird, und ob diese „slavische Liturgie"
nicht schliesslich nur in Epistel, Evangelium, Credo und Ora-
tionen besteht.

So legt uns denn die Geschichte der Slavenapostel und
ihres bedeutendsten Werkes der slavischen Liturgie folgende
Gedanken nahe.

') Vergi. Kœhler, 1. c. 155 f. und neuere Zeitungsmitteilungen vom Juli 1897.
2) Kœhler, 1. c. 76 und öfters.



— 45 —

Der Geist, in dem Konstantinus und Methodius gelehrt und
gewirkt haben, ist durchaus der, der sich heute in der
altkatholischen Kirche verkörpert. Er steht im entschiedensten
Widerspruch zu dem damaligen und vollends dem heutigen
Geiste Roms. Darum hat Rom von jeher gestrebt, das Werk
der Slavenapostel möglichst zu unterdrücken.

Auf die slavische Liturgie aber verzichten bedeutet für
die Slaven auf ein wichtiges Stück ihres nationalen Lebens,
auf die Grundlage ihrer Kultur Verzicht leisten, sie durchsetzen,
erhalten heisst das Erbe ihrer Väter wahren und hochhalten.

Ein wahrer Slave, der der Geschichte seiner Nation treu
bleiben, der ein rechter Sohn seiner Apostel Kyrillus und
Methodius sein will, kann nicht unter Roms Herrschaft stehen,
denn damit verliert er mehr oder weniger die kostbarste
kulturelle wie religiöse Errungenschaft der slavischen Nation,
die sie ihren Aposteln verdankt.

Kyrillus und Methodius wollten unzweifelhaft auf der
Grundlage des allgemeinen katholischen Glaubens eine slavische
Nationalkirche gründen. Auf der Grundlage des Glaubens der
alten Kirche aber nationale Kirchen zu gründen, ist auch
unser Ziel und liegt im Wesen des Altkatholizismus.

Die Gründung von romfreien, altkatholischen, slavischen
Nationalkirchen wäre darum für die mit Rom unierten und zur
römischen Kirche gehörigen Slaven die wahre Rückkehr zu
dem Werke und Geiste des Kyrillus und Methodius, die zwar
von der römischen Kirche auch als LIeilige verehrt werden1),
deren Geist und Werk aber in tiefstem Widerspruch steht zu
dem Geiste Roms und deren Erbe Rom unterdrückt, wo es

kann.

Passem. Lie. Gœtz.

x) Encyklika Leos XIII. Grande munus vom 30. September 1880, durch die
der Papst für den 5. Juli in Erweiterung einer frühern Ermächtigung Pius IX.
das Fest der Heiligen Kyrillus und Methodius als duplex minus für die ganze
römische Kirche einführte.


	Die Slaven und der Altkatholizismus

